

# 'कल्याण'के प्रेमी पाठक और शाहक महानुभावोसे नेख निवेदन

- १. कल्याणका यह 'संक्षिप्त योगवालिष्ठाङ्क' ग्रसिद्ध योगवासिष्ठ महारामायणका संक्षिप्त सार रूप है। योगवासिष्ठ एकमात्र राचिदानन्द्यन त्रहा-राचका प्रतिपादक अत्यन्त महत्त्वपूर्ण प्रन्य है। इसमें एक ही तत्त्वकी विविध सुन्दर कथाओं के तथा सुन्दर रोचक युक्तिओं के द्वारा सफलरूपसे स्थापना की गयी है। योग, योगसाधन, सदाचार, शास्त्रविधियालन आदि महत्त्वपूर्ण विषयोंपर भी वहुत ही प्रभावशाली विवेचन किया गया है। इसकी कथाएँ भी वही सुन्दर हैं। इस अङ्कर्भ ७०० प्रष्टोंकी सामग्री है। वहुंगे १६, दुरंगा १, सादे १० तथा १३६ रेखाचित्र हैं। शक्त वहुत सुन्दर तथा वहुत ही उपयोगी है। हिंदीमें योगवातिष्ठका इस प्रकारका सारसंग्रहरूप यह पहला ही प्रन्य है और केवल ७.५० में ही उपलब्ध है। अतप्त 'कल्याण'के प्रति प्रेम एवनेवाले प्रत्येक पाटक-पाठिकासे हमारा विनम्र निवेदन है कि वे विशेष प्रयत्त करके इसके कम-मे कम दो-हो नये ग्राहक अवस्य बना देनेकी कृपा करें। विशेषाङ्करे प्रकाशनमें अनिवार्ण कारणोंसे एक देर हो गयी है। इसके लिये हम स्थापार्थी हैं।
- २ जिन सजनोंके रुपये मनीआईरद्वारा आ चुके हैं, उनको अङ्क भेजे जानेके वाद शेष ग्राहकोंके नाम वी०पी० जा सकेगी । अतः जिनको ग्राहक न रहना हो, वे कृपा करके मनाहीका कार्ड तुरंत लिख दें, ताकि वी०पी० भेजकर 'कल्याण' को व्यर्थ जुकसान न उठाना पड़े।
- ३. मनीआर्डर-कूपनमें और बी०पी० भेजनेके िये लिखे जानेवाले पत्रमें स्पष्टह्यसे अपना पूरा पता और ब्राहक-संख्या अवश्य लिखें। ब्राहक-संख्या याद न हो तो 'पुराना ब्राहक' लिख दें। नये ब्राहक बनते हों तो 'नया ब्राहक' लिखनेकी छ्या करें। मनीआर्डर 'मैनेजर' कस्याणके नाम मेजें, उसमें किसी व्यक्तिका नाम न लिखें।
- 8. ग्राहक-संख्या या 'पुराना ग्राहक' न लिखनेसे आपका नाम नये ग्राहकों में दर्ज हो जायगा। इससे आपको सेवाने 'प्रीक्षिप्त योगवासिष्ठाङ्क' नयी ग्राहक-संख्यासे पहुँचेगा और पुरानी ग्राहक-संख्यासे वी० पी० भी चली जायगी। ऐसा भी हो सकता है कि उधरसे आप मनीआर्डरहारा रुपये भेजें और उनके यहाँ पहुँचनेक पहले ही इधरसे बी० पी० चली जाय। दोनों ही स्थितियों में आपसे प्रार्थना है कि आप कृषापूर्वक बी० पी० लीटायें नहीं, प्रयत्न करके किन्हीं सक्तवको 'नया ग्राहक' वनाकर उनका नाम-पता साफ-साफ लिख मेजनेकी कृपा करें। आपके इस कृपापूर्ण ग्रयत्नये आपका 'क्रस्याण' तुकसानसे नवेगा और आप 'क्रस्याण' के प्रचारमें सहायक वर्नेने।
- ५. आपके 'विश्वंपाङ्क' के लिफाफेपर आपका जो ग्राहफ नंबर और पता लिखा गया है, उसे आप खुब सावधानीसे नोट कर लें । राजिस्ट्री या बी० पी० नंबर भी नोट कर केना चाहिये ।

- ६ 'संक्षिप्त योगवासिष्ठाङ्क' सब ग्राहकोंके पास रजिस्टर्ड-पोटसे जायगा। हमलोग जल्दी से-जल्दी भेजनेकी चेष्टा करेंगे, तो भी सब अङ्कांके जानेमें लगभग इंद्र महीना तो लग ही सकता है; इसलिये ग्राहक महोदयोंकी सेवामें 'विशेपाङ्क' ग्राहक-संख्याके क्रमानुसार जायगा। यदि कुछ देर हो जाय तो परिस्थिति समझकर कृपालु ग्राहकोंको हमें क्षमा करना चाहिये और धेर्य रखना चाहिये।
- ७. 'कल्याण'—व्यवस्था-विभाग, 'कल्याण'—सम्पादन-विभाग, कल्याण-कल्पतरु (अंगरेजी), साधक-सङ्घ और गीता-राभायण-प्रचार-सङ्घके नाम गीताप्रेसके प्रतेषर अलग-अलग पत्र, पारसल, पैकेट, राजिस्ट्री, मनीआर्डर, वीमा आदि भेजने चाहिये तथा उनगर 'गोरखपुर' न लिखकर पो० गीतायेस ( गोरखपुर )—इस प्रकार लिखना चाहिये।
- ८ सजिल्द विशेषाङ्क बी० पी० द्वारा प्रायः नहीं भेजे जाते । सजिल्द अङ्क चाहनेवाले ग्राहक १.२५ ( एक रुपया प्वीस नये पैसे ) जिल्द्रखर्चसहित ८.७५ ( आठ रुपये पचहत्तर नये पैसे ) मनीआईरद्वारा भेजनेकी कृपा करें । सजिल्द अङ्क देरसे जायँगे।
- ९. किसी अनिवार्य कारणवश 'कल्याण' वंद हो जाय तो जितने अङ्क मिले हों, उतनेमें ही वर्षका चंदा समाप्त समझना चाहिये; क्योंकि केवल इस विशेषाङ्कका ही सूल्य ७.५० (सात रुपये पचास नये पैसे ) हैं।

## 'कल्याण'के पुराने प्राप्य विशेषाङ्क

- २२ वें वर्षका नारी-अङ्क---पृष्ठ-संख्या ८००, चित्र २ सुनहरी, ९ रंगीन, ४४ इकरंगे तथा १९८ छाइनचित्र, मृत्य ६.२० ( छः रुपये बीस नये पैसे ), सजिल्द ७.४५ (सात रुपये पैंताळीस नये पंसे ) मात्र ।
- २४ वें वर्षका हिंदू-संस्कृति-अङ्क--पृष्ठ ९०४, लेख-संख्या ३४४, कविता ४६, संगृहीत २९, चित्र २४८, मूल्य ६.५० ( छः रुपये पचास नये पेसे ), साथमें अङ्क २-३ विना मूल्य ।
- २८ वें वर्षका संक्षिप्त नारद-विष्णुपुराणाङ्क-पृष्ठ-संख्या ८००, चित्र तिरंगे २०, इक्तरंगे छाइन-चित्र १९१ (फरमोंमें ), मूल्य ७.५० (सात रुपये पचास नये पैसे ), सजिल्द ८.७५ (आठ रुपये पचहत्तर नये पैसे )।
- २९ वें वर्षका संतवाणी-अङ्क---पृष्ठ-संख्या ८००, तिरंगे चित्र २२ तथा इकरंगे चित्र ४२, संतोंके सादे चित्र १४०, मूल्य ७.५० (सात रुपये पचास नये पैसे ), सजिल्द ८.७५ (आट रुपये पचहत्तर नये पैसे )।
- **३२ वें वर्षका भक्ति-अङ्क-**-जनवरी १९५८ का विशेषाङ्क, सजिल्द ८.७५ ( आठ रुपये पचहत्तर नये पेसे ) ।
- ३३ वें वर्षका मानवता-अङ्क--जनवरी १९५९ का विशेषाङ्क, पूरी फाइल्सिहित, पृष्ठ-संख्या १४०८, रंगीन चित्र ३५, दुरंगा १, इकरंगे ३६, रेखाचित्र १९, मूल्य ७.५० (सात रुपये पचास नये पेसे ), सजिल्द ८.७५ (आठ रुपये पचहत्तर नये पेसे )।
- २४ वें वर्षका संक्षिप्त देवीभागवताङ्क—जनवरी १९६० का विशेषाङ्क केवल प्राप्य है। इस वर्षके साधारण अङ्क समाप्त हो गये हैं। मूल्य ७.५०, सजिल्दका ८.७५ है।
  - कखर्च-सबमें इमारा है।

# संक्षित योगवासिष्टाङ्क विषय-सूची

| विषय                                                                                                         | रृष्ट-संख्या | विषय                                                                                                             | पृष्ठ-सं <mark>स्</mark> या |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|
| १-महर्षि वसिष्ठजीको नमस्कार<br>( सुतीक्ष्ण, नि० प्र० उ० २१६ । २६ ) · ·                                       | ٠            | ३—जीवन्मुक्तके स्वरूपपर विचार, जगत्के मिथ<br>तथा द्विविध वासनाका निरूपण तथा भग<br>श्रीरामकी तीर्थ-यात्राका वर्णन |                             |
| २–भगवान् श्रीरामको नमस्कार<br>( वसिष्ठ, नि० प्र० प्र० २ । ६० )<br>३–योगवासिष्ठमें भगवान् श्रीरामके स्वरूप तथ | ·            | आरामका ताय-यात्राका वणन<br>४—तीर्थ-यात्रासे छौटे हुए श्रीरामकी दिन<br>एवं पिताके घरमें निवासः राजा दशरथके        | चर्या                       |
| माहात्म्यका प्रतिपादन                                                                                        | . ર          | विश्वामित्रका आगमन और राजाद्वारा उ                                                                               |                             |
| ४कल्याण ( 'शिव' )                                                                                            | સ            | सत्कार                                                                                                           | •••                         |
| ५-एकश्लोकी योगवासिष्ठ (तत्त्वचिन्तव                                                                          |              | ५-विश्वामित्रका अपने यज्ञकी रक्षाके लिये श्रीरा                                                                  |                             |
| स्वामीजी श्रीअनिरुद्धाचार्यजी वेंकटाचार्यर्ज                                                                 | Ì            | मॉॅंगना और राजा दशरथका उन्हें देनेमें अ                                                                          |                             |
| महाराज )                                                                                                     | 8            | असमर्थता दिखाना                                                                                                  | २८                          |
| ६-वासिष्ठ बोध-सार [ कविता ] ( पाण्डेय                                                                        | Ī            | ६-विश्वामित्रका रोषः, वसिष्ठजीका राजा दशरः                                                                       |                             |
| श्रीरामन रायणदत्त्वी द्यास्त्री 'राम' )                                                                      | 8            | समझाना, राजा दशरथका श्रीरामको बुल                                                                                |                             |
| ७—योगवासिष्ठकी श्रेष्ठता और समीचीनत                                                                          |              | लिये द्वारपालको भेजना तथा श्रीरामके सेवव                                                                         |                             |
| (पण्डित श्रीजानकीनाथजी दार्मा)                                                                               | ų            | महाराजसे श्रीरामकी वैराग्यपूर्ण स्थि<br>वर्णन करना                                                               |                             |
| ८—योगवासिष्ठकी आजके आत्मशान्ति, विश्व-<br>शान्तिके इच्छुक विश्वको चुनौती तथा इस                              |              | 111 5111                                                                                                         | … ३०                        |
| क्षणका ज्ञान-बन्धुत्व एवं ज्ञानाभास                                                                          |              | ७-विश्वामित्र आदिकी प्रेरणासे राजा दहार                                                                          |                             |
| ( श्रीरामनिवासजी शर्मा ) *** ***                                                                             | . •          | श्रीरामको सभामें बुलाकर उनका मस्तक सुँ<br>और मुनिके पूळनेपर श्रीरामका अपने विन                                   |                             |
| ९-भगवान् वसिष्ठकी जय ( श्रीसूरजचंदर्ज                                                                        | 1            |                                                                                                                  |                             |
| सत्यप्रेमी 'डाँगीजी' )                                                                                       | १०           | मूलक वराग्यका कारण बताना<br>८–धन-सम्पत्ति तथा आयुकी निस्तारता                                                    | **                          |
| १०-योगवासिष्ठका साध्य-साधन                                                                                   | 55           | दुःखरूपताका वर्णन · · ·                                                                                          | ५.व.<br>*** ३६              |
| ११—योगवासिष्ठका दुरुपयोग नहीं होना चाहिये                                                                    |              | · ·                                                                                                              | <br>३८                      |
| ( भक्त श्रीरामश्ररणदासजी ) · · · · · · · · · १२-श्रीगुरुवर-वसिष्ट-सावन [ कविता ]                             | ' १५         | • •                                                                                                              | Ao                          |
| (पं० श्रीरामनारायण बी त्रिपाठी 'मित्र' शास्त्री ]                                                            | १६           | ११—वारीर-निन्दा                                                                                                  | Aź                          |
| वैराग्य-प्रकरण                                                                                               | 19           | १२—बाल्यावस्थाके दोप                                                                                             | 8£                          |
| १—मुतीक्ष्ण और अगस्ति, कारुण्य और                                                                            |              | १३-युवावस्थाके दोष                                                                                               | ko                          |
| अग्निवेश्य, सुरुचि तथा देवदृत और अरिष्टनेमि                                                                  |              | १४-स्त्री-दारीरकी रमणीयताका निराकरण                                                                              | 8g                          |
| एवं वास्मीकिके संवादका उस्लेख करते हुए                                                                       |              | १५ हृद्धावस्थाकी दुःखरूपता                                                                                       | ٠٠٠ ५٥                      |
| भगवान्के श्रीरामावतारमें ऋषियोंके द्यापको                                                                    |              |                                                                                                                  | ५१                          |
| कारण बताना                                                                                                   | १७           | १७-कालका प्रभाव और मानव-जीवन                                                                                     |                             |
| २-इस शास्त्रके अधिकारीका निरूपण, रामायणके                                                                    |              | अनित्यता                                                                                                         | '' ५३                       |
| अनुशीलनकी महिमा, भरद्वाजको ब्रह्माजीका<br>वरदान तथा ब्रह्माजीकी आज्ञासे वाल्मीकिका                           |              | आनलता<br>१८—सांसारिक वस्तुओंकी निस्सारता, क्षणभङ्क                                                               |                             |
| वरदान तथा ब्रह्माजाका आशास वाल्मााकका<br>भरद्वाजको संसार-दुःखसे छुटकारा पानेके                               |              | और दुःखरूपताका तथा सत्पुक्षोंकी दुर्छभत                                                                          |                             |
| निमित्त उपदेश देनेके लिये प्रवृत्त होना "                                                                    |              | Programme and artificial fronte                                                                                  |                             |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ( 8                    | ) .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| १९-जागतिक पदार्थोंकी परिवर्तनशीलता एवं अख्यिरताका वर्णन     २०-श्रीरामकी प्रवल वैराम्पपूर्ण जिज्ञासा तथा तत्त्वज्ञानके उपदेशके लिये प्रार्थना     २१-श्रीरामचन्द्रजीका भाषण सुनकर सकका आश्चरीचिकत होना, आकाशसे फूलांकी वर्णा सिद्ध पुरुषोंके उद्गार, राजसभामें सिद्धों और महर्षियोंका आगमन तथा उन सकके द्वारा श्रीरामके वचनांकी प्रशंसा | ५८<br>५ <i>९</i><br>६२ | हेतुभूत वैराग्य आदि गुणोंका तथा श्रमका विद्येपरुपसे निरूपण १०-विचार, मंतोष और सत्समागमका विद्येप- रूपसे वर्णन तथा चारों गुणोंमेंसे एक ही गुणके सेवनसे सद्गतिका कथन ११-प्रकरणोंके क्रमसे प्रग्य संख्याका वर्णन, प्रग्यकी प्रदांता, श्रान्ति, ब्रह्म, द्र्य और हश्यका विवेचन, परस्पर सहायक प्रज्ञा और सदाचारका वर्णन |
| मुसुक्षु-व्यवहार-प्रकरण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                        | उत्पत्ति-प्रकरण                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| १—विश्वामित्रजीका श्रीरामको तत्त्वज्ञानसम्पन्न<br>बताते हुए उनके सामने गुकदेवजीका दृशन्त<br>उपस्थित करना, गुकदेवजीका तत्त्वज्ञान प्राप्त                                                                                                                                                                                                | 51                     | १-हस्य जगत्के मिथ्यात्वका निरूपण, दृश्य ही<br>यन्यन है और उपका निवारण होनेसे ही<br>मोक्ष होता है, इसका प्रतिपादन तथा दृष्टाके<br>दृश्यमें ही दृश्यकी स्थितिका कथन                                                                                                                                                  |
| करके परमात्मामें छीन होना  -विश्वामित्रजीका वसिष्ठजीसे श्रीरामको उपदेश  करनेके छिये अनुरोध करना और वसिष्ठजीका                                                                                                                                                                                                                           | ६५                     | हुप्तन हो हरकता स्थातका कवन<br>२ब्रह्माकी मनोज्यता और उसके संकल्पमय<br>जगत्की असत्ता तथा ज्ञाताके केवल्यकी                                                                                                                                                                                                         |
| उसे स्वीकार कर लेना  ३-जगतुकी भ्रमरूपता एवं मिथ्यात्वका निरुषणः<br>सदेह और विदेह मुक्तिकी समानता तथा शास्त्र-                                                                                                                                                                                                                           | ६८                     | ही मोक्षरपताका प्रतिपादन ''' ९५<br>३मनके खरुपका विवेचन, मन एवं मनःकल्पित<br>इश्य जगत्की असत्ताका निरूपण तथा                                                                                                                                                                                                        |
| नियन्त्रित पौरुपकी महत्ताका वर्णन ४-शास्त्रके अनुसार सत्तर्म करनेकी प्रेरणा, पुरुवार्थसे भिन्न प्रारब्धवादका खण्डन तथा                                                                                                                                                                                                                  | ६९                     | महाप्रस्य-कारूमें समस्त जगत्को अपभेमें<br>छीन करके एकमात्र परमात्मा ही शेप रहते हैं<br>और वे ही खबके मूळ हैं) इसका प्रतिपादन ९९                                                                                                                                                                                    |
| पौरुपकी प्रधानताका प्रतिपादन<br>५—ऐहिक पुरुपार्थकी श्रेष्ठता और दैववादका                                                                                                                                                                                                                                                                | ७१                     | ४–ज्ञानसे ही परासिद्धि या परमात्मप्राप्तिका<br>प्रतिपादन तथा ज्ञानके उपार्थोमें सत्यङ्ग                                                                                                                                                                                                                            |
| निराकरण · · · · · · · · · ६-चिविध युक्तियोंद्वारा दैवकी दुर्वछता और                                                                                                                                                                                                                                                                     | <i>६७</i>              | एवं सत्-ज्ञास्त्रोंके स्वाध्यायकी प्रशंसा ''' १०२<br>५-परमात्माके ज्ञानकी महिमा, उसके स्वरूपका                                                                                                                                                                                                                     |
| पुरुपार्थकी प्रधानताका समर्थन<br>७-पुरुपार्थकी प्रबब्ता वताते हुए दैवके स्वरूपका                                                                                                                                                                                                                                                        | ৬४                     | विवेचन, दृश्य जगत्के अत्यन्तामाय एवं<br>ब्रह्मस्पताका निरूपण तथा आत्मज्ञानकी                                                                                                                                                                                                                                       |
| विवेचन तथा शुभ वासनासे युक्त होकर<br>सत्कर्म करनेकी प्रेरणा<br>८-श्रीवसिछजीद्वारा ब्रह्माजीके और अगने                                                                                                                                                                                                                                   | ७६                     | प्राप्तिके छिये योगवासिष्ठ ही सर्वोत्तम<br>द्यास्त्र हे -इसका प्रतिपादन *** १०३                                                                                                                                                                                                                                    |
| जन्मका वर्णन, ज्ञानप्राप्तिका विस्तार,<br>श्रीरामजीके वैराग्यकी प्रशंसा, वक्ता और                                                                                                                                                                                                                                                       |                        | ६-जीवन्युक्तिका छद्यणः जगत्की असत्ता तथा<br>ब्रह्मसे उसकी अधिन्नताका प्रतिपादनः<br>परब्रह्म परमात्माके स्वरूपका वर्णन                                                                                                                                                                                              |
| प्रश्नकर्ताके लक्षण आदिका विशेषरूपसे<br>वर्णन                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ৩৩                     | ७-जगत्की ब्रह्मसे अभिन्नता, परमार्थ-तत्त्वका                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ९-संसारप्राप्तिकी अनर्थरूपता, ज्ञानका उत्तम<br>माहात्म्य, श्रीराममें प्रक्तकर्ताके गुणोंकी                                                                                                                                                                                                                                              |                        | लक्षण, महाप्रलयकालमें जगत्के आधिप्रानका<br>विचार तथा जगत्की ब्रह्मरूपताका                                                                                                                                                                                                                                          |
| भारतिका वर्णनः जीवन्मुक्तिरूप फलके                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                        | प्रतिपादन ःः शब्दस्यामा                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

|                                                        | (   | فر | )                                                   |     |
|--------------------------------------------------------|-----|----|-----------------------------------------------------|-----|
| ८-ब्रह्ममें जगत्का अध्यारोप, जीव एवं जगत्के            |     |    | वहाँ युद्धका आयोजन देखनाः शूरके रुक्षण तथा          |     |
| रूपमें ब्रह्मकी ही अखण्ड सत्ताका                       |     |    | े डिम्भाह्वकी परिभाषा                               | १३७ |
| वर्णन                                                  | १०९ |    | २०-ळीळा और सरस्वतीका आकाशमें विमानपर                |     |
| ९-भेदके निराकरणपूर्वक एकमात्र ब्रह्मकी ही              |     |    | स्थित हो युद्धका दृश्य देखना                        | १३९ |
| अखण्ड सत्ताका वर्णन तथा जगत्की                         |     |    | २१-युद्धका वर्णन तथा उभयपक्षको सहायता देनेवाले      |     |
| पृथक् सत्ताका खण्डन                                    | १११ |    | विभिन्न जनपदीं और खानीका उल्लेख                     | १४१ |
| १०-जगत्के अत्यन्ताभावका प्रतिपादनः                     | ,   |    | २२-युद्धका उपसंहार, राजा विदूरथके शयनागारमें        |     |
| मण्डपोपाख्यानका आरम्भ, राजा पद्म तथा                   |     |    | गवाक्षरन्त्रसे छीला और सरस्वतीका प्रवेश तथा         |     |
| रानी लीलाका परस्पर अनुराग, लीलाका                      |     |    | सूक्ष्म चिन्मय दारीरकी सर्वत्र गमनदाक्तिका          |     |
| सरस्वतीकी आराधना करके वर पाना और                       |     |    |                                                     | १४३ |
| रणभूमिमें पतिके मारे जानेसे अत्यन्त                    |     |    | २३-राजा पद्मके भवनमें सरस्वती और लीलाका             |     |
| व्याकुल होना                                           | ११४ | •  | प्रवेश और राजाद्वारा उनका पूजन, मन्त्रीद्वारा       |     |
| ११-सरस्वतीकी आज्ञासे पतिके दावको फूलोंकी               |     |    | राजाका जन्मवृत्तान्त-वर्णन, राजा विदूरथ और          |     |
| ढेरीमें रखकर समाधिस्थित हुई छीछाका                     |     |    | सरस्वती देवीकी बातचीत, वसिष्ठजीद्वारा               |     |
| पतिके वासनामय खरूप एवं राजवेभवको                       |     |    | अज्ञान।वस्थामें जगत् और स्वप्नकी सत्यताका           |     |
| देखना तथा समाधिसे उठकर पुनः राजसभामें                  |     |    | वर्णन, सरस्वतीद्वारा विदूरथको वर-प्रदान,            |     |
| सभासदोंका दर्शन करना                                   | ११८ |    | नगरपर शत्रुका आक्रमण और नगरकी दुरव-                 |     |
| १२—छीलाका सरस्वतीसे कृत्रिम और अकृत्रिम                |     |    | स्थाका कथन, भयभीत हुई राजमहिषीका राजाकी             |     |
| स्रष्टिके विषयमें पूछना और सरस्वतीका                   |     |    | शरणमें आना, लीलाको दूसरे वररूप राजा                 |     |
| इस विषयको समझानेके लिये लीलाके जीवनसे                  |     |    | पद्मकी प्राप्ति                                     | १४६ |
| मिलते-जुलते एक व्राह्मण-दम्पतिके जीवनका                |     |    | २४-राजा विदूरथका विशाल सेनाके साथ युद्धके           |     |
| वृत्तान्त सुनाना                                       | १२१ |    | ल्यि प्रयाण, युद्धारम्म, लीलाके पूछनेपर सरस्वती-    |     |
| <b>१३</b> —छीला और सरस्वतीका संवाद—जगत्की असत्ता       |     |    | द्वारा राजा सिन्धुके विजयी होनेमें हेतु-कथन,        |     |
| एवं अजातवादकी स्थापना ''                               | १२४ |    | विदूरथ और राजा सिन्धुके दिव्यास्त्रोद्वारा किये गये |     |
| १४-ळीळा और सरखतीका संवाद-सब कुळ                        |     |    | युद्धका सविस्तर वर्णन, राजा विदूरथकी पराजय          |     |
| चिन्मात्र ब्रह्म ही है, इसका प्रतिपादन 🏻 🎌             | १२६ |    | और देशपर राजा सिन्धुके अधिकारका कथन                 | १५४ |
| १५-वासनाओंके क्षयका उपाय और ब्रह्मचिन्तनके             |     |    | २५—राजा विदूरथकी मृत्युः संसारकी असत्यता और         |     |
| अभ्यासका निरूपण                                        | १२९ | ı  | द्वितीय लीलाकी वासनारूपताका वर्णन, लीलाके           |     |
| १६—सरखती और लीलाका ज्ञानदेहके द्वारा आकाशमें           |     |    | गमनमार्ग और स्वामी पद्मकी प्राप्तिका कथनः           |     |
| गमन और उसका वर्णन                                      | १३० |    | पदार्थोंकी नियति, मरणक्रम, भोग और कर्म,             |     |
| १७-ळीळाका भूतळमें प्रवेश और उसके द्वारा अपने           |     |    | गुण एवं आचारके अनुसार आयुके मानका                   |     |
| पूर्वजन्मके स्वजनोंके दर्शन, ज्येष्टरामांको माताके     |     |    | वर्णन, आदि-सृष्टिसे लेकर जीवकी विचित्र              |     |
| रूपमें लीलाका दर्शन न होनेका कारण                      | १३१ |    | गतियों तथा ईंश्वरकी स्थितिका निरूपण                 | १५९ |
| १८-लीलाकी सत्य-संकल्पता, उसे अपने अनेक                 |     |    | २६-राजा विदूरथका वासनामय यमपुरीमें गमन्, छीला       |     |
| जन्मोंकी स्मृति,लीला और सरस्वतीका आकाशमें              |     |    | और सरस्वतीद्वारा उसका अनुगमन और पूर्व-              |     |
| भ्रमण तथा परम व्योम—परमात्माकी अनादि-                  |     |    | श्रारीस्की प्राप्तिका वर्णन, छीलाके शरीस्की         |     |
| अनन्त सत्ताका प्रतिपादन                                | १३३ |    | असत्यताका कथन, समाधिमें स्थित छीलाके                |     |
| १९-ळीळाद्वारा ब्रह्माण्डोंका निरीक्षण, दोनों देवियोंका |     |    | श्रारीरका विनाश, छीलाके साथ वार्तालाप और            |     |
| भारतवर्षमें लीलाके पतिके राज्यमें जाना और              |     |    | राजा पद्मके पुनरुजीवनका कथन, राजाके जी              |     |

| उठनेसे नगर और अन्तःपुरमें उत्सव, लीलो-            | 1   | ३९-मनकी परमात्मरूपताः ब्रह्मकी विविध शक्तिः                 |      |
|---------------------------------------------------|-----|-------------------------------------------------------------|------|
| पाख्यानके प्रयोजनका विस्तारसे कथन                 | १६७ | सबकी ब्रह्मरूपता, मनके संकल्पसे ही सृष्टि-                  |      |
| २७-सृष्टिकी असत्यता तथा सबकी ब्रह्मरूपताका        |     | विस्तार तथा वासना एवं मनके नाशसे ही                         |      |
| प्रतिपादन                                         | १७५ | श्रेयकी प्राप्तिका प्रतिपादन                                | १९६  |
| २८-जगत्की असत्ता या भ्रमरूपताका प्रतिपादन तथा     | 1   | ४०-जगत्की चित्तरूपताः, वासनायुक्त मनके दोषः,                |      |
| नियति और पौरुषका निवेचन                           | १७७ | मनका महान् वैभव तथा उसे वशमें करनेका<br>उपाय                | १९८  |
| २९-ब्रह्मकी सर्वरूपता तथा उसमें मेदका अभावः       |     | ११-चित्तरूपी रोगकी चिकित्साके उपाय तथा मनो-                 | 1,10 |
| परमात्मासे जीवकी उत्पत्ति और उसके खरूपका          | •   |                                                             | २०१  |
| विवेचन, परमात्मासे ही मनकी उत्पत्ति, मनका         | ٠.  |                                                             | 401  |
| भ्रम ही जगत् है—इसका प्रतिपादन तथा जीव-           |     | <ul> <li>२—मनोनाशके उपायभूत वासना-त्यागका उपदेशः</li> </ul> |      |
| चित्त आदिकी एकता                                  | १७८ | अविद्या-वासनाके दोष तथा इसके विनाशके<br>उपायकी जिज्ञासा     | २०२  |
| ३०-चित्तका विलास ही द्वैत है, त्याग और ज्ञानसे    |     |                                                             | ५०५  |
| ही अज्ञानसहित मनका क्षय होता है—इसका              | 8   | १३-अविद्याके विनाशके हेतुभूत आत्मदर्शनका,                   |      |
| प्रतिपादन तथा भोक्ता जीवके स्वरूपका वर्णन         | १७९ | विशुद्ध परमात्मस्वरूपका तथा असंकल्पसे वासना-                |      |
| ३१-परमात्मसत्ताका विवेचन, बीजमें बृक्षकी भाँति    |     |                                                             | २०४  |
| परमात्मामें जगत्की त्रैकालिक स्थितिका             | 8   | ४-अविद्याकी बन्धनकारितापर आश्चर्यः चेष्टा देहमें            |      |
| निरूपण तथा ब्रह्मसे पृथक् उसकी सत्ता नहीं         |     | नहीं, देहीमें है—इसका प्रतिपादन तथा अज्ञानकी                | - c  |
| है—इसका प्रतिपादन                                 | १८२ | सात भूमिकाओंका वर्णन                                        |      |
| ३२-जगत्की ब्रह्मसे पृथक् सत्ताका खण्डन, भेदकी     |     | (५-ज्ञानकी सात भूमिकाओंका विदाद विवेचन                      | २०७  |
| व्यावह।रिकता तथा चित्तकी ही दृश्यरूपताका          | 8   | १६-मायिक रूपका निराकरण करके सन्मात्रत्वका                   |      |
| प्रतिपादन                                         | १८५ | प्रदर्शनः अविद्याके स्वरूपका निरूपणः                        |      |
| ३३-यह दश्य-प्रपञ्च मनका विलासमात्र है, इसका       |     | संक्षेपमें ज्ञानभूमिका एवं जीवात्माके वास्तविक              |      |
| ब्रह्माजीके द्वारा अपने अनुभवके अनुसार प्रति-     |     |                                                             | २१५  |
| पादन                                              | १८६ | स्थिति-प्रकरण                                               |      |
| ३४-स्थ्ल-शरीरकी निन्दा, मनोमय शरीरकी विशेषता,     |     | १-चित्ररूपसे जगत्का वर्णन, जगत्की स्थितिका                  |      |
| उसे सक्तर्ममें लगानेकी पेरणाः ब्रह्मा और उनके     |     | खण्डन करके पूर्णानन्दस्वरूप सन्मात्रकी स्थिति-              |      |
| द्वारा निर्मित जगत्की मनोमयता, जीवका स्वरूप       |     | का कथन, मनको ही जगत्का कारण बताकर                           |      |
| और उसकी विविध सांसारिक गति तथा सृष्टिके           |     | उसके नादा होनेपर जगत्की शून्यताका कथन                       | २१८  |
| दोष एवं मिथ्यात्वका उपदेश                         | १८८ | २-खरूपकी विस्मृतिसे ही भेदभ्रमकी अनुभूति,                   |      |
| ३५-जीवोंकी चौदह श्रेणियाँ तथा परब्रह्म परमात्मासे |     | चित्तशुद्धि एवं जाग्रत् आदि अवस्थाओंके                      |      |
| ही उत्पन्न होनेके कारण सबकी ब्रह्मरूपता 🎌         | १९० | शोधनसे ही भ्रम-निवारणपूर्वक आत्मबोधकी                       |      |
| ३६-कर्ता और कर्मकी सहोत्यत्ति एवं अभिन्नता तथा    |     | प्राप्ति तथा वैराग्यमूलक विवेकसे ही मोक्षलाम-               |      |
| चित्त और कर्मकी एकताका प्रतिपादन · · ·            | १९२ |                                                             | २२०  |
| ३७मनका स्वरूप तथा उसकी विभिन्न संज्ञाओंपर         |     | ३—उपासनाओंके अनुसार फलकी प्राप्ति तथा                       |      |
| विचार                                             | १९३ | जाग्रत्-स्वप्न अवस्थाओंका वर्णन, मनको सत्य                  |      |
| ३८-मनके द्वार। जगत्के विस्तार तथा अज्ञानीके       |     | आत्मामें लगानेका आदेश, मनको मावनाके                         |      |
| उपदेशके लिये कल्पित त्रिविध आकाशका                |     | अनुसाररूप और फलकी प्राप्ति तथा भावनाके                      |      |
| निरूपण एवं मनको परमात्मचिन्तनमें छगानेकी          |     | त्यागसे विचारद्वारा ब्रह्मभावकी प्राप्तिका प्रति-           |      |
| भावस्यकता ••• •••                                 | १९५ |                                                             | २२२  |
|                                                   |     |                                                             |      |

| ४-६६ बाध हानपर सम्पूर्ण दाभाक विनाश, अन्तः-<br>करणकी द्यद्धि और विद्युद्ध आस्मतस्यके<br>साक्षात्कारकी महिमाका प्रतिपादन २२४<br>५-शरीररूपी नगरीके सम्राट् ज्ञानीकी रागर्राहत<br>स्थितिका वर्णन २२५                                                                                    | मूहकी स्थितिमें अन्तरं जगतको मिथा मानकर<br>उनमें अस्था न रखने, देहाभिमानको छोड़ने<br>और अपने विशुद्ध स्वरूप (परमात्मपद) में<br>स्थित होनेका उपदेश "" २४३                                                                                   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ६—मन और इन्द्रियोंकी प्रबलता तथा उनको जीतने-<br>से लाभ, अत्यन्त अज्ञानी और ज्ञानीके लिये<br>उपदेशकी व्यर्थता तथा जगत् और ब्रह्मके                                                                                                                                                    | १७—वासनाः अभिमान और एपणाका त्याग<br>करके परमात्मपदमें प्रतिष्ठित होनेकी प्रेरणा तथा<br>तत्त्वज्ञानी महात्माकी महत्तम स्थितिका वर्णन २४४                                                                                                    |
| स्वरूपका प्रतिपादन ७-शास्त्रचिन्तन, शास्त्रीय सदाचारके सेवन तथा शास्त्रचिपरीत आचारके त्यागसे लाम २२८ ८-शास्त्रीय श्रम उद्योगकी सफलताका प्रतिपादन,                                                                                                                                    | १८—परमात्मभावमें खित हुए कचके द्वारा सर्वात्म-<br>त्वका बोध करानेवाळी गाथाओंका गान,<br>भोगोंसे वैराग्यका उपदेश तथा सबकी परमा-<br>त्मामें खितिका कथन                                                                                        |
| अहंकारकी बन्धकता और उसके त्यागसे मोक्षकी प्राप्तिका वर्णन                                                                                                                                                                                                                            | १९—राजस-सास्विकी कर्मोपासनासे भूतळपर उत्पन्न<br>हुए पुरुषोंकी स्थितिका वर्णनः जगत्की<br>अनित्यता एवं परमात्माकी सर्वव्यापकताकी<br>भावनाके ळिथे उपदेशः श्रीरामके आदर्श                                                                      |
| ही कर्तृत्वका प्रतिपादन, तत्त्वज्ञानीके अकर्तापन<br>एवं बन्धनाभावका निरूपण २३६                                                                                                                                                                                                       | गुणोंको अपनाने एवं पौरुष-प्रयत्न करनेसे<br>जीवन्मुक्त पदकी प्राप्तिका कथन २४७<br>उपदाम-प्रकरण                                                                                                                                              |
| ११—सर्वयक्तिमान् ब्रह्मसे ही सृष्टिकी उत्पक्तिः<br>स्थिति और लय होनेसे सक्की परब्रह्मरूपताका<br>प्रतिपादनः अत्यन्त मृत्को नहीं, विवेकी जिज्ञासु-<br>को ही 'सर्वे ब्रह्म' का उपदेश देनेकी<br>आवस्यकता तथा वाजीगरके दिखाये हुए<br>खेलकी माँति म.य.मय जगत्के मिथ्यात्वका<br>वर्णन       | १-श्रीविधिष्ठजीका मध्याह्वकालमें प्रवचन समाप्त<br>करके सवको विदा देनेके पश्चात् अपने आश्रम-<br>में जाना और दैनिक कर्मके अनुष्ठानमें<br>तत्पर होना                                                                                          |
| १२—हरवकी असत्ता और सबकी ब्रह्मरूपताका प्रतिपादनः मायाके दोष तथा आत्मज्ञानसे ही उसका निवारण " २३६ १३—चेतनतत्त्वका ही क्षेत्रज्ञ, अहङ्कार आदिके रूपमें विस्तार तथा अविद्याके कारण जीवोंके कर्मा- नुसार नाना योनियोंमें जन्मीका वर्णन " २३७                                             | चर्या, विसष्टजी तथा अन्य सभासदोंका पुन: सभामें प्रवेश, राजा दशरथद्वारा मुनिके उपदेशकी प्रशंसा तथा श्रीरामकी उनसे पुन: उपदेश देनेके लिये प्रार्थना "२५० ३—संसारस्पा मायाका मिथ्याल, साधनाका क्रम, आत्माके अज्ञानसे दुःख और ज्ञानसे ही सुखका |
| १४—परमात्मिष्ट ज्ञानीकी दृष्टिमें संसारका मिथ्यात्व, मनोमय होनेके कारण ज्यात्की असत्ता तथा ज्ञानीकी दृष्टिमें सक्की ब्रह्मरूपताका प्रतिपादन २३८ १५—सांसारिक वस्तुओंसे वैराग्य एवं जीवनमुक्त महात्माओंके उत्तम गुणोंका उपदेश, बारम्बार होनेवाले ब्रह्मा, ब्रह्माण्ड एवं विविध भूतोंकी | कथन, आत्माकी निर्लेपता और जगल्की असत्ताका प्रतिपादन                                                                                                                                                                                        |
| शनवार्ण प्रकार प्रशास्त्र एवं विवयं सूर्याका<br>स्टिट्यरम्परा तथा ब्रह्ममें उसके अत्यन्ता-<br>भावका कथन : " २४१                                                                                                                                                                      | ५-सिद्धोंके उपदेशको सुनकर राजा जनकका<br>पुकान्तमें क्षित हो संसारकी नश्वरता प्रचं                                                                                                                                                          |

| करना ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' '                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ••• २७६<br>पर<br>कि |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| ह-राजा जनकहारा गंसारकी स्थितिपर विचार और उनका अपने चिचको समझाना  ७-राजा जनकर्की जीवन्मुक्तरूपसे स्थिति तथा विद्युद्ध विचार एवं प्रश्नाके अद्भुत माझात्मका वर्णन  ८-चिचकी शान्तिके उपायोंका युक्तियोंद्वारा वर्णन  ८-चिचकी शान्तिके उपायोंका युक्तियोंद्वारा वर्णन  १०-अनिधकारीको दिये गये उपदेशकी व्यर्थता, मनको जीतने या शान्त करनेकी प्रेरणा तथा तस्ववोधसे ही मनके उपश्मका कथना; गृण्णाके दोष, वासनाक्षय और जीवन्मुक्तके स्वस्पका वर्णन  १०-जीवन्मुक्तिकी प्राप्ति करानेवाले विभिन्न प्रकारके निश्चर्यों तथा सब कुछ बहा ही है, इस पारमार्थिक स्थितिका वर्णन  १०-पहान्तका उपस्थान—भगवान् गृण्णुकी मानस्थिक एवं बाह्य पूजा, उसके प्रभावसे समस्त देखांको वैण्या हुआ देख विस्मयमें पड़े हुए देवताओंका भगवान्। इसके विप्यामें पृछना, भगवान्का भावसे संसारमें विचरनेका उपदेश  १२-पहान्ता-माताके शोकसे व्याकुछ हुए अपने भाई पावनको पुण्यका समझाना—जगत् और उसके समन्वभि असस्य सम्बत्थांकी ओरसे समता हटाकर  विचार करते-करते नमाधित्य अंगे देवला पूर करता  १८-समाधिसे जगे हुए विकासीके समल्या हिना अंगर प्रमाणिक स्थाति तथा अत्राप्त हुआ वेख विस्मयमें पड़े हुए देवताओंका भगवान्। इसके विपयमें पृछना, भगवान्का चेवनाको पुण्यका समझाना—जगत् और उसके सम्बन्धकी असस्यताका प्रतिपादन  १३-पुण्यका पावनको उपदेश—अनेक जनमीमें प्राप्त हुए असंस्य सम्बन्धयोंकी ओरसे समता हटाकर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | कि                  |
| अपेर उनका अपने चित्तको समझाना १९९ स्तरण करनेसे आये हुए देल्यगुरुक बिल्की ७-राजा जनकर्की जीवन्मुक्तरूपसे स्थिति तथा विद्युद्ध विचार एवं प्रज्ञाके अद्भुत माहास्थ्यका वर्णन १९६१ स्तितके उपायोंका युक्तियोंद्धारा वर्णन १९३३ समझो अतिने या द्यान्त करनेकी प्रेरणा तथा तस्वोधसे ही मनके उपद्यक्ती कथकता, ममको जीतने या द्यान्त करनेकी प्रेरणा तथा तस्वोधसे ही मनके उपद्यक्ती कथकता, ममको जीतने या द्यान्त करनेकी प्रेरणा तथा तस्वोधसे ही मनके उपद्यक्ती कथकता, ममको जीतने या द्यान्त करनेकी प्रेरणा तथा तस्वोधसे ही मनके उपद्यक्ती कथना हुणांक द्याप स्थानिक स्थानक और जीवन्मुक्तके स्थल्पका वर्णन १९५५ स्थल्पका वर्णन १९६५ स्थल्पका वर्णन १९५५ स्थल्पका वर्णका वर्णन १९५५ स्थल्पका वर्णका वर्णका १९५५ स्थल्पका वर्णका १९५५ स्थल्पका वर्णका वर्णका १९५५ स्थल्पका वर्णका वर्णका १९५५ स्थल्यका वर्णका वर्ण |                     |
| ७-राजा जनकर्की जीवन्मुक्तरूपसे स्थिति तथा विद्युद्ध विचार एवं प्रज्ञाके अद्भुत माहात्म्यका वर्णन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                     |
| विद्युद्ध विचार एवं प्रज्ञाके अद्भुत माहात्म्यका वर्णन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                     |
| वर्णन ः १६१ सावसे स्थित होना, श्रीहरिका उन्हें त्रिछोकीके  ८-चित्तकी शान्तिके उपायोंका युक्तियोंद्वारा वर्णन ः १६३  ९-अत्विकारीको दिये गये उपदेशकी व्यर्थता, मनको जीतने या शान्त करनेकी प्रेरणा तथा तस्ववोधसे ही मनके उपशमका कथना, गृण्णाके दोष, वासनाक्ष्य और जीवन्मुक्तके स्वरूपका वर्णन ः १६५  १०-जीवन्मुक्तिकी प्राप्ति करानेवाले विभिन्न प्रकारके निश्चर्यो तथा सब कुछ ब्रह्म ही है, इस पारमार्थिक स्थितिका वर्णन ः १६६  ११-महापुक्षोंके स्वभावका वर्णन तथा अनासक मावसे संसारमें विन्यरेनका उपदेश ः १६७  ११-महापुक्षोंके स्वभावका वर्णन तथा अनासक मावसे संसारमें विन्यरेनका उपदेश ः १६७  ११-महापुक्षोंके स्वभावका वर्णन तथा अनासक मावसे संसारमें विन्यरेनका उपदेश ः १६७  ११-महापुक्षोंके स्वभावका वर्णन तथा अनासक मावसे संसारमें विन्यरेनका उपदेश ः १६७  ११-महापुक्षोंके स्वभावका वर्णन तथा अनासक मावसे संसारमें विन्यरेनका उपदेश ः १६७  ११-महापुक्षोंके स्वभावका वर्णन तथा अनासक मावसे संसारमें विन्यरेनका उपदेश ः १६७  ११-महापुक्षोंके स्वभावका वर्णन तथा अनासक मावसे संसारमें विन्यरेनका उपदेश ः १६७  ११-महापुक्षोंके स्वभावका वर्णन तथा अनासक मावसे संसारमें विन्यरेनका उपदेश ः १६७  ११-महापुक्षोंके स्वभावका वर्णन तथा अनासक मावसे संसारमें विन्यरेनका उपदेश ः १६७  ११-महापुक्षोंके स्वभावका वर्णन तथा अनासक मावसे संसारमें विन्यरेनका उपदेश ः १६७  ११-महापुक्षको भावाच वृद्यका प्रवासको समसा विन्यको प्रवासको स्वासको समसा विन्यको समसावाच विष्याको समसावच्यको स्वासको समसावच्यको स्वासको समसावच्यको समसावच्यके समसावच्यके समसावच्यको समसावच्यको समसावच्यको समसावच्यको समसावच्यको समसावच्यके समसावचच्यके सम |                     |
| ट—चित्तकी शान्तिके उपायोंका युक्तियोंद्वारा वर्णन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                     |
| ट—चित्तकी शान्तिके उपायोंका युक्तियोंद्वारा वर्णन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                     |
| <ul> <li>९-अनिधकारीको दिये गये उपदेवाकी व्यर्थता, मनको जीतने या बान्त करनेकी प्रेरणा तथा तस्त्रविधते ही मनके उपवासका कथना गूणांक दोष, वासनाक्ष्य और जीवन्मुक्तके स्वस्पका वर्णन  र-१६५  १९—प्रहादका उपस्यान—मगवान् नृभिंहती क्रोधाप्ति- से हिरण्यानिश्च आदि देखांका संहार तथा प्रह्रादका विचारद्वारा अपने आपको भगवान् वर्णम  २६५  १०-जीवन्मुक्तिकी प्राप्ति करानेवाले विभिन्न प्रकारके निश्चर्यो तथा सब कुछ ब्रह्म ही है, इस पारमार्थिक स्थितिका वर्णन  र-१६६  ११-मह्मपुक्तिकी प्राप्ति करानेवाले विभिन्न प्रकारके निश्चर्यो तथा सब कुछ ब्रह्म ही है, इस पारमार्थिक स्थितिका वर्णन  र-१६६  ११-मह्मपुक्तिकी प्राप्ति करानेवाले विभिन्न प्रकारके निश्चर्यो तथा सव कुछ ब्रह्म ही है, इस पारमार्थिक स्थितिका वर्णन  र-१६६  ११-मह्मपुक्तिकी प्राप्ति करानेवाले विभिन्न प्रकारके विण्या हुन्ना देख विस्तरमें पहे हुए देवताओंका भगवान्। इसके विपयमें पृक्रना, भगवान्का भगवान्। इसके विपयमें पृक्रना, भगवान्का देवताओंको मान्त्रवा दे अहःल हो प्रह्मादके देवपुना-कृमें मक्ट होना और प्रह्मादक्षारा उनकी स्थिति  ११-मह्मपुक्ति उपमावस्य स्वस्त्रके अपनेका प्रवादक्ष  र-भावान् हुण असंस्थ सम्बत्ध्योंकी ओरसे ममता हटाकर</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                     |
| भनको जीतने या द्यान्त करनेकी प्रेरणा तथा तत्त्व्वोधसे ही मनके उपशमका कथना तृणाके दोष, वासनाक्षय और जीवन्मुक्तके स्वरूपका वर्णन  रुष्ण जीवन्मुक्तिकी प्राप्ति करानेवाले विभिन्न प्रकारके निश्चर्यो तथा सब कुछ बहा ही है, इस पारमार्थिक स्थितिका वर्णन  रुष्ण जीवन्मुक्तिकी प्राप्ति करानेवाले विभिन्न प्रकारके निश्चर्यो तथा सब कुछ बहा ही है, इस पारमार्थिक स्थितिका वर्णन  रुष्ण जीवन्मुक्तिकी स्थानिक वर्णन  रुष्ण जीवन्मुक्तिकी प्राप्ति करानेवाले विभिन्न प्रकारके निश्चर्यो तथा सब कुछ बहा ही है, इस पारमार्थिक स्थितिका वर्णन  रुष्ण निश्चर्यो तथा सब कुछ बहा ही है, इस पारमार्थिक स्थितिका वर्णन  रुष्ण निश्चर्यो तथा सब कुछ बहा ही है, इस पारमार्थिक स्थितिका वर्णन  रुष्ण निश्चर्यो तथा सब कुछ बहा ही है, इस पारमार्थिक स्थितिका वर्णन  रुष्ण निश्चर्यो तथा सब कुछ बहा ही है, इस पारमार्थिक स्थितिका वर्णन  रुष्ण निश्चर्यो तथा सब कुछ बहा ही है, इस पारमार्थिक स्थितिका वर्णन  रुष्ण निश्चर्यो तथा सब कुछ बहा ही है, इस पारमार्थिक स्थितिका वर्णन  रुष्ण निश्चर्यो तथा सब कुछ बहा ही है, इस पारमार्थिक स्थितिका वर्णन  रुष्ण निश्चर्यो प्रकार विभाव प्रकार स्थान  वर्षण के कुणा कुणा विष्ण कुणा विष्ण के प्रमासिक एवं बाह्य पूजा, उसके प्रमावस्य पेट्ट हुए, येवताओंका  भगवान् हुण सेक विपयमें पृक्छना, भगवान्का  से हिण्ण के कुणा के आप मार्थिक एवं बाह्य पूजा, उसके प्रमावस्य सम्पत्त्व हुण्ण येवताओंका  भगवान् हुण सेक विष्ण में प्रमावका हुण्ण वेवताओंका  भगवान् हुण्ण के सम्पत्त हुण्ण येवताओंका  भगवान् हुण्ण के समक्त वेवताओंका  भगवान् हुण्ण के समक्त है हुण्ण येवताओंका  भगवान् हुण्ण के प्रमावक्त स्थान स्थान हुण्ण वेवताओंका  भगवान् हुण्ण के प्रमावक्त स्थान स्थान हुण्ण वेवताओंका  भगवान् हुण्ण के समक्त स्थानका हुण्ण वेवताओंका  भगवान् हुण्ण के समक्त समस्य हुण्ण के समक्त हुण्ण येवताओंका  भगवान् हुण के स्थानका स्थान स्थान हुण्ण के समक्त हुण्ण येवताओंका  भगवान्व हुण्ण के समक्त विष्ण के प्रमावका स्थान स्थान  विण्ण कुणा वेवता स्थान स्थान स्थान स्थान  विण्ण कुणा वेवता स्थान स्थान हुणा के स्थान हुणा के स्थान स्थान स्थान हुणा के स्थान स्थान स्थान सुणा के सुणा के सुणा के सुणा के सुणा के सुणा के सुणा |                     |
| तत्त्व्वोधसे ही मनके उपशमका कथना तृष्णांके से हिरण्याशिषु आदि देखींका संहार तथा प्रह्लादका विचारद्वारा अपने आपको भगवान् वर्णांन ' रहं प्रतासनाक्षम अपेर जीवन्मुक्तके स्वरूपका वर्णान ' रहं प्रतासनाक्षम अपेर जीवन्मुक्तकी प्राप्ति करानेवाले विभिन्न प्रकारके त्रिक्षमां तथा सब कुछ बहा ही है, इस पारमार्थिक स्थितिका वर्णान ' रहं विष्णां हुआ देख विस्मयमें पहे हुए देवताओंका पारमार्थिक स्थितिका वर्णान तथा अनासक भगवान् हो इसके विषयमें पृक्रना, भगवान्का भगवान् रे इसके विषयमें पृक्रना, भगवान्का भगवान् रे इसके विषयमें पृक्रना, भगवान्का भगवान्का देवताओंका मान्त्रना दे अहरा हो प्रह्लादके देवपुना-एइमें अकर होना और प्रह्लादक्षारा उनकी स्थिति ' रहं रहं प्रस्ति, प्रह्लादका प्रतिपादन ' रहं रहं रहं प्रसादक भगवान्ह्ला करते हुए परमात्माका साक्षात्कार करना बीर उनका स्वत्र करते हुए परमात्माका साक्षात्कार करना और उनका स्वत्र करते हुए परमात्माका साक्षात्कार करना और उनका स्वत्र करते हुए समाधिस्थ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                     |
| द्रोष, वासनाक्षय और जीवन्युक्तके स्वरूपका वर्णन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                     |
| वर्णन ः २६५ विष्णुमे अंान्त अनुभव करना ः २८१  १०-बीबन्सुक्तिकी प्राप्ति करानेवाले विभिन्न प्रकारके त्रभावका वर्णन तथा स्व कुछ ब्रह्म ही है, इस परमार्थिक स्थितिका वर्णन ः २६६ विष्णुम हुन्ना देख विस्मयमें पड़े हुए देवताओंका परमार्थिक स्थितिका वर्णन तथा अनासक मावसे संसरमें विचरनेका उपदेश ः २६७ देवताओंको मान्त्वगा दे अहान स्थानका मावसे संसरमें विचरनेका उपदेश ः २६७ देवताओंको मान्त्वगा दे अहान स्थानको प्रवादके देवताआंको मान्त्वगा दे अहान और प्रह्मादके देवपूजा-एड्में प्रकट होना और प्रह्मादक्षारा उनकी स्थानको उपदेश ः २६९ २१-प्रह्मादको भगनान्द्रारा वर-प्राप्ति, प्रह्मादका सम्बन्धको असस्यताका प्रतिपादन ः २६९ २१-प्रह्मादको भगनान्द्रारा वर-प्राप्ति, प्रह्मादका सम्बन्धको अपरेस समता हटाकर व्याप्ति प्रस्ता स्थानका स्थानका स्थानका स्थानका स्थानका सम्बन्धको अरेस समता हटाकर व्याप्ति प्रस्ता स्थानका स्थानका स्थानका सम्बन्धकर्मे अरेस समता हटाकर व्याप्ति सम्बन्धिस्थ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                     |
| १०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ान्                 |
| १०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | २८३                 |
| पारमार्थिक स्थितिका वर्णन ः २६६ वैष्णव हुआ देख विस्मयमं पड़े हुए, देवताओंका ११-महापुद्रषोंके स्थमावका वर्णन तथा अनासक भगवान्। इसके विषयमं पृक्रमा, भगवान्का भगवान्। दे आह.्य हो प्रह्लादके १२-पिता-माताके शोकसे व्याकुछ हुए अपने भाई विषयां पृक्रमा भगवान्का दे वाहुतके १२-पिता-माताके शोकसे व्याकुछ हुए अपने भाई विषयां पृक्षमा प्रमह्लानाः वे आर. प्रह्लादकारा प्रविचानको पुण्यका समझानाः—जगत् और उसके सम्बन्धकी अस्वयताका प्रतिपादन ः २६९ ११-प्रह्लादको भगवान्ह्रारा वर-प्राप्ति, प्रह्लादका १३-पुण्यका पावनको उपदेश-अनेक जन्मोंमें प्राप्त आत्मिन्तन करते हुए परमात्माका साक्षात्कार करना और उनका स्ववन करते हुए समाधिस्थ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | <b>्वं</b>          |
| पारमार्थिक स्थितिका वर्णन स्था अनासक ११—महापुर्वभिके स्थानका वर्णन तथा अनासक भगवान्। इसके विषयमें पृष्ठना, भगवान्का भगवान्। इसके विषयमें पृष्ठना, भगवान्का भगवान्। दे अहः व हो प्रहादके देवताओंको मान्स्वना दे अहः व हो प्रहादके देवताओंको मान्स्वना दे अहः व हो प्रहादके देवताआंको मान्स्वना दे अहः व हो प्रहादके प्रवादके प्रवादको पुण्यका समझाना—जगत् और उसके सम्बन्धकी अस्यताका प्रतिपादन स्थापका पावनको उपदेश—अनेक जन्मोंमें प्राप्त आत्मिन्तन करते हुए परमात्माका साक्षात्कार करना और उनका स्ववत करते हुए समाधिस्थ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | को                  |
| भावसे संसारमें विचरनेका उपदेश २६७ देवताओं हो मान्स्वा दे बाहरून हो प्रह्मादके १२—िपता-माताके होकसे व्याकुल हुए अपने भाई देवपूजा-गृहमें मक्ट होना और प्रह्मादम्नार पावनको पुण्यका समझाना—जगत् और उसके उनकी स्ट्रांति २८८ सम्बन्धकी असस्यताका प्रतिपादन २८९ १२—पुष्पका पावनको उपदेश—अनेक जन्मोंमें प्राप्त द्वार असस्य सम्बन्धियोंकी ओरसे ममता हटाकर करना और उनका स्तवन करते हुए परमात्माका साक्षात्कार                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | का                  |
| १२—पिता-माताके शोकसे व्याकुछ हुए अपने भाई वेवपूजा-ग्रहमें प्रकट होग और प्रह्लादद्वारा पावनको पुण्यका समझाना—जगत् और उसके उनकी स्पृद्धि " " २८' सम्बन्धकी असस्यताका प्रतिपादन " २६९ १२—प्रह्लादको भगनाजृह्वारा वर-प्राह्मा, प्रह्लादका १३—पुण्यका पावनको उपदेश—अनेक जन्मोंमें प्राप्त आत्मिक्तन करते हुए परमात्माका साक्षात्कार करना और उनका स्तवन करते हुए समाधिस्थ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | क्त                 |
| १२—पिता-माताके शोकसे व्याकुछ हुए अपने भाई वेवपूजा-ग्रहमें प्रकट होग और प्रह्लादद्वारा पावनको पुण्यका समझाना—जगत् और उसके उनकी स्पृद्धि " " २८' सम्बन्धकी असस्यताका प्रतिपादन " २६९ १२—प्रह्लादको भगनाजृह्वारा वर-प्राह्मा, प्रह्लादका १३—पुण्यका पावनको उपदेश—अनेक जन्मोंमें प्राप्त आत्मिक्तन करते हुए परमात्माका साक्षात्कार करना और उनका स्तवन करते हुए समाधिस्थ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | कि                  |
| पावनको पुण्यका समझाना—जगत् और उसके उनकी स्यृति " २८'<br>सम्बन्धकी असस्यताका प्रतिपादन " २६९ २१—प्रह्लादको भगगान् हारा वर प्राप्ति, प्रह्लादका<br>१३—पुण्यका पावनको उपदेश—अनेक जन्मोंमें प्राप्त<br>हुए असंस्थ्य सम्बन्धियोंकी ओरसे ममता हटाकर करना और उनका स्तवन करते हुए समाधिस्थ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ारा                 |
| सम्बन्धकी असस्यताका प्रतिपादन ''' २६९ २१—प्रह्लादको भगवानद्वारा वर-प्राप्ति, प्रह्लादका<br>१३—पुण्यका पात्रनको उपदेश—अनेक जन्मोंमें प्राप्त आत्मचिन्तन करते हुए परमात्माका साक्षात्कार<br>हुए असंख्य सम्बन्धियोंकी ओरसे ममता हटाकर करना और उनका स्तवन करते हुए समाधिस्थ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | •• २८५              |
| १३—पुण्यका पावनको उपदेश—अनेक जन्मोंमें प्राप्त आत्मिचिन्तन करते हुए परमात्माका साक्षात्कार<br>हुए असंख्य सम्बन्धियोंकी ओरसे ममता हटाकर करना और उनका स्तवन करते हुए समाधिस्थ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                     |
| हुए असंख्य सम्बन्धियोंकी ओरसे ममता हटाकर करना और उनका स्तवन करते हुए समाधिस्थ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | <b>हार</b>          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | स्थ                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | का                  |
| करनेका आदेश, पुण्य और पावनको निर्वाण वर्णन और भगवान् विष्णुका प्रह्लादको समाधि-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                     |
| पदकी प्राप्तिः, तृष्णा और विषय-चिन्तनके से विरत करनेका विचार २८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ** 766              |
| त्यागसे मनके क्षीण हो जानेपर परमपदकी प्राप्ति- २२-भगवान् विष्णुका पातालमें जाना और शङ्का-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                     |
| का कथन "२७० ध्वनिसे प्रह्लादको प्रबुद्ध करके उन्हें तत्त्वज्ञानका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                     |
| १४-राजा बलिके अन्तःकरणमें वैराग्य एवं विचारका उपदेश देना, प्रह्णादद्वारा भगवान्का पूजन,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                     |
| उदय तथा उनका अपने पितासे पहलेके पूछे भगवान्का प्रह्लादको देल्यराज्यपर अभिपिक्त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                     |
| हुए प्रश्नोंका सारण करना · · · २७२ करके कर्तव्यका उपदेश देकर क्षीरसागरको छौट                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                     |
| १५-विरोचनका बळिको भोगोंसे वैराय तथा विचार- जानाः आख्यानका उत्तम फळः जीवन्सुक्तोंके                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                     |
| पूर्वक परमात्मसाक्षात्कारके लिये उपदेश २७४ व्युत्थानका हेतु और पुरुपार्थकी शक्तिका कथन २९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                     |
| १६-बिलका पिताके दिये हुए ज्ञानोपदेशके स्मरणसे २३-मायाचकका निरूपण, चित्तनिरोधकी प्रशंसा,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                     |
| संतोष तथा पहलेकी अजानमयी स्थितिको याद भगवत्पाप्तिकी महिमाः मनकी सर्व और                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                     |
| करके खेद प्रकट करते हुए ग्रुकाचार्यका चिन्तन विषवृक्षसे तुलना, उदालक मुनिका परमार्थ-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ··· ₹९‹             |

|                                                                                                                                           | (    | \$<br>)                                                                                                                                                                     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| २४-मद्दर्षि उद्दालककी साधनाः, तपस्या और<br>परमात्म-प्राप्तिका कथनः सत्ता-सामान्यः समाधि<br>और समाहितके रुक्षण                             | ಕಿಂಕ | विन्तरणका वर्णनः जीवनमुक्त महात्माओके गुण,<br>लक्षण और महिमा ः ३३७<br>३६—चित्तके स्पन्दनसे होंभेबाली जगत्जी भ्रान्ति,                                                       |
| २५-किरातराज सुरपुका वृत्तान्त—महर्षि माण्डव्यका<br>सुरपुके महरुमें पथारना और उपदेश देकर<br>अपने आश्रमको छीट जाना, सुरपुके आरम-            |      | चित्त और प्राण-सम्दनका रहरूप तथा उन्नके<br>निरोधरूप योगकी सिद्धिके अनेक उपाय *** ३३९<br>३७चित्तके उपनामके लिये ज्ञानयोगरूप उपाय एवं                                         |
| विषयक चिन्तनका वर्णन तथा उसे परमपदकी<br>प्राप्ति                                                                                          | ३१०  | विवेक-विचारके द्वारा चितका विनाहा होनेपर<br>ब्रह्म-विचारसे परमात्माकी प्राप्ति " ३४२<br>३८—वीतहब्य मुनिका एकाग्रताकी सिद्धिके लिये                                          |
| २६-किरातराज सुरस्रु और राजपि पर्णाद ( परिच )<br>का संवाद<br>२७-आत्माका संसार-दु:खसे उद्धार करनेके उपायों-<br>का कथन तथा भास और विठास नामक | ३१४  | इन्द्रिय और मनको बोधिन करना ः ३४४<br>३९–इन्द्रियों और मनके रहते समस्त दोगोंकी<br>प्राप्ति तथा उनके धमनसे समस्त गुणोंकी और                                                   |
| तपस्त्रियोंके वृत्तान्तका आरम्भ<br>२८—भाष और विकासकी परस्पर वातचीत और<br>तत्त्वज्ञानद्वारा उन्हें मोक्षकी प्राप्ति; देह और                | ३१८  | परमात्माकी प्राप्तिका वर्णन · · · २४६<br>४०-बीतहृष्य महाभुनिकी समाधि और उससे जागना,<br>छ: राजितक पुनः समाधि, चिरकाज्यतक                                                     |
| आत्माका सम्बन्ध नहीं है तथा आतिक ही<br>बन्धनका हेतु है—इसका निरूपण<br>२९—संसक्ति और असंसक्तिका स्थाप, आसक्तिके भेद                        | ३२१  | जीवनमुक्त खिति, उनके द्वारा दुःखनुकुत<br>आदिको नमस्कार और उनका परमास्मामें<br>विद्यान हो जाना                                                                               |
| उनके ळक्षण और फलका वर्णन, आसिकिये<br>त्यागसे जीवात्मा कर्म-फळसे राम्पद्ध महीं होता—<br>इसका कथन                                           | 3.5V | ४१—भहासूनि बीतहरूपजी ॐकारकी आन्तिम मात्राका<br>अनलम्बन धरके परमात्मप्राप्तिरूप मुकावस्थाका<br>तथा मुक्त होनेपर उनके शरीर प्राणों और<br>सब धातुओंका अपने-अपने उपादान कारणमें |
| २०-असङ्ग सुद्धां परग शान्तिका प्राप्त पुरुपके<br>व्यवदार-कालमें भी दुखी न होनेका प्रतिपादन,<br>जानीकी तुर्यावस्था तथा देह और आत्माके      |      | विछीन होकर मूल-प्रकृतिमें छीन होनेका वर्णन ३५०<br>४२-ज्ञानी महात्माओंके छिये आकाश-गमन आदि<br>स्पिद्धगोंकी अनावश्यकताका कथन *** ३५०                                          |
| अन्तरका वर्णन २१ देहादिके संथोग-वियोगादिमें राग-द्वेष और हर्ष-<br>स्रोकसे रहित छुद्ध आस्माके स्वङ्धका विवेचन                              |      | ४३-जीवनमुक्त और विवेद-मुक्त पुरुषोंके चित्तनाशका<br>वर्णन : ३५३<br>४४-हारीरका कारण मन है तथा मनके कारण                                                                      |
| ३२-दो प्रकारके मुक्तिदायक अहंकारका और एक<br>प्रकारके बन्धनकारक अहंकारका एवं परमात्माके                                                    |      | प्राण-स्पन्द और वासना इनका कारण विषय,<br>विषयका कारण जीवात्मा और जीवात्माका<br>कारण परमात्मा है—इस तत्त्वका प्रतिपादन : ३५४                                                 |
| स्वरूपका वर्णन<br>३३मन, अहंकार, वासना और अतिसाके नाणसे<br>मुक्ति तथा जीवन्मुक्त पुरुषके छक्षण और                                          |      | ४५—तत्त्वज्ञानः वासनाक्षय और मनोनाद्यसे<br>परमपदकी गापि तथा मनको वदामें करनेके<br>उपायोका वर्णन ३८७०                                                                        |
| महिमाका प्रतिपादन २४-मनुष्य, असुर, देव आदि योनियोंमें होनेवाले<br>हर्प-दोकादिसे रहित जीवन्सुक्त महत्साओंका                                | ३३२  | ४६-विचारकी प्रौढ़ता, वैराग्य एवं सहुणोसे<br>तत्त्वज्ञानकी प्राप्ति और जीवनसुक्त महात्माओंकी<br>स्थितिका वर्णन :: ३५९                                                        |
| वर्णन ··· • ··· ३५-जिल्प तरङ्गसे युक्त संवार्ट्यी समुद्र, उससे                                                                            | ३३५  | निर्वाण-प्रकरण पूर्वार्ध<br>१-श्रीवसिष्ठजीके कहनेपर श्रीताओंका सभासे<br>उठकर देनिक क्रिया करना तथा सुने गये                                                                 |
| तरनेके उपाय और तरनेके अनन्तर सुखपूर्वक                                                                                                    |      | विषयोका चिन्तन करना "" ३६२                                                                                                                                                  |

| तथा तीनों क्लोकोंके पदार्थोंने युख-वास्तिके अत्यन्त अभावका निरूपण " ४१३ | र-श्रीरामचन्द्र आदिका महाराज वसिष्ठजीको सामों लाना तथा महिष वसिष्ठजीके द्वारा उपदेशका आरम्भ, चित्तके विनाशका और श्रीरामचन्द्रजीको ब्रह्मस्पताका निरूपण '' १६३ ३—ब्रह्मको कानकारणता और जानद्वारा मायाके विनाशका तथा श्रीवसिष्ठजीके द्वारा श्रीरामकी महिमाएवं श्रीरामचन्द्रजीके द्वारा अपने परमार्थ- स्वस्पका वर्णन '' '' ३६५ ४—देह और आस्माके विवेकका एवं अज्ञानीको देहमें आत्मवुद्धि और विपयोंमें सुष्म-बुद्धि करनेसे दुःखकी प्राप्तिका प्रतिपादन '' ३६६ ५—आविद्याके कार्य संसारस्य वर्णन स्वर्प ५—आविद्याके कार्य संसारस्य विवास एवं अविद्याके कार्य संसारस्य विवास एवं अविद्याके हरस्य तथा उन दोनोंसे रहित परमार्थ-वस्तुका वर्णन '' इ६९ ७—अविद्यानुकक स्थावरमोनिके जीवोंके स्वरूपका तथा विवेकपूर्वक विचारसे अविद्याके नाशका प्रतिपादन '' १७१ ८—परमास्मा सर्वात्मक और सर्वातीत है—इसका प्रतिपादन एवं महास्मा पुरुपोंके लक्षण तथा आस्मकत्याणके लिये परमात्मविषयक ययार्थ ज्ञान और प्राण-निरोधक्य योगका वर्णन '' ३७१ ९—देव-समार्मे वायसराज सुगुण्डका द्वात्मन्त सुनकर महिष्व विरादका उसे देखनेके लिये महिष्यिर जाना, मेर-दिख्य तथा 'चृत' नामक कत्यतका वर्णन, विराद्धिकोका सुगुण्डको मिलना सुगुण्डकारा उनका आतिष्य-सत्कार, वरिष्ठजीका सुगुण्डके वर्णन करना सुगुण्डका वर्णन करता '' ३७५ १०-सुगुण्डका वर्णन करना सुगुण्डका वर्णन करते हुए अपनी उत्यक्ति अपने कन्मवृत्तान्तके प्रकृष्टका वर्णन करता हमान्त कहना कहना प्रवेच कन्मवृत्तान्तके प्रकृष्टका वर्णन करते हुए अपनी उत्यक्ति आत्मा मात्रुका वर्णन करते हुए अपनी उत्यक्ति स्वत्वी तथा मात्रुका वर्णका करते हुए अपनी अर्थ क्विज वर्णन करते हुए अपनी अर्थ कान क्वित्वारा पूर्ण ह्वार सिक्षनी आतु हमान्तका सुगुण्डद्वारा समाधान '' ३७९ १९-जुम्हारी कितनी आतु हमान्तका सुगुण्डद्वारा समाधान '' ३७९ १९-जिस मृत्यु नहीं मार सक्ती, उस निर्वेंक माह्याना हिव्योका, परमनका विर्वेंक माह्यानका किती स्वर समान्वका हमान्तका स्वर्वाना स्वर्वाना स्वर्वाना स्वर्वाना स्वर्वाना स्वर्वाना स्वर्वाना करते हमान्याका स्वर्वाना स् | अभावका प्रतिपादन ३८५ १२—प्राण-अपानकी गातिको तत्त्वतः जाननेसे मुक्ति ३८७ १४—पूरक, रेचक, कुम्भक प्राणायामका तत्त्व जानकर अम्यास करनेसे मुक्ति और सर्वशक्तिमान् परमात्माकी उपासनाकी महिमा ३८८ १५—मुग्रुण्डकी वास्तावक स्थितिका निरूपण, विषिष्ठजीका पूजन तथा आकाशमार्गेसे विसष्ठजीकी स्थलेकप्रमासि १९० १६—श्रारे और संसारकी अनिश्चितता तथा भ्रान्ति- रूपताका वर्णन १९२ १७—संतार-चक्रके अवरोषका उपाय, शरिरकी नश्ररता और आत्माकी आविमाशिता एवं अहंकाररूपी चित्तके त्यागका वर्णन तथा श्रीमहादेवजीके द्वारा श्रीविष्ठजीक प्रति निर्मुण- निराकार परमात्माकी पूजाका प्रतिपादन ३९८ १९—ग्रुबच्चेतन आत्मा और जीवातमाक स्वरूपका विवचन ३९८ १९—ग्रुबच्चेतन आत्मा और जीवातमाक स्वरूपका विवचन ३९९ २०—संकर्य-स्थागसे द्वेतमावनाकी निर्झास और परम परस्वरूप परमात्माकी श्राह्मका प्रतिपादन ४०० २१—स्ववेक परम कारण परम पूजनीय परमात्माका वर्णन ४०२ २२—परमशिव परमात्माकी जनन्त शक्तियाँ ४०३ २२—संक्रियानन्दचन परमात्माकी जनन्त शक्तियाँ ४०३ २२—संक्रियानन्दचन परमात्माक श्राहक । सक्तियाँ ४०३ २२—संक्रियानन्दचन परमात्माक श्रीर स्थल्यका रहस्य पूजनसे परमादकी प्राप्त ४०० २५—समष्टि-व्यष्टचात्मक जो संसार है, वह सब माया ही है—यह उपदेश देकर भगवान् श्रीवंकरका अपने वातस्थानको जाना तथा श्रीवंकरको अपेरामजीके द्वारा अपनी-अपनी स्थितिका वर्णन ४०८ २६—जानको प्राप्तिक लिय वातना, आत्मिक और अज्ञानके नाशसे मनके विनाशका वर्णन ४११ |
|-------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                         | महात्माकी स्थितिका, परमतत्त्वकी उपायनाका<br>तथा तीनों कोकोके पदार्थोमें युख-शान्तिके                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | २८-परमात्माके खरूपका और अविद्याके<br>अत्यन्त अभावका निरूपण · · · ४१३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

| २९-जावात्माका अपना भावनास लिङ्गदहात्मक                              | गुरु त्रितलक साथ निवासः मगारयका पुनः                    |
|---------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|
| पुर्यष्टक बनकर अनेक रूप धारण करना 😬 ४१४                             | राज्यप्राप्ति और ब्रह्माः रुद्र आदिकी                   |
| ३०-पुर्यष्टक वने हुए जीवात्माको तत्त्वज्ञानसे परब्रहा               | आराधना करनेसे गङ्गाजीका भूतळपर अवतरण ४३५                |
| परमात्माकी प्राप्ति होनेका कथन 💛 ४१५                                | ४५—शिखिष्वज और चूडालाके आख्यानका                        |
| ३१—श्रीकृष्णार्जुन-आख्यानका आरम्म—अर्जुनके                          | आरम्भ, शिखिष्वजके गुणोंका तथा चूडालाके                  |
| प्रति भगवान् श्रीकृष्णद्वारा आत्माकी नित्यता-                       | साथ विवाह और क्रीडाका वर्णन 💮 😬 ४३७                     |
| का प्रतिपादन ••• ४१७                                                | ४६—क्रमसे उन दोनोंकी वैराग्य एवं अध्यात्म-              |
| ३२-कर्तृत्वाभिमानसे रहित पुरुषके कमोंसे लिप्त                       | ज्ञानमें निष्ठा तथा चूडालाको यथार्थ ज्ञानसे             |
| न होनेका निरूपण एवं सङ्गत्याग, ब्रह्मार्पण,                         | परमात्माकी प्राप्ति ४३९                                 |
| ईश्वरार्पण, संन्यास, ज्ञान और योगकी                                 | 🔀 🕳 🕳 🕳 अपर्वे शोभासम्पन्न देखकर राजा                   |
| परिभाषा ४१८                                                         | शिखिष्वजका प्रसन्न होना और उससे                         |
| परिभाषा ४१८<br>३३—श्रीकृष्णके द्वारा अर्जुनके प्रति कर्म और ज्ञानके | शिखिष्यज्ञका प्रसन्न होना और उससे<br>वार्ताळाप करना ४४१ |
| तत्त्व-रहस्यका प्रतिपादन *** *** ४२१                                | ४८—राजा शिखध्वजको चूडालाक वचनाक।                        |
| ३४-श्रीकृष्णके द्वारा अर्जुनके प्रति देहकी नश्वरताः                 | अयुक्त वतलानाः, चूडालाका एकान्तमें                      |
| आत्माकी अविनाशिता, मनुष्योंकी मरण-                                  | योगाभ्यास करना एवं श्रीरामचन्द्रजीके पूछने-             |
| स्थिति और स्वर्ग-नरकादिकी प्राप्ति एवं                              | पर श्रीवसिष्ठजीके द्वारा कुण्डलिनीशक्तिका               |
| जीवात्माके संसारभ्रमणमें कारणरूप वासनाके                            | तथा विभिन्न शरीरोंमें जीवात्माकी स्थितिका               |
| नाशसे मुक्तिका प्रतिपादन " ४२२                                      | वर्णन ४४२                                               |
| ३५-श्रीभगवान्के द्वारा अर्जुनके प्रति जीवन्मुक्त                    | ४९-आधि और व्याधिके नाशका तथा सिद्धिका                   |
| अवस्था और जगद्रूप चित्रका वर्णन एवं                                 | और सिद्धोंके दर्शनका उपाय " ४४४                         |
| वासनारहित और ब्रह्मस्वरूप होकर स्थित रहनेका                         | ५०-ज्ञानसाध्य वस्तु और योगियोंकी परकाय-                 |
| उपदेश तथा इस उपदेशको सुनकर तत्त्वज्ञानके                            | प्रवेश-सिद्धिका वर्णन ४४७                               |
| द्वारा अर्जुनकी अविद्यासहित वासनाका और                              | ५१—चूडालाकी सिद्धिका वैभवः गुरूपदेशकी                   |
| मोहका नारा हो जाना ४२४                                              | सफलतामें किराटका आख्यान, शिखिध्यजका                     |
| ३६-परमात्माकी नित्य सत्ताः, जगत्की असत्ता एवं                       | वैराग्य, चूडालाका उन्हें समझाना, राजा                   |
| जीवन्मुक्त-अवस्थाका निरूपण "४२६                                     | शिखिध्वजका आधी रातके समय राजमहळसे                       |
| ३७—परब्रह्म परमात्माके सत्ता-सामान्य स्वरूपका<br>प्रतिपादन : ४२७    | निकलकर चल देना और मन्दराचलके काननमें                    |
| प्रतिपादन " ४२७                                                     | कुटिया बनाकर निवास करना " ४४८                           |
| ३८-संसारके मिथ्यात्वका दिग्दर्शन तथा मोहसे<br>जीवके पतनका कथन       | ५२—सोक्र् उठी हुई चूडालाके द्वारा राजाकी खोज,           |
| जीवके पतनका कथन ४२८                                                 | वनमें राजाके दर्शन और राजाके भविष्यका                   |
| ३९-चार प्रकारका मौन और उनमेंसे जीवन्मुक्त                           | विचार करके चूडाछाका छौटना, नगरमें                       |
| ज्ञानीके सुपुप्त मौनकी श्रेष्ठता " ४२९                              | आकर राज्य-शासन करना, तदनन्तर कुछ                        |
| ४०—सांख्ययोग और अष्टाङ्गयोगके द्वारा परमपदकी                        | समय बाद राजाको ज्ञानोपदेश देनेके लिये                   |
| प्राप्ति ४२९<br>४१—वेतःल और राजाका संवाद ४३१                        | ब्राह्मणकुमारके वेघमें उनके पास जानाः                   |
|                                                                     | राजाद्वारा उसका सत्कार और परस्पर वार्ताछाप-             |
| ४२—वेतालकृत छः प्रश्नोंका राजाद्वारा समाधानः ४३२                    | के प्रसङ्गमें कुम्भद्वारा कुम्भकी उत्पत्ति, वृद्धि      |
| ४३-भगीरथके गुण, उनका विवेकपूर्वक वैराग्य                            | और ब्रह्माजीके साथ उसके समागमका वर्णन ४५२               |
| और अपने गुरु त्रितलके साथ संवाद " ४३३                               | ५३—राजा शिखिष्वजद्वारा कुम्भकी प्रशंसा, कुम्भका         |
| ४४राजा भगीरथका सर्वस्वत्याग, भिक्षाटन और                            | ब्रह्माजीके द्वारा किये हुए ज्ञान और कर्मके             |

|                                                                                                                                                                                                                                                         | (1     | १२ | )                                                                                                                                                                                                       |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ५४-चिरकालकी तपस्यासे प्राप्त हुई चिन्तामणिका<br>त्याग करके मणिबुद्धिसे काँचको ग्रहण करनेकी                                                                                                                                                              | ४५।    |    | ६४-महेन्द्रपर्यंतपर अभिनेके साक्ष्यमें मदिनिका<br>(चूडाला) और दिखिष्यज्ञका विवाहः एक<br>मुन्दर कन्दरामें पुष्यश्चयपर दोनोंका समागमः<br>दिखिष्यज्ञकी परीक्षाके लिये चूडालाह्यारा                         |
| कथा तथा विन्ध्यगिरिनिवासी हाथीका आख्यान<br>५५-कुम्मद्वारा चिन्तामणि और काँचके आख्यानके<br>तथा विन्ध्यगिरिनिवासी हाथीके उपाख्यानके                                                                                                                       |        |    | मायांके बळले इन्द्रका प्रायट्यः इन्द्रका राजासे<br>स्वर्ग चळनेका अनुरोषः, राजाके अस्यीकार<br>करमेपर परियारसहित इन्द्रका अन्तर्षान होना ४८३                                                              |
| रहस्त्रका वर्णन<br>५६-कुम्भकी वार्ते सुनकर सर्वत्वागके ख्रिये उद्यत हुए<br>राजा शिलिब्बजद्वारा अपनी सारी उपक्रेगी<br>बस्तुओंका अग्निमें झोंकना, पुनः देहस्वागके                                                                                         | ४६     | ₹  | ६५राजा शिक्षिणको क्रोधकी परीक्षा करनेके लिये<br>चूडालाका मायाद्वारा राजाको जारसमागम<br>दिखाना और अन्तमें राजाके विकारसुक्त न<br>होनेपर अपगा अंसली रूप प्रकट करना " ४८५                                  |
| ल्यि उद्यत हुए राजाको कुम्भद्वारा<br>चित्त-त्यागका उपरेश '''<br>५७-चित्तरूपी ब्रुबको मूल्मिहित उन्ताड फॅकनेका<br>उपाय और अविद्यारूप कार्यक अभावते देह                                                                                                   |        |    | ६६-ध्यानसे सन कुछ जानकर राजा शिखिष्यजका<br>आश्चर्येचिक्रा होना और प्रशंसापूर्वक<br>जृडात्मका आलिङ्गन करना तथा उसके साथ<br>रात निताना, प्रातःकाल संकल्पजनित सेनाके                                       |
| आदि कार्यके अभावका वर्णन '' ५८-कात्के अत्यन्ताभावका, राजा दिालिध्वजको परम शान्तिकी प्राप्तिका तथा जाननेथोम्य परमात्माके स्वरूपका प्रतिवादन                                                                                                              |        |    | साथ क्षेत्रांका नगरमें आना और दस हजार<br>वर्षोतः राज्य करके विदेहमुक्त होना ४८८<br>६७-चहरपतिपुत्र कचकी सर्वत्याग-साधनसे                                                                                 |
| ५९-चित्त और संसारके अत्यन्त अभावका तथा<br>परमात्माके भावका निरूपण · · · ·                                                                                                                                                                               |        |    | जीवनमुक्ति, गिथ्या पुरुषकी आख्यायिका और<br>उसका ताल्पर्व                                                                                                                                                |
| ६०-ब्रह्मसे जगत्की पृथक् सत्ताका निपेध तथा<br>जन्म आदि विकारोंसे रहित ब्रह्मकी स्ततः                                                                                                                                                                    |        |    | ६८—सब दुःज ब्रह्म हो हे—इसका प्रतिगादन • * ४९६<br>६९—संद्रीशके प्रति महादेवजीके द्वारा महाकर्ताः<br>महाभोका और महास्थानीके छक्षणोंका निरूपण ४९५                                                         |
| सत्ताका विधान<br>६१—राजा शिलिध्यजकी ज्ञानमें दृढ़ स्थिति तथा<br>जीवनमुक्तिमें चित्तराहित्य एवं तत्त्वस्थितिका<br>वर्णन                                                                                                                                  |        |    | ७०-सर्वथा बिळीन छुए या विळीन होते हुए<br>अहंकार-स्प चित्तके लक्षण ''' ४९८<br>७१-महाराज मनुका इक्षाकुके प्रति, भी कीन हूँ,                                                                               |
| पणन<br>६२—कुम्भके अन्तर्हित हो जानेपर राजा दिखिय्वजका<br>कुछ कालतक विचार करनेके गम्चात्                                                                                                                                                                 | 80     | ۲  | यह जगत् क्या है'—यह बताते हुए देहमें<br>आत्मयुद्धिका परित्याग कर परमात्मभावमें स्थित                                                                                                                    |
| समाधिस्य होना, चूडालाका घर जाकर तीन<br>दिनके बाद पुनः लैटना, राजाके शरीरमें<br>प्रवेश करके उन्हें जगाना और राजाके साथ                                                                                                                                   |        |    | होनेका उपदेश<br>७२वात भूनिकाओंका, जीवन्मुक्त महातमा पुरुपके<br>छक्षणोंका एवं जीवको संसारमें फुँसानेवाळी और                                                                                              |
| उसका वार्ताळाप<br>६३-कुम्म और शिलिध्यजका परस्पर सौहार्द,<br>चूडाछाका राजासे आज्ञा लेकर अपने नगरमें                                                                                                                                                      |        | 9  | संसारसे उद्धार करनेवाली भावनाओंका वर्णन<br>करके मनु महाराजका ब्रह्मलोकमें जाना ५००<br>७३-श्रीवसिद्यजीके द्वारा श्रीरामचन्द्रजीके प्रति                                                                  |
| आना और उदास-मन होकर पुनः राजाके<br>पास छोटनाः राजाके द्वारा उदासीका कारण<br>पूछनेपर चूडाराद्वारा दुर्वासाके द्वापका कथन<br>और चूडाराद्वारा दुर्वासाके द्वापका कथन<br>और चूडाराका दिनमें कुम्भारुससे और<br>रातमें स्त्रीरूपसे राजा द्विस्थिजके साथ विचरण | i<br>; | ٤٥ | जीवन्मुक्त पुरुपकी विशेषता, रागसे वन्धन और<br>वेरान्यसे मुक्ति तथा तुर्यपद और ब्रह्मके<br>स्वरूपका प्रतिपादन ··· ५०३<br>७४-योगकी सात भूमिकाओंका अभ्यासक्रम और<br>ळक्षण, योगभ्रष्ट पुरुषकी गति एवं महान् |

| अनर्थकारिणी हथिनीरूप इच्छाके स्वरूप और                   | ९—इन्द्र-कुलमें उत्पन्न हुए एक इन्द्रका विचार-                                      |
|----------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| उसके नाशके उपाय ५०५                                      | दृष्टिसे परमात्मतत्त्वका साक्षात्कार करके इस                                        |
| ७५–भरद्वाज मुनिके उत्कण्ठापूर्वक प्रश्न करनेपर           | त्रिलोकीके इन्द्रपदपर प्रतिष्ठित होना तथा                                           |
| श्रीवाल्मीकिजीके द्वारा जगत्की असत्ता और                 | अद्भावनाके निवृत्त होनेसे संसार-भ्रमके                                              |
| परमात्माकी सत्ताका प्रतिपादन करने हुए                    | मूलोच्छेदका कथन 😬 🕶 ५२६                                                             |
| कल्याणकारक उपदेश ५०९                                     | १०-गुद्ध चित्तमें थोड़ेसे ही उपदेशसे महान्                                          |
| <b>७६</b> —श्रीवाल्मीकिजीके द्वारा छ्य-क्रमका और         | प्रभाव पड़ता है, यह बतानेके लिये कहे गये                                            |
| भरद्वाजजीके द्वारा अपनी स्थितिका वर्णनः                  | भुगुण्डवर्णित विद्याधरके प्रसङ्गका उपसंहार,                                         |
| वाल्मीकिजीद्वारा मुक्तिके उपायोंका कथन,                  | जीवन्मुक्त या विदेहमुक्तके अहंकारका नाश                                             |
| श्रीविश्वामित्रजीद्वारा भगवान् श्रीरामके अवतार           | हो जानेसे उसे संसारकी प्राप्ति न होनेका                                             |
| ग्रहण करनेका प्रतिपादन एवं प्रन्थश्रवणकी                 | कथन ५२७                                                                             |
| महिमा ५११                                                | ११-मृत पुरुपके प्राणोंमें स्थित जगत्के आकाशमें                                      |
| निर्वाण-प्रकरण ( उत्तरार्थ )                             | भ्रमणका वर्णन तथा परत्रहामें जगत्की                                                 |
| १-कल्पना या संकल्पके त्यागका स्वरूप, कामना               | असत्ताका प्रतिपादन ५२८                                                              |
| या संकल्पसे शून्य होकर कर्म करनेकी धेरणाः                | १२-जीवके स्वरूप, स्वभाव तथा विराट् पुरुपका                                          |
| <b>दृ</b> स्यकी असत्ता तथा तत्त्वज्ञानसे मोक्षका         | वर्णन ५२९                                                                           |
| प्रतिपादन ५१६<br>२—समूल कर्मत्यागके स्वरूपका विवेचन ५१७  | १३—जगत्की संकल्परूपताः अन्यथादर्शनरूप जीव-                                          |
| र-समूल कमत्यागक स्वरूपका विवचन ' ५१७                     | भाव तथा अहंभावनारूप महाग्रनिथके भेदनसे                                              |
| ३—संसारके मृळभूत अहंभावका आत्मबोधके द्वारा               | माय तथा अहमाजनारून महाश्रान्यक मदनत<br>ही मोक्षकी प्राप्तिका कथन और ज्ञानबन्धुके    |
| उच्छेद करके परमात्मखरूपसे स्थित होनेका                   | लक्षणोंका वर्णन ५३०                                                                 |
| उपदेश ५१८<br>४-उपदेशके अधिकारीका निरूपण ऋते हुए          | १४-ज्ञानीके लक्षण, जीवके बन्धन और मोक्षका                                           |
|                                                          | . स्वरूप, ज्ञानी और अज्ञानीकी स्थितिमें अन्तर,                                      |
| वसिष्टजीके द्वारा भुकुण्ड और विद्याधरके                  |                                                                                     |
| संवादका उल्लेख—विद्यावरका इन्द्रियोंकी                   | दृश्यकी असत्ता तथा परव्रह्मकी सत्ताका<br>प्रतिपादन ५३१                              |
| विषयपरायणताके कारण प्राप्त हुए दुःखोंका                  | प्रातपादन ५३१                                                                       |
| वर्णन करके उनसे अपने उद्धारके लिये<br>प्रार्थना करना ५१९ | १५—मरभूमिके मार्गमें मिले हुए महान्                                                 |
|                                                          | वनमें महर्षि वसिष्ठ और मङ्किका समागम एवं<br>संवाद ५३३                               |
| ५-भुग्नुण्डजीद्वारा विद्याधरको उपदेश—हश्य-               |                                                                                     |
| प्रपञ्चकी असत्ता बतःते हुए संसार-दृक्षका<br>निरूपण ५२२   | १६—मङ्किके द्वारा संसार, लोकिक सुख, मन, बुद्धि                                      |
|                                                          | और तृष्णा आदिके दोषों तथा उनसे होनेवाले                                             |
| ६—संसार-वृक्षके उच्छेदके उपायः प्रतीयमान                 | कष्टोंका वर्णन और वसिष्ठजीसे उपदेश देनेके                                           |
| जगत्की असत्ता, ब्रह्ममें ही जगत्की प्रतीति               | छिये प्रार्थना                                                                      |
| तथा सर्वत्र ब्रह्मकी सत्ताका प्रतिपादन ५२३               | १७-संसारके चार बीजोंका वर्णन और परमात्माके                                          |
| ७—चिन्मय परब्रह्मके सिवा अन्य वस्तुकी सत्ताका            | तत्त्वज्ञानसे ही इन वीजोंके विनाशपूर्वक मोक्षका                                     |
| निराकरण, जगत्की निःसारता तथा सत्सङ्ग,                    | प्रतिपादन " ५३।                                                                     |
| सत्-दास्त्र-विचार और आत्मप्रयत्नके द्वारा                |                                                                                     |
| अविद्याके नायका प्रतिपादन ५२४                            | १८—भावना और वासनाके कारण संसार-दुःखकी<br>प्राप्ति तथा विवेकसे उसकी शान्ति, सर्वेत्र |
| ८-त्रसरेणुके उदरमें इन्द्रका निवास और उनके               |                                                                                     |
| ग्रह, नगर, देश, छोक एवं त्रिछोकके                        | ब्रह्मसत्ताका प्रतिपादन एवं मङ्किके मोहका                                           |
| साम्राज्यकी कल्पनाका विस्तार " ५२५                       | निवारण ••• ५३।                                                                      |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ( १                | ર્ફ )        |                                                                                                                                                                                                          |                   |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|--------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| १९-आत्मा या ब्रह्मकी समता, सर्वरूपता तथा<br>हैतशुन्यताका प्रतिपादन, जीवात्माकी ब्रह्म-<br>भावना,से संसार-निष्ठत्तिका वर्णन<br>२०-परमार्थ तत्त्वका उपदेश और स्वरूपभूत परमात्म-<br>पदमें प्रतिष्ठित रहते हुए व्यवहार करते रहनेका<br>आदेश देते हुए विषठ्वीका श्रीरामके प्रश्नोंका<br>उत्तर देना तथा संसारी मनुष्योंको आत्मश्चन. | ५३८                | Ą            | हे—हरय जगतुकी असत्ता, सबकी एकमात्र ब्रह्म-<br>रूपता तथा तत्त्वज्ञानसे होनेवाले लाभका वर्णन<br>४—सृष्टिकी असत्यता और एकमात्र अखण्ड ब्रह्म-                                                                |                   |
| एवं मोक्षके लिये प्रेरित करना                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ५३९                |              | सत्ताका प्रतिपादन ••••                                                                                                                                                                                   | ५६८               |
| २१-निर्वाणकी स्थितिका तथा 'मोक्ष स्वाधीन है'<br>इस विषयका सञ्जूक्तिक वर्णन<br>२२-जीवकी बहिर्मुखत.के निवारणले भ्रान्तिकल्पना-<br>के निवर्तक उपाय तथा परलोककी चिकित्साका                                                                                                                                                       | 488<br>488         |              | (-परमात्मार्मे सृष्टिभ्रमकी असम्भवता, पूर्णब्रह्मके<br>स्वरूपका निरूपण तथा सबकी ब्रह्मरूपताका<br>प्रतिपादन<br>(-ब्रह्ममें ही जगत्की करपना तथा जगत्का ब्रह्मसे<br>अमेद, पाषाणोपास्थानका आरम्म, वनिष्टजीका | ५६९               |
| २३—जगत्के स्वरूपका विवेचन और ब्रह्मके स्वरूपका<br>स्विस्तर वर्णन · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                       | ५४६                | ₹            | छोकातिसे विरक्त हो गुदूर एकान्तमें कुटी<br>बनाकर सौ वर्षोतक समाधि ख्याना<br>अ-अहंकाररूपी पिशाचकी शान्तिका उपाय—<br>सृष्टिके कारणका अभाव होनेसे उसकी असत्ता<br>तथा चिन्मय ब्रह्मकी ही सृष्टिरूपताका       |                   |
| सविस्तर वर्णन और उससे झूटनेके उपायका<br>निरूपण<br>२५—तत्त्वज्ञान हो जानेपर इच्छा उत्पन्न होती ही<br>नहीं और यदि कहीं उत्पन्न होती-सी दीखे<br>तो वह ब्रह्मस्वरूप होती है—इसका संयुक्तिक<br>वर्णन                                                                                                                              |                    |              | <ul> <li>समाधिकालमें विग्छजीके द्वारा अनन्त<br/>चेतनाकाशमें असंख्य ब्रह्माण्डोंका अवलेकन ***</li> <li>अविसिछजीका समाधिकालमें अपनी स्तुति<br/>करनेवाली खीका अवलेकन और उसकी उपेक्षा</li> </ul>             | ५७२<br>५७३        |
| २६—चेतन ही जगत् है—इसका तथा तत्त्वज्ञानी<br>और जगत्के स्वरूपका वर्णन · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                 | , ,                |              | करके अनेक विचित्र जगत्का दर्शन करना तथा<br>महाप्रलयके समय सब जीवोंके प्रकृति-लीन हो<br>जानेपर पुनः किसको सृष्टिका ज्ञान होता है।                                                                         |                   |
| २७-जीवन्युक्तके द्वारा जगत्के स्वरूपका ज्ञान,<br>स्वभावका लक्षण तथा विश्व और विश्वेश्वरकी<br>एकता और स्वात्मभूत परमेश्वरकी पृजाका वर्णन<br>२८-जगत्की असारताका निरूपण करके तस्वज्ञानसे                                                                                                                                        | ५५३                | , <b>Y</b> o | श्रीरामके इस प्रश्नका उत्तर देना  -विराष्ट्रजीके द्वारा चिदाकाशरूपसे देखे गये  जगतींकी अपनेसे अभिन्नताका कथना आर्थापाठ  करनेवाली स्त्रीके कार्य तथा सम्भापण आदिके                                        | <i><b>५७४</b></i> |
| उसके विनाशका वर्षन  २९-प्राणियोके श्रान्त हुए मनरुपी मुगके विश्रामके  त्रिये समाधिरूपी करुपद्वमकी उपयोगिताका वर्णन                                                                                                                                                                                                           | 444<br>449         | Ą;           | विषयमें श्रीरामके प्रश्न और विसष्टजीके उत्तर-<br>का वर्णन<br>-स्वप्नजगत्की भी ब्रह्मस्वता एवं सत्यताका                                                                                                   | <i>५७६</i><br>५७७ |
| ३०-ध्यान-वृक्षपर चढ़नेका कम और उत्तरोत्तर<br>परमोच स्थानपर आरूद होते हुए परमानन्द-<br>स्वरूपकी प्राप्तिका वर्णन                                                                                                                                                                                                              |                    | ¥:           | जीवन-वृत्तान्तका वर्णन, अपनी युवावस्थाके                                                                                                                                                                 | ५७८               |
| १-प्य नरूपी करुपद्वमके फलके आखादनसे मनकी स्थितिका तथा मुक्तिके विभिन्न साधनौंका वर्णन                                                                                                                                                                                                                                        | ५६०<br>५ <b>६२</b> | 8            | व्यथं बातनका उल्लंख<br>ह-विद्याधरीका वैराग्य और अपने तथा पतिके<br>लिये तत्त्वज्ञानका उपदेश देनेके हेतु उसकी<br>विसिष्ठ मुनिसे पार्थना                                                                    |                   |

| ४४-श्रीवसिष्ठजीका विद्याधरीके साथ लोकालोक                                     | परमात्मसत्ताकी ही स्फूर्तिका प्रतिपादन तथा                           |
|-------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|
| पर्वतपर पाषाणशिलाके पास पहुँचनाः उस                                           | सचिदानन्दघनका विलास ही खद्रदेवका दृत्य                               |
| शिलामें उन्हें विद्याधरीकी बतायी हुई सृष्टिका                                 | हैइसका कथन ५९९                                                       |
| दर्शन न होना, विद्याधरीका इसमें उनके                                          | ५५-शिव और शक्तिके यथार्थ स्वरूपका<br>विवेचन ६०८                      |
| अभ्यासाभावको कारण बताकर अभ्यासकी                                              | विवेचन ६००                                                           |
| महिमाका वर्णन करना ५८२                                                        | ५६—प्रकृतिरूपा कालरात्रिके परमतत्त्व शिवमें लीन                      |
| ४५-श्रीवसिष्टजीके द्वारा आतिवाहिक शरीरमें                                     | होनेका वर्णन ६०:                                                     |
| आधिभौतिकताके भ्रमका निराकरण ५८४                                               | ५७ रुद्रदेवका ब्रह्माण्डखण्डको निगलकर निराकार                        |
| ४६-विद्याधरीका पापाण-जगत्के ब्रह्माजीको ही                                    | चिदाकाशरूपसे स्थित होना तथा वसिष्ठजीका                               |
| अपना पति बताना और उन्हें समाधिसे                                              | उस पापाण-शिलाके अन्य भागमें भी नृतन                                  |
| जगाना, उनके और देवतादिके द्वारा वसिष्ठजीका                                    | जगत्को देखना और पृथ्वीकी धारणाके द्वारा                              |
| स्वागत-सत्कार, वसिष्ठजीके पूछनेपर ब्रह्माजीका                                 | पार्थिव जगत्का अनुभव करना "६०                                        |
| उन्हें अपने यथार्थ स्वरूपका परिचय देना और                                     | ५८-श्रीवसिष्ठजीके द्वारा जल और तेजम्-तत्त्वकी                        |
| उस कुमारी नारीको वासनाकी देवी बताना '' ५८५                                    | धारणासे प्राप्त हुए अनुभवका उल्लेख े · · ६०                          |
| ४७-पाषाण-जगत्के ब्रह्माद्वारा वासनाकी क्षयोन्मुखता                            | ५९-धारणाद्वारा वायुरूपसे स्थित हुए वसिष्टजीका                        |
| एवं आत्मदर्शनकी इच्छा बताकर शिलाकी                                            | अनुभव ••• ६०                                                         |
| चितिरूपता तथा जगत्की परमात्मसत्तासे                                           | ६०—कुटीमें छौटनेपर वसिष्ठजीको अपने शरीरकी                            |
| अभिन्नताका प्रतिपादन करके वसिष्ठजीको अपने                                     | जगह एक ध्यानस्य सिद्धका दर्शन, उनके                                  |
| जानम्भाताना प्रातनास्य गरम पायव्याना जनग                                      | संकल्पकी निष्टत्तिसे कुटीका उपसंहर, सिद्धका                          |
| ४८-पाषाण-शिलाके भीतर बसे हुए ब्रह्माण्डके                                     | नीचे गिरना और वसिष्ठवीसे उसका अपने                                   |
| महाप्रलयका वर्णन तथा ब्रह्मके संकल्पके                                        | वैराग्यपूर्ण जीवनका द्वत्तन्त बताना "६०                              |
| अपसंहारसे सम्पूर्ण जगत्का सहार क्यों होता                                     | ६१-श्रीवसिष्ठजी और सिद्धका आकाशमें अमीष्ट                            |
| है, इसका विवेचन ५८८                                                           | स्थानोंको ज.ना, वसिष्ठजीका मनोमय देहसे                               |
| ४९-ब्रह्मा और जगत्की एकताका स्थापन तथा                                        | सिद्धादि लोकोंमें भ्रमण करनाः श्रीवसिष्ठजीका                         |
| ४५—प्रक्षा आर जगत्का एकताका स्वापन तथा द्वादश सूर्योंके उदयसे जगत्के प्रख्यका | अपनी सत्य-संकल्पताके कारण सबके दृष्टिपथमें                           |
| रोमाञ्चकारी वर्णन                                                             | आना, व्यवहारपरायण होना तथा पार्थिव                                   |
|                                                                               | वसिष्ठ' आदि संज्ञाओंको प्राप्त करनाः                                 |
| ५०-प्रलयकालके मेघोंद्वारा भयानक दृष्टि होनेसे                                 | पाष्ट्रणोपाख्यानकी समाप्ति और सबकी चिन्मय                            |
| एकार्णवकी वृद्धि तथा प्रलयाग्निका बुझ                                         | ब्रह्मरूपताका प्रतिपादन ''' ६१                                       |
| जाना ५९२                                                                      | व्रक्षरूपताका वातपादन ६२<br>६२-परमपदके विपयमें विभिन्न मतन्नादियोंके |
| ५१-बढ़ते हुए एकार्णवका तथा परिवारसहित                                         | ६१-५१म५६क विषयम विभिन्न मतवादियाक                                    |
| ब्रह्माके निर्वाणका वर्णन ५९३                                                 | कथनकी सत्यताका प्रतिपादन ः ६१                                        |
| ५२-ब्रह्मलोकवासियों तथा द्वादश सूर्योंका निर्वाण,                             | ६३-तत्त्वज्ञानी संतोंके शील-स्वभावका वर्णन                           |
| अहंकाराभिमानी रुद्रदेवका अविभाव, उनके                                         | तथा सत्सङ्गका महत्त्व                                                |
| अवयवों तथा आयुधका विवेचन, उनके द्वारा                                         | ६४—सत्का विवेचन और देहारमशादियोंके मतका                              |
| एकार्णवके जलका पान तथा शून्य ब्रह्माण्डकी                                     | निराकरण " ६१                                                         |
| चेतनाकाशरूपताका प्रतिपादन ५९५                                                 | ६५-सबकी चिन्मात्ररूपताका निरूपण तथा ज्ञानी                           |
| ५३—रुद्रकी छायारूपिणी कालरात्रिके स्वरूप तथा                                  | महात्माके लक्षणींका वर्णन ••• ६१                                     |
| ताण्डव-मृत्यका वर्णन ५९७                                                      | ६६–इस शास्त्रके विचारकी आवश्यकता तथा                                 |
| ५४-रुद्र और काली आदिके रूपमें चिन्मय                                          | इससे होनेवाले लाभका प्रतिपादन, वैराग्य                               |
|                                                                               |                                                                      |

| और व        | आत्मबोचके लिये प्रेरणा तथा विचारद्वारा                 | 60-         | श्रीवसिष्ठजीके ध्यानसे र  | हरपञ्ज हुई अभिमें मृर     | कि          |
|-------------|--------------------------------------------------------|-------------|---------------------------|---------------------------|-------------|
| वासना       | को क्षीण करनेका उपदेश \cdots ६                         | .२०         | प्रवेशका तथा उसके वि      | वपश्चित्-देहकी प्राप्ति   | का          |
| ६७-मोक्षवे  | दे स्वरूप तथा जाग्रत और स्वप्नकी                       |             | वर्णन •••                 | •••                       | … ६४१       |
| समता        | का निरूपण · · · ६<br>काद्यके स्वरूपका प्रतिपादन तथा    | .२१ ८१-     | प्राणियोंकी उत्पत्तिक दो  | भेद, सच्छरके मृ           | ग-          |
| ६८-चिदा     | काद्यके स्वरूपका प्रतिपादन तथा                         | •           | योनिसे छूटकर ज्याधरः      | से उत्पन्न होनेपर इ       | इसे         |
| जगत् व      | की चिदाकाशरूपताका वर्णेन 😬 ६                           | . २२        | एक मुनिका ज्ञानोपदेश      | •                         | … ६४३       |
| ६९-राजा     | विपश्चित्के सामन्तीका वध, उत्तर                        | <b>८</b> २- | पाण्डित्यकी प्रशंसा, चि   | त् ही जगत् हे—इस          | का          |
| दिशावे      | के सेनापतिका घायल होकर आना तथा                         |             | युक्तिपूर्वक समर्थन       | • • • • •                 | •• ६४५      |
| হাসূঞ্      | ोंके आक्रमणसे राजपरिवार और<br>घवराहट ••• ६             | <b>८</b> ३- | मुनिका व्याधके प्रा       | त बहुतसे प्राणियों        | को          |
| प्रजामें    | घवराहट ६                                               |             | एक साथ नय-वःखन            | ो प्राप्तिके निमित्त      | का          |
| ৬০–হালা     | विपश्चित्का अपने मस्तककी आहुतिसे                       |             | निरूपण वस्या              | • • • •                   | •• ६४६      |
| • आस्त      | देवको संतुष्ट करके चार दिव्य रूपोंमें<br>होना          | 26 CX-      | मुनिके उपदेशसे आव         | क्तानकी प्राप्ति, पूर्वदे | <b>्में</b> |
| ७१-चारों    | विपश्चितोंका शत्रुओंके साथ युद्धः                      |             | गमनकी असमर्थताके वि       |                           |             |
| भागत        | ती हुई शत्रुसेनाका पीछा करते हुए उनका                  |             | आदिके भस्म होनेके प्रस    |                           |             |
| समुद्र-     | तटतक जाना ••• ६                                        |             | दोनों शरीरोंके जलने त     |                           |             |
|             | चत्के अनुचरोंका उन्हें आकाश, पर्वत,                    |             | शान्त होनेका वर्णन        |                           |             |
|             | य ग्राम, मेघ, कुत्ते, कौए और कोकिल                     | ८५-         | व्याघ और उस मुनि          | के वार्तालापके प्रसङ्     | (में        |
|             | को दिखाकर अन्योक्तियोंद्वारा विशेष                     |             | जीवन्मुक्त शर्नाके खरू    |                           | स-          |
| अभिप्र      | गय सूचित करना ६                                        | २७          | की प्रशंसा                |                           | ६५०         |
| ७३—सरोवन    | <ul><li>भ्रमर और हंसविपयक अन्योक्तियाँ · · ६</li></ul> | ३१ ८६-      | सुनिको परमपदकी प्राप्तिः  |                           | न,          |
| ७४–वगुले;   | , जलकाक, मोर और चातकसे सम्बन्ध                         |             | अग्निका स्वर्गलोक-गमन     | , भाराद्वारा आत्मकः       | ग्रा-       |
| रखने        | वाली अन्योक्तियाँ 😬 😬 ६                                | ३२          | का वर्णन तथा बहुतसे       | आश्चर्योत्ता वर्णन क      | के          |
| ७५-वायु,    | ताङ्, पळारा, कनेर, कल्पवृक्ष, वनस्थळी                  |             | आत्मतत्त्वका निरूपण       |                           | ६५२         |
| और १        | चम्पकवनका वर्णन करते हुए सहचरोंका                      | ८७          | राजा दशरथका विपरि         | वत्को पुरस्कार देने       | की          |
|             | जसे राजाओंकी मेंट स्वीकार करके                         |             | आज्ञा देते ुए सभाको       |                           |             |
|             | विभिन्न मण्डलांकी शासनन्यवस्था                         |             | दिन सभागें नसिष्ठजी       | द्वारा कथाका आरम्         | ч,          |
|             | के लिये अनुरोध करना तथा विपश्चितों-                    |             | ब्रह्मके वर्णनद्व रा अविष | ग्राके निराकरणके उपा      | य,          |
|             | ग्निसे वरदान प्राप्त करके दृश्यकी अन्तिम               |             | जितेन्द्रियकी प्रशंसा औ   |                           | ने-         |
|             | देखनेके लिये उद्यत होना ६                              |             | की युक्तियाँ              |                           | •• ६५४      |
|             | विपश्चितोंका समुद्रमें प्रवेश और प्रत्येक              |             | -दृश्यजगत्की चैतन्यर      | पताः अनिर्वचनीयः          | Tr,         |
|             | में उनकी पृथक्-पृथक् यात्राका वर्णन · · · ६            |             | असत्ता तथा ब्रह्मसे अभि   |                           |             |
| ७७-विपदि    | त्वतोंके विहारका तथा जीवन्युक्तोंकी                    | ۷۶-         | -जीवन्मुक्त तथा परमा      |                           |             |
| सर्वात      | मरूप स्थितिका वर्णन · · · ः                            | <b>३</b> ३६ | लक्षण तथा आत्मशानी के     |                           |             |
|             | हुए विपिश्चितोंके संसार-भ्रमणका तथा                    | 90.         | –जीवन्मुक्तके स्वकर्म न   |                           |             |
|             | दिशागामी विपरिचत्के भ्रमणका विशेष                      |             | आदि परिवारका परिच         |                           |             |
| रूपसे       | वर्णन                                                  | ६३८         | रहनेवाळं उस महात्म        |                           |             |
| 92-314      | दो विपश्चितोंके वृत्तान्तका वर्णन तथा                  |             | उल्लेख, तत्त्वज्ञानीकी वि |                           |             |
| <del></del> | पमें श्रीरामचन्द्रजीको प्राप्त हुए एक                  |             | तथा समस्तव।दियंकि         | द्रारा ब्रह्मके ही प्र    | ति-         |
| ાવપાર       | भत्का राजसभामें लाया जाना ••••                         | <b>५४०</b>  | पादनका कथन                |                           | •• ६५९      |
|             |                                                        |             |                           |                           |             |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ( १७       | )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ९१—ितर्वाण अथवा परमपदका स्वरूप, ब्रह्ममें जगत्की सत्ताका खण्डन, चिदाकाशके ही जगद्रूपसे स्फ्रिरित होनेका कथन, ब्रह्मके उन्मेष और निमेष ही सृष्टि और प्रलय हैं, मन जिसमें रस लेता है वैसा ही बनता है, चिदाकाश अपनेको ही हश्यरूपसे देखता है तथा अज्ञानसे ही परमात्मामें जगत्की स्थित प्रतीत होती है—इसका प्रतिपादन |            | १०३—कमोंके त्याग और प्रहणसे कोई प्रयोजन न<br>रखते हुए भी जीवन्मुक्तः पुरुषोंकी स्वभावतः<br>सत्कमोंमें ही प्रवृत्तिका प्रतिपादन " ६८०<br>१०४—सिद्धों और समासदोंद्वारा श्रीवसिष्ठजीको साधु-<br>वाद, देव-दुन्दुभियोंका नाद, दिव्य पुष्पोंकी<br>वर्षा, गुरु-पूजन-महोत्सव, श्रीदश्ररथजी और<br>श्रीरामजीके द्वारा गुरुदेवका सत्कार, सम्यों |
| ९२—छिटिकी ब्रह्मरूपताका प्रतिपादन<br>९३—श्रीरामका कुन्ददन्त नामक ब्राह्मणके आगमनका<br>प्रसङ्ग उपस्थित करना और विसिष्ठजीके पूळनेपर<br>कुन्ददन्तका अपने संशयकी निवृत्ति तथा तत्त्व-<br>श्रानकी प्राप्तिको स्वीकार करते हुए अपना<br>अनुभव वताना                                                                    |            | और सिद्धोंद्वारा पुनः श्रीविसष्ठजीकी स्तुति · · ६८२<br>१०५—गुरुके पूछनेपर श्रीरामचन्द्रजीका पुनः अपनी<br>परमानन्द्रमयी स्थितिको बताना तथा बसिष्ठजी-<br>का उन्हें कृतकृत्य बताकर विश्वामित्रजीकी<br>आज्ञा एवं भूमण्डलके पालनके लिये कहना,<br>श्रीरामद्वारा अपनी कृतार्थताका प्रकाशन · · · ६८५                                         |
| ९४—सव कुछ ब्रह्म है, जगत् वस्तुतः असत् है, वह<br>ब्रह्मका संकल्प होनेसे उससे भिन्न नहीं है,<br>जीवात्माको अज्ञानके कारण ही जगत्की प्रतीति<br>होती है—इसका प्रतिपादन                                                                                                                                             | ६६५        | १०६—मध्याह्नकालमें राजासे सम्मानित हो सबका<br>आवश्यक कृत्यके लिये उठ जाना और दूसरे<br>दिन प्रातःकाल सबके सभामें आनेपर श्रीरामका<br>गुषके समक्ष अपनी कृतकृत्यता प्रकट करना''' ६८६                                                                                                                                                     |
| ९५-श्रीरामजीके विविध प्रस्त और श्रीवसिष्ठजीके<br>द्वारा उनके उत्तर<br>९६-अज्ञानसे ब्रह्मका ही जगत्रूपसे मान होता है<br>वास्तवमें जगत्काअत्यन्ताभाव है और एकमात्र<br>ब्रह्म ही विराजमान है, इस तत्त्वका प्रतिपादन                                                                                                |            | १०७—श्रीवसिष्ठ और श्रीरामका संवाद, दृश्यका परि-<br>मार्जन, सक्की चिदाकाशरूपताका प्रतिपादन,<br>श्रीरामका प्रश्न और उसके उत्तरमें श्रीवसिष्ठ-<br>द्वारा प्रश्निके उपास्थानका आरम्भ '' ६८८                                                                                                                                              |
| ९७-श्रीरामचन्द्रजीके मुखसे ज्ञानी महात्माकी स्थिति-<br>का एवं अपने परब्रह्मस्वरूपका वर्णन  ९८-श्रीरामचन्द्रजीके द्वारा बोधके पश्चात् होनेवाळी                                                                                                                                                                   | ६७२        | १०८-यह जगत् ब्रह्मका संकल्प होनेसे ब्रह्म ही है। इसका विवेचन " ६८९ १०९-राजा प्रज्ञतिके प्रक्तोंपर श्रीवसिष्ठजीका विचार                                                                                                                                                                                                               |
| शान्त एवं संकल्पशून्य स्थितिका वर्णन<br>९९-श्रीरामचन्द्रजीके द्वारा जगत्की असत्ता एवं 'सर्वे<br>ब्रह्म'के सिद्धान्तका प्रतिपादन                                                                                                                                                                                 |            | एवं निर्णय ६९१<br>११०-सिद्ध आदिके लोकोंकी संकल्परूपता बताते<br>हुए इस जगत्को भी वैसा ही बताना और                                                                                                                                                                                                                                     |
| १००-श्रीरामचन्द्रजीके प्रश्नके अनुसार उत्तम बोषकी प्राप्तिमें शास्त्र आदि कैसे कारण बनते हैं, यह बतानेके लिये श्रीविस्टिजीका उन्हें कीरको- पाख्यान सुनाना—लकड़ीके लिये किये गये उद्योगसे कीरकोंका सुखी होना १०१-कीरकोपाख्यानके स्पष्टीकरणपूर्वक आत्मज्ञानकी                                                     | ६७६        | ब्रह्ममें अहं भावका स्फुरण ही हिरण्यगर्भ है, उसका संकल्प होनेके कारण त्रिलोकी भी ब्रह्म ही है, इसका प्रतिपादन ''' ६९२ १११—सभासदोंका कृतार्थता-प्रकाशन तथा वसिष्ठजी- की आज्ञासे महाराज दशरथका ब्राह्मणोंको भोजन कराना और सात दिनोंतक दान-मानसे                                                                                        |
| प्राप्तिमें शास्त्र एवं गुरूपदेश आदिको कारण<br>बताना<br>१०२-श्रीवसिष्ठजीके द्वारा समता एवं समदर्शिताकी                                                                                                                                                                                                          | ६७७<br>६७८ | सम्पन्न उत्सव मनाना ६९४<br>११२—श्रीवालमीकि-भरद्वाज-संवादका उपसंहार, इस<br>ग्रन्थकी महिमा तथा श्रोताके ल्यि दान, मान<br>आदिका उपदेश ६९६                                                                                                                                                                                               |
| de d                                                                                                                                                                                                                                                                        | ,          | ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |

११३-अरिष्टनेमि, मुरुचि, कारुण्य तथा मुतीक्ष्ण- १३-क्षमा-प्रार्थना और नम्र निवेदन

|                                                       | · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|-------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| की कृतकृत्यताका प्रकाशनः शिष्योंका                    | ( हनुमानपसाद पोद्दार, चिम्मनळाळ<br>गोस्वामी ) · · · ६९९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| गुरुजनोंके प्रति आत्मनिवेदन तथा ब्रह्मको एवं          | गोस्वामी ) ६९९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ब्रह्मभूत वसिष्ठजीको।नमस्कार " ६९                     | ७ १४-जीवन्मुक्तका स्वरूपऔरआन्त्रार (कविता) *** ७००                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| - <del></del>                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| चि<br><sup>बहुरंगे</sup>                              | त्र-सूची<br><sub>दोरंगा</sub>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| समर्गे वे                                             | ± 10, 11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 48/4                                                  | ्रेरंगा<br>हु १−चार द्वारपाल ··· गुलपृष्ठ<br>स्रोदे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| १-श्रीरामके प्रति वसिष्ठका उपदेश मुखपृ                | षु १-पार श्रारमाण उपादे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| २-श्रीराम तीर्थयात्राके छिये पिता दशरथसे आज्ञा        | contract of the contract of th |
| माँग रहे हैं ( प्रसंग वैराग्य-प्रकरण सर्ग ३ )         | ( प्रसंग वैराग्य-प्रकरण सर्ग ४ ) ४८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ३-दशरथकी सभामें दिव्य महर्षियोंका अवतरण               | २-सरुचि और देवदत ( प्रसंग वैराग्य-प्रकरण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| (प्रसंग वैराग्य-प्रकरण सर्ग ३३ ) ः १५                 | , २-मुरुचि और देवदूत ( प्रसंग वेराग्य-प्रकरण<br>सर्ग १ ) · · · ११२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ४-महाराजा जनक और मुनि ग्रुकदेव ( प्रसंग               | ३—राजा सिन्धुका राज्याभिषेक ( प्रसंग उत्पत्ति-प्रकरण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| मुसुक्षु-प्रकरण सर्ग १) ६५                            | सर्ग ५१) १७६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ५ळीळापर देवी सरस्वतीकी कृपा ( प्रसंग उत्पत्ति-        | ✓—होनों लीलाओंके माथ गना प्रवका राज्याभिषेक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| प्रकरण सर्ग १५ ) ९६                                   | · ( प्रसंग उत्पत्ति-प्रकरण सर्ग ५९ ) · · · २८०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ६-ब्रह्माजी और वाल्क वसिष्ठमें वातचीत ( प्रसंग        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| मुमुक्षु-प्रकरण सर्ग १० ) १४४                         | श्रवण ( प्रसंग उपराम-प्रकरण सर्ग ८ ) ३३६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ७-मनु और इक्ष्वाकुमें बातचीत (प्रसंग स्थिति-          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| प्रकरण सर्ग ११७ ) •• २१८                              | जगत्की स्थितिको देखना ( प्रसंग उपराम-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ८-भगवान् नृसिंहके द्वारा हिरण्यकशिपुका वध             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ( प्रसंग उपराम-प्रकरण सर्ग ३० ) २४९                   | ७-भगवान्के द्वारा प्रह्लादका अभिषेक ( प्रसंग                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ९-ब्रह्माका राजहंसींपर दस ब्रह्माओंको देखना           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| (प्रसंग उत्पत्ति-प्रकरण सर्ग ८५) ३०४                  | ८-दोषनागपर भगवान् विष्णुः स्वर्गमें इन्द्र और                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| १०भगवान् गौरीशङ्करकी सेवामें विषष्ठजी ( प्रसंग        | पातालमें प्रह्लाद ( प्रसंग उपराम-प्रकरण सर्ग ४२ ) ५४८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| निर्वाण-प्रकरण पूर्वार्ध सर्ग २९) ३६२                 | ९—राजा बलि और शुक्राचार्य ( प्रसंग उपशम-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ११-प्रह्लादके द्वारा भगवान् विष्णुकी पूजा ( प्रसंग    | प्रकरण सर्ग ४५-४६ ) ६१२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| उपशम-प्रकरण सर्ग ३२) ३८४                              | १०गन्धर्वों और विद्याधरियोंके द्वारा भोगोंका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| १२—मगवान् विष्णुने प्रह्लादको समाधिसे जगानेके         | प्रलोभन देनेपर भी उदालकका उनकी ओर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| लिये शङ्ख बनाया (प्रसंग उपराम-प्रकरण सर्ग ३९) ४४८     | ध्यान न देना ( प्रसंग उपशम-प्रकरण सर्ग ५४ ) ६८२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| १३—आकारासे पुष्प-वृष्टि और सभासदोंद्वारा वसिष्ठजी-    | रेखा-चित्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| को पुष्पाञ्जलि (निर्वाण-प्रकरण उ० सर्ग २१४) ५१६       | १-वसिष्ठजीके द्वारा ज्ञानोपदेश                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| १४—काक्मुग्रुण्डि और वसिष्ठ ( प्रसंग निर्वाण-प्रकरण   | २—अगस्तिद्वारा सुतीक्ष्ण ब्राह्मणसे मोक्षके<br>कारणका प्रतिपादन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| पूर्वीर्घ सर्ग १६) ५८०                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| १५—भगवान् श्रीकृष्णके द्वारा अर्जुनको उपदेश           | ३-अभिवेश्यका अपने उदास पुत्र कारुण्यको<br>समझाना ःः १८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ( प्रसंग निर्वाण-प्रकरण पूर्वार्घ सर्ग ५२ से ६० ) ६३६ | ४—वाल्मीकिके आश्रमपर् देवदूतके साथ राजा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| १६-शिखिध्वजको कुम्भ गड़हेम गिरनेसे रोक रहे हैं        | अरिष्टनेमिका जाना और उनसे संसार-बन्धन-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| (प्रसंग निर्वाण-प्रकरण पूर्वार्ध सर्ग ९३) · · ६६०     | के दुःखकी पीड़ासे छूटनेका उपाय पूछना · · २०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | (     | ?? )                                                                                      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| ५-मेरपर्वतपर भरद्वाजकी लोक-पितामह ब्रह्मासे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |       | २५-अन्तःपुरमें मृतपतिके शवके सम्मुख वियोग-                                                |
| वर-याचना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | २१    | विह्वल रानी लीला *** ११८                                                                  |
| ६-राजा दश्तरथसे श्रीरामद्वारा तीर्थयात्राके                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | • • • | २६-सर्खतीका आकाशवाणीके रूपमें पतिके शवको                                                  |
| लिये आज्ञा मॉॅंगना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | २४    | फूलसे ढकनेका लीलाको आदेश देना ११८                                                         |
| ७–तीर्थयात्रासे लौटे हुए श्रीरामका राजसभामें                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |       | २७–आधी रातके समय छीछाके आवाहनपर                                                           |
| आना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | २५    | सरस्वतीका प्रकट होकर उसे दर्शन देना 🅶 ११९                                                 |
| ८-श्रीरामकी खिन्नताके सम्बन्धमें राजा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |       | २८—निर्विकल्प समाधिद्वारा रानी लीलाका राजप्रासाद-                                         |
| दशरथका श्रीवसिष्ठसे प्रश्न                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | २६    | के आकाशमें सिंहासन।सीन राजा पद्मका                                                        |
| ९—मुनिश्रेष्ठ विश्वामित्रका राजा दरारथद्वारा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | •     | देखा जाना ११९                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | २७    | २९—आकारास्त्ररूपा लीलाद्वारा समाधि-अवस्था <b>में</b>                                      |
| ड्योदीपर खागत<br>१०-विश्वामित्रका रोष                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ३०    | आकादारूपिणी राजसभामें पतिके वासनामय                                                       |
| ११-विश्वामित्रको वसिष्ठका समझाना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ३१    | स्वरूप और राजवैभवका दर्शन १२०                                                             |
| १२-श्रीरामके सेवकका राजसमामें आना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ३२    | ३०-लीलाका सरस्वतीसे कृत्रिम और अकृत्रिम                                                   |
| १३-श्रीरामका पिता दशरथके चरणमें प्रणाम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       | सृष्टिके विषयमें पूछना और सरस्वतीद्वारा एक                                                |
| करना •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ३४    | ब्राह्मण-दम्पतिके जीवन-वृत्तान्तका निरूपण १२१                                             |
| १४-श्रीरामका अपने भाइयोंसहित पृथ्वीपर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |       | ३१-वसिष्ठनाम-धारी ब्राह्मणका पर्वतशिखरपर बैटकर                                            |
| आसन ग्रहण करना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ३४    | एक राजाको सपरिवार शिकार खेळनेकी इच्छास                                                    |
| १५शरीरकी बाल्य, युवा और दृद्धावस्था                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ५६    | जाते देखकर विचारमग्न होना''' १२३                                                          |
| १६-विश्वामित्रका श्रीरामको तत्त्वज्ञान-सम्पन्न                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |       | ३२-वसिष्ठ नामधारी ब्राह्मणकी पत्नी अरुन्धती-                                              |
| बताते हुए उनके सामने ग्रुकदेवजीका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |       | की सरस्वती-आराधना और पतिके अमरत्व-<br>सम्बन्धी वरकी प्राप्ति                              |
| वृत्तान्त उपस्थित करना<br>१७—मेरुगिरिपर एकान्तमें बैठे शुकदेवको                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ६५    |                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       | ३२वसिष्ठनामधारी ब्राह्मणकी त्रिळोकविजयी नरेश-<br>पदकी प्राप्ति १२४                        |
| The state of the s | ६६    | पदका प्राप्त १ <b>२४</b><br>३४—रानी लीला और सरस्वतीका संवाद <b>१२४</b>                    |
| १८-राजा जनकके अन्तःपुरमें शुकदेवका युवतियों-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |       | २४—राना ठाला आर सरस्वताका सवाद ५२०<br>३५—सत्यकाम और सत्यसंकल्पसे युक्त लीला और            |
| के द्वारा सत्कार                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ६६    | र र—तत्वकाम आर सत्वतकत्वस युक्त ठाळा आर<br>सरस्वती देवीका ज्येष्टरामा आदिको साधारण        |
| १९-विश्वामित्रजीका वसिष्ठजीसे श्रीरामको<br>उपदेश देनेका अनुरोध · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |       | स्रत्या दवाका ज्यष्टरामा आदिका सावारण<br>स्त्रीके रूपमें दर्शन १३२                        |
| उपदश दनका अनुराध                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ६८    |                                                                                           |
| २०-अपने पिता ब्रह्माजीसे उत्पन्न होते ही<br>वसिष्ठजीका अभिशास होना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       | ३६-ळीळा और सरस्वतीका आकाशमें भ्रमण १३३                                                    |
| वसिष्ठजीका अभिशत होना<br>२१-ब्रह्माजीकी सनकादिको और नारदको                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ৬८    | ३७-लीलाका सरस्वतीसे अपने पूर्वजन्मके द्वतान्तका<br>निरूपण १३४                             |
| भारतवर्धमें जाकर वहाँके निवासियोंका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       | ।नरूपण १२४<br>३८-च्छीलाका ग्रहमण्डपमें प्रवेश कर सरस्वतीके साथ                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ७९    | आकादामें उड़ जाता १३५                                                                     |
| उद्धार करनेकी घेरणा<br>२२-वसिष्ठजीके द्वारा राजा पद्म और उनकी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 95    |                                                                                           |
| पत्नी लीलाका उपाख्यान-कथन ःः १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 91.   | ३९-जम्बुद्वीपमें भारतवर्षमें अपने पतिके राज्यमें                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 14    | लीलाका सरस्वतीके साथ आक्रमणकारी राजाद्वारा<br>उपस्थित किया गया संग्राम-दृश्य देखना ःः १३८ |
| २३—रानी लीलाद्वारा विद्वान्, ज्ञानी और<br>तपस्वी ब्राह्मणोंकी पूजाके पश्चात् उनसे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |       |                                                                                           |
| तपस्त्रा श्राक्षणाका पूजाक पश्चात् उनस<br>अमरत्व-प्राप्तिका साधन पूछा जाना ··· १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 20    | ४०-लीला और सरस्वतीका भाकाद्यों विमानपर                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       | स्थित होकर युद्धका अवलोकन करना " १३९                                                      |
| २४-छीलाद्वारा सरस्वती देवीकी आराधना ःः १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | १७    | ४१-युद्धका बंद होना १४४                                                                   |

| ४२-राजा विदूरथके शयनागारम गवाक्षरन्त्रस लला                    | आदि दवताआका पूजन १५६                              |
|----------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| और सरस्वतीका प्रवेश १४४                                        | ५९-वसिष्ठजीको उनके निवासस्थानपर अपना              |
| ४३-राजा पद्मके भवनमें सरस्वती और छीलाका                        | कत्वा ञ्चकाकर श्रीरामका प्रणाम करना 💛 २५१         |
| प्रवेश और राजाद्वारा उनका पूजन 💛 १४६                           | ६०—विश्वामित्र तथा अन्य मुनियोंके साथ रथपर        |
| ४४-राजा पद्मका सरस्वतीसे अपने जीवनके अनेक                      | आरूढ़ होकर वसिष्ठजीका राजादशरथकी सभामें           |
| <b>न्रत्ता</b> न्तोंके स्मरणका कारण पूछना १४७                  | प्रवेश *** *** २५२                                |
| ४५—राजा विदूरथद्वारा युद्धकी प्रलयाग्निमें भग्न                | ६१-राजा जनकका अपने ऊँचे महलपर चढ़कर               |
| नगरमें ग्रस्त प्राणियोंका करूणकन्दन श्रवण *** १५१              | एकान्तमें स्थित होकर संसारकी नश्वरता और           |
| ४६—छीला और सरखतीसे आदेश लेकर राजा                              | आत्माके विवेक-विज्ञानको सूचित करनेवाले            |
| विदूरथका युद्धके लिये प्रस्थान 💛 १५१                           | अनेक आन्तरिक उद्गार और निश्चय प्रकट               |
| ४७-द्वितीय लीलाकी सरस्वती देवीसे वर-यान्वनाःः १५३              | करना २५७                                          |
| ४८-युद्धस्थलमें पराजित राजा विदूरथके गलेपर                     | ६२—राजा जनकद्वारा संसारकी विचित्र स्थितिपर        |
| राजा सिन्धुका अस्त्रप्रहार और विदूरथका                         | विचार २६०                                         |
| रथसहित राजप्रासादमें प्रवेश १५८                                | ६३-राजा जनककी जीवन्मुक्तरूपसे खिति २६१            |
| ४९-छीलाका अपने वासनामय हारीरसे पति पद्मसे                      | ६४-दीर्घतपा मुनिका अपनी स्त्री तथा दोनों पुत्र    |
| भिलनेके लिये आकाशमार्गसे ऊपर जाना और                           | पुण्य और पावनके साथ अपने गङ्गातटीय                |
| मार्गमें सरस्वतीद्वारा प्रेषित अपनी कन्यासे                    | आश्रममें निवास                                    |
| मिलना "" १६१                                                   | ६५-दीर्त्रतपाका द्यारीर-त्याग २६९                 |
| ५०-ळीळाका अपने मृतपति पद्मका मुख देखना                         | ६६—माता-पिताका और्ध्वदेहिक कर्म समाप्तकर पुण्यका  |
| और अपनी प्रतिभाके प्रभावसे इस सत्यको                           | अपने शोकाकुछ बन्धु पावनके पास आगमन''' २७०         |
| समझना कि संग्राममें राजा सिन्धुद्वारा मारे गये                 | ६७-पुण्यके समझानेपर पावनको उत्कृष्ट बोधकी         |
| ये मेरे पति ही हैं १६२                                         | प्राप्ति और दोनोंका वन-प्रदेशमें विचरण २७१        |
| ५१—संकल्परूपिणी देवियाँ छीछा और सरखतीका                        | ६८—दैत्यराज बिल २७३                               |
| जीवात्माके साथ राजा पद्मके नगरमें प्रवेश *** १६८               | 8९—राजा बलिके अन्तःकरणमें वैरास्य एवं विचार-      |
| ५२-लीला और सरस्वतीद्वारा शवमण्डपमें राजा                       | का उदय २७३                                        |
| विदूरथकी शवशय्याके पार्क्यभागमें स्थित                         | ७०-विरोचनका बलिको भोगोंसे वैराग्य तथा             |
| छीलाका देखा जाना जो पहले मृत्युको प्राप्त                      | विन्वारपूर्वक परमात्मसाक्षात्कारके लिये उपदेश २७४ |
| हो चुकी थी और पहले ही वहाँ आ गयी थी १६९                        | ७१-ग्रुकाचार्यका प्रहससुदायसे भरे आकादा-मार्गसे   |
| ५३-राजा पद्मकी सरस्वतीसे अभीष्ट वरकी प्राप्ति * * १७३          | देवलोकके लिये प्रस्थान " अकाश-मागस                |
| ५४-वास्मीकि और भरद्वाज                                         |                                                   |
|                                                                | ७२-दैत्यराज विटका समाधिस्थ होना " २७९             |
| ५५—राजा दशरथका मुनिसमुदायका सत्कारकर उनसे<br>विदा लेना ··· २५० | ७३—समाधिमें मग्न दैत्यराज बलिके दर्शनके लिये      |
|                                                                | असुरों आदिका आगमन *** *** २७९                     |
| ५६-विसष्ठजीद्वारा पञ्चमहायज्ञ-अनुष्ठानका सम्पादन २५०           | ७४-शुकाचार्यद्वारा बलिके समाधि-अवस्थासे न         |
| ५७-श्रीराम, राजा दशरथ तथा वसिष्ठ आदिके द्वारा                  | उठनेतककी अवधिमें कार्य करनेका दानवोंको            |
| ब्राह्मणोंको गौ, भूमि, तिल, सुवर्ण, शय्या,                     | आदेश २८०                                          |
| आसनः वस्त्र और बर्तन आदिका दान २५१                             | ७५—मनुष्य, नागराज, ग्रह, देववृन्द, पर्वत और       |
| ५८-श्रीरामद्वारा विष्णु, शंकर, अग्नि और सूर्य                  | दिक्पाल तथा वन-जीवोंका यथास्थान गमन २८०           |
|                                                                |                                                   |

| ७६—समाधिसे जगनेपर दैत्यराज बल्किः। अश्वमेध-                                   | ९६—वसिष्ठजीके सम्मुख भुजुण्डद्वारा महादेवजीके                   |
|-------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| अनुष्ठान · · · र८१                                                            | रूप और मातृकाओंका वर्णन ३७९                                     |
| ७७–श्रीहरिद्वारा पैरोंसे त्रिलोकको नापना और बलिको                             | ९७—मातृकाओंके महोत्सवमें ब्राह्मी देवीके रथमें                  |
| वैभव-भोगसे विञ्चत करना " २८२                                                  | जुतनेवाली हंसियों और अम्बुसादेवीके वाहन                         |
| ७८—प्रह्लादद्वारा भगवान् विष्णुकी मानसिक एवं                                  | चण्ड नामक कौएका नृत्य ३८०                                       |
| बाह्यपूजा २८५                                                                 | ९८-समाधिसे विरत होनेपर ब्राह्मीदेवीकी अपनी                      |
| ७९—इन्द्र आदि देवता और मरुद्गणोंका क्षीर-                                     | माता ईसियोंके साथ भुद्युण्ड आदिद्वारा                           |
| सागरमें शेषनागकी शस्यापर विराजमान                                             | आराधना ३८०                                                      |
| भगवान् श्रीहरिके पास गमन २८६                                                  | ९९-वसिष्ठजीसे भुगुण्डका मेरुपर्वतपर कल्पवृक्षकी                 |
| ८०—प्रह्लादद्वारा पूजागृहमें प्रत्यक्ष विराजमान                               | शाखामें स्थित अपने घोंसलेका वर्षन करना ३८१                      |
| भगवान् श्रीहरिका स्तवन २८७                                                    | १००—भुग्रुण्डद्वारा वसिष्ठका पूजन और आकाश-                      |
| ८१-प्रह्वादका आत्मचिन्तन २८९                                                  | मार्गसे गमन ३९१                                                 |
| ८२—पाताल्लमें आत्मिन्वन्तनलीन प्रह्लादको समाधिसे                              | १०१-कैलास पर्वतपर गङ्गातरस्य आश्रममें तप करते                   |
| जगानेका प्रयत्न २९३                                                           | हुए वसिष्ठजीको पार्वतीजीसहित भगवान्                             |
| ८३—उद्दालक मुनिका परमार्थ-चिन्तन                                              | महादेवजीका दर्शन *** *** ३९६                                    |
| ८४—उदालक मुनिका गन्धमादन पर्वतकी रमणीय                                        | १०२-वसिष्ठजीद्वारा भगवान् नीलकण्ठ शंकरको                        |
| गुहामें प्रविष्ट होकर निर्विकस्प समाधिमें स्थित                               | पुष्पाञ्जलि-समर्पण ''' ४०९<br>१०३—वेताल और राजाका संवाद ''' ४३१ |
| होनेका प्रयत्न                                                                | १०३—वेताल और राजाका संवाद "' ४३१                                |
| ८५—महर्षि माण्डन्यका किरातराज सुरघुके महलमें                                  | १०४—अपने गुरु त्रितलके साथ राजा भगीरथकी                         |
| पंचारना ३११                                                                   | बातन्त्रीत ''' ४३४                                              |
| ८६-सुरबुद्धारा परमपदकी प्राप्ति ३१४                                           | १०५-राजा भगीरथका सर्वस्व-त्यागः ः ४३५                           |
| ८५—छरबुद्धारा नरमन्यमा आतः<br>८७—किरातराज सुरघु और राजर्षि पर्णादका संवाद ३१५ | १०६-राजा भगीरथका अपने ही नगरमें भिक्षाटन · · · ४३६              |
| ८७—प्रताओंकी और्ध्वदेहिक क्रियाकी समाप्तिके                                   | १०७—र।जा भगीरथका अन्य देशमें विद्य <b>मान</b>                   |
| पश्चात् भास और विलासका विलाप : : ३२१                                          | उत्तम नगरमें राज्याभिषेक · · · · ४३६                            |
| ८९—इद्धावस्थाको प्राप्त भास और विलासकी परस्पर                                 | १०८—भ्तलपर गङ्गाजीको लानेके लिये राजा                           |
| भेंट " ३२२                                                                    | भगीरथकी तपस्या ४३७                                              |
| ९०-वीतहव्य मुनिका एक।प्रताकी सिद्धिके छिये                                    | १०९—राजा शिखिभ्यज और चूडालाका विवाह 🥂 ४३८                       |
| इन्द्रिय और मनको बोधित करना " ३४५                                             | ११०—राजा शिखिध्वजद्वारा चूडालाके रूप-सौन्दर्य-                  |
| ९१-वीतह्व्य महामुनिकी समाधि " ३४८                                             | की प्रशंसा ''' ४४१<br>१११—चूडालाकी जिन्नता ''' ४४२              |
| ९२—महामुनि वीतहब्यकी ॐकारकी अन्तिम                                            |                                                                 |
| माश्राका अवलम्बनकर परमात्मशातिरूप मुक्ता-                                     | ११२-चूडाळाका एकान्तमें योगाभ्यास " ४४३                          |
| वस्थाका निरूपण ३५१                                                            | ११३—चूडालाकी योगसिद्धि ४४८                                      |
| ९३—देवराजकी सभामें मुनिवर शातातपद्वारा                                        | ११४-विन्थाचलके जंगली प्रदेशमें एक कौड़ीकी तीन                   |
| वायसराज भुग्रुण्डकी कथाका वृत्तान्त-वर्णन ''' ३७६                             | दिनोंतक खोज करनेवाले किराटको चिन्तामणिकी                        |
| ९४—वसिष्ठजीका भुग्रुण्डके निवास-स्थान मेरुगिरिपर                              | प्राप्ति ४४९                                                    |
| जाना " ३७७                                                                    | ११५-राजा शिखिध्वजकी बढ़ती वैराग्य-वृत्ति " ४५०                  |
| ९५—वसिष्ठजी और भुग्रुण्डका संवाद—कुळ आयु                                      |                                                                 |
| आदिके सम्बन्धमें ३७८                                                          | ११६—राजा शिखिष्वजका चृडालासे अपने<br>वैराग्य-कथन ··· ४५१        |
|                                                                               |                                                                 |

| ११७—राजा शिखिध्वजका गृह-त्यागः " ४५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | २ विधिवत् पूजा ४८४                                        |  |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|--|--|
| ११८—चूडालाका आकाश-मार्गसे उड़कर अपने                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                           |  |  |
| पतिका अन्वेषण ४५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ४ रूपमें प्राकट्य और राजा शिखिध्वजका                      |  |  |
| ११९-ब्राह्मणकुमारके रूपमें चूडालाका शिखिष्वजद्वारा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | आश्चर्यचिकित होना ४८७                                     |  |  |
| पूजन-सत्कार ४५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                           |  |  |
| १२०-राजा शिखिष्यजकी देवपुत्रके वेषमें चूडालासे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | शिखिध्वजका प्रसन्न होना ४८८                               |  |  |
| बातचीत " ४५७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <ul> <li>१२९—चूडालासहित शिखिध्वजका अपने नगरमें</li> </ul> |  |  |
| १२१-कुम्भ (चूडाळा)की बात सुनकर सर्वस्व-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | प्रवेश और स्वागत ४९१                                      |  |  |
| त्यागके लिये उद्यत शिखिध्वज 😬 ४६५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                           |  |  |
| १२२—कुम्भ (चूडाला) के अन्तर्हित हो जानेपर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | विषयमें प्रश्न करना ४९३                                   |  |  |
| राजा शिखिध्वजका विचार ४७७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                           |  |  |
| १२३—कुम्भके वेषमें चूडालाका वनस्थलीमें उतरकर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | चिरञ्जीव पुरुषके स्मरणके विषयमें भुग्रुण्डसे              |  |  |
| निर्विकल्प समाधिमें स्थित राजा शिखिध्वजको                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | प्रश्न ५२०                                                |  |  |
| देखना ४७८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | १३२-विद्याधरकी भुग्रुण्डसे पावनपदविषयक                    |  |  |
| १२४—राजा शिखिध्वजद्वारा कुम्भको पुष्पाञ्जलि-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | उपदेश देनेकी प्रार्थना ५२०                                |  |  |
| समर्पण ४७९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | १३३—मुग्रुण्डके उपदेशसे विद्याधरकी समाधि ''' ५२७          |  |  |
| १२५-महेन्द्रपर्वतपर अग्निके साक्ष्यमें मदनिका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | १३४—मरुभूमिके मार्गमें मिले हुए महर्पि वसिष्ठ             |  |  |
| ( चूडाला ) और शिखिध्यजका विवाह 💛 ४८४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | और मङ्किका समागम तथा संवाद 💛 ५३३                          |  |  |
| १२६—चूडालाद्वारा शिखिध्यजकी परीक्षाके हेतु                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | १३५—मुन्दरी स्त्रीद्वारा अपनी स्तुति मुनकर                |  |  |
| अपनी मायाके बलसे वनस्थलीमें देवगणों और                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | वसिष्ठजीका उस रमणीकी उपेक्षा करना 😬 ५७५                   |  |  |
| अप्सराओंके साथ पधारे हुए इन्द्रको उन्हें                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | १३६-विसष्टजीके पूछनेपर विद्याधरीके द्वारा अपने            |  |  |
| दिखलाना और राजा शिखिष्वज द्वारा देवराजकी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | जीवन-बृत्तान्तका वर्णन · · · · ५७९                        |  |  |
| to a contract of the total of the contract of |                                                           |  |  |

### गीताप्रेसद्वारा प्रकाशित सत्साहित्यका घर-घरमें प्रचार कीजिये

सरलः, सुन्दरः, सचित्र धार्मिक पुस्तकें सस्ते दामोमें सरीदकर खयं पढ़ियेः मित्रोंको पढ़ाइये और उनका घर-घरमें प्रचार करके वालकन्युद्धः, स्त्रीपुरुषः, विद्वान्-अविद्वान् सबको लाभ पहुँचाइये । यहाँ आर्डर मेजनेके पहले अपने दाहरके पुस्तकविकेतासे माँगिये ।

इससे आप भारी डाकखर्चसे बच सकेंगे । भारतवर्षमें रूगभग डेट हजार पुस्तक-विक्रेताओंके यहाँ गीताप्रेसकी पुस्तकें मिळती हैं। निम्नत्निखत स्थानोंपर गीताप्रेसकी निजी दूकानें हैं, जहाँ कल्याण और कल्याण-कल्पतरके ग्राहक भी बनाये जाते हैं। गीताप्रेसकी निजी दुकानोंके पते—

कळकत्ता--श्रीगोविन्दभवन-कार्यालय पता--नं० ३०, बाँसतल्ला गली । दिल्ली--गीताप्रेस, गोरखपुरकी पुस्तक-दूकान; पता---२६०९, नयी सङ्क । पटना--गीताप्रेस, गोरखपुरकी पुस्तक-दुकान; पता---

पटना---गीताप्रेसः, गोरखपुरकी पुस्तक-दूकानः पता---अशोक-राजपथः, बड़े अस्पतालके सदर पाटकके सामने । कानपुर--गीताप्रेस, गोरखपुरकी पुस्तक-दूकान; पता--नं २४/५५, बिरहातारोड, फूल्बागके सामने । बनारस--गीताप्रेस, कागज-एजेंसी; पता--५९। ९,

नीचीबाग ।

हरिद्धार—गीताप्रेस, गोरखपुरकी पुस्तक-दूकानः
पता—सञ्जीमंडी, मोतीबाजार ।

**ऋषिकेदा**—गीताभवनः पता—गङ्गापारः स्वर्गाश्रम ।

सूचीपत्र मुफ्त मँगवाइये ।

व्यवस्थापक-गीताप्रेस, पो० गीताप्रेस ( गोरखपुर )

# श्रीमन्महाभारतम् केवलं मूल ( संस्कृतमात्र ) सम्पूर्णं ग्रन्थ चार भागोंमें, मूल्य २२.५०

| श्रीमन्महाभारतम्-मूळ प्रथम भाग-( आदि, सभा, वन ३ पर्व एक साथ ) कपडेकी एक जिल्दमें, रंगीन<br>चित्र ३, पृष्ठ ८०४, मूल्य                                                                                           |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ›, <b>मूल द्वितीय भाग</b> —( विराट, उद्योग, भीष्म, द्रोण ४ पर्व एक साथ ) करड़ेकी जिल्द, रंगीन<br>चित्र ४, पृष्ठ ७४४, मूल्य ··· ·· ६.००                                                                         |
| ,, सूरु तृतीय भाग–(कर्ण, शस्य, तौप्तिक, स्त्री, शान्ति ५ पर्व एक साथ )कपड़ेकी जिल्द, रंगीन चित्र ४,<br>सादा_१, पृष्ठ-संख्या ७५६, मूल्य ··· ६.००                                                                |
| ,, चतुर्थ भाग-( अनुशासन, आश्चमेधिक, आश्रमवासिक, मौसल, महाप्रस्थानिक, स्वर्गारोहण ६ पर्व                                                                                                                        |
| एक साथ) कपड़ेकी जिल्दा चित्र र रंगीन, ३ सादा, पृष्ठ-संख्या ४७२, मृत्य ४.५०<br>——◆<®◆©>◆◆                                                                                                                       |
| महाभारतसम्बन्धी अन्य प्रन्थ                                                                                                                                                                                    |
| <b>महाभारत खिळभाग हरिवंदा (हरिवंदापुराण)</b> —हिंदी-भाषाटीकासहित रंगीन चित्र ८, सादा४०, पृष्ठ ११६०, मू० ११.५०                                                                                                  |
| <b>जैमिनीयाश्वमेधपर्व</b> –हिंदी अनुवादसहित रंगीन चित्र ३, सादा १५, पृष्ठ-संख्या ४१८, मूल्य ५.००                                                                                                               |
| महाभारतकी नामानुक्रमणिका-महाभारतमें आये हुए कौन नाम कहाँ किस प्रसङ्गमें आये हैं उसकी अनुक्रमणिकाः                                                                                                              |
| पृष्ठ ४१६, मूल्य २.५०, सजिल्द ३.५०                                                                                                                                                                             |
| <b>महाभारत-परिचय</b> —(महाभारतके सम्बन्धमें विद्वानोंके महत्त्वपूर्ण निबन्ध) पृष्ठ-संख्या २५६, मूल्य १.७५, सजिल्द २.५०                                                                                         |
| सनत्सुजातीय शांकरभाष्य-हिंदी-अनुवादसहित रंगीन चित्र २, पृष्ठ-संख्या १३६, मूल्य " २.००                                                                                                                          |
| गीताप्रेसद्वारा प्रकाशित तीन बड़ी पुस्तकें<br>( १ ) सम्पूर्ण महाभारत—( सचित्र, सरल हिंदी-अनुवादसहित )<br>सम्पूर्ण ग्रन्थ छः खण्डोंमें ( सजिल्द ) साइज २२×३० आठपेजी, मोटे ग्लेज कागज, पृष्ठ-संख्या ६६२०, चित्र- |
| बहुरंगे ७९, इकरंगे २२५ तथा लाइन ५६४ कुल ८६८ । मूल्य पूरे ग्रन्थका एक साथ ६५.०० ।                                                                                                                               |
| प्रत्येक खण्ड अलग-अलग् भी मिलते हैं। विवरण इस प्रकार है—                                                                                                                                                       |
| (१) प्रथम खण्ड-आदिपर्व और सभापर्व पृष्ठ ९६२, चित्र १५७, मृ० ११.००।                                                                                                                                             |
| (२) द्वितीय खण्ड-चनपर्व और त्रिराटपर्व-पृष्ठ १११०, चित्र २६६, मू० १२.५०।                                                                                                                                       |
| (३) तृतीय खण्ड-उद्योगपर्व और भीष्मपर्वपृष्ठ १०७६, चित्र १३९, मू० १२.५०।                                                                                                                                        |
| ( ४ ) चतुर्थ खण्ड-द्रोण, कर्ण, शल्य, सौप्तिक और स्त्रीपर्व-पृष्ठ १३४६, चित्र १४४, मू० १५.००।                                                                                                                   |
| ( ५ ) पञ्चम खण्ड-शान्तिपर्व                                                                                                                                                                                    |
| (६) षष्ट खण्ड-अनुशासनः आश्रमेधिकः आश्रमवासिकः मौसलः                                                                                                                                                            |
| महाप्रस्थानिक और स्वर्गारोहणपर्व—पृष्ठ <u>१११२,</u> चित्र <u>१०५,</u> मू० <u>१२.५०</u> ।                                                                                                                       |
| ६६२०, ८६८ ७५.००।                                                                                                                                                                                               |
| ( २ ) <b>श्रीग्रुक-सुधा-सागर</b> श्रीमद्धागवत बारहीं स्कन्धोंकी सरल हिंदी व्याख्यासहित साइज बहुत बड़ी, २२×२९ चा <b>र</b>                                                                                       |
| पेजी, मोटे ग्लेज कागज, पृष्ठ-संख्या १३६०, सुन्दर बहुरंगे २० चित्र, बढ़िया जिल्द, मोटे टाइप, मूल्य २ <b>०.०० मात्र।</b>                                                                                         |
| ( ३ ) <b>श्रीरामचरितमानस</b> —( श्रीमद्गोस्वामी तुलसीदासकृत सटीक, बृहदाकार, मोटा टाइप) साइज बहुत ब <b>ड़ी, २२×२९</b>                                                                                           |
| चार पेजी, मोटे ग्लेज कागज, पृष्ठ-संख्या ९८४, सुन्दर बहुरंगे ८ चित्र, बिहया जिल्द, मूल तथा अर्थ दोनोंके<br>टाइप मोटे, मूल्य १५.०० मात्र ।                                                                       |
| तीनों पुस्तकोंका एक साथ मूल्य १००) कमीक्कन काटकर नेट ८५.०० पैकिंग फ्री, रेलपार्सकसे आपके स्टेशन-<br>तकका रेलभाड़ा हमारा।                                                                                       |

### श्रीअञ्जनीनन्द्नशरणजीद्वारा सम्पादित् श्रीरामचरितमानसके संसारमें सबसे बड़े तिलक

मानस-पीयषके प्राप्य खण्ड

| खण्ड १-बालकाण्ड भाग १ ( प्रारम्भते दोहा ४२ तक ) मूल्य |     | •••   | 9.40  |
|-------------------------------------------------------|-----|-------|-------|
| खण्ड ४-अयोध्याकाण्ड सम्पूर्ण मृत्य                    |     | •••   | ११.०० |
| खण्ड ५-अरण्य तथा किष्किन्धाकाण्ड सम्पूर्ण मूल्य       | ••• | • • • | 9.00  |
| खण्ड ६-सुन्दर तथा लंकाकाण्ड सम्पूर्ण मृत्य            | ••• | ***   | ११.०० |

## गीताप्रेस, गोरखपुरकी चित्रावलियाँ

साइज १५×२० नं० १. नं० २, नं० ३ और नं० ४ प्रत्येकका दाम २.७५

इनमें प्रत्येकमें १५×२० साइजके बढ़िया आर्टपेपरपर छपे हुए २ सुनहरे तथा ८ वहुरंगे सुन्दर चुने इए चित्र हैं। टाइटल मोटे कागजपर छापकर लगाया गया है।

उपर्युक्त १५×२० साइजके—एक चित्राविक्ता पैकिंग और डाकखर्चसिंहत मूल्य ३.७५, दो चित्राविक्ता पैकिंग और डाकखर्चसिंहत मूल्य ६.८७, तोन चित्राविक्ता पैकिंग और डाकखर्चसिंहत मूल्य १०.७५. चारों चित्राविक एक साथ लेनेपर दाम ११.०० वाद कमीशन '६९, वाकी १०.३१, पैकिंग और डाकखर्च १.८९ कुल १२.२०।

### ( मझला आकार )

साइज ११×१४।। नं० १ दाम २.०० पैकिंग और डाकखर्च .८७

इसमें ११×१४॥ साइजके बढ़िया आर्टपेपरपर छपे हुए १२ बहुरंगे सुन्दर चुने हुए चित्र हैं। टाइटळ मोटे कागजपर छापकर छगाया गया है।

साइज १०×७।। नं० १, नं० २ और नं० ३ प्रत्येकका दाम १∙३१

इनमें प्रत्येकमें १०×७॥ धृंसाइजके बढ़िया आर्टपेपरपर छपे हुए २ सुनहरे तथा १८ बहुरंगे सुन्दर खुने हुए चित्र हैं। टाइटल मोटे कागजपर छापकर लगाया गया है।

उपर्युक्त १०×७॥ साइजके-एक चित्राविका पैकिंग और डाकखर्चसहित मृत्य २-१९, दो चित्राविक का पैकिंग और डाकखर्चसहित ३-६२ एवं तीन चित्राविका पैकिंग और डाकखर्चसहित ५-१२।

प्रत्येक चित्राविलके चित्रोंका विवरण जाननेके लिये चित्र-सूची सुफ्त मँगवाइये।

व्यवस्थापक-गीताप्रेस, पो० गीताप्रेस (गोरखपुर)

### The Kalyana-Kalpataru

Published every month of the English Calendar. Annual subscription Rs. 4.50. Eleven ordinary issues contain 32 pages and one tri-colonred illustration each and one Special Number covers over 200 pages and several coloured illustrations.

#### OLD SPECIAL NUMBERS STILL AVAILABLE

- The Gita-Tativa Numbers—I, II and III Unbound Price Rs. 7.50 NP.
   (Au exhaustive commentary on the Bhagavadgitä along with the original Sanskrit text in three Volumes @ Rs. 2.50 NP each ) All Bound Rs. 9.75 NP.
- The Bhāgavata Numbers—I, II, III, IV, V, VI. (with Māhātmya) ,, Rs. 15.62 NP. (An English translation with the original Sanskrit text of the Bhāgavata from Skandhas I to XII @ Rs. 2.50 NP. each)

Postage free in all cases.

Bound in Two volumes ,, Rs. 18.62 NP.

The Manager, - 'KALYANA-KALPATARU,' P. O. Gita Press (Gorakhpur)



श्रीराम तीर्थयात्राके लिये पिता दशरथसे आज्ञा माँग रहे हैं ( <sup>वैराग्य-प्रकरण सर्ग ३</sup>)

848.8/205



यतः सर्वाणि भृतानि प्रतिभान्ति स्थितानि च । यत्रैत्रोपशमं यान्ति तस्में सत्यात्मने नमः ॥ यत्सर्वं खरिवदं त्रञ्ज तज्जलानिति च स्फुटम् । श्रुत्वा ह्यदीर्घते साम्नि तस्मे त्रज्ञात्मने नमः ॥

वर्ष ३५ }

गोरखपुर, सौर माघ २०१७, जनवरी १९६१

संख्या १ पूर्ण संख्या ४१०

## महर्षि वसिष्ठजीको नमस्कार

ब्रह्मानन्दं परमञ्जूखदं केवलं न्यानमृति द्वन्द्वातीतं गगनसद्दशं तत्त्वमस्यादिलक्ष्यम् । एकं नित्यं विमलमचलं सर्वथीसाक्षिमृतं भावातीतं त्रिगुणरहितं श्रीवसिष्टं नताःस्य ॥ ——मुतीक्ष्य (नि० प्र० उ० २१६। २६)

### भगवान् श्रीरामको नमस्कार

आद्यन्तवर्जितविशालशिलान्तराल-सम्पीडिचिद्घनवयुर्गगनामलस्त्वभ् । स्वस्थो भवाऽऽजऽरपञ्जवकोशलेखा-लीलस्थितास्विलजगन्जय ते नमस्ते॥ —वसिष्ठ (नि॰ प्र॰ पू॰ २।६०)

### योगवासिष्टमें भगवान् श्रीरामके स्वरूप तथा माहात्म्यका प्रतिपादन

महर्षि बसिष्ठकी प्रेरणासे दशस्थके दरबारमें समस्त ऋषि-मुनियों-महानुभावोंको सम्बोधन करके महर्षि विश्वामित्र भगवान् श्रीरामके खरूपका प्रतिपादन करते हुए कहते हैं—

अत्रैव कुह विश्वासमयं स पुहदः परः। विश्वार्धमधिताम्भोधिर्गम्भीरागसगोचरः ॥ परिपूर्णपरानन्दः समः श्रीवत्सरुग्रञ्जाः। सर्वेषां प्राणिनां रामः प्रदाता सुप्रसादितः॥ अयं निहन्ति कुपितः सुजस्यमसरस्कान्। विश्वादिविश्वजनको धाता भर्तो महासखः॥ (नि० प्र० प्रवीर्ध १२८ । ८१-८३)

सजनो ! आप सव छोग यह विश्वास कीजिये कि ये श्रीरामचन्द्रजी ही परम पुरुप परमारमा हैं । इन्होंने ही विश्वहितके छिये विग्णुस्पसे श्रीरसागरका मन्थन किया था। गम्भीर रहस्यसे भरे उपनिषदादि शास्त्रोंके तत्त्वगोचर साक्षात् परव्रहा ये ही हैं। परिपूर्ण परमानन्द, समन्द्रस्प, श्रीवस्पके चिह्नसे सुशोभित मगवान् श्रीरामचन्द्र जब गर्छीमाँति प्रसन्न हो जाते हैं, तब अपनी क्वपासे सम्पूर्ण प्राणिनोंको मोक्ष प्रदान कर देते हैं। यही भगवान् श्रीरामचन्द्रजी कुपित होकर चद्रस्पसे जगत्का संहार करते हैं। यही वहास्पसे इस विनाशी जगत्का सहान करते हैं। यही विश्वके आदि, विश्वके उत्पादक, विश्वके धाता, पाठनकर्ता और महान सरवा भी हैं।

अयं त्रयीमयो देवस्त्रेगुण्यगहुनातिगः । जयत्यङ्गैरयं षड्भिवेंद्रात्मा पुरुषोऽद्भुतः ॥ अयं चतुर्बोहुत्यं विश्वस्रष्टा चतुर्धुद्धः । अयमेव महादेवः संहर्तां च त्रिक्रोचनः ॥ अजोऽयं जायते योगाञ्जागरूकः सद्दा महान् । विभर्ति भगवानेतद्विरूपो विश्वरूपवान् ॥

( नि॰ प्र॰ पूर्वार्ध १२८ । ८६-८८ )

यही भगवान् श्रीराम ऋक् यशु-सामवेदमय हैं, तीनों गुणोंसे अतीत अतिगहन यही हैं और छ: अङ्गोंसे युक्त वेदातमा अद्भुत पुरुष भी यही हैं। विश्वका पालन करनेवाले चतुर्भुंज विष्णु यही हैं, विश्वके खष्टा चतुर्भुंज ब्रह्मा यही हैं और समस्त विश्वका संहार करनेवाले त्रिलोचन भगवान् महादेव भी यही हैं। ये अजन्मा रहते हुए ही अपनी योग-माया—लीलासे अवतार लेते हैं, ये सर्वदा सबसे महान् हैं, ये सर्वदा स्वासे महान् हैं, ये सर्वदा सवासे महान् हैं, ये सर्वदा सवासे महान् हैं,

विश्वरूपवान् हैं। यही भगवान् इस विश्वको अपने संकल्पसे धारण करते हैं।

अयं दशरथो धन्यः सुतो यस्य परः पुमान् । धन्यः स दशकण्डोऽपि चिन्स्यश्चितेन योऽसुना ॥ राम इत्यवतीर्णोऽचमर्णवान्तःशयः पुमान् । चिदानन्द्वनो रामः परमारमायमस्ययः ॥ निगृहीतेन्द्रियप्रामा रामं जानन्ति योगिनः । वयं त्ववरमेवास्य स्पं स्पयितुं क्षमाः ॥ (निर्वाण-प्रकरण पूर्वार्थं १२८ | ९०, ९२, ९३ )

ये महाराज दशरथ घन्य हैं, जिनके पुत्र परमपुरुष परमास्मा स्वयं हुए । यह दशकण्ठ रावण भी धन्य है, जिसका ये भगवान् अपने चित्तसे चिन्तन करेंगे। श्रीरसागरमें शयन करनेवाळे श्रीविण्णु भगवान् ही श्रीरामचन्द्रके रूपमें अवतीण हैं। ये श्रीराम साक्षात् मचिदानन्द्रभन अविनाशी परमास्मा हैं। मन-इन्द्रियोपर विजय प्राप्त किये हुए, योगीजन ही इन श्रीरामजीको यथार्थस्यमें जानते हैं। इसलोग तो इनके बाहरी स्वरूपके निरूपणकी ही क्षमता रखते हैं।

इसके पहले महर्पि विश्वामित्रजीने मगवान् श्रीराभक्ती भावी लीलाओंका वर्णन करते हुए समस्त ऋषि-मुनि, सिद्ध-देवताओंसे यहाँतक कह दिया था - -

जो लोग भगवान् श्रीरामका दर्शन करेंगे, उनके लीला-चरित्रका स्मरण या श्रवण करेंगे और जो लोग इनके स्वरूप तथा लीलाचरित्रोंका परस्पर बोध करांचेंगे, उन सम्पूर्ण अवस्थाओंमें स्थित पुरुपोंको भगवान् श्रीराम जीवन्मुक्ति प्रदान करेंगे।

#### कल्याण

याद रक्खो-—मैं, तुम, यह, यह, षृष्टि, संहार आदि स्पसे जो दृश्यप्रपञ्च दिखायी दे रहा है, वह एकमात्र अद्वितीय नित्य निर्मेळ शान्त चिन्मय श्रह्मकी ही अभिव्यक्ति है। इन समस्त सत्-स्पसे दीखनेवाळे असत् पदायोंमें एकमात्र सत् परमात्मा ही प्रकट है। वह सच्चिदानन्द्धन श्रह्म ही यह सम्पूर्ण जगत् है। उसके अतिरिक्त जगत् न।मकी कोई सत् वस्तु कभी न थी, न है।

याद रक्खो—आकाशकी झून्यता आकाश ही है, जलकी द्रवता जल ही है, प्रकाशकी आभा प्रकाश ही है, वायुका स्पन्दन वायु ही है, समुद्रकी तरक्कें समुद्र ही हैं, वर्षकी शीतळता वर्ष्क ही है, काजळकी काळिमा काजल ही है— ठीक वैसे ही जैसे ब्रह्ममें दीखनेवाला यह समस्त जगत् भी ब्रह्म ही है।

याद रक्खो—जैसे खप्नमें दीखनेवाल दृश्य, वालक्को दीखनेवाला बेताल, रज्जुमें दीखनेवाला सर्प, स्वर्णमें दीखनेवाला सर्प, स्वर्णमें दीखनेवाल कड़े-बाजूबंद, प्रशान्त महासागरमें उठनेवाली तरज्जें और आवर्त, मिट्टीमें दीखनेवाले वड़े-सिकोर और आकाशमें दीखनेवाले नगर-घर आदि सब उपधिमात्र हैं, भ्रममात्र हैं, बेसे ही ब्रह्ममें दीखनेवाला यह सम्पूर्ण जगत् भ्रममात्र हैं। वस्तुत: उसकी कोई भिन्न सत्ता है ही नहीं।

याद रक्खों—यह समस्त जरात् वस्तुतः भ्रान्तिसे ही जगद्प दीखता है । यथार्थ तत्त्वका ज्ञान होनेपर यह जगद्भुम वैसे ही नष्ट हो जाता है जैसे रस्तीका ज्ञान होनेपर सर्पकी भ्रान्ति नष्ट हो जाता है जैसे रस्तीका ज्ञान होनेपर सर्पकी भ्रान्ति नष्ट हो जाती है। अथवा आकार तथा नामकी व्यावहारिक विभिन्नता प्रतीत होते हुए भी जैसे स्वर्णका ज्ञान होनेपर स्वर्ण-भूपणोंके नाम-रूपके कारण होनेवाळी विभिन्नता तथा मिन्नरूपता नष्ट हो जाती है—एकमात्र स्वर्ण ही दीखने ट्याता है, वैसे ही ब्रह्मका ज्ञान होनेपर विभिन्न नामरूपात्मक यह विशाल विश्व ब्रह्मरूप ही दीखने ल्याता है, वैसे ही ब्रह्मका ज्ञान होनेपर विभिन्न नामरूपात्मक यह विशाल विश्व ब्रह्मरूप ही दीखने ल्याता है, कहीं भी कोई भिन्न सत्ता रहती ही नहीं।

वास्तवमं तो सचिदानन्द्वन परमात्माके अतिरिक्त और कुछ है ही नहीं ।

याद रक्लो—यह समस्त दृश्य जगत् तथा इसमें होनेवाली सभी क्रियाएँ जिदानन्द्यन ब्रह्मका ही संकल्प है । वह संकल्प भी ब्रह्म ही है । ब्रह्म जगत्का कारण नहीं है, क्योंकि जगत्रूपी कार्य सर्वथा असत् ही है । तित्य सल्य ब्रह्मसे अनित्य असत् जगत्की उत्पत्ति, नित्य निरितदाय दिल्य परमानन्द्रयन परमास्मासे दुःखपूर्ण जगत्की उत्पत्ति सम्भव ही नहीं । अत्यत्य ब्रह्म तथा जगत्की जगत्की उत्पत्ति सम्भव ही नहीं । अत्यत्य ब्रह्म तथा जगत्मी कारण-कार्यभाव नहीं है, ब्रह्म ही जगत्कपमं भासित हो रहा है । उसके अतिरिक्त अन्य कुछ है ही नहीं ।

याद रक्खो—जब एक ब्रह्मके अतिरिक्त कोई सत्ता ही नहीं रह जाती, तब भिन्न अहंकार कहाँ रहेगा और अहंकारका अभाव होते ही राग-देष, ममता-मोह, मेरा-तेरा आदि सब मिथ्या विकार मिट जाते हैं जैसे स्वप्नसे जागते ही स्वप्नका सारा संसार सर्वथा मिट जाता है । फिर जगत्में रहता हुआ भी इस ज्ञानको प्राप्त जीवन्मुक्त पुरुष नित्य निरन्तर ब्रह्ममें ही स्थित रहता है । वह जगत्के आदि, मध्य, अन्त सभी अवस्थाओंमें समचित्त रहता है; क्योंकि तब उसका चित्त ही नहीं रह जाता । अतएव वह न तो प्राप्त हुई प्रिय कहलाने वाली वस्तुका अभिनन्दन करता है, न अप्रियसे द्वेप करता है, न यह हुई प्रिय वस्तुके लिये शोक करता है और न अप्राप्त वस्तुकी इच्छा ही करता है।

याद रक्खों—ऐसा परमतत्त्वको प्राप्त—परमात्मामें अभिन्नभावसे खित पुरुष जगत्की क्षणभंगुर अवस्थाको अपनी प्रधान्त ब्राह्मी ख्यितिके अंदर हँचता हुआ देखता है। उसके लिये न कुछ पाना शेष रह जाता है। कुछ करना रह जाता है। वह सर्वव्यापी परब्रह्म परमात्मस्वरूप ही बन जाता है। यही योगवासिष्ठकी शिक्षा है।

'ਗਿਕ'

## एकश्लोकी योगवासिष्ठ

( लेखक---तत्त्वचिन्तक स्थामीजी श्रीअनिरुद्धाःचार्यजी वैकयाचार्यजी महाराज)

एक वार भगवान् रामनं महर्षि वसिष्ठसे पूछा कि सार्थक एवं सफळ जीवनवाले मानवकी पहचान क्या है ? इसके उत्तरमें खुकुलगुरु ब्रह्मित्र ब्रह्मित्र विषठ्ठने जो अल्पाक्षरा किंतु अर्थबहुला, एकस्ट्रीकी वाणीः जित्तमें धीज बृक्षमिव? सारा ध्योगवासिष्ठ? भरा हुआ है, समुचारित की थी। वह सच्चमुच गागरमें मानारकी तरह योगवासिष्ठका समग्र उपादेय तत्व निनोद-कर एक ब्लोकमें भर देती है । महर्षि-प्रवरकी अर्थमारवती वह वाणी इस प्रकार है—

तस्बोऽपि हि जीवन्ति जीवन्ति स्वगपक्षिणः । स जीवति मनो यस्य मननेनोपजीवति ॥ ( योगवासिष्ट )

महर्षि वसिष्ठका अनुभूत कथन है कि जीवनतत्त्व, (प्राणशक्ति ) जिसे वैशेषिकदर्शन ने प्संशाकर्म त्वस्मद् विशिष्टानां छिङ्गभ् इस स्त्रहारा प्यध्यात्मवायु और सांस्थ्यन् स्तामान्यकरणहत्तिः प्राणाचा वायवः पश्च कहकर ध्वन्ताः करण-क्रिया की संश दी है, मानव, पश्च-पक्षी आदि सवर्मे साधारणत्वा समान है। किंद्य मनुष्यको मुगादि पशु-पश्चियोंसे विभक्तकर उन्बर्शणीमें समासीन करनेवाली मनन-शक्ति ही

है, जिसके निकसित होनेपर ही प्राणी 'मानव' कहला सकता है। महर्षि यास्कने भी निरुक्तमें 'मखा कर्माणि सीव्यन्ति इति मनुष्यः' कहकर वासिष्ठी उक्तिका समर्थन किया है।

वेदके मतमें जीवनका अर्थ है-—्राण । यह प्राणिमाज्ञ में समान्य है । केवल इसीका विकास जवतक गानवमें है। तवतक गानव जन्तु ही है । संस्कृत भाषाने 'गानव और माण्य' के भेदको व्यक्त करते हुए कहा है कि केवल प्राण्धातिक विकास-स्वल भाणव' ( जन्तु-विशेष ) और प्राण्यातिक तथा मनन-शक्ति दोनोंका विकासकेव्ह मानव है । मानवको द्विपादी जन्तुविशेषकी हीन कक्षासे निकालकर मानवताकी उच्छेशणीमें पहुँचानेवाली तो मननशक्ति ही है । वेदने भी मननशक्ति ही है । वेदने भी मननशक्ति ही सानवता-पालनपूर्वक जीवन-यापन करनेवाला ही मानव है । इसी विशिष्ट अपदेशको आत्मवात् करानेके उच्च उद्देश्यसे समग्र 'योगवासिष्ठ' प्रवृत्त हुआ है । प्रस्तुत विशिष्ट उपदेशको विश्वहिनके लिये प्रसार्थित करनेके कारण ही प्रन्थका नाम 'बासिष्ठ' रखा गया है । वैदिक भाषामें विशिष्टका बोधक विस्तृ रखा गया है । वैदिक भाषामें विशिष्टका बोधक विस्तृ रखा गया है । वैदिक भाषामें विशिष्टका बोधक विस्तृ रखा गया है । वैदिक भाषामें विशिष्टका बोधक विस्तृ रखा रहा है ।

でのくらくらくらくらん

### वासिष्ठ-बोध-सार

जग कहते हो जिसे जगमग ब्रह्म ही है,
जन्मका जगत्के न कारण है क्रम है।
चित्से अचित्के विकासकी आस किसे,
होता कहीं प्रकट प्रकाशसे भी तम है?
कैसे बना, किसने बनाया, किससे हैं बना—
यह सब जाननेका व्यर्थ सभी श्रम है।
मिथ्या कल्पनाका एक नृतन निकेतन है,
चेतन आकाशमें अचेतनका भ्रम है॥
——पण्डेय रामनारायणद्त शास्त्री 'राग'

### योगवासिष्ठकी श्रेष्ठता और समीनीनता

(हेखक-पं० श्रीजानकीनाथजी शर्मा)

गया है। शिष्यरूपमें दिखलाया गया है। इसमें भक्तिकी महिमा नहीं है अतः सर्वथा उपेक्षणीय है । जे० एन० फर्क्यूहरका मन था कि 'योगवासिष्ठ ईसाकी १३ वीं तथा १४वीं शतीक वीचमें लिखा गया था।' (Religious Lectures of India pp. 228) प्रोफेसर शिवप्रसाद महाचार्यका मत है कि यह १० से १२ वीं शतीक मध्यकी कृति है (The Proceedings of the Mairas Oriental Conference P. 545) । जर्मन विद्वान् डा० विंटनींजके मतानुसार 'यह शंकराचार्यके अनुयायियोंकी कृति है और ७से ८ शतीतककी रचना हैं] ।' डा० भीखनलाल आत्रेय इसे ईसाकी ६ ठी शतीको रचना मानते हैं । उनका कथन है कि भर्तृहरिके वाक्यरीयमें तथा योगवासिष्ठमें कुछ समान पद हैं । इनमें योगवासिष्ठ ही पुराना हो सकता है । अतः योगवासिष्ठ कालिदासके वाद और भर्तृहरिके पहलेकी रचना है, इसलिये लगाभा ६ ठी शतीमें ही इसको रखना युक्तिसंगत होगा। १

### शङ्काओंका सम्रचित समाधान

वस्तुतः ये सब शङ्काएँ आलस्य (योगवासिष्ठको तथा अन्य अन्यंको देखनेका कष्ट न करने ), प्रमादः, मानसिक मतमेद तथा पाश्चात्योंके प्रमावके कारण ही हैं। ये सब कथन एक प्रकारसे अयुक्तिपूर्णमात्र भी हैं। जो लोग कहते हैं कि योग-वासिष्ठ १०वीं शतीकी रचना है, उन्हें देखना चाहिये कि १७वीं शतीके आस-पासकी आनन्दयोधेन्द्र सरस्वतीकी वासिष्ठरामायण-ताल्पर्य-मकाश नासकी श्रीका हैं। इसीके आसपासकी अन्य-यारण्य, आत्मसुखः, आत्मद्वतं, गङ्गाधरेन्द्रः, माधव-सरस्वती तथा सदानन्द यतिकी शिकाएँ हैं। १६ वीं शतीके आचार्य श्रीमधुसुद्दन सरस्वतीन अपने ग्रन्थ सिद्धान्तिवन्द्रः, अद्वितरस्व-

† As Shankara does not mention the work, it is probably written by one of his contemporaries, (Geschichte der Indiochen Literature Vol. III, pp. 444)

- § Hence we may place it after Kalidas and before Bhartrihari, is somewhere in the 6 th. century A. D. ( Vasistha Darshanam, the Probable Date of Composition of Yoga Vasistha, p. 18)
  - ऋतुरसतुरगमही(१७६६) शक्तविकारिशुभवत्सरस्य शिशिरतों:
     ( तात्पर्यंशकाशोपसंहार )
- २. यह टीका '१४ वीं शतीकी होनी चाहिये; क्योंकि इनकी
  'रामार्चनचिन्द्रका'का उल्लेख 'निर्णयसिन्धु' आदिमें बार-बार हुआ है।

योगवासिष्ठके अध्येता तथा मननकर्ताओंसे यह बात छिपी नहीं है कि यह प्रन्थ भारत ही नहीं। विश्वसाहित्यमें ज्ञानात्मकः सक्ष्मविन्वार-तत्त्वनिरूपक तथा श्रेष्ठ सदक्तिपूर्ण ग्रन्थोंमें सर्व-श्रेष्ठ है। यह महारामायण वासिष्ठरामायण आदि नामोंसे भी विख्यात है। स्वयं भगवान वसिष्ठने ही कहा है कि 'संसार-सर्वके विपसे विकळ तथा विपयविष्चिकासे पीड़ित मृतप्राय पाणियांके विये योगवासिए परम पवित्र अगोव गारुड-सन्त्र है। इसे मन लेनेपर जीवनमक्ति-सखका अनुभव होता है।'\* स्वामी रामतीर्थ कहा करते थे कि धोगवासिष्ठ मेरे लिये सर्वाधिक आश्चर्य एवं चमत्कारवर्ण प्रन्थ है ।' । डा॰ मगवानदासने 'मिस्टिक एक्सपिरियन्सेज' पस्तककी प्रस्तावनामें लिखा है भोगवासिष्ट सिद्धावस्थाका अन्थ है । इसके विचार, दर्शन, रहस्यः निरूपण-प्रणालीः भाषाः अलंकार-सब एक-से-एक आश्चर्यकर हैं। १ छाला बैजनाथजीने इसके हिंदी-सापान्तरकी भमिकामें लिखा था कि 'वेदान्त-ग्रन्थोंमें योगवासिष्टकी कोटिका कोई भी ग्रन्थ नहीं है? भाग २ की समिका )। पिछले दिनों स्वामी भूमानन्दजी (जगद्गर आश्रम चटगाँव, बंगाल) डा० भीखनलालजी आर्चेयः शीक्षितीराचन्द्रजी चक्रवर्ती आदि महान विद्वानोंने इसकी वडी प्रशंसा की तथा इसपर पर्याप्त मनन-अनुसंघान कर स्वतन्त्र पस्तकें लिखी हैं।

तथापि आजके जगत्में कुछ ऐसे मतवादी भी हैं, जिनकी योगवासिष्ठके विचन्न साभाविक उपेक्षा है। वे छोग कहते हैं कि योगवासिष्ठ १७वीं शतीकी रचना है। कई छोगोंका मत है कि यह स्वामी विद्यारण्यजीकी कृति है। कुछ भावुक वैष्णवोंका करत कथन है कि इसमें श्रीरामचन्द्रको शोकविकछ दिख्लाया

- (क) दुरसहा राम संसारिवधावैश्विपूचिका।
   ये।गगारुडमन्त्रेण पावनेन प्रशास्यति॥
  - (२।१२।१०)
  - ( ख ) जीवन्मुक्तत्वमस्मिस्तु श्रुते समनुभूयते । स्वयमेव यथा पीते नोरोगत्वं वरीपघे ॥

( 3 | 6 | 74 )

- † One of the greatest books and the most wonderful according to me ever written under the sun is 'Yoga Vasistha.'
  - (In the Woods of God-Realization, Delhi edition, Vol. III, p. 295)

रक्षण, वेदान्तकस्पलिका, संक्षेपद्यारीरक-व्याख्या तथा गीताकी 'गूढार्थदीपिका' व्याख्यामें—प्रायः सर्वत्र योगवासिष्ठके हजारों वचन उद्भुत किये हैं । केवल गीताके ६ । ३२ तथा ३६ वें स्लोकोंकी व्याख्यामें ही इन्होंने योगवासिष्ठके पचालें स्लोकोंको उद्भुत किया है इन्होंने योगवासिष्ठके पचालें स्लोकोंको उद्भुत किया है इन्होंने योगवासिष्ठके पचालें क्लोकोंको उद्भुत किया है विवास या पद्धद्वारी ग्रन्थोंमें योगवासिष्ठके कोकोंको बड़े आदरसे वार-वार उद्भुत किया है । इनके गुरु श्रीवांकरानेन्द्र भी पद्धिपिकंडुवा गीतम् (गीता १३ । ४ ) की व्याख्यामें लिखते हैं वारिवादितम् । यहाँ वसिष्ठनिर्मितं

- ३.(क) अत एवाह विराष्ट:---- दी क्रमी चित्तनाश्चर्स योगो शानं च रावव।' (६। २३ पर मधुसुद्रनी)
  - ( ख ) वासिष्ठरामायणादिषु तदेवं तत्त्वज्ञानं मनोनाञ्चो वासना-क्षवद्रचेति त्रयमभ्यसनीयम् । तदुक्तं वाशिष्टे— तन्चिनानं तत्क्षप्रनामचीन्यं तत्प्रवोधनम् । एतदेकपरत्वं च ब्रह्माच्यासं विदुर्वधाः॥ ( गीता ६ । ३२ पर मञ्जस्दन )

४. परास्य शक्तिविविधा क्रियाशानफलारिमका।

(क) इति वेदयचः प्राह विसिध्ध तथानवीत् । सर्वशास्त्रियः नहा नित्यमापूर्णमहयम् ॥ ययोल्ल्स्टिति श्रक्त्यासी प्रकाशमधिगच्छति । विच्छत्तिर्मक्षणो राम शरीरेषूपकभ्यते ॥ स आरमा सर्वगो राम नित्योदितवपुर्महान् । यस्मनाङ् मनानीं शस्त्रि वस्त्रे तस्मन उच्यते ॥

इत्यादि (पञ्चदर्शी १३ १४) से २८ वें स्केतितक सब योगवासिष्ठके ही स्केत हें) 'वसिष्ठश्च तथाश्रवीदांकी व्याख्यामें रामकृष्णपण्डित लिखते हैं-----(वासिष्ठामिये अन्ये।'

( ख ) वसिष्ठ:----अतएव हि राम त्वं श्रेयः प्राप्तोषि शाश्रतम् । स्वप्रयत्नोपनीतेन पौरुपेणैव नान्यथा ॥ ( जीवन्सुत्तिविवेक पुष्ट ३५ )

यह इलोक योगवासिष्ठ, मुसुक्षु-न्यवहारप्रकरणका है।

सभी बात तो यह है कि 'जीनम्युक्तिविनेक' योगबासिष्ठपर ही आधारित है। इसमें योगबासिष्ठको नाव्यीकिलिक्ति भी नतलाया है—"वासनामेदो बाब्यीकिता दिश्तिः वासिष्टे—'बासना दिविभा प्रोक्ता द्यादा च मिलना तथा' इत्यादि" ये सब योगबासिष्ठके ही इलोक है। इसमें प्रायः आपे ग्रन्थमें योगबासिष्ठके हो है।

५. नमः श्रीशंकरानन्दगुरुपादाम्बुजन्मने । ( पञ्चदशी १।१)

भ्योगवासिष्ठ' का सुरुष्ट उस्लेख है । इनसे भी बहुत पहलेके १२ वीं शतीके विद्वान् श्रीश्रीषर स्वामीने अपनी सुवोधिनी नामक गीता-व्याख्यामें योगवासिष्ठके स्लोकोंको कई बार उद्भृत किया है । इससे भी पूर्व गौड अभिनन्द नामक काश्मीरी विद्वान्ते जिसका समय ९ वीं शतीका मध्यकाल माना जाता है। भ्योगवासिष्ठसार' नामका मन्य लिखा था । इसमें उसने प्रायः ६ सहस्र स्लोकोंमें ही द्वार्तिशतसहस्रात्मक (२२००० वाले) योगवासिष्ठ अन्यके सारभूत स्लोकोंका संग्रह किया है। इससे सिद्ध है कि योगवासिष्ठ इससे भी बहुत पहलेका मन्य है।

#### श्रीशंकराचार्य और योगवासिष्ट

जो छोग कहते हैं कि शंकराचार्यके अनुयायियोंमेंसे ही किसी एकने 'योगवासिष्ठ' वना दिया, वह भी केवल उनका अविचारित निर्णयमात्र है । जिस प्रकार शंकरानन्द,नीलकण्ठ, श्रीघरखामी, मधुसूदन सरस्वती आदिने गीताके १३ । ४ श्लोकके 'ऋषिभिबंद्धधा गीतम्'की व्याख्यामें 'वसिष्ठादिभिः 'प्रतिपादितम्' लिखा है, उसी प्रकार शंकराचार्य भी लिखते हैं—ऋषिभवंसिष्ठादिभिवंद्धधा बहुमकार गीतं कथितम् । मधुसूदन सरस्वती तथा भाष्योत्कर्वदीपिकाकारने इन्हीं शब्दोंकी व्याख्या करते हुए लिखा है—'वसिष्ठाभिधे योगशास्त्रे'

इतना ही नहीं; 'श्वेताश्वतरोपनिषद्' (११८) के भाष्यमें वे सुस्पष्ट शब्दोंमें लिखते हैं—

तथा च वासिष्ठे योगशास्त्रे प्रश्नपूर्वकं दर्शितम्— यथाऽऽत्मा निर्गुणः शुद्धः सदानन्दोऽजरोऽमरः ॥ संस्रतिः कस्य तात स्थान्मोक्षो वा विद्यया विभो ।

और लगातार दो रलोकोंमें प्रश्न करके पुनः 'वसिष्ठः' लिखकर 'तस्येव नित्यग्रुद्धस्य सदानन्दमयात्मनः' आदि योगवासिष्ठके दो रलोकोंको उत्तरस्पर्मे लिखते हैं। इसी प्रकार वे 'सनत्सुजातीयभाष्य' (१।१५) में भी लिखते हैं—तथा चाह भगवान वसिष्ठः—

६. (क) तदुक्तं वसिष्ठेन---

प्राणे गते यथा देहः सुखदुःखे न विन्तति । तथा चेत् प्राणसुक्तोऽपि स कैवल्याश्रमे वसेत् ॥

(५।२३ गीता-व्याख्या)

(ख) वसिष्ठेन चोक्तम्--'न कर्माणि त्यजेद् योगी कर्म-भिस्त्यज्यते झसौ ।' (गी०१८। २ की व्याख्या)

(ग) ऋषिभिवंसिष्ठादिभियोंगद्यास्त्रेषु निरूपितम्

(गीता १३ । ४ की व्याख्या)

चतुर्वेदोऽिष यो विष्रः सुक्षमं ब्रह्म न विन्द्ति । वेदभारभराकान्तः स वे बाह्मणगदेभः॥ वे पुनः इसी प्रन्थके इसी अध्यायके २१वें स्टोकके भाष्यमं लिखते हैं—तथा चाह्न भगवान् वलिष्टः— यत्र सन्तं न चाह्मन्तं नाश्चतं न बहुश्चसम्। न सुबूत्तं न दुर्बुतं वेद किश्चत् स ब्राह्मणः॥ यह भी नहीं कहाजा सकता कि ये प्रन्थ शंकराचार्यकृत नहीं हैं। क्योंकि 'शंकरदियिजयकार' ने भी लिखा है—सनन्सु-जातीयमसस्स दर्श ततो नृतिहरूस च तापनीयम्॥

स्वामी भमानन्दजीने Influence of the Yogavasistha on Shankaracharya नामकी प्रस्तिकामें तलनात्मक अध्ययनद्वारा यह भी दिखलाया है कि शंकराचार्यकी विवेकच्डामणि, सारतस्वीपदेश, लघुवाक्यवृत्ति, प्रबोधानुभृति, प्रबोधसधाकर आदि इत्तियोंपर योगवासिष्ठके किन-किन रलोकोंकी छाप या प्रभाव है । उदाहरणार्थ-- 'प्राणस्पन्दिन-रोधात् सत्सङ्घाद् वासनात्यागात् । हरिचरणभक्तियोगान्मनः स्ववेगं जहाति शनैः ॥ इस प्रयोधसधाकर ( ७७ ) के व्लोक पर 'अध्यात्मविद्याधिगमः साधसंगम एव च । वासना-सम्परित्यागः प्राणस्पन्दनिरोधनम् ॥ एतास्ता युक्तयः प्रष्टाः सन्ति चित्तजये किल ।' योगवासिष्ठ ( ५ । ९२ । ३५ ) इस इलोककी छाप है। इससे सिद्ध है कि योगवासिष्ठ शंकराचार्यके समय इस समयसे कहीं अधिक निर्भान्त तथा समादरणीय ग्रन्थ था । यह स्मरणाई है कि शंकराचार्यका समय आजसे २३ सौ वर्ष पूर्व है । देखिये 'कल्याण' वर्ष ११, अङ्क ८; 'सिद्धान्त' ७ । २७ ।

#### श्रीरामका तिरस्कार नहीं

कुछ वेणावजनोंको यह आपत्ति है कि श्रीरामका इसमें शोकाकुछ होना—शोकसे पीछा पड़ना बतलाया गया है। परमास्मा शोकयुक्त या शिष्य नहीं बनता । इसके उत्तरमें नम्र निवेदन है कि श्रीरामका शोक जैसा वास्मीकि आदि रामायणोंमें सीताहरण या लक्ष्मणमूच्छा आदिके बाद है। वैसी तो योगवासिष्ठमें कोई बात भी नहीं है। योगवासिष्ठमें राम संसारसे खिन्न होकर खाना-पीना छोड़ रहे हैं। एकान्तवास करते हैं। यह मोगोंसे वैराग्य उत्तम अधिकारीका लक्षण है। मोजन छोड़नेसे उनका पीछा हो जाना स्वाभाविक है। बाल्यावस्थामें विद्याग्रहणार्थ उनके द्वारा भगवान् विरिष्ठका शिष्यत्व स्वीकार करना सभी रामायणोंमें विष्ति है। उसी बाल्यावस्थामें विद्याग्रहण पूर्व ही इनका योगवासिष्ठका ग्रहण, तहुन्वित अधिकारसम्पादन, सम्पूर्ण विश्वको एकदम चिक्तिकर देनेवाछे प्रश्त-भाषण योगवासिष्ठद्वारा सर्वापेक्षया रामके माहास्म्याधिक्य-के प्रतिपादक तथा साधक ही हैं) वाधक नहीं।

#### योगवासिष्ठमें श्रीरामका महाविष्णुत्व-निरूपण

योगवासिष्टमें महर्षि वाल्मीकिने वार-बार श्रीरामको महा-विष्णु बतळावा है। कुछ थोड़े प्रसङ्ग यहाँ उदाहरणखरूप उपस्थित किये जा रहे हैं—

चिदानन्दरखरूपे हि रामे चैतन्यविग्रहे। (१।१।५६)

शापन्याजनशादेव राजवेशधरो **हरिः।** (१।१।५५)

बृन्दया शापितो विष्णुस्तेन मानुपतां गतः। (१।१।६५)

अहं वेद्यि महात्मानं रामं राजीवळीचनम्। विसष्टश्च महातेजा ये चान्ये दीर्घदर्शिनः॥ (१।७।२१)

वालक रामके ज्ञानपूर्ण भाषण सुनकर सभी सुनि अनेका-नेक लोकोंसे दौड़ पड़ते हैं और आश्चर्यचिकत होकर कहने त्या जाते हैं—

न रामेण समोऽस्तीह दृष्टो रुगेकेषु कश्चन। विवेकवानुदारस्मा न भावी चेति नो सतिः॥ (योग०१।३३।४५)

अर्थात् तीनोंळोकोंमें आजतक श्रीरामके समान ज्ञानी एवं उदार व्यक्ति न तो कोई हुआ और न भविष्यमें होनेवाळा है ऐसी हमळोगेंकी दुद्धि कहती है—इसारा निश्चय है।

इतना ही नहीं, श्रीरामके अमृतमय प्रवचनको सुनकर घोड़े वास खाना छोड़ देते हैं, रानियाँ गवाश्वसे देखती हुई चित्रलिखत-सी खड़ी रह जाती हैं, देरतक लगातार पुष्पवृष्टि होती रहती है, सभी मन्त्री, सामन्त्र, नागरिक, राजकुमार एकटक देखते रह जाते हैं। पिंजरेके पक्षी, राजमहलके क्रीडामृग्र भी कान खड़े करके ध्यानसे सुनते रह जाते हैं। सिद्धसुनियोंकी परम्परा सभाभवनमें सुदूरसे दौड़ पड़ती हैं—

सामन्तेः राजपुत्रेश्च वाह्यणेर्वह्मवादिमः। तथा भृत्येरमात्येश्च पञ्जरस्येश्च पक्षिप्तः॥ क्रीह्मसूर्गेर्गतस्यन्दे स्तुरङ्गेस्त्यक्तवर्वणैः । क्रीह्मसूर्योगितस्यन्दे स्तुरङ्गेस्त्यक्तवर्वणैः । क्रीह्मस्यापसुरुवेद्वेव निजवातायनस्थितेः॥ संसान्त्रसूर्यणारावेरस्यन्देवनिजागणैः सिद्धैर्नभक्षरैक्षेव तथा गम्धर्निकिम्मरैः । रामस्य ता विचित्रार्थो महोतारा गिरः श्रुताः॥ (१।३२।७—११)

श्रीरामके शिप्यत्वका भी उत्तर है। योग्य अधिकारी श्रीरामसे दूसरा कौन मिळता १ अतः स्वयं प्रक्न करके विषय्वके हृदयमें प्रविष्ठ होकर उन्होंने यह ज्ञान प्रकट किया। देखिये वासिष्ठमहारामायण-तास्परैटीकाका उपोद्धातः, स्लोक ११—

आविश्यान्तर्वसिप्टं बहिरपि कलथन् शिष्यभायं वितेने । यः संवादेन शास्त्रामृतजलिक्षमुष्ठं रामचन्द्रं प्रपद्ये ॥

योगवासिष्ठके अन्तमें भी 'नारायण' कहकर श्रीरामको नमस्कार किया गया है ।

### योगवासिष्ठमें भक्ति

योगवासिष्ठमं भक्तिकी बात भी बहुत है । यों तो उपरितिर्दिष्ट प्रकरण भी, जिसकी छाया सम्भवतः भागवतकारके वेणुगीतपर पहनी है और जिसमें कहा गया है कि 'श्रीकृष्णके वेणुगीतको श्रवणकर बछड़े दूष पीना भूळ जाते हैं, निदर्शोका केम भन्म हो जाता है, गीएँ कवळ नहीं छेतीं, कम भक्ति-रससे ओतप्रोत नहीं है। तथापि इस तरहके अन्य भी कई प्रसङ्घ बोगवासिष्ठमें हैं। उपदाम-प्रकरणके ३३वें अध्यायकी प्रह्वादकृत विध्णुस्तुति संस्कृतसाहित्यकी अद्भुत निधि है। श्रीविष्ठिष्ठकी भगवान् इंकरसे सिळनेके बादकी प्रार्थना भी अत्यद्भुत मिक्तिक स्ति परिपूर्ण है। बई खानीपर भगवत्सर्णकी वड़ी महिमा है। ध्यानकी प्रशंसा तो सर्वन है ही।

भक्तशिरोमणि तुल्लीदासजीको भी योगवासिष्ठ मान्य था। उनके उत्तरकाण्डके अञ्चणिडचरित्रपर अञ्चण्डोपाख्यान ( योग-वासिष्ठ-निर्वाणप्रकरण पूर्वार्ड १४ से २८ अध्याय ) की छाया है। अञ्चण्डके दीर्वजीवित्यका क्रम,कारणादि यहाँ वड़े विस्तारसे क्रिस्पित है।विनयपत्रिकांके २०६ वें पदमें वे लिखते हैं—

जो मन भज्यो चहे हरि सुरतह। सम, संतोध, विचार, विमल अति सतसंगति, ये चारि दृदकरि धह

इसपर योगवासिष्ठके धामो विचारः संतोषश्चतुर्थः साधु-संगमः ।' (२ | ११ | ६० ) 'तया संतोषः साधुसङ्ख विचारोऽथ शमस्तथा ।' (२।१६।१८) आदि ग्रुमुधु-व्यवहार-प्रकरणके १२ से १६ वें अध्यागतकके उपदेशोंका ही प्रभाव हैं। 'वेद पुरान घसिष्ठ धखानहिं। खुनहिं राम जद्यपि सब जानहिं॥' आदिसे भी इनका समर्थन-सा होता है।

### योगवासिष्ठ किसकी रचना ?

यों योगवासिष्ठको वाहमीिकिकी रचना बतलाया गया है । कई लोग इसमें 'उवाच' आदि अलंकारोंकी भरमार देखकर अन्यकी कृति समझते हैं । पर जो हो, यह तो उन्हें भी मानना पड़ेगा कि पदमाधुर्य, भावमाम्भीर्य, निरूपणश्चेली, तत्वप्रदर्शन, स्क्ष्मेक्षिका, प्रखरिवचार, सर्वच नवीनतातथा अमृतोपम पविचतम साधु उपदेशोंकी श्रृङ्खला देखते हुए यह वाहमीिक-रामायण या विश्वके किसी भी अन्यसे निम्नकोटिका नहीं है । अतः इसका रचिता जो भी हो, साक्षात् ईश्वर है या ईश्वरप्राप्त है । अन्य सर्वथा निदांष है । कई प्रकरण तो वाहमीिकिसे मिलते भी हैं । विश्वमित्र-दश्वरथ-संवादमें प्रायः वाहमीिकिसे हि हलोक हैं । जो अधिक हैं, वे रम्यतर हैं । 'उवाच' आदि लिखना—भिक्ष शैली अपनाना भी एक लिखकद्वारा सम्भव है ही । अतः वाहमीिकिरचित मानना बुक्तिसंगत ही हैं ।

#### लपसंहार

ध्यानसे देखा जाय तो भागवत बास्मीकिरामायण तथा अन्य पुराणोंसे योगवासिष्ठका वर्णन अधिक ही मिलता है। वस्तुतः माषाः छन्दरचना तथा विचार-प्रवणताकी दृष्टिसे योग-वासिष्ठ सर्वोत्तम प्रन्थ प्रतीत होता है। इसल्ये श्रेष्ठ साधक इसके काल्टिनिणयके चक्करमें न पड़कर इससे वास्तविक लाभ उटानिके प्रयत्नमें लगा जाते हैं। यही होना भी चाहिये। किंतु साधारण व्यक्ति इससे विच्चित न रह जायँ तथा व्यापक भ्रान्त घारणा शान्त हो जायः इसीलिये यह यत्किचित् प्रयास किया गया है।

वस्तुतः योगधासिष्ठ भारतीय ज्ञानसविकी एक अनुपम रिश्म है। इसमें संसार, उसके तरनेके उपाय, देव, पुरुषार्थ, तत्त्वज्ञान एवं उसके साधनोंके प्रत्येक अङ्गपर इतना क्रम-क्रमसे विचार किया गया है कि देखते हुए आश्चर्यचिकित रह जाना पड़ता है। कस्याणकामी मनुष्योंको इससे अवस्य लाभ उठाना चाहिये यही प्रार्थना है।

## योगवासिष्ठकी आजके आत्म-शान्ति, विश्व-शान्तिके इच्छुक विश्वको चुनौती तथा इस क्षणका ज्ञान-बन्धुत्व एवं ज्ञानाभास

( छेखक-पं० श्रीरामनिवासजी शर्मा )

शास्त्र कहते हैं ज्ञानके बिना मुक्ति नहीं। अधुनिक विद्वान भी प्रकारान्तरसे यही कहते हैं—

Knowledge is power.

परंतु ज्ञान और ज्ञान-शक्तिमें अन्तर है। ज्ञानसे शक्ति भीपास होती है जब कि मनुष्य ज्ञानार्थमें ढक जाता है। क्रिया-हीन ज्ञान तो शक्तिहीन ही होता है। यह भीन भुळाना चाहिये कि ज्ञानसे शक्ति और मुक्ति तभी प्राप्त होती है। जब कि वह अध्यारम हो। आजना ज्ञान तो—

१-भौतिक है

२--तर्कमात्र है

३-शिल्पवत् है

४–अवास्तविक है

५—केवल प्रवृत्तिप्राण है

६-यरा और जीविकाका साधन है

आजका ऐसा सारहीन अनात्म-ज्ञान योगवासिष्ठके मतसे ज्ञानाभास है और ऐसे ज्ञानका घनी व्यक्ति ज्ञानवन्धु है तथा ज्ञानशिल्पी । वह वास्तविक ज्ञानी नहीं। उससे तो अज्ञानी ही अच्छा है—

आत्मज्ञानं विदुर्ज्ञानं ज्ञानान्यन्यानि यानि तु । तानि ज्ञानावभासानि सारस्यानवबोधनात् ॥

(यो० वा० ৄ । २१।७)

अज्ञातारं वरं मन्ये न पुनर्ज्ञानबन्धुतास् ॥ व्याचष्टे यः पठति च शास्त्रभोगाय शिल्पिवत् ॥ (यो० ना० कै । २१ । १–३)

हम देखते हैं आज भारत भी ज्ञान-बन्धता और ज्ञाना-भारका शिकार हो रहा है । राष्ट्रपति और उपराष्ट्रपति दोनोंके ही मतसे यह चरित्रहीन होता जा रहा है। भारतेतर देशोंकी दशा तो हससे भी खुरी है । वे तो इस दिशाके गुरु ही हैं, अतः उनका जीवन एकमात्र प्रवृत्ति-प्रधान है एवं समिषक भोगाप्रधान।

योगवासिष्ठकारके मतसे तो ज्ञानी वही है जो जानने योग्य वस्तुको जानकर वासनामुक्त तथा कर्मतत्पर होता है— ज्ञास्वा सम्यगनुज्ञानं दृदयते येन कर्मसु । निर्वासनासम्बं ज्ञस्य स ज्ञानीस्वभिधीयते ॥ (यो० वा० ६। २२। २)

१. ऋते शानात्र मुक्तिः।

योगावासिष्ठकार यह भी कहते हैं कि जिसकी इच्छाएँ शान्त हो गयी हों एवं जिसकी शीतल्या कुत्रिम न होकर वास्तविक हो तथा जिसका पुनर्जन्मका खटका मिट गया हो, वही ज्ञानी है, अन्यथा खाना-पहनना और लेना-देना आदि तो शिखी-की जीविकामात्र है—

अन्तःशीतलतेहासु प्राज्ञैर्यस्यावलोक्यते । अकृत्रिमेकशान्तस्य स ज्ञानीत्यभिधीयते ॥ (यो० वा० क्वै । २२ । ३)

अपुनर्जन्मने यः स्याद्वोधः सं ज्ञानशब्दभाक्। वसनाशनदा शेष ज्यवस्था शिल्पजीविका॥ (बी० वा० ५ । २२ । ४)

योगवासिष्ठकारका यह भी मत है कि जो मनुष्य कामना तथा संकटप-विकटपसे मुक्त होकर शान्तचित्तसे अवसरानुसार कार्य करता है वही पण्डित है—

प्रवाहपतिते ॄकार्ये कामसंकरपवर्जितः । तिष्ठत्याकाशहृदयो यः स पण्डित उच्यते ॥ (यो० वा० ६ूँ । २२ । ५)

योगवासिष्ठके मतसे सन्ना आर्येपुक्य वही है जो कर्तव्यका पाळन करता है और अकर्तव्यसे बचता है एवं प्रकृत आचारविचारमें संलग्न रहता है—

कर्तव्यमाचरन् काममकर्तव्यमनाचरन्। तिष्ठति प्राकृताचारो यः स आर्य इति स्मृतः॥ (यो० वा० ६ । १२६ । ५४)

योगवातिष्ठकारकी आर्थपुरुषलक्षण-विषयक यह भी समुत्रुपोषणा है कि जो व्यक्ति शास्त्र-सदाचार एवं परिस्थिति-सम्मत तथा मनःपूत व्यवहार करता है वही आर्थ है—

षथाचारं यथाहान्नां यथाचित्तं यथास्थितम्। ज्यवहारसुपादत्ते यः स आर्य इति स्मृतः॥ (यो०वा०६।१२६।५५)

किस विज्ञसे यह बात छिपी हुई है कि आजका मानव आर्योचित योगवासिष्ठ-अभिमत व्यक्तित्वसे सर्वथा दूर होता जा रहा है अपितु वह मानवोचित व्यक्तित्वसे न पहचाना जाकर विद्वान्, प्रशास्ता, बाबू, हाकिम, वकील आदि विशेषणोंसे पहचाना और पुकारा जाता है। पाश्चास्य देशोंमें भी वाइ-बळके इस वाक्यका सम्मान हिंगोचर नहीं होता— Man it does not mean this or that but humanity.

ऐसा क्यों हो रहा है । इसका एकमात्र कारण यही है कि हमारे विश्वविद्याल्योंका आमूल-चूल परिवर्तन नहीं हो पाता । सब्बी सुआर-योजनाओंपर भी अमल नहीं किया जाता और नधर और वाहर वालकोंकी शिक्षा-दीक्षापर ही समुचित ध्यान दिया जाता है । ऐसी दशामें तथाकथित आर्य-व्यक्तित्व बालकोंमें कैसे उत्पन्न हो सकता है ? इसी सत्यपर प्रकारान्तरसे राष्ट्रपति डा० राजेन्द्रप्रसादजीके थे शब्द पूर्णतः चरितार्थ होते हैं—

हम अपने सामने कितने भी महान् व उच्च आदर्शों के कर जिस-किसी तरहकी राज-व्यवस्था क्यों न स्थापित कर लें, हमारी आर्थिक व सामाजिक विचारधारा कितनी भी समान व उदार क्यों न हो, पर जनतक हमारी अगळी पीट्टीका शारीरिक एवं मानसिक सौष्ठव व गठन शिग्रु-जीवनमें ही ठीक न होगा, तवतक देशों हम मुख व शान्ति स्थापित करने सफल नहीं हो सकते।

यहाँ योगवासिष्ट-सम्मत यह वात भी विचारणीय है कि ज्ञान-विकास और आत्म-ज्ञानप्राप्ति न केवल शास्त्र और गुफ-वचन-साध्य ही है प्रस्कृत स्वानुभवका भी विषय है—

शास्त्रार्थे बुध्यते नात्मा गुरुवचनतो न च । बुध्यते स्वयमेवेष स्वबोधवशतस्ततः ॥ ( यो० वा० )

इस समय इम देखते हैं हमारे विद्यार्थी आत्मिनभैर नहीं हो पाते । वे केवल पुस्तक-कीट और परप्रत्यनेन मित ही बने रहते हैं । वे यह भी नहीं समझते कि पेड़ भीतरसे बढ़ता है, माली और उपकरण तो उतके निमित्तमात्र होते हैं । वे प्रायः इस वैदिक सत्यसे भी अनभिज्ञ-से ही रहते हैं— 'आत्मनाऽऽस्मानसुद्धरेत् ।'

एतद्विषयक योगवासिष्ठकी तो यह सम्मति है कि आस्म-श्चान्ति और विश्व-शान्ति आस्म-विकास और आस्म-श्चानसे ही प्राप्त होती है, दूसरे किसी उपायसे नहीं। "अतएव सर्वदु:ख-हतीं आस्मावलोकनमें ही भूति-विभूतिक इच्छुक व्यक्ति लगा रहे—

करोतु भुवने राज्यं विश्वत्वस्भोदमस्त्रुवत्। आस्मलाभादते जन्तुर्विश्रान्तिमधिराच्छति॥ (यो० वा० ५। ५। २४)

आत्मावलोकने यस्तः कर्तंच्यो भृतिभिच्छता । सर्वेदुःसक्तिरङ्केद आत्मालोकेन जायते ॥ (यो० वा० ५ । ७५ । ४६ )

योगवासिष्ठसम्मत आत्मावलोकनासे न केवल आत्म-ज्ञान्ति प्राप्त होती है अपितु योगवासिष्ठके बार-वारके पाठ और अवलोकनासे विश्वबन्धुता—प्राणस्पृहणीय नागरिकता भी प्राप्त होती है, जो आक्की अस्यधिक बाञ्छनीय वस्तु है—

एतच्छास्रवनाभ्यासात् पोनःपुन्येन वीक्षणात्। परा नागरतोदेति महस्वगुणशाळिनी॥

(यो० वा०२।१८।३६,८) योगवासिष्ठकारके मतसे योगवासिष्ठ-ग्रन्थावलोकनका एकान्त फळ यह भी है—

बोधस्यापि परं बोधं बुद्धिरेति न संशयः॥ जीवन्युक्तत्वमस्मिस्तु श्रुतिः समनुभूयते॥ (यो०वा०३।८।१३।१५)

## भगवान् वसिष्ठकी जय

( लेखक--पं० श्रीसूरजचंदजी सत्यप्रेमी ( डाँगीजी) )

योगवासिष्ठके प्रवक्ता भगवान् वसिष्ठका परिचय कराना अस्यन्त कठिन है, फिर भी उनके पारमार्थिक खरूपका मनन करना हो तो उनका भगवान्के अवतारोंके साथ क्या सम्बन्ध है ! उसे स्मरण किया जाना अनिवार्थ आवश्यक है ।

मर्थादापुरुषोत्तम भगवान् रामके गुरु, भगवान् प्रशुरामके पिता महर्षि जमदिम और भगवान् दत्तात्रेयके मौता, परम सिद्ध भगवान् कपिछ और परमहंस नवयोगीश्वर तथा जड-भरतके पिता भगवान् श्रृषभदेवके दादा राजर्षि आसीम्रके बहुतोई, भगवान् मनुके पुत्र आख नरेन्द्र प्रियन्नतकी बहुत

देवी देवहूतिके जामाता भगवान् वसिष्ठकी सदा काल जय हो।
विजय हो। जिन्होंने संसार-चक्रको छंदन करनेके लिये पुण्यकर्मका चक्र वताया और पुण्यकर्मके चक्रको भंग करनेके
लिये धर्मचक्र चलाया और फिर गुरुचक्रका प्रवर्तन करके
सिद्धचक्रमें प्रवेश करा दिया—अजातवादके परम रहस्यमय
सिद्धान्तके आध्य प्रणेता भगवान् वसिष्ठ ही हैं।

इस अद्वेत, तुरीय और अज तत्त्वसे भी परे तुरीयातीत, द्वैताद्वैतातीत और अजाव्ययधर्मातीत परमतत्त्वके प्रणेता भगवान् वसिष्ठ सर्वत्र सर्वथा, सर्वदा समूर्ण आराष्य बनें ।

# योगवासिष्टका साध्य-साधन

योगवासिष्ठ महारामायणका प्रारम्भ होता है—देवराज हन्द्रके द्वारा महर्षि वाल्मीकिके पास राजा अरिष्टनिमिके मेजे जानेके प्रसङ्गसे । अरिष्टनिमि महर्षि वाल्मीकिसे मोश्रका साधन पूछते हैं । उसके उत्तरमें वाल्मीकिजी महाराज अपने शिष्य भरद्वाजके साथ हुए संवादका वर्णन करते हुए भगवान् रामके प्राकट्यकी बात सुनाते हैं । तदनन्तर महर्षि विश्वामित्रके दक्षार्थ-दरवारमें आकर यश्वरक्षार्थ रामको माँगनेका प्रसङ्ग सुनाकर रामके वैराग्य तथा राम-विष्ठ-संवादके रूपमें छः प्रकरणोंमं भ्योगवासिष्ठ' नामक विशाल प्रन्थका अवण कराते हैं ।

योगवासिष्ठ अजातवाद या केवल ब्रह्मवादका प्रन्थ है। इसके सिद्धान्तानुसार एकमात्र चेतनतत्त्व परब्रह्मके अतिरिक्त कोई अन्य सत्ता ही नहीं है। जैसे समुद्रमें अनन्त तरङ्गें उठती-मिटती रहती हैं, वे समुद्रसे भिन्न नहीं हैं, इसी प्रकार नित्य समरूप अनादि अनन्त सिचदानन्दघन परमात्म-चैतन्यरूप समुद्रमें नाना प्रकारके अनन्त ब्रह्माण्डोंकी उत्पत्तिः स्थिति और विनाशकी लीला-तरङ्गें दीखती रहती हैं । चित्त या अहंकार—जो वास्तवमें चेतन-ब्रह्मसे अभिन्न तथा ब्रह्मरूप ही है---इस दृश्य-प्रपञ्चका---सृष्टि स्थिति-विनाशका कारण है। अहंकारका नाश होते ही, जो अहंकारकी सत्ता न माननेसे ही नाश हो जाता है, केवल एक ब्रह्म-चैतन्य ही रह जाता है। इसी एक तत्त्वका विभिन्न आख्यानों, इतिहासों, कथाओंके द्वारा इस विशाल ग्रन्थमें प्रतिपादन किया गया है। यह प्रन्थ पुनकक्तिपूर्ण है । एक ही सत्य तत्त्वको हद्ता-पर्वक हृदयमें जमा देनेके लिये, एक ही सत्य तत्त्वकी अनुभृति या प्राप्ति करा देनेके लिये बार-बार विभिन्न रूपोंसे एक-सी ही युक्तियों तथा उपमाओंका उल्लेख किया गया है ।

स्रष्टि न कभी हुई, न है—एकमात्र ब्रह्म ही है । इस प्रकार स्रष्टिका अभाव प्रतिपादन करनेपर भी इस ग्रन्थमें कहीं भी यथेच्छाचार, शास्त्रनिषिद्ध व्यवहार, रागद्वेष-कामकोषादि-जनित अनाचार, प्रष्टाचार, दुष्ट-सङ्ग आदिका समर्थन नहीं किया गया है, वरं बड़ी कड़ाईके साथ शास्त्राज्ञापाल्ल-स्प सदाचारपरायणता, एवं त्यागमय पुण्यमय जीवनकी आवश्यकता बतायी गयी है। राग, ममता, कामना, तृष्णा, इच्छा और इनके मूळ अहंकारके त्यागकी महत्ता स्थान-स्थानपर बतळायी गयी है । इन्द्रियमोगोमें फॅसे हुए मनुष्योंकी बोर दुर्दशाका वर्णन करते हुए वैराग्यकी अत्यन्त प्रयोजनीयताका प्रतिपादन किया गया है । साधक पुरुषको अहंभावनारूप प्रन्थिका यथार्थ ब्रह्मज्ञानके द्वारा मेदन करके सच्चा ज्ञानी बननेका उपदेश दिया गया है, केवळ ज्ञानका कथनमात्र करनेवाळे 'ज्ञानबन्धु' (नकळी ज्ञानी ) बननेका नहीं । महर्षि वसिष्टने यहाँतक कहा है कि वे ज्ञानबन्धु (नकळी ज्ञानी) से तो अज्ञानीको अच्छा समझते हैं (क्योंकि वह बेचारे अपनेको तथा दूसरोंको घोखा तो नहीं देते।) महर्षि कहते हैं—

ज्ञानिनेव सदा भाव्यं राम न ज्ञानवन्धुना। अज्ञातारं वरं मन्ये न पुनर्ज्ञानबन्धुताम्॥ (निर्वाण-प्रकरण ७० २१।१)

फिर भगवान् श्रीरामके पूछनेपर नकली ज्ञानी (ज्ञान-बन्धु) के लक्षण बतलाते हैं।

ब्याचच्टे यः पठित च शास्त्रं भोगाय शिविपवत् । यतते न त्वजुष्ठाने ज्ञानवन्धुः स उंच्यते ॥ कर्मस्पन्देषु नो बोधः फिलतो यस्य दृश्यते । बोधशिवपोपजीवित्वाज्ज्ञानवन्धुः स उच्यते ॥ वसनाशनमात्रेण जुष्टाः शास्त्रफलानि ये । जानन्ति ज्ञानवन्धूंसान्विद्याच्छास्त्रार्थशिविपनः ॥ ' (निर्वाण-प्रकरण ७० २१ । १-५ )

ं जैसे शिल्पी जीविकाके लिये ही शिल्पकला सीखता है। वैसे ही जो मनुष्य केवल भोगपासिक लिये ही शास्त्रके पढ़ती और उसकी व्याख्या करता है। स्वयं शास्त्रके अनुसार आचरणके लिये प्रयत्न नहीं करता, वह शानवन्धु कहलाता है। शास्त्राध्ययनसे जिसको शाब्दिक बोच हो गया है, परंतु उस बोघका फल, जो विनाशशील भोगों—व्यवहारों में वैराग्य होना चाहिये, सो नहीं हुआ तो उसका वह शास्त्रज्ञान शिल्पमात्र है—तत्त्वज्ञानकी बातें बनाकर दूसरोंको ठगनेके लिये चातुर्यपृर्ण कलमात्र है। उस कलासे केवल जीविका चलानेवाला होनेके कारण वह मनुष्य शानवन्धु कहलाता है। जो केवल भोजनवस्त्रमें ही संदुष्ट रहकर भोजनादिकी प्राप्तिको ही शास्त्राक्षेत्र अर्थको एक

शिल्पकला ही मानते हैं । ऐसे लोगोंको ज्ञानवन्धु जानना चाहिये। 'फिर कहते हैं—

अपुनर्जन्मने यः स्याद् बोधः स ज्ञानशब्दभाक् । वसनाशनदा शेषा व्यवस्था शिल्पजीविका॥ (निर्वाण-प्रकरण ७० २२ । ४)

'जिससे मोक्षकी प्राप्ति होती है, पुनर्जन्मकी नहीं, उसीका नाम ज्ञान है । उसके अतिरिक्त दूसरा जो दाब्दज्ञानका चातुर्य है, वह तो रोटी-कपड़ा प्राप्त करनेकी कलामात्र है। उसे केवल भोजन-वस्त्र जुटानेवाली व्यवस्था समझना चाहिये।'

इस परम ज्ञानकी प्राप्तिके लिये श्राम (मनकी स्ववशाता), दम (इन्द्रियनिम्रह), शास्त्रीय सदान्वारका सेवन, दैवी सम्पत्ति-के गुणोंका अर्जन तथा मोग-वैरात्यपूर्वक ज्ञान-प्राप्तिकी इच्छाते सदुषके शरणमें जाना आवश्यक है। सदुष्ठ वही है, जो शिष्यके अश्चानान्यकारको अपने निर्मल स्वप्रकाश ज्ञानकी विमल ज्योतिसे हर ले और शिष्य वही है, जो निनय तथा सेवापरायण होकर ज्ञानी गुष्क्से प्रक्त करे और उनके आज्ञा-नसार अपना जीवन निर्माण करे। महर्षि विसष्ठ कहते हैं—

अतत्त्वज्ञमनादेयवचनं वाध्विदांवर । यः पृच्छति नरं तस्मान्नास्ति मृततरोऽपरः ॥ प्रामाणिकस्य तज्जस्य वक्तः पृष्टस्य यस्ततः । नानुतिष्ठति यो वाक्यं नान्यसास्मान्नराधमः ॥ (सुमुक्कम्लग् ११ । ४५-४६)

"वाग्वेताओं में श्रेष्ठ राम ! जो तत्त्वका ज्ञान नहीं रखता, उसके वचन मानने योग्य नहीं हैं । ऐसे तत्त्वज्ञानहीन मनुष्यसे जो तत्त्वज्ञियक प्रश्न करता है, उससे बदकर दूसरा कोई 'मूर्खं' नहीं है ।'' (साथ ही, जो मनुष्य क्रिती सच्चे ज्ञानी महास्मासे ) ''पूछकर भी उस प्रमाणकुशल तथा तत्त्वज्ञानी वक्ताके उपदेशके अनुसार यस्तपूर्वंक आचरण नहीं करता, उससे बदकर 'नराधम' भी दूसरा कोई नहीं है ।''

अतएव न तो विना जाने-समझे किसीसे पूछना चाहिये तथा न तत्त्वज्ञ महात्माका उपदेश प्राप्त करके उसकी अवहेलना ही करनी चाहिये । साथ ही तत्त्वज्ञ पुरुषको भी चाहिये कि वे यथार्थ अधिकारीको ही तत्त्वका उपदेश दें। महर्षि कहते हैं— पूर्वोपरसमाधानक्षमञ्जूद्वावनिन्दिते । पृष्टं प्राञ्चेन वक्तस्यं नाधमे पशुधर्मिणि ॥ प्रामाणिकार्थयोग्यस्यं पृच्छकस्याविचार्यं च । यो वक्ति तमिह प्राज्ञाः प्राहुर्मुवतरं नरस् ॥ ( सुमुश्च-प्रकरण ११ । ४९-५० )

'शानी महात्माको चाहिये कि पूर्वापरका विचार करके यथार्थ निश्चय करनेमें जिसकी बुद्धि समर्थ हो, जिसके आचरण निन्दनीय न हों, ऐसे ही पुरुषको उसके पूछे हुए तत्त्वका उपदेश दे । जो आहार-निद्रा, भय-मैथुन आदि पशुभर्मसे संयुक्त है, ऐसे अधमको उपदेश न दे । प्रश्नकत्तांमें श्रुति आदि प्रमाणोंके द्वारा निर्णय किये हुए तत्त्व-पदार्थको प्रष्टण करनेकी योग्यता है या नहीं, इसका विचार किये विना ही जो वक्ता उसे उपदेश देता है, उसको ज्ञानीजन इस लोकमें महान मूढ बतलाते हैं।

इसीलिये महर्षि वसिष्ठ आदर्श गुरु हैं तथा भगवान् रामचन्द्र आदर्श शिष्य हैं । गुरु-शिष्यको इन्हींका अनुसरण करनेवाले होना चाहिये।

मुमुक्षुके जीवनमें सहज ही शास्त्रानुकूल आचरण, संयम, सत्य, श्राम, दम, विषय-वैराग्य और मोक्षकी तीव इच्छा होनी ही चाहिये। महर्षि वसिष्ठ तो श्राम, दम सत्यादि गुणोंसे रहित मनुष्यको मनुष्य ही नहीं मानते। वें कहते हैं—

येषां गुणेष्वसंतोषो रागो येषां श्रुतं प्रति । सत्यज्यसनिनो ये च ते नराः पञ्चवोऽपरे ॥ (स्थिति-प्रकरण ३२ । ४२ )

'जिनका ( इन शम-दमादि ) गुणोंके विषयमें संतोष नहीं है ( इनको जो बढ़ाना ही चाहते हैं ), जिनका शास्त्रके प्रति अनुराग है तथा जिनको सत्यके आचरणका ही व्यसन है, वे ही वास्तवमें मनुष्य हैं, दूसरे तो पशु ही हैं।

अतएव सच्चे कल्याणकामी पुरुषोंको इन शास्त्रानु-मोदित गुणोंसे सम्पन्न होकर परमात्माके यथार्थ शानकी प्राप्ति-के लिये पूर्णरूपसे साधनाभ्यास करना चाहिये। इसके लिये सच्चे महात्मा पुरुषोंका सङ्ग तथा सेवन ( उनके कथनानुसार जीवन-निर्माण ) आवश्यक है। इसके बिना कोरे तपः तीर्थ या शास्त्राध्ययनसे सफलता नहीं मिलती। पर महात्मा सच्चे होने चाहिये। और कुळ न हो तो इतना अवश्य देख ले कि हम जिनका सङ्ग करते हैं, उनकी संगतिसे दुर्गुणों-दुराचारोंका नाश होता है या नहीं। उनके जीवनगत सहज शास्त्रप्रतिपहित आचरणोंसे हमें दुराचार-दुर्गुणोंके त्याग और सदाचार-सहुणों-के प्रहणके लिये प्रेरणा मिलती है या नहीं। महर्षि वसिष्ठ कहते हैं—

क्षोभमोहरुषां यस्य ततुतातुदिनं भवेत्। यथाशास्त्रं विहरित स्वकमेंसु स सज्जनः॥ (स्थित-प्रकरण ३३ । १५)

'जिसके सङ्गसे छोभ, मोह और क्रोध प्रतिदिन क्षीण होते हों और जो शास्त्रके अनुसार अपने कर्मोंका आचरण करनेमें लगा रहता हो, वह सत् पुरुष है।'

मोक्षके द्वारपर निवास करनेवाले ये चार द्वारपाल बतलाये गये हैं—चाम, विचार, संतोष और साधुसङ्ग । इन चारोंकी मलीमॉति सेवा की जाती है तो ये मोक्षरूपी राज-प्रासादका द्वार खोल बेते हैं ।

ऐसे सैकड़ों, इजारों वचन इस महान् प्रन्थमें हैं, जिनमें शास्त्रोक्त आचरण, संयम, नियम आदि साधनोंकी उपादेयता और नितान्त प्रयोजनीयताका उपदेश भरा है।

योगवासिष्ठमें देवकी बड़ी निन्दा तथा पैक्षकी प्रशंसा की गयी है। एवं निष्कामभावसे सावधानीके साथ शास्त्रानुकूळ सल्कर्भ करनेपर बहुत जोर दिया गया है। महर्षि वसिष्ठ कहते हैं—

यस्त्दारचमत्कारः सदाचारविहारवान् । स निर्याति जगन्मोहान्स्रगेन्द्रः पक्षरादिव ॥ (सुसुक्ष-प्रकरण ६ । २८ )

व्यवहारसहस्त्राणि यान्युपायान्ति यान्ति च । यथाशास्त्रं विहर्तेत्र्यं तेषु त्यक्रत्वा सुखासुखे ॥ यथाशास्त्रमनुष्टिन्नां मर्यादां स्वामनुज्ज्ञतः । उपतिष्ठन्ति सर्वाणि रत्नान्यस्त्रुनिधाविव ॥ स्वार्थप्रापककार्ये कम्यत्नपरता कुषैः । प्रोक्ता पौरुषशब्देन सा सिद्ध्ये शास्त्रयन्त्रिता ॥ (सुमुक्ष-प्रकृत्य । ३०-३२)

''जो पुरुष उदार-स्वभाव तथा सत्कर्मके सम्पादनमें कुशल है, सदाचार ही जिसका विहार है, वह जगत्के मोह-पाशसे वैसे ही निकळ जाता है, जैसे पिंकरेसे सिंह । संसारमें आने-जानेवाले सहस्रों व्यवहार हैं । उनमें मुख और दु:ख-बुद्धिका त्याग करके शास्त्रानुकूळ आचरण करना चाहिये । शास्त्रके अनुकूळ और कभी उच्छिन्न न होनेवाळी अपनी मर्यादाका जो त्याग नहीं करता, उस पुरुषको समस्त अभीष्ठ वस्तुएँ वैसे ही प्राप्त हो जाती हैं, जैसे सागरमें गोता लगानेवालेको रत्नोंका समृह । जिसमें अपना मानव-जीवनका प्रधान कार्य—स्वार्थ सथता हो, उस स्वार्थकी प्राप्ति करानेवाले साधनोंमें ही तस्पर हो रहनेको विद्वानलोग 'पीरुष' कहते हैं''।

ये समुद्योगमुरस्रज्य स्थिता दैवपरायणाः। ते धर्ममर्थे कामं च नाशयन्त्यात्मविद्विषः॥ (समुक्ष-प्रकरण ७।३)

'जो लोग उद्योगका त्याग करके केवल दैवके भरोसे बैठे रहते हैं, वे अपने धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष—चारों पुरुषार्थोंका नादा कर डालते हैं। वे आलसी मनुष्य आप ही अपने शत्रु हैं।

अञ्चभेषु समाविष्टं श्रुभेष्वेवावतारयेत् । प्रयत्नाचित्तमित्येष सर्वशास्त्रार्थंसंग्रहः ॥ यष्ट्रेयो यदतुष्णं च यदपायनिवर्जितम् । सत्तदाचर यत्नेन पुत्रेति गुरवः स्थिताः ॥ (सुग्रुष्ट-मन्नरण ७ । १२-१३ )

'अञ्चम कर्मोमें लगे हुए मनको वहाँसे हटाकर प्रयत्नपूर्वक ग्रुम कर्मोमें लगाना चाहिये । यह सब शास्त्रोंके सारका संग्रह है। जो वस्तु कल्याणकारी है, वह तुच्छ नहीं है (वही सबसे श्रेष्ठ है)। तथा जिसका कभी नाश नहीं होता, उसीका यत्नपूर्वक आचरण करना चाहिये—गुरुजन यही उपदेश देते हैं।

जीवन्युक्तके लक्षण बतलाते हुए महर्षि वसिष्ठ कहते हैं—
यथास्थितिमदं यस्य व्यवहारवतोऽिप च।
अस्तं गतं स्थितं व्योम जीवन्युक्तः स उच्यते ॥
बोधैकनिष्ठतां यातो जाम्रत्येव सुषुप्तवत्।
य आस्ते व्यवहतेंव जीवन्युक्तः स उच्यते ॥
नोदेति नासामायाति सुखे हुःखे मुखप्रभा।
यथात्राप्तस्थितंर्यस्य जीवन्युक्तः स उच्यते ॥

शिल्पकळा ही मानते हैं । ऐसे लोगोंको ज्ञानवन्धु जानना चाहिये।' फिर कहते हैं—

अपुनर्जन्मने यः स्याद् बोधः स ज्ञानशब्दभाक् । वसनाशनदा शेषा व्यवस्था शिल्पजीविका ॥ (निर्वाण-प्रकरण ७० २२ । ४)

'जिससे मोक्षकी प्राप्ति होती है, पुनर्जन्मकी नहीं, उसीका नाम ज्ञान है । उसके अतिरिक्त दूसरा जो शब्दज्ञानका चातुर्य है, वह तो रोटी-कपड़ा प्राप्त करनेकी कलामात्र है। उसे केवल भोजन-बस्त्र जुटानेवाली व्यवस्था समझना चाहिये।

इस परम ज्ञानकी प्राप्तिक िल्ये शम (मनकी खवशता), दम (इन्द्रियनिग्रह), शास्त्रीय सदाचारका सेवन, दैवी सम्पत्तिक गुणोंका अर्जन तथा भोग-वैराग्यपूर्वक ज्ञान-प्राप्तिकी इच्छाते सहुकके शरणमें ज्ञाना आवश्यक है। सहुक वही है, जो शिष्यके अज्ञानान्यकारको अपने निर्मेख खप्रकाश ज्ञानकी विमल ज्योतिसे हर ले और शिष्य वही है, जो विनय तथा सेवापरायण होकर ज्ञानी गुरुसे प्रकन करे और उनके आज्ञा-नुसार अपना जीवन निर्माण करे। महर्षि बसिष्ट कहते हैं—

अतत्त्वज्ञमनादेयवचनं वाग्विदांवर । यः पृच्छति नरं तस्मान्नास्ति मृततरोऽपरः ॥ प्रामाणिकस्य तज्ज्ञस्य वक्तुः पृष्टस्य यत्नतः । नानुतिष्ठति यो वाक्यं नान्यस्तस्मान्नराधमः ॥ (स्राध-मक्तण ११ । ४५-४६)

"वाग्वेत्वाओं में श्रेष्ठ राम ! जो तत्वका शान नहीं रखता, उसके वचन मानने योग्य नहीं हैं । ऐसे तत्वशानहीन मनुष्यसे जो तत्वविषयक प्रश्न करता है, उससे बदकर दूसरा कोई 'मूर्ख' नहीं है ।'' (साथ ही, जो मनुष्य क्रिसी सञ्चे शानी महात्मासे ) "पूछकर भी उस प्रमाणकुशक तथा तत्वशानी वक्ताके उपदेशके अनुसार यत्नपूर्वक आचरण नहीं करता, उससे बदकर 'नराषम' भी दूसरा कोई नहीं है ।''

अतएव न तो विना जाने-समझे किसीसे पूछना चाहिये तथा न तत्त्वज्ञ महात्माका उपदेश प्राप्त करके उसकी अवहेलना ही करनी चाहिये । साथ ही तत्त्वज्ञ पुरुषको भी चाहिये कि वे यथार्थ अधिकारीको ही तत्त्वका उपदेश हैं। महर्षि कहते हैं— पूर्वापरसमाधानक्षमञ्जूषावनिन्दिते ।
पृष्टं प्राञ्चेन वक्तव्यं नाधमे पञ्चुधमिणि ॥
प्रामाणिकार्थयोग्यस्वं पृच्छकस्याविचार्यं च ।
यो वक्ति तमिह प्राज्ञाः प्राहुर्मृहतरं नरम् ॥
( ग्रमुश्च-प्रकरण ११ । ४९-५० )

'शानी महात्माको चाहिये कि पूर्वापरका विचार करके यथार्थ निश्चय करनेमें जिसकी बुद्धि समर्थ हो, जिसके आचरण निन्दनीय न हों, ऐसे ही पुरुषको उसके पूछे हुए तत्त्वका उपदेश दें । जो आहार-निद्रा, भय-मैथुन आदि पशुभर्मसे संयुक्त है, ऐसे अधमको उपदेश न दे । प्रक्तकार्मि श्रुत्त आदि प्रमाणोंके द्वारा निर्णय किये हुए तत्त्व-पदार्थको प्रष्टण करनेकी योग्यता है या नहीं, इसका विचार किये विना ही जो बक्ता उसे उपदेश देता है, उसको शानीजन इस छोकमें महान मृद्ध बतछात हैं।'

इसीलिये महर्षि वसिष्ठ आदर्श गुरु हैं तथा भगवान् रामचन्द्र आदर्श शिष्य हैं । गुरु-शिष्यको इन्हींका अनुसरण करनेवाले होना चाहिये।

युमुक्षुके जीवनमें सहज ही शास्त्रानुकूल आचरण, संयम, सत्य, शम, दम, विषय-वैराग्य और मोक्षकी तीन इच्छा होनी ही चाहिये। महर्षि वसिष्ठ तो शम, दम सत्यादि गुणोंसे रहित मनुष्यको मनुष्य ही नहीं मानते। वे कहते हैं—

थेषां गुणेष्वसंतोषो रागो थेषां श्रुतं प्रति । सस्यब्यसनिनो ये च ते नराः पश्चाडेऽपरे ॥ (स्थिति-प्रकरण ३२ । ४२ )

'जिनका ( इन शम-दमादि ) गुणोंके विषयमें संतोष नहीं है ( इनको जो बढ़ाना ही चाहते हैं ), जिनका शास्त्रके प्रति अनुराग है तथा जिनको सत्यके आचरणका ही व्ययत है, वे ही वास्तवमें मनुष्य हैं, दूसरे तो पशु ही हैं।

अतएव सच्चे कल्याणकामी पुरुषोंको इन शास्त्रानु-मोदित गुणोंते सम्पन्न होकर परमात्माके यथार्थ ज्ञानकी प्राप्ति-के लिये पूर्णेरूपसे साधनाभ्यास करना चाहिये। इसके लिये सच्चे महात्मा पुरुषोंका सङ्ग तथा सेवन ( उनके कथनानुसार जीवन-निर्माण ) आवश्यक है। इसके बिना कोरे तप, तीर्थ या शास्त्राध्ययनसे सफळता नहीं मिळती। पर महात्मा सच्चे होने चाहिये। और कुछ न हो तो इतना अवश्य देख ले कि हम जिनका सङ्ग करते हैं, उनकी संगतिसे दुर्गुणों-दुराचासेंका नाश होता है या नहीं। उनके जीवनगत सहज शास्त्रप्रतिपादित आचरणोंसे हमें दुराचार-दुर्गुणोंके त्याग और सदाचार-सहुणों-के म्रहणके ळिये प्रेरणा मिळती है या नहीं। महर्षि वसिष्ठ कहते हैं—

रुपेममोहरूषां यस्य तनुतानुदिनं भवेत्। यथाशास्त्रं विहरति स्वकर्मसु स सज्जनः॥ (स्थिति-प्रकरण ३३ । १५)

'जिसके सङ्गसे लोभ, मोह और क्रोध प्रतिदिन क्षीण होते हों और जो शास्त्रके अनुसार अपने कर्मोंका आचरण करनेमें लगा रहता हो, वह सत् पुरुष है।'

मोक्षके द्वारपर निवास करनेवाले ये चार द्वारपाल बतलाये गये हैं—हाम, विचार, संतोष और साधुसङ्ग । इन चारोंकी मलीमाँति सेवा की जाती है तो ये मोक्षरूपी राज-प्रासादका द्वार खोल देते हैं।

ऐसे सैकड़ों, इबारों वचन इस महान् प्रन्थमें हैं, जिनमें शास्त्रोक्त आचरण, संयम, नियम आदि साधनोंकी उपादेयता और नितान्त प्रयोजनीयताका उपदेश भरा है।

योगवासिष्ठमें देवकी बड़ी निन्दा तथा पैक्षकी प्रशंसा की गयी है। एवं निष्कामभावसे सावधानीके साथ शास्त्रानुकूछ सत्कर्म करनेपर बहुत जोर दिया गया है। महर्षि वसिष्ठ कहते हैं—

यस्त्वारचमत्कारः सदाचारविद्वारवान् । स निर्याति जगन्मोद्वान्मुगेन्द्रः पञ्जरादिव ॥ ( मुमुक्क अकरण ६ । २८ )

व्यवहारसहस्त्राणि यान्युपायान्ति यान्ति च । यथाशास्त्रं विहर्तव्यं तेषु त्यवस्त्रा सुखासुखे ॥ यथाशास्त्रमजुच्छन्नां मर्यादां स्वामजुज्ज्ञतः । उपतिष्ठन्ति सर्वाणि रत्नान्यम्बुनिधाविव ॥ स्वार्थप्रापककार्यें कप्रयत्नपरता बुधैः । प्रोक्ता पौरुषशब्देन सा सिद्धश्चे शास्त्रयन्त्रिता ॥ (सुसुसु-प्रकृत्ण ६ । १०—१२)

''जो पुरुष उदार-स्वभाव तथा सक्तमेंके सम्पादनमें कुशल है, सदान्वार ही जिसका विहार है, वह जगत्के मोह-पाशसे वैसे ही निकळ जाता है, जैसे पिंकरेंसे सिंह । संसारमें आनेजानेवाले सहसों व्यवहार हैं । उनमें मुख और दु:ख-डुद्धिका
त्याग करके शास्त्रानुकूल आचरण करना चाहिये । शास्त्रके
अनुकूल और कभी अच्छिन्न न होनेवाली अपनी मर्यादाका
जो त्याग नहीं करता, उस पुरुषको समस्त अभीष्ठ वस्तुएँ वैसे
ही प्राप्त हो जाती हैं, जैसे सागरमें गोता लगानेवालेको रत्नोंका
समृह । जिसमें अपना मानव-जीवनका प्रधान कार्य—स्वार्थ
सथता हो, उस स्वार्थकी प्राप्ति करानेवाले साधनोंमें ही तत्पर
हो रहनेको विद्वान्लोग भीष्ठष' कहते हैं''।

ये समुद्योगमुल्युञ्च स्थिता दैवपरायणाः । ते धर्ममर्थं कामं च नाशयन्त्यातमविद्विषः ॥ (मुमुक्ष-प्रकरण ७ । ३)

'जो लोग उद्योगका त्याग करके केवल दैवके भरोसे बैठे रहते हैं, वे अपने घर्म, अर्थ, काम और मोक्ष—चारों पुरुषार्थोंका नाश कर डालते हैं। वे आलसी मनुष्य आप ही अपने शृत्र हैं।

अञ्चभेषु समाविष्टं जुमेण्वेवावतारयेत् । प्रयत्नाचित्तमिरयेष सर्वशास्त्रार्थेसंग्रहः ॥ यच्ह्रेयो यदतुच्छं च यदपायविवर्जितम् । तत्तदाचर यत्नेन पुत्रेति गुरवः स्थिताः ॥ (मुमुक्ष-प्रमृतण ७ । १२-१३ )

'अग्रुभ कर्मोंमें लगे हुए मनको वहाँसे ह्याकर प्रयत्नपूर्वक ग्रुभ कर्मोंमें लगाना चाहिये । यह सब शास्त्रोंके सारका संग्रह है। जो वस्तु कल्याणकारी है, वह तुच्छ नहीं है (वही सबसे श्रेष्ठ है)। तथा जिसका कभी नाश नहीं होता, उसीका यत्नपूर्वक आचरण करना चाहिये—गुरुजन यही उपदेश देते हैं।

जीवन्मुक्तके लक्षण बतलाते हुए महर्षि विसिष्ठ कहते हूँ— यथास्थितिमदं यस्य व्यवहारवतोऽिष च । अस्तं गतं स्थितं ज्योम जीवन्युक्तः स उच्यते ॥ बोधैकिनिष्ठतां यातो जाग्रत्येव सुषुप्तवत् । य आस्ते व्यवहतेव जीवन्युक्तः स उच्यते ॥ नोदेति नास्त्रमायाति सुखे दुःखे सुख्प्रभा । यथाग्राह्यस्थितंर्वस्य जीवन्युक्तः स उच्यते ॥ यो जागति सुपुसस्था यस्य जाग्रव विद्यते ।
यस्य निर्वासनो बोधो जीवन्युक्तः स उच्यते ॥
यस्य नाहंकृतो भावो यस्य दुद्धिनं छिप्यते ।
कुर्वतोऽकुर्वतो वापि स जीवन्युक्त उच्यते ॥
यस्योनमेषनिर्मेषाद्विद्दिदः प्रकथसम्भवौ ।
पश्येत् त्रिकोक्याः स्वसमः स जीवन्युक्त उच्यते ॥
यस्माप्रोद्विजते छोको छोकान्गोद्विजते च यः ।
दर्गामर्षभयोन्युक्तः स जीवन्युक्त उच्यते ॥
शान्तसंसारकछनः कछावानपि निष्कछः ।
यः सचिन्तोऽपि निश्चितः स जीवन्युक्त उच्यते ॥
( उप्पति-प्रकरण ९ । ४-७, ९-११ )

'यथायोग्य व्यवहार करते हुए भी जिस पुरुषकी हृष्टिमें यह जगत् ज्यों-का-त्यों बना हुआ ही विलीन हो जाता है और आकाशके समान शून्य प्रतीत होने लगता है, वह जीवन्मक्त कहलाता है। जो व्यवहारमें लगा हुआ ही एकमात्र बोधनिष्ठा-को प्राप्त होकर जाप्रत्-अवस्थामें भी सुषुप्त पुरुषकी भाँति राग-द्वेष तथा हर्ष-शोकादिसे रहित हो जाता है, उसे जीवन्यक्त कहते हैं । जिसके मुखकी कान्ति सुखमें उदित नहीं होती-जगमगाती नहीं और दुःखमें अस्त-फीकी नहीं हो जाती और जो कुछ मिल जाय उसीमें संतोषपूर्वक जो जीवन-निर्वाह करता है। वह जीवन्मक कहा जाता है। जो निर्विकार आत्मामें सप्तिकी तरह स्थित रहता हुआ भी अविद्यारूप निदाका निवारण हो जानेसे सदा जागता रहता है। पर जो जाप्रत भी नहीं है, भोग-जगत्में सदा सोया हुआ है अर्थात् भोगवद्धिसे जो किसी भी पदार्थका उपभोग नहीं करता और जिसका ज्ञान वासनारहित है। वह जीवनमक्त कहलाता है। जिसमें अहङ्कारका भाव नहीं है, जिसकी बद्धि कर्म करते समय कर्तत्वके और कर्म न करते समय अकर्तत्वके अभिमानसे लिप्त नहीं होती, वह जीवन्मुक्त कहलाता है। जो ज्ञानखरूप परमात्माके किञ्चित् उन्मेष तथा निमेषमें ही तीनों लोकोंकी प्रलय तथा उत्पत्ति देखता है और जिसका सबके प्रति समान आत्मभाव है। वह जीवनमुक्त कहलाता है। न तो जिससे लोगोंको उद्देग होता है और न लोगोंसे जिसको उद्वेग होता है तथा जो हर्ष, अमर्ष और भयसे रहित है, वह जीवन्मुक्त कहा जाता है। जिसकी संसारके प्रति सत्यता-बुद्धि नहीं रही है, जो अवयवयुक्त दीखनेपर भी वस्तुतः अवयव-

रहित है। जो चित्तयुक्त होकर भी वास्तवमें चित्तसे रहित है। वह जीवन्मुक्त कहा जाता है। जीवन्मुक्तकी इस स्वरूप-व्याख्यासे पता लगता है कि यथार्थ ज्ञान ही जीवन्मुक्तका स्वरूप होता है। केवल मौखिक ज्ञान तो प्रदर्शनमात्र तथा घोखेकी चीज है।

योगवासिष्ठमें योगके साधन तथा योगसिद्धियोंका एवं योगभूमिकाओंका भी महत्त्वपूर्ण प्रतिपादन है। उनका मर्म बिना अनुभवी योगसिद्ध गुरुके समझमें आना बहुत कठिन है। योगवासिष्ठमें दर्शन तथा योगसम्बन्धी ऐसे-ऐसे शब्द आये हैं, जिनका अर्थ समझना केवल भाषाज्ञानसाध्य नहीं, परंतु साधन-साध्य है।

योगवासिष्ठमें कर्म और भक्तिका कहाँ निषेष नहीं है। कर्मकी तो परमावस्यकता ही बतलायी है। पौरुष कर्ममय ही होता है। अवश्य ही वह कर्म होना चाहिये कामना, आसक्ति तथा अहंकारसे रहित। यद्यपि भक्तिका वैष्णवशास्त्रों-कैसा वर्णन नहीं है, तथापि सदाचार-सरसङ्गमूलक उपासनाका जगह-जगह प्रतिपादन है। प्रह्वादके प्रसङ्गसे भक्तिकी भी बहुत बातें आयी हैं। भगवान् श्रीरामचन्द्रको पूर्णब्रह्म बतलाकर स्वयं बसिष्ठने नमस्कार किया है। महर्षि भरद्वाजने अपने तथा भगवान् श्रीरामचन्द्रजीमें भेद बतलाते हुए महर्षि वाल्मीकिजीसे कहा है—

श्रीरामचन्द्रजी तो परम योगी, समस्त विश्वके वन्दनीय, देवताओंके ईश्वर, अजन्मा, अविनाशी, विद्युद्ध ज्ञान-स्वभाव, समस्त गुणोंके निघान, सम्पूर्ण ऐश्वर्योंके आधार एवं तीनों छोकोंके उत्पादन, संरक्षण और अनुग्रह करनेवाले हैं—

> स खब्ध परमयोगी विश्ववन्द्यः सुरेशो जननमरणहीनः ग्रुद्धवोधस्वभावः। सक्करगुणनिधानं सन्निधानं रमाया-स्त्रिजगद्धदयरक्षानुम्रहाणामधीशः ॥ (नि॰ प्र० पृवीर्षे० १२७। २)

महर्षि विश्वामित्रने भगवान् श्रीरामचन्द्रकी बहुत बड़ी महिमाका गान किया है और विषष्ठादि सभी उसे सुनकर अत्यन्त आह्वादित हुए हैं।

रही श्रीरामचन्द्रजीका अज्ञानी बनकर ज्ञान प्राप्त करनेकी

बात, सो टीलामय भगवान्के लिये इसमें कौन-सी दोषकी बात है। जो भगवान् श्रीरामचन्द्र विद्यार्थी वनकर गुरु विष्टिन्दे विद्याप्ययन करते हैं, विश्वामित्रसे अस्त्र-शिक्षा प्रहण करते हैं, सच्चे पतिके रूपमें सीताके दु:खसे महान् दुखी होते हैं, स्त्रेण तथा अज्ञकी मॉति सीताके लिये वन-वन रोते फिरते और जिस-किशीसे सीताका पता पूलते हैं, लक्ष्मणके लिये विलाप-प्रलाप करते हैं, वे भगवान् यदि लोक-संग्रहके लिये अज्ञानी, वैरान्यवान् तथा मुमुक्षु सककर आदर्श शिष्य-लीलामें प्रवृत्त होकर महर्षि विसप्टको ज्ञानशास्त्रके प्रतिपादनमें प्रवृत्त करते हैं और उसे सुनकर अपनेको कृतार्थ मानते हें तो इससे उनकी परात्परता, परत्रहारूपता, विश्वद्धज्ञानस्वरूपता, विश्वद्धज्ञानस्वरूपता, विश्वद्धज्ञानस्वरूपता, विश्वद्धज्ञानस्वरूपता, विश्वद्धज्ञानस्वरूपता, विश्वद्धज्ञानस्वरूपता, विश्वद्धज्ञानस्वरूपता, अदिमें कहीं कुछ कमी आ जाती हो, यह तो मानना ही भल है।

कुछ सज्जनोंका कथन है कि योगवासिष्ठमें बहुत अनुचित रूपसे नारी-निन्दा की गयी है, पर वस्तुतः ऐसी भी वात नहीं है। यों तो भोगदृष्टिसे जो कुछ भी आसिक-कामना वहानेवाळी चीजें हैं, परमार्थ क्षेत्रमें वे सभी निन्दनीय तथा त्याज्य हैं—
नारी, धन, राज्य, इन्द्रियोंके प्रत्येक विषय । पर योगवानिष्ठमें भारी, धन, राज्य, इन्द्रियोंके प्रत्येक विषय । पर योगवानिष्ठमें भारी, धन, राज्य, इन्द्रियोंके प्रत्येक विषय । पर योगवानिष्ठमें भारी, क्षेत्रक विषय । पर योगवानिष्ठमें भारी, विषय अवस्थामी अरण्यवासी तपोमूर्ति पुरुषको चूडाळा नारी ही विग्रुद्ध ज्ञानका उपदेश करके उन्हें परमपद प्राप्त करवाती है तथा अहंकारक्ष्य होकर राजकमंके प्रतिपालनमें प्रञ्चत कराती है । चूडाळा-जेती योगसिद्धा, ज्ञान-विज्ञानसम्मन्ता, ब्रह्मैकनिष्ठ-ब्रह्मस्वरूपा नारीका जिस प्रन्थमें विश्वद वर्णन हो और नारी इतनी उच्च स्तरतक पहुँच सकती है, इसका जिसमें प्रतिपादन हो, उस प्रन्थको नारी-निन्दक मानना कभी युक्तिसंगत नहीं है ।

योगवासिष्ठमें मुन्दर-मुन्दर आख्यानों, इतिहासोंके द्वारा बड़ी ही मुन्दर रीतिसे ब्रह्मेक्तत्त्वका प्रतिपादन हुआ है, जो एक महान् कार्य है। इसमें दोषदृष्टि न करके सभीको अपनी हचि तथा भावके अनुसार यथासाध्य लाभ उठाना चाहिये।

# योगवासिष्ठका दुरुपयोग नहीं होना चाहिये

( लेखक---भक्त श्रीरामशरणदासजी )

'कल्याण'का विरोषाङ्क योगवासिष्ठाङ्क निकल रहा है, यह बड़े ही आनन्दकी बात है। यह बड़ा ही उपादेय सर्वश्रेष्ठ झानप्रतिपादक महान् अन्य है। इसमें आत्मा-परमात्माः जीव-जगत्, बन्धन-मोक्ष आदि दुक्ह विषयोंका बहुत ही सुन्दर स्पष्टीकरण किया गया है। अनन्तकोटि मह्माण्डनायक खयं परमात्मा भगवान् श्रीराध्वेन्द्र और परम पूज्य झानखरूप महार्षे वसिष्ठके संवादक्ष्पमें यह निस्संदेह अन्युन्कृष्ट रचना है। इसलिये इसका प्रकाशन बहुत ही आदरणीय है। परंतु बड़े खेदके साथ निवेदन करते हुए मैं यह नम्रतांक साथ चेतावनी देता हूँ कि हसका दुक्तपयोग नहीं होना चाहिये। मैंने देखा है कि होंगी लोग संतोंका वेण बनाकर 'योगवासिष्ठ' और 'विचारसागर' लिये गाँव-गाँव घूमते हैं, चेला-चेली वनाते हैं। शास्त्रीय वर्णाश्रमधर्मा, सदाचार, शाम, दम, ईश्वरभक्ति, भगवत्यूजन, नामजप-कितन, संध्या-अर्चना, श्राह्व-तर्पण आदिका घोर विरोध करके लोगोंको उच्छूहुळ बनाते हैं। उनको मनमाना आचरण करनेके लिये प्रेरणा देते हैं और अपना उल्लू सीधा करनेके लिये जगत्को तथा जागतिक ब्यवहारोंको मिथ्या बताकर 'अहं ब्रह्मास्ति' की रट लगाकर 'एक ब्रह्म' वने हुए ये अनधिकारी कलियुनी पाखण्डीलोग खुले-आम शास्त्राचारके सर्गया विरुद्ध आलस्य, प्रमाद, अकर्मण्यता, दिलास, व्यभिचार, अभव्य भक्षणका प्रचार करते हैं और जनताको ब्रह्मझानके नामपर नरकानलमें झोंकते हैं। पेसे लोगोंके द्वारा इसका दुरुपयोग नहीं होना चाहिये। यही मेरा नम्न निवेदन हैं।

# श्रीगुरुवर-वसिष्ट-स्तवन

( रचयिता--पं० श्रीरामनारायणजी त्रिपाठी भिन्न' शास्त्री )

तप-तेज-पुंज जगदाभिराम । गुरवर वसिष्ठ ! तुमको प्रणाम ॥ चारों वेदोंका रस वरिष्ठ । वेदान्त विषय जो था गरिष्ठ ॥ कर सरळ कथाओंमें प्रविष्ठ । कर दिया उसे ळघुतम सुमिष्ठ ॥

> यह देख तुम्हारा कित काम। गुरुवर वसिष्ठ ! तुमको प्रणाम॥

यह युक्ति दिखाकर तुम न्यारी । वन गये विद्यके हितकारी ॥ अतपव ज्ञानके अधिकारी । हैं सभी तुम्हारे आभारी ॥

> गा रहे तुम्हारे गुणप्राम । गुरुवर वसिष्ठ ! तुमको प्रणाम ॥

जिस समय सूर्यवंशी नरेश । संचालित करते थे खदेश ॥ उस समय उन्हें दे सदुपदेश । इरते थे तुम मानसिक फ्लेश ॥

> पाते थे वे जगसे विराम। गुरुवर वसिष्ठ ! तुमको प्रणाम॥

श्रीरामचन्द्रको पात्र जान । जो दिया उन्हें था महाज्ञान ॥ मुनि चाल्मीकिने अमृत मान । चह भरा मुखन्दोंमें निदान ॥

> रच प्रन्थ योगवासिष्ठ नाम । गुरुवर वसिष्ठ ! तुमको प्रणाम ॥

यह प्रन्थ भिटा विष-विषय चाव । अध्यातम ओर करता छुकाव ॥ हर जीव ब्रह्मका भेद्भाव । बन रहा भवाम्बुधि हेतु नाव ॥

> यह श्रेय तुम्हींको है ललाम। गुरुवर वसिष्ठ ! तुमको प्रणाम॥

हैं इसमें वर्णित वे सुयोग । हरते हैं जो भवजनित रोग ॥ जिनका समयोचित कर प्रयोग । पाते हैं शुभगति साधु छोग ॥

> खण्डित कर माया मोह दाम । गुरुवर वसिष्ठ ! तुमको प्रणाम ॥

उपदेश तुम्हारा है विचित्र । जो करता हैं हियको पवित्र ॥ जिससे जन चनकर सच्चरित्र । हो जाते हैं ब्रह्मक्ष 'मित्र' ॥

> मिलता है उनको परम धाम। गुरुवर वसिष्ठ ! तुमको प्रणाम॥

# संक्षिप्त योगवासिष्ठ

## वैराग्य-प्रकरण

सुतीक्ष्ण और अगस्ति, कारुण्य और अग्निवेच्य, सुरुचि तथा देवद्त और अरिष्टनेमि एवं वाल्मीकिके संवादका उल्लेख करते हुए भगवानके श्रीरामावतारमें ऋषियोंके शापको कारण बताना

यतः सर्वाणि भूतानि प्रतिभान्ति स्थितानि च। यत्रैवोपशर्मं यान्ति तस्मै सत्यात्मने नमः॥

सृष्टिके आरम्भमें सम्पूर्ण भृत जिनसे प्रकट होकर प्रतीतिके विपय होते हैं, स्थितिकालमें जिनमें ही स्थित होते हैं और प्रलयकाल आनेपर जिनमें ही लीन हो जाते हैं, उन सत्यखरूप प्रमात्माको नमस्कार है।

क्षाता क्षानं तथा क्षेयं द्रष्टा द्र्शनदृश्यभूः। कर्ता हेतः क्रिया यसात तस्मै क्षप्तात्मने नमः॥

ज्ञाता, ज्ञान और ब्रेय; द्रष्टा, दर्शन और दृश्य तथा कर्ता, कारण और क्रिया—इन सक्का जिनसे ही अविभाव होता है, उन ज्ञानखरूप परमात्माको नमस्कार है।

स्फुरन्ति सीकरा यसादानन्दस्थाम्बरेऽवनौ। सर्वेषां जीवनं तस्मै ब्रह्मानन्दात्मने नमः॥

जिनसे खर्ग और भूतल आदि सभी लोकोंमें आनन्द-रूपी जलके कण स्फुरित होते हैं——प्राणियोंके अनुभवमें आते हैं तथा जो समस्त जीवोंके जीवनाधार हैं, उन पूर्ण चिन्मय आनन्दके महासागररूप परब्रह्म परमाहमाको नमस्कार है।

पूर्वकालमें धुतीक्ष्ण नामसे प्रसिद्ध कोई ब्राह्मण थे, जिनके मनमें संशय छा गया था; अतः उन्होंने महिष् अंगस्तिके आश्रममें जाकर उन महामुनिसे आदरपूर्वक पूछा—'भगवन् ! आप धर्मके तत्क्को जानते हैं। आपको सम्पूर्ण शास्त्रोंके सिद्धान्तका धुनिश्चित ज्ञान है। मेरे

हृदयमें एक महान् संवेह है, आप कृपापूर्वक इसका समाधान कीजिये। मोक्षका साधन कर्न है या ज्ञान है अथवा दोनों ही हैं ? इन तीनों पन्नोंमेंसे किसी एकका निश्चय करके जो वास्तवमें मोक्षका कारण हो, उसका प्रतिपादन कीजिये।



अगस्तिने नहा— नहान् ! जैसे दोनों ही पंखोंसे पिल्लयोंका आकाशमें उड़ना सम्भव होता है, उसी प्रकार झान और निष्काम कर्म दोनोंसे ही परमपदकी प्राप्ति होती है। इस विषयमें एक प्राचीन इतिहास है, जिसका

१. अगस्ति और अगस्त्य एक ही महर्षिके नाम हैं।

में तुम्हारे समक्ष वर्णन करता हूँ । पहलेकी बात है, कारण्य नामसे प्रसिद्ध एक ब्राह्मण थे, जो अग्निवेश्यके पुत्र थे । उन्होंने सम्पूर्ण वेदोंका अध्ययन किया था तथा वे वेद-वेदाक्षोंके पारंगत विद्वान् थे । गुरुके यहाँसे विद्या पढ़कर अपने घर लौटनेको बाद वे संख्या-वन्दन आदि कोई भी कर्म न करते हुए चुपचाप बेठे रहने लगे । उनके मनमें संशय भरा हुआ था । पिता अग्निवेश्यने देखा कि मेरा पुत्र शाबोक्त कर्मोंका परित्याग करके निन्दनीय हो गया है, तब वे उसके हितके लिये इस प्रकार बोले ।

अधिवेश्यनं कहा — वेग ! यह क्या बात है ! तुम अपने कर्तव्य-कर्मोंका पालन क्यों नहीं करते ! बताओं तो सही। यदि सत्कर्मोंके अनुष्ठानमें नहीं लगोगे तो तुम्हें परम सिद्धि केंसे प्राप्त होगी ! तुम जो इस कर्तव्य-कर्मसे निवृत्त हो रहे हो, इसमें क्या कारण है ! यह मुक्कसे कहों।



कारण्य बोलं— विताजी ! आजीवन अग्निहोत्र और

प्रतिदिन संध्योपासना करे—इस प्रवृत्तिस्य धर्मका श्रृति और स्मृतिने विधान अथवा प्रतिपादन किया है। साथ ही एक दूसरी श्रृंति भी है, जिसके अनुसार न धनसे, न कर्मसे और न संतानके उत्पादनसे ही मोक्ष प्राप्त होता है। सुम्ब्य-मुख्य यतियोंने एकपात्र त्यागसे ही अमृतखरूप मोक्ष-सुख्का अनुभव किया है। पूच्य पिताजी! इन दो प्रकारकी श्रुतियोंमेंसे मुझे किसके आदेशका पाळन करना चाहिये ? इस संशयमें पड़कर मैं कर्मकी औरसे उदासीन हो गया हूँ।

अगस्ति कहते हैं—तात धुतीश्ण ! पितासे यों कहकर वे ब्राह्मण कारण्य चुप हो गये। पुत्रको इस प्रकार कर्मसे उदासीन हुआ देख पिताने पुनः उससे कहा।

अभिवेश्य वोले—वेडा! मैं तुमसे एक कथा कहता हूँ, उसे धुनो और उसके सम्पूर्ण ताल्पर्यका अपने हृदयमें निश्चय कर लेनेके पश्चात् तुम्हारी जैसी इच्छा हो, वैसा करो ।

सुरुचि नामसे प्रसिद्ध कोई देवळोककी खी थी, जो अफ्सराओं में श्रेष्ठ समझी जाती थी। एक दिन वह मयूरों के हुंडसे विरे हुए हिमाल्यके एक शिखरपर बैठी थी। उसी समय उसने अन्तरिक्षमें इन्द्रके एक शृतको कहीं जाते देखा। उसे देखकर अप्सराओं में श्रेष्ठ महाभागा सुरुचिन इस प्रकार पूछा— 'महाभाग देवदृत! आप कहाँ सा यह हैं और इस समय कहाँ जायँगे? यह सब क्रमा करके मुझे बताइये।'

देवहूतने कहा— भद्रे ! सुनो; जो हत्तान्त जैसे विटित हुआ हैं, वह सब मैं तुम्हें विस्तारसे बता रहा हूँ । सुन्दर मौंहोंबाळी सुन्दरी! धर्मात्मा राजा अरिष्टनेमि अग्ने पुत्रको राज्य देकर खयं बीतराग हो तपस्याके टिये बनमें चले गये और अब गन्धमादन पर्वतपर वे तपस्या

१. न कर्मणा न प्रजया धनेन त्यागेनैके अमृतत्वमानग्रः। ( कैवस्य॰ २ तथा महानारात्रणोपनिपद् १०। ५)

कर रहे हैं । वहाँ वनमें ज्यों ही उन्होंने दुस्तर तपस्या आरम्भ की, त्यों ही देवराज इन्द्रने मुझे आदेश दिया— 'द्त ! तुम यह विमान लेकर शीष्ठ वहाँ जाओ । इस विमाननें अपसराओं के समुदायको भी साथ ले ले । नाना प्रकारनें वाद्य इसकी शोभा बढ़ाते रहें । गन्धर्व, सिद्ध, यश्च और किंतर आदिसे भी यह मुशोभित होना चाहिये । इसमें ताल, वेणु और मृदङ्ग आदि भी रख लो । इस प्रकार भाँति-भाँतिके वृक्षोंसे भरे हुए मुन्दर गन्धमादन पर्वतपर पहुँचकर तुम राजा अरिष्टनेमिको इस विमानपर चढ़ा लो और उन्हें स्वर्गका मुख भोगनेके लिये अमरावती नगरीमें ले जाओ ।

देवराज इन्द्रकी यह आज्ञा पाकर में सामप्रियोंसे संयुक्त विमान ले उस पर्वतपर गया। वहाँ पहुँचकर राजः अख्टिनेमिके आश्रमपर गया; फिर मैंने देवराज इन्द्रकी सारी आज्ञा राजासे कह सुनायी। शुमे! वे मेरी बात सुनकर संदेहमें पड़ गये और इस प्रकार बोले—'देवदूत! में आपसे एक बात पूळना चाहता हूँ, आप मेरे इस प्रक्रका उत्तर दें। खर्गमें कौन-कौन-से गुण हैं और कौन-कौन-से दोष! आप मेरे सामने उनका सुरुपष्ट वर्णन कीजिये। खर्गलोकमें रहनेके गुण-दोषको जाननेके पश्चात् मेरी जैसी रुचि होगी, वैसा कल्ड्रगा।'

मैंने कहा—'राजन्! खर्गालोकमं जीव अपने पुष्यकी सामग्रीके अनुसार उत्तम खुखका उपमोग करता हूँ । उत्तम पुण्यसे उत्तम खर्गकी ग्राप्ति होती हैं, मध्यम पुण्यसे मध्यम धर्ग मिळता हैं और इनकी अपेक्षा निम्न श्रेणीके पुण्यसे उसके अनुरूप खर्ग खुळम होता हैं । इसके विपरीत कुळ नहीं होता । खर्गमें भी दूसरोंको अपनेसे ऊँची स्थितिमें देखकर लोगोंके लिये उनका उत्कर्ष असहा हो उटता है । जो लोग समान स्थितिमें होते हैं, वे भी अपने बराबरवालोंके साथ स्पर्धा (लागडाँट) रखते हैं तथा जो खर्गवासी अपनेसे हीन स्थितिमें होते हैं, उनको अपनी अपेक्षा अल्पसुखी देखकर अधिक

सुखवाळोंको संतोष होता हैं। इस प्रकार असहिष्णुता, स्पर्था और संतोषका अनुभव करते हुए पुण्यासा पुरुष तभीतक स्वर्गमें रहते हैं, जवतक उनके पुण्योंका मोग समात नहीं हो जाता। पुण्योंका क्षय हो जानेपर वे जीव पुनः इस मर्त्यलोकमें प्रवेश करते हैं और पार्थिव-शरीर धारण करते रहते हैं। राजन्! स्वर्गमें इसी तरहके गुण और दोष विद्यान हैं।

भद्रे ! मेरी यह बात सुनकर राजाने इस प्रकार उत्तर दिया——'देवदृत ! जहाँ ऐसा फल प्राप्त होता है, उस खर्माळोकमें में नहीं जाना चाहता। आप इस विमानको टेक्कर जैसे आये थे, वैसे ही देवराज इन्द्रके पास चले जाइये। आपको नमस्कार है।

भद्रे ! जब राजाने मुझसे ऐसी बात कही, तब मैं इन्द्रके समक्ष यह बृत्तान्त निवेदन करनेके लिये लौट गया । वहाँ जब मैंने सब बातें ज्यों-की-त्यों कह सुनायाँ, तब देवराज इन्द्रको महान् आर्थ्य हुआ और वे स्निग्य एवं मधुर बाणीमें मुझसे पुन: बोले ।

इन्द्रने कहा—दूत ! तुम फिर वहाँ जाओ और उस विरक्त राजाको आत्मज्ञानकी प्राप्तिके लिये तस्वज्ञ महार्षि वाल्मीिकिके आश्रममें ले जाओ । वहाँ महार्षि वाल्मीिकिके आश्रममें ले जाओ । वहाँ महार्षि वाल्मीिकिके निरा यह संदेश कह देना—'महामुने ! इन विनयशील, वीलराग तथा स्वर्गकी भी इच्छा न रखनेवाले नरेशको आप तस्वज्ञानका उपदेश दीजिये । ये जन्म-मरणस्प संसार-दु:खसे पीड़ित हैं; अत: आपके दिये हुए तस्वज्ञानके उपदेशसे इन्हें मोक्ष प्राप्त होगा ।'

यों कहकर देवराजने मुझे राजा अख्यिनेमिके पास मेजा। तब मैंने पुनः वहाँ जाकर राजाको वाल्मीकिजीके पास पहुँचाया, उनसे देवराज इन्द्रका संदेश कहा तथा राजाने उनमहर्षिसे मोक्षका साधन प्र्छा। तदनन्तर वाल्मीकिजीने अस्यन्त प्रसन्तताप्र्वक कुशलप्रश्नकी बात आरम्भ करते हुए राजासे उनके आरोग्यका समाचार प्र्छा। राजाने कहा— भगवन् ! आपको धर्मके तत्वका ज्ञान है । जाननेयोग्य जितनी भी बातें हैं, वे सब आपको ज्ञात हैं । विद्वानोंमें श्रेष्ठ महर्षे ! आपके दर्शनसे मैं कृतार्थ हो गया । यही मेरी कुशळ है । भगवन् ! मैं आपसे कुळ पूळना चाहता हूँ । आप बिना किसी विन्न-बाधाके मेरी शङ्काका समाधान करें । संसार-बन्धनके दु:खसे मुझे जो पीड़ा हो रही है, उससे किस प्रकार मेरा छुटकारा होगा ! यह बताहये ।



श्रीवालमीिकजीने कहा — राजन् ! मुनो; मैं तुमसे अखण्ड रामायणकी कथा कहूँगा । उसे मुनकर यह्नपूर्वक हृदयमें धारण कर लेनेपर तुम जीवन्मुक्त हो जाओगे । राजेन्द्र ! वह रामायण महर्षि वसिष्ठ और श्रीरामके संवादरूपमें वर्णित है । वह मोक्षप्राप्तिके उपायकी मङ्गलमयी कया है । मैंने तुम्हारे स्वभावको समझ लिया है; अतः तुम्हें अधिकारी मानकर मैं तुमसे वह कथा कहूँगा । विद्वान् नरेश ! मुनो ।

रांजाने पूछा—तत्त्वज्ञानियोंमें श्रेष्ठ महामुने ! श्रीराम कौन हैं ! उनका खरूप कैसा है ! वे किसके वंशज थे ? वे बद्ध थे या मुक्त ? पहले आप मुझे इन्हीं बातों-का निश्चित ज्ञान प्रदान कीजिये ।

श्रीवाल्मीकिजीने कहा—ख्यं भगवान् श्रीहरि ही शाप-केपाळनके बहाने राजा श्रीरामके रूपमें अवतीर्ण हुए थे। वे प्रमु सर्वज्ञ होनेपर भी (अपने भक्त महर्षियोंकी वाणीको सत्य करनेके लिये ही) आरोपित अथवा स्वेच्छासे गृहीत अज्ञानसे युक्त हो साधारण मनुष्योंकी भाँति अल्पज्ञ-से हो गये।

राजाने पूछा—महर्षे ! श्रीराम तो सिचदानन्द-खरूप चैतन्यघनविग्रह थे। उन्हें शाप प्राप्त होनेका क्या कारण था ! यह बताइये। साथ ही यह भी कहिये कि उन्हें शाप देनेवाळा कौन था !

श्रीवाल्मीकिजीने कहा--राजन् ! ( ब्रह्माजीके मानस पुत्र) सनत्कुमार, जो सर्वथा निष्काम थे, ब्रह्मलोकमें निवास करते थे। एक दिन त्रिलोकीनाथ सर्वशक्तिमान् भगवान् विष्णु वैकुण्ठलोकसे वहाँ पथारे । उस समय ब्रह्माजीने वहाँ उनका पूजन किया । सत्यलोकमें निवास करनेवाले दूसरे-दूसरे महात्माओंने भी उनका खागत-सत्कार किया । केवल सनत्क्रमारने उनके आदर-सन्कारमें कोई भाग नहीं लिया-वे चुपचाप बैठे ही रह गये। तब उनकी ओर देखकर सर्वेश्वर भगवान् श्रीहरिने कहा-'सनत्कुमार! तुम अपनेको निष्काम समझकर अहंकारी हो गये हो, इसीलिये जडवत् स्तब्य बने बैठे हो । इस गर्वयुक्त चेष्टाके कारण तुम शाप या दण्ड पानेके योग्य हो, अतः शरजन्मा कुमारके नामसे विख्यात हो दूसरा शरीर धारण करो ।' यह स्ननकर सनत्कुमारने भी भगवान् विष्णुको शाप दिया--'देवेश्वर ! आप भी अपनी सर्वज्ञताको कुछ कालके लिये छोड़कर अज्ञानी जीवके समान हो जायँगे।' एक समय अपनी पत्नीको श्रीहरिके चक्रसे मारी गयी देख महर्षि भूगुका क्रोध बहत बढ गया । वे उन्हें शाप देते हुए बोले--- 'विष्णो !

विष्णु उस शापसे मनष्यरूपमें अवतीर्ण हुए । राजन ! होकर सुनी ।

आपको भी कुळ काळके लिये अपनी पत्नीसे वियोगका भगवान विष्णुको शापका बहाना क्यों लेना पड़ा, इसका कष्ट सहना पड़ेगा। इस प्रकार सनत्कुमार और भृगुके सब कारण मैंने तुम्हें बता दिया, अब तुम्हारे प्रश्नके शाप देनेपर ( उनकी वाणी सत्य करनेके लिये ) भगवान अनुसार अन्य सारी बातें भी बता रहा हूँ । तुम सावधान (सर्ग १)

# इस शास्त्रके अधिकारीका निरूपण, रामायणके अनुशीलनकी महिमा, भरद्वाजको ब्रह्माजीका वरदान तथा ब्रह्माजीकी आज्ञासे वाल्मीकिका भरद्राजको संसार-दुःखसे छटकारा पानेके निमित्त उपदेश देनेके लिये प्रवृत्त होना

दिवि भूमी तथाऽऽकारो बहिरन्तरच मे विभुः। यो विभात्यवभासात्मा तस्मै सर्वात्मने नमः॥

जो प्रकाश (ज्ञान)-खरूप सर्वव्यापी परमात्मा खर्गमें, भूतलमें, आकाशमें तथा हमारे अंदर और बाहर —सर्वत्र प्रकाशित हो रहे हैं. उन सर्वात्माको नमस्कार है।

श्रीवाल्मीकिजी कहते हैं--राजन् ! मैं संसाररूपी बन्धनमें बँधा हुआ हूँ, किंतु इससे मुक्त हो सकता हूँ-ऐसा जिसका निरुचय है तथा जो न तो अत्यन्त अज्ञानी है और न तत्त्वज्ञानी ही है, वही इस शास्त्रको सनने अथवा पढ़नेका अधिकारी है । जो पहले कथारूपी उपायसे युक्त रामायणके बाल, अयोध्या आदि सभी काण्डोंका विचार ( परिशीलन ) करके मौक्षके उपायभूत इन वैराग्य आदि छ: प्रकरणोंका विचार ( अनुशीलन ) करता है, वह विद्वान, पुरुष फिर इस संसारमें जन्म नहीं लेता (वह यहाँके जन्म आदि दु:खोंसे सदाके लिये छुटकारा पा जाता है )। शत्रुओंका मर्दन करने-वाले नरेश ! यह रामायण पूर्व और उत्तर—दो खण्डोंसे युक्त है। इसमें राग-द्रेष आदि दोषोंको दूर करनेके लिये रामकयारूपी प्रबल उपाय बताये गये हैं। पहले इन बाल आदि सात काण्डोंकी रचना करके मैंने एकाग्रचित्त हो अपने बुद्धिमान् एवं विनयशील शिष्य भरद्वाजको इसका ज्ञान प्रदान किया: ठीक उसी तरह.

जैसे समुद्र मणि या रत्नकी इच्छा रखनेवाले याचकको मणि प्रदान करता है । बुद्धिमान् भरद्वाजने मुझसे कथा-रूपी उपायवाले इन सात काण्डोंका अध्ययन करनेके पश्चात मेरुपर्वतके किसी गहन वनमें ब्रह्माजीके सामने इनका वर्णन किया। इससे महान आशयवाले लोकपितामह भगवान् ब्रह्मा भरद्वाजके ऊपर बहुत संतुष्ट हुए और उनसे बोले-- 'बेटा ! तम मुझसे कोई वर माँग लो।



भरद्राजने कहा—सगवन् ! भूत, भविष्य और वर्तमानके खामी पितामह ! जिस उपायसे यह समस्त मानव-समुद्राय सम्पूर्ण दु:खसे छुटकारा पा जाय, वह मुझे वताइये । आज मुझे यही वर अच्छा ळगता है ।

श्रीमहाजीने कहा—-वस्स ! तुम इस विषयमें शीघ्र ही प्रयक्षपूर्वक अपने गुरु वाल्मीकिजीसे प्रार्थना करो । उन्होंने जिस निर्दोष रामायणकी रचना आरम्भ की है, उसका श्रवण कर ठेनेपर मनुष्य सम्पूर्ण मोहसे पार हो जायँगे ।

सम्पूर्ण भूतोंके स्रष्टा भगवान् ब्रह्मा उनके साथ ही मेरे आश्रमपर आये । उस समय मैंने शीघ्र ही अर्घ्य, पाद्य आदिके द्वारा उन भगवान् ब्रह्माजीका पूजन किया। तत्पश्चात् समस्त प्राणियोंके हितमें तत्पर रहनेवाले ब्रह्माजीने मझसे कहा—'श्रेष्ठ महर्षे ! श्रीरामचन्द्रजीके खभाव एवं खरूपका वर्णन करनेवाले इस निर्दोष रामायणका आरम्भ करके जबतक इसकी समाप्ति न हो जाय, तबतक कितना ही उद्देग क्यों न हो, तम इसका परित्याग न करना । इस प्रन्थके अनुशीलनसे यह जगत् इस संसाररूपी क्लेशसे उसी प्रकार शीघ्र पार हो जायगा. जैसे जहाजके द्वारा लोग अविलम्ब समद्रसे पार हो जाते हैं। तम लोकहितके लिये इस रामायण नामक शास्त्र-की रचना करों । इसी बातको कहनेके लिये मैं खयं यहाँतक आया हूँ ।' तत्पश्चात् वे मेरे उस पवित्र आश्रमसे उसी क्षण अदृश्य हो गये । तब भरद्वाजने कहा---'भगवन् ! महामना श्रीरामचन्द्रजी, भरत, लक्ष्मण, शत्रुघ्न, यशिखनी सीतादेत्री तथा श्रीरामचन्द्रजीका अनुसरण करनेवाले परम बुद्धिमान् मन्त्रिपुत्र-इन सबने इस संसाररूपी संकटमें पड़कर कैसा व्यवहार किया था, यह बात मुझे बताइये। इसे सुनकर अन्य लोगोंके साथ मैं भी वैसा ही बर्ताव कखँगा।

राजेन्द्र ! जब भरद्वाजने आदरपूर्वक मुझसे पूर्वोक्त विषयका प्रतिपादन करनेके लिये अनुरोध किया, तव में भगवान् ब्रह्माजीकी आज्ञाका पालन करनेके लिये उक्त विषयके वर्णनमें प्रवृत्त हुआ और बोला—'करस भरद्वाज! पुनो; तुमने जैसा पूछा है, उसके अनुसार तुम्हें सब कुछ बताता हूँ । मेरे उपदेशको पुननेसे तुम अपना सारा मोह दूर कर सकोगे। बुद्धिमान् भरद्वाज! तुम वैसा ही व्यवहार करो, जैसा कि आनन्दस्वरूप कमलनयन भगवान् श्रीरामने समस्त संसारमें अनासक्तमावसे रह-कर किया था।'

महामना भरत, लक्ष्मण, शत्रुष्त, कौसल्या, सुमित्रा, सीता, राजा दशरथ, श्रीरामसखा कृतास्त्र और अविरोध, पुरोहित वसिष्ठ, वामदेव तथा अन्यान्य आठ मन्त्री---ये सभी ज्ञानमें पारंगत थे। घृष्टि, जयन्त, भास, सत्यवादी विजय, विभीषण, सुषेण, हुनुमान, और इन्द्रजित्—ये श्रीरामके आठ मन्त्री बताये गये हैं। ये सब-के-सब समदर्शी थे। इनका चित्त विषयोंमें आसक्त नहीं था । ये सभी जीवनमुक्त महात्मा थे और प्रारब्ध-वरा जो कुछ प्राप्त होता, उसीमें संतुष्ट रहकर तदनकुल व्यवहार करते थे । बेटा ! इन लोगोंने जिस प्रकार होम. दान और आदान-प्रदान किया था, इन्होंने जगतुमें जिस प्रकार निवास किया था और जिस प्रकार स्मरण-चिन्तन अथवा श्रोत-स्मार्त कर्मोंका पाळन किया था. उसी प्रकार यदि तम भी वर्ताव करते हो तो संसार-रूपी संकटसे छटे हुए ही हो। उदार एवं सत्त्वगुणसे सम्पन्न पुरुष अपार संसार-समुद्रमें गिरनेपर भी यदि उपर्युक्त उत्कृष्ट साधनको अपना ले तो उसे न तो शोक प्राप्त होता है और न वह दीनता अथवा दु:खमें ही पड़ता है । सब प्रकारकी चिन्ताओंसे मुक्त हो वह परमानन्द-सुधाका पान करके सदाके लिये परम तप्त हो जाता है। (सर्ग २)

#### जीवन्युक्तके स्वरूपपर विचार, जगत्के मिथ्यात्व तथा द्विविध वासनाका निरूपण तथा भगवान श्रीरामकी तीर्थ-यात्राका वर्णन

भरद्वाज बोलें—ब्रह्मन्! आप श्रीरामचन्द्रजीकी कथासे आरम्भ करके क्रमशः जीवन्मुक्तकी स्थितिका मुझसे वर्णन कीजिये, जिससे में सदाके लिये परम सुखी हो जाऊँ।

श्रीवारमीकिजीने कहा-साधु पुरुष भरद्वाज ! जैसे रूपरहित आकारामें नील-पीत आदि वर्णींका भ्रम होता है, उसी प्रकार निर्गुण-निराकार ब्रह्ममें अज्ञानयश जगत्की सत्ताका भ्रम होता है। यह जो जगत्सम्बन्धी भ्रम उत्पन्न हो गया है, इसे इस तरह भुळा दिया जाय कि फिर कभी इसका स्मरण ही न हो-इसीको मैं उत्तम ज्ञान मानता हूँ । इस दरय-प्रपञ्चका अत्यन्त अभाव है---यह बिना हुए ही भासित हो रहा है, जबतक ऐसा बीव नहीं होता, तबतक कोई कभी भी उस उत्कृष्ट आत्मज्ञानका अनुभव नहीं कर सकता; इसलिये आत्मज्ञानका अन्वेषण-उसकी प्राप्तिके लिये प्रयत्न करना चाहिये । इस ( योग-वासिष्ठरूप ) शास्त्रका ज्ञान होनेपर इसी जीवनमें उस आत्मतत्त्वका बोध हो जाय-यह सर्वथा सम्भव ही है-वह होकर ही रहेगा। इसी उदेश्यसे इस शास्त्रका विस्तार (प्रचार-प्रसार) किया जाता है। यदि तम (श्रद्धा-भक्तिके साथ ) इस शास्त्रका श्रवण करोगे तो निश्चय ही तुम्हें उस आत्मतत्त्वका ज्ञान प्राप्त हो जायगा; अन्यथा उसकी प्राप्ति असम्भव है ।

निष्णप भरद्वाज ! यह जगत्रूरिय भ्रम यद्यपि प्रत्यक्ष दिखायी देता है, तो भी इस शास्त्रके विचारसे अनायास ही ऐसा अनुभव हो जाता है िक ध्यह है ही नहीं। —ठीक उसी तरह जैसे आकाशमें नील आदि वर्ण प्रत्यक्ष दीखनेपर भी विचार करनेसे विना परिश्रमकेही यह समझमें आ जाता है िक इसका अस्तित्व नहीं है। यह दृश्य-जगत् वास्त्वमें है ही नहीं, ऐसा बोध होनेपर जब मनसे दृश्य-प्रयन्नका मार्जन (निवारण या अभाव) हो जाय,

तव परमिर्नागरूप शान्तिका खतः अनुभव होने लगता है। ब्रह्मन् ! सम्पूर्णरूपसे वासनाओंका जो परित्याग (अत्यन्त अभाव) है, वही उत्तम मोक्ष कहलाता है। उसे अविद्यारूपी मलसे रहित ज्ञानी ही प्राप्त कर सकते हैं। विप्रवर ! जैसे शीतके नष्ट होनेपर हिमकण तुरंत गल जाते हैं, उसी प्रकार वासनाओंके क्षीण हो जानेपर (वासना-पुञ्जरूप) चित्त भी शीव्र ही गल जाता है (उसका अभाव-सा हो जाता है )।

वासना दो प्रकारकी बतायी गयी है—एक ग्रुद्ध वासना और दूसरी मिलन वासना । मिलन वासना जन्मकी हेतुभूत हैं—उसके द्वारा जीव जन्म-मृत्युके चकरमें पड़ता है और ग्रुद्ध वासना जन्मका नाश करनेवाळी (अर्थात् मोक्षकी साधिका) है। विद्वानोंने मिलन वासनाको पुनर्जन्मकी प्राप्ति करानेवाळी बताया है। अज्ञान ही उसकी घनीभूत आकृति है तथा वह बढ़े हुए अहंकारसे सुशोमित होती है। जो भुने हुए बीजके समान पुनर्जन्मक्पी अङ्कुरको उत्पन्न करनेकी शक्तिको त्यागकर केवळ शरीरधारण मात्रके लिये स्थित रहती है, वह वासना 'ग्रुद्धा' कही गयी है। जो लोग ग्रुद्ध वासनास पुक्त हैं, वे फिर जन्मरूप अनर्थके भाजन नहीं होते। जानने योग्य परमात्माके तत्त्वको जाननेवाले वे परम बुद्धिमान पुरुष 'जीवन्सुक्त' कहलाते हैं।

महामते भरद्वाज ! अब तुम श्रीरामचन्द्रजीकी जीवन-चयसि सम्बन्ध रखनेवाली इस मङ्गळकारिणी कथाका क्रमशः श्रवण करो । मैं उसका वर्णन करूँगा, उसीके द्वारा तुम सदाके लिये सम्पूर्ण तत्त्रका ज्ञान प्राप्त कर लोगे । बस्स ! जिन्हें कहींसे भी कोई भय नहीं हैं, वे क्रमल-नयन भगवान् श्रीराम जब अध्ययनके पश्चात् विद्यालयसे निकलकर घरको लौटे, तब माँति-माँतिकी लीलएँ करते हुए उन्होंने राजभवनमें कुछ दिन व्यतीत क्रिये। तदनन्तर कुछ समय बीतनेपर, जब कि राजा दशरथ भूमण्डळके पालनमें लगे थे और प्रजावर्गके लोग रोग-शोकसे रहित हो बड़े सुखसे दिन बिता रहे थे, एक दिन अनन्त कल्याणमय गुणोंसे सुशोभित होनेवाले श्रीरामचन्द्रजीके मनमें तीथा तथा पुण्यमय आश्रमोंके दर्शनकी अत्यन्त उत्कण्टा जाग उठी। तब श्रीरामने पिताके पास जाकर उनके चरण-कमलोंमें प्रणाम किया और इस प्रकार कहा।



श्रीराम बोले—पिताजी ! मेरे खामी महाराज ! मेरे मनमें तीथों, देवमन्दिरों, बनों तथा आश्रमोंका दर्शन करनेके लिये बड़ी उत्कण्ठा हो रही हैं । आपके समक्ष मेरी यह पहली याचना है, आप इसे सफल करने योग्य हैं । नाथ ! संसारमें ऐसा कोई याचक नहीं है, जिसे अमीष्ट वस्तु देकर आपने उसका आदर न किया हो ।

श्रीराम पहली बार प्रार्थी होकर राजांके समक्ष उपस्थित हुए थे। उनके इस प्रकार प्रार्थना करनेपर राजा दशरथने वसिष्ठजीके साथ विचार करके उन्हें तीर्थ- दर्शनके लिये आज्ञा दे दी । उस समय ग्राम नक्षत्र और शुभ दिनमें ब्राह्मणोंने आकर उनके लिये खस्तिवाचन किया । उनके शरीरको माङ्गलिक वेष-भूषासे अलंकृत किया गया। माताओंने उन्हें हृदयसे लगा-लगाकर आशीर्वाद दिये और आभूषण पहनाये । फिर वे रघनाथजी तीर्थ-यात्राके लिये उद्यत हो लक्ष्मण और शत्रुष्त—इन दो भाइयों, वसिष्ठजीके भेजे हुए शास्त्रज्ञ ब्राह्मणों तथा अपने ऊपर स्नेह रखनेवाले कुछ इने-गिने राजकमारोंके साथ अपने उस राजभवनसे बाहर निकले। श्रीरामचन्द्रजी दान-मान आदिसे बाह्मणोंको अपने अनुकूल बनाते, सब ओरसे प्रजाओंके आशीर्वाद सनते और सम्पूर्ण दिशाओंके दश्योंपर दृष्टिपात करते वन्य-प्रदेशोंमें भ्रमण करने लगे । उन्होंने अपने निवास-स्थान उस कोसल जनपदसे आरम्भ करके स्नान, दान, तप और ध्यानपूर्वक क्रमशः समस्त तीर्थ-स्थानोंका दर्शन किया । नदियोंके पवित्र तट, पुण्य वन, पावन आश्रम, जंगल, जनपदोंकी सीमाओंमें स्थित समुद्र और पर्वतींके तट, चन्द्रमाके समान उज्ज्वल आभावाली गङ्गा, नील कमलकी-सी कान्तिवाली निर्मल कलिन्दनन्दिनी यसना। सरस्रती, शतद्रु (सतळज), चन्द्रभागा (चिनाव), इरावती ( रावी ), वेणी, कृष्णैवेणी, निर्विन्ध्या, सरयू, चर्मण्वती ( चम्बल ), वितस्ता ( झेलम ), विपाशा ( व्यास ), बाहुँदा, प्रयाग, नैमिघारण्य, धर्मारण्य, गया. वाराणसी (काशीपुरी), श्रीशैल, केदारनाथ, प्रकर, क्रमप्राप्त मानस सरोवर, उत्तरमानस, वड्वामुख, अन्य तीर्थसमुदाय, अग्नितीर्थ, महातीर्थ, इन्द्रयुम्न सरोवर आदि पुण्यतीर्थ, सरोवर, सरिताएँ, नद, तालाब या कुण्ड-इन सबका उन्होंने आदरपूर्वक दर्शन किया।

वेणीनदी कुष्णामें मिळनेसे पहले केवल वेणी कहलाती है, कुष्णामें संगम होनेके पश्चात् उसका नाम कुष्णवेणी हो जाता है ।

२. कुछ छोगोंकी मान्यताके अनुसार बाहुदा सुप्रसिद्ध राप्ती नदीकी एक सहायक नदी है।

खामी कार्तिकैय, शालग्रामखरूप श्रीविश्र, मनवान् विष्य और शिवके चौसठ स्थान, नाना प्रकारके आश्चर्य-जनक दृश्योंसे विचित्र शोभा धारण करनेवाले यही सग्रहोंके तट, विन्ध्यप्वत और मन्द्रराच्छके कहा, हिमालय आदि सात कल-पर्वतोंके स्थान तया वर्डे-बर्डे राजपियों, ब्रह्मपियों, देवताओं और ब्राह्मणोंके मङ्गण्यारी पावन आश्रमोंका भी श्रीरामचन्द्रजीने श्रद्धापूर्वक दर्शन किया । दूसरोंको मान देनेवाले श्रीरधुनाथको अपने भाइबैकि साथ बारबार बारों दिशाओंके प्रान्तभागी तथा भूमण्डलके सभी छोरोंमें घूमते फिरे । जैसे देवता आदिसे सम्मानित अनवात् शंकर सम्पूर्ण दिशाओंमें विहार करके पुनः शिक्टोकर्ये टीट आते हैं, उसी प्रकार रधुनन्द्रन श्रीराम देवताओं, किनरों तथा मनुष्योंसे सम्मानित हो इस सम्पूर्ण भूमण्डलका अवलोकन करके फिर अपने घर लौट आये । (सर्ग३)

#### तीर्थ-यात्रासे छोटे हुए श्रीरामकी दिनचर्या एवं पिताके घरमें निवास: राजा दश्ररथके यहाँ विश्वामित्रका आगमन और राजाहारा उनका सन्कार

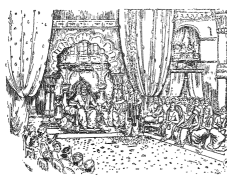
श्रीवाल्मीकिजी कहते हैं—भरदाज! जब श्रीमान् रामचन्द्र नगरको छौटे, उस समय (उनका स्थागत करते हुए ) पुरवासीजन उनके ऊपर राशि-राशि पुष्प स्वर्गीय भवनमें प्रवेश करते हैं, उसी प्रकार उन्होंने अपने महलमें प्रवेश किया । वहाँ पहुँचकर रघनाथजीने पहले पिताको प्रणाम किया, फिर क्रमशः कुल्ग्रह

हृदयसे त्याया और श्रीरानने भी उनके प्रति अभिवादन एवं ध्रिय-भाषण आदि यथोचित आचार-व्यवहारका निर्वाह किया । उस समय श्रीरवृनाथजी आनन्दोछाससे बिखेरने लगे। उस अवस्थामें, जैसे इन्द्र-पुत्र जयन्त अपने फूले नहीं समाते थे ! अयोध्यामें श्रीरामचन्द्रजीके ्युभागमनके उपलक्ष्यमें लगातार आठ दिनोंतक आनन्दोत्सव मनाया गया । उस समय हर्षसे मतवाली जनताके द्वारा सुखपूर्वक किये गये गीत-वाच आदिका मधुर कोलाहल

स्व और व्याप्त हो गया था । तबसे श्रीरघुनाथजी विभिन्न देशोंमें प्रचलित नाना प्रकारके रहन-सहनका जहाँ-तहाँ वर्णन करते हुए घरमें ही सुखपूर्वक रहने लगे।

श्रीरामचन्द्रजी प्रतिदिन सबेरे उठकर (स्नान आदिके पश्चात् ) विधिपूर्वक संध्या-वन्दन करके राजसभामें बैठे हुए अपने इन्द्रतुल्य तेजस्त्री पिता महाराज दशरथका दर्शन किया करते थे । वहाँ एक पहरतक वसिष्ठ आदिके साय बैठकर आदरपूर्वक ज्ञानभरी

कया-वार्ता सुना करते थे। भाइयोंके साथ तीर्थयात्रासे छौटने-पर श्रीरघुनाथजी प्रायः ऐसी ही दिनचर्याको अपनाकर पिताके घरमें सुखपूर्वक रहते थे। निष्पाप भरद्वाज ।



विसष्टजीको, बड़े बन्धु-बान्धवोंको, ब्राह्मणोंको तथा कुल-के बड़े-बूढ़े लोगोंको मस्तक झुकाया। फिर सुहरों, बन्धुओं, पिता तथा ब्राह्मणसमुदायने श्रीरामको वारंबार श्रीरामचन्द्रजीकी प्रत्येक चेष्टा राजीचित व्यवहारके कारण बड़ी मनोहर प्रतीत होती थी; वह सस्युरुकोंके चित्तर्थे चन्द्रमाकी चाँदनीके समान आहाद अरुक कारती थी : सभी उसकी भूरि-भूरि प्रशंसा करते थे तथा दर अप्रा-रसके समान मधुर, सुन्दर एवं कीमळ होती थी । पेनी दी चेष्टाके द्वारा वे दिन व्यतीत करते थे ।

भरद्वाज ! तदनन्तर जन श्रीरधुनायजीको अवस्था सोळह वर्षसे कुछ ही कम भी, शत्रुश्च भीर १९५६० श्रीरामचन्द्रजीका निरन्तर अनुसरण करते थे, भरत हुन्द्र-पूर्वक अपने नानाके यहाँ विराज रहे थे, महाराज दशरप इस सारी पृथ्वीका यथोचित रूपसे पालन कर रहे ये तथा वे महाग्राज्ञ नरेश प्रतिदिन भन्त्रिभी स्मर्थ बैठकर अपने पुत्रोंके विवाहके लिये भी परामर्श करने छगे थे, उन्हीं दिनों तीर्थयात्रा पूरी करके अपने घरमें रहते हुए श्रीराम दिन-पर-दिन कुश होने छगे।

भरद्वाज ! महाराज दशरथ श्रीरामसे बारंबार स्लेह-युक्त मधुरवाणीमें पूछते—'बेटा ! तुम्हारे मनमें कैशो बड़ी भारी चिन्ता पैदा हो गयी है !' वे उत्तर देते— पिताजी ! मुझे कोई कष्ट नहीं है ।' इतना ही कहकार कमळनयन श्रीराम पिताजीकी गोदमें चुपचाप बैठ जाते थे !

तदनन्तर एक दिन राजा दशरथने समस्त कार्योका ह्यान रखनेवाळे, क्काओंमें श्रेष्ठ वसिष्ठजीसे पूळा—पुरुदेव ! श्रीराम क्यों खिल हैं !' उनके इस प्रकार प्रक्रनेवर वसिष्ठ मुनिने कुछ सोचकर राजासे कहा—'श्रीमत् ! महाराज ! इसमें कुछ कारण हैं; किंतु इसके विशे आपके मनमें दुःख नहीं होना चाहिये !'

इसी समय महर्षि विश्वामित्र अयोध्यानरेश दशरयस मिलनेके लिये वहाँ आये । उन दिनों धर्मकार्यमें तत्पर रहनेवाले उन बुद्धिमान् महर्षिके यहाँ एक यह हो रहा था । माया, बल और वीर्यसे उन्मत रहनेवाले राक्षसोंने एक साथ आक्रमण करके उनके उस यहका विर्ध्यस कर इतला । उस यहकी रक्षाके लिये ही उन्होंने महाराज



दशरपदे मिळनेकी इञ्जा की थी; क्योंकि राक्षसीके जल्माके कारण ने मुनि अपने उस यहको बिना किसी विन्न-नाधाके पूर्ण नहीं कर पाते थे। तब उन निशाचरों- के विनाशके लिये उचत हो वे तपीनिधि नहारोज्जली विश्वामित्र मुनि अयोध्यापुरीमें आये। वहाँ पहुँचजर राजासे मिळनेकी अभिजाण लिये ने हारपाळीसे बोळे— 'तुमजी सीव जाज़र महाराजको केरे आनेकी सूचना हो। उनसे कहना — गाधिके पुत्र कुशिकवंशी विश्वामित्र आये हैं।

मुनिका यह करन झुनकर राजद्वारपर रहनेवाले पहरेदारोंने राजपहरूपे कावज अपने व्याप्ते छड़ीदारसे कावज अपने व्याप्ते छड़ीदारसे कावज अपने व्याप्ते छड़ीदारसे कावज अपने व्याप्ते छड़ीदारसे कावज अपने व्याप्ते छड़ीदारमें साथानण्डपेने राजाजोंकी मण्डलीसे जिरे जैठे छुए महाराजके पास तुरंत जाकर सूचना दी—'देव ! राजद्वारपर नवंदित सूर्यके समान महातेजस्वी तथा अप्रिकी ज्वालाके सहदा अरुण जटाज्ह्यारी एक दीतिमान् पुरुष आकर खड़े हैं । वे महामुनि विधामित्र हैं । राजाकी ओर देखकर छड़ीदारने नम्रतापूर्ण

क्चनीमें ज्यों ही यह बात कहा, उसकी उस जातकों हुनते ही अन्त्री और सामन्तींसहित ने राजिशेंसिकी इशरण तत्काल सोनेके सिहासमसे उटकर खड़े हो गरे।

राजाओंके समुदायसे घिरे तथा सामन्तींसे प्रशासित होते हुए वे नरेश वसिष्ठ और वामदेवजीके साथ सहसा पैदल ही उस स्थानकी ओर चल दिये, जहाँ महासुनि



विश्वामित्र खड़े थे। राजाने बचोद्दीपर खड़े हुए उन मुनिश्रेष्ठको देखा। वे ब्राह्मणोचित तेज तथा महान क्षात्र-बळसे भी सम्पन्न थे। बृद्धावस्थाके कारण अधिक पकी हुई और तपस्थामें ही ळगे रहनेसे रूखी जटाव्ह्झरीके द्वारा अनके कंचे ढके हुए थे। उन्होंने शान्त (सौन्य), कान्तिमान्, उद्दीस, प्रतिचातरहित, विनयशील, हुइ-पुष्ट अवयवोंसे युक्त तथा तेजखी शरीर धारण कर रबखा था। उनका तेज सुन्दर हाँनेके साथ ही अस्यन्त भवंकर था, प्रसादगुणसे युक्त तथा दूरतक फैळा हुआ था, गम्भीर एवं अतिशय पूर्णताको प्राप्त था। उस रैजरे ऋषिकी अक्षकानित अनुरक्षित थी। उन्होंने अपने हाथमें एक कुण्डी (कमण्डळ ) हे रक्वी थी। जो चिकनी, निर्दोव पर्व

अतः थं । वह उनके कल्पान्तस्थायी जीवनकालकी सभी अवस्थाओं सहकर्राक्षी मौति उनका साथ देती थी । मुनिका अरतःकरण अपन्त निर्मल था । उनके चित्तमें करूण मरी थी, इसिल्ये उनकी वाणी बड़ी मधुर एवं प्रसन्तत्तस्त्वक होती थी । वे अपनी स्नेहपुर्ण दृष्टिसे इस प्रकार देखतें थे, मानो सामने खड़ी हुई जनताको अमृतसे सींच रहे हों । उनके अङ्गमें सुन्दर यज्ञोपत्रीत शोमा पा रहा था । वे दर्शकों के मनमें अस्यन्त आश्चर्यका संचार-सा कर रहे थे । उन महर्षिको दूरसे ही देखकर राजाका शरीर विनयसे क्षुक्र गया और उन्होंने मुकुटमण्डित मस्तकसे उनके अराणीमें प्रणाम किया । मुनिने भी, जैसे सूर्यदेव इन्ह्रका प्रत्यभिवादन करते हैं, उसी प्रकार मधुर एवं उदारतापूर्ण क्योनोंदारा आशीर्वाद देकर पृथ्वीनाथ दशरका प्रत्यभिवादन किया। तस्यक्षात्त् वसिष्ठ आदि सभी ब्राह्मणोंने खागत आदिके क्रमसे विश्वामित्रजीका सत्कार किया।

दशरथने कहा — महात्मन् ! जैसे मगवान् सूर्य अपने तेजस्ती खरूपका दर्शन देकर कमलोंसे भरे हुए सरोवरों-गर अनुप्रह करते हैं, उसी प्रकार आज आपका जो यह असम्भावित तेजोमय दर्शन प्राप्त हुआ है, इससे हम सब लोग अस्यन्त अनुगृहीत हैं।

मुनिके प्रति ऐसी ही बातें कहते हुए अन्य राजा तथा महर्षि, सब छोग राजसभामें आकर यथायोग्य आसनोंपर बैठ गये। राजा दशरयने खयं ही मुनिको अर्घ्य निवेदन किया।

राजाने अर्थको खीकार करके महर्षिने शास्त्रोक्त विधिसे प्रदक्षिणा करते हुए नरेशकी भूरि-भूरि प्रशंसा की । राजा दशरथद्वारा पूजित हो निश्वामित्र बढ़े प्रसन्त हुए । उनका मुखारिक्द खिल उठा । उन्होंने राजासे उनकी कुशल एकी । तदनन्तर मुनिवर विश्वामित्र हँसकर विसिष्ठजीसे मिले और यथायोग्य सत्कार करके उनके आरोग्यका ममाचार पूक्तने लगे । क्षणभरमें एक दसरेसे

मिलकर यथापीम्य आदर-सन्कार करके वे सब लिंग प्रमुख-चित्त हो महाराजके महलमें यथायोग्य आन्वीपर बेठ गये। एक दूसरेके सम्पर्की आनेले उन सबके केन बढ़ गये थे। वे सब आदरपूर्वक आपसां एक दूसरेकी बुझल पूछने लगे। तदनन्तर प्रसन्नचित्त एवं पवित्र राजा दशरथने हाथ जोड़कर मुनिसे कहा—

"विप्रवर! आप परम धर्मात्मा तथा दानके उत्तम पात्र हैं और सौभाग्यवरा यहाँ प्रधार गये हैं। बताइये, आपकी सर्वोत्तम अभिलाषा क्या है! मैं आपकी कीन-सी सेवा कहरूँ! भगवन् ! पहले आप 'राजर्थि' कहे जाते थे, किंतु तपस्याने आपके ब्राह्मतेजको प्रकाशित कर दिया। आपने 'ब्रह्मियेंका पद प्राप्त कर लिया, अतः आप मेरे द्वारा सर्वथा पूजनीय हैं। जैसे गङ्गाजीके जल्में स्नान करनेसे मुझे बड़ी प्रसन्तता होती हैं, उसी प्रकार आपके दर्शनसे भी हो रही हैं। वह प्रसन्नता मेरे हीतल्को शीतल्-सा किये देती हैं। ब्रह्मज् ! आपके अन्तः-करणसे इच्छा, भय और क्रोध निकल गये हैं, राग-हेष दूर हो गये हैं, आप सर्वथा रोगरहित हैं; तो भी मेरे पान

आपे, यह अध्यन्य अरुत बात है। यहाँ प्रवारे हुए आप-का दर्शन, प्रजन और बन्दन करके में अपनेमें ही फूला नहीं समाता—भैरो ही। जैसे समुद्र अपने ही मीतर पूर्ण सन्द्रमाका प्रतिविध्न देलकर अपने आपमें नहीं समाता, तड़की सीभाको काँचकर आगे वह आता है। मुनिवर! आपका जो कार्य हो, जिस प्रयोजनसे आप यहाँ प्रधारे हों, उसे आप सिद्ध हुआ ही समझिये; क्योंकि आप सर्वदा येरे माननीय हैं। कुशिक-कुल्नन्दन! आप कोई विचार न कीजिये। भगवन! आपके लिये मुझे कुछ भी अदेय नहीं है; क्योंकि दी हुई वस्तु आप-जैसे सत्यात्रको प्राप्त होतर ही सार्थक होती है। मैं आपका सोरा कार्य पूर्ण करूँगा। आप मेरे परम देवता हैं।

आत्मञ्जानी महाराज दशरथके द्वारा विनयपूर्वक कहे हुए इस अत्यन्त मधुर, श्रवणसुखद एवं गुणविशिष्ट वन्त्रनको सुनकर विख्यातगुण और प्रख्यात यशवाले मुनिश्रेष्ठ विधामित्रको बड़ी प्रसन्तता प्राप्त हुई । (सर्ग ४—६)

विश्वामित्रका अपने यज्ञकी रक्षाके छिये श्रीरामको भाँगना और राजा दशरथका उन्हें देनेमें अपनी असमर्थता दिखाना

श्रीवाल्मीकिजी कहते हैं—सरहाज ! तदनन्तर महातेजस्वी विश्वामित्रजीने पुरुक्तित होकर कहा—स्तुप्त्रेष्ठ ! आप महान् कुल्में उत्पन्न हुए हैं और महार्षि विस्तृप्त्रीक्ती आज्ञाके अधीन रहते हैं; अत: आपके मुखसे जो बात निकली है, वह इस स्नृतल्पर आपके ही योग्य है । महाराज ! अब मैं अपना हार्दिक अभिप्राय आपसे निवेदन करता हूँ । जब-जब मैं यज्ञके हारा देवसमृह्शेंका पूजन करता हूँ, तब-तब कुल् निशास्त्र आकर मेरे उस यज्ञको नष्ट कर देते हैं । मैंने अनेक बार यज्ञका अनुष्टान आरम्भ किया, किंतु राक्षसनायकोंने उस यज्ञ-मण्डपकी भूमिमें रक्त और मांस विस्तेर दिये । मैं यज्ञके लिये परिश्रम करके भी उसमें स्पन्न नहीं हो

रहा हूँ, इसिलिंगे विक्व-निवारणके उद्देश्यको लेकर मैं उस स्थानसे यहाँ आपके पास आया हूँ । पृथ्वीनाय ! गेरे मनमें यह विचार नहीं होता कि में क्रोध करके उन्हें शाप दे हूँ । मैं चाहता हूँ, आपके प्रसादसे उस यज्ञकों भिना किसी विक्व-बाधाके पूर्ण करके उसके महान् पुण्य-फलका मागी होऊँ । अतः आर्त होकर शरण पानेकी इच्छासे आपके पास आया हूँ, आप ( उस यज्ञकी रक्षाद्वारा ) मेरा संकटसे उद्धार करनेके योग्य हैं । आपके पुत्र श्रीमान् राम मतवाले सिंहके समान पराक्रमी हैं । उनका बल्ट-विक्रम देवराज इन्द्रके तुल्य है । वे उन राष्ट्रसांको विदीर्ण करनेमें पूर्ण समर्थ हैं । अतः राजसिंह ! आपके जो ज्येष्ठ पुत्र काकपक्षधारी.

सस्यपराक्रमी, श्र्र्यार श्रीराम हैं, उनको मुझं सौंप दीजिये । ये मुझसे सुरक्षित रहकर अपने दिच्य तेजसे उन यक्ष-विच्छंसक एवं समस्त संसारका अपकार करनेवाले राक्षसोंका मलक काटनेमें समर्थ होंगे । मैं इन श्रीरामको (अख-विद्या प्रदान करके) अनेक प्रकारसे अनन्त कल्याणका मागी बनाऊँगा, जिससे ये तीनों छोकोंके प्रजनीय होंगे।

'वे पापी राक्षस युद्धमें कालकूटके समान भयानक हैं, उन्हें अपने बल और पराक्रमपर बड़ा गर्व है, वे खर और दुषणके भूत्य हैं तथा कृपित होनेपर यमराजके समान जान पड़ते हैं। किंतु राजसिंह! वे श्रीरामके सायकोंको उसी प्रकार नहीं सह सकेंगे, जैसे धृत्रिकण निरन्तर गिरती हुई मैघकी जलधाराको नहीं सह सकते। महाराज ! मैं अपनी तप:शक्तिसे इस बातको निश्चित रूपसे जानता हूँ, आप भी मेरे कथनानुसार उन राक्षसोंको मरा हुआ ही समझिये; वयोंकि हम तथा हमारे-जैसे दूसरे विज्ञ पुरुष संदिग्ध विषयमें नहीं प्रवृत्त होते । कमलनयन श्रीराम कोई साधारण पुरुष नहीं, साक्षात् परमात्मा हैं; इन्हें मैं जानता हूँ, महातेजस्त्री विसष्ठजी जानते हैं तथा दूसरे-दूसरे दीर्घदर्शी महर्षि भी जानते हैं । \* यदि आपके हृदयमें धर्म, महत्ता और यशके छिये विशेष स्थान है तो अपने प्रिय पुत्र श्रीरामको आप मुझे दे दीजिये । मेरा वह यज्ञ, जिसमें श्रीरामको यज्ञद्रोही, विव्रकर्ता राक्षसोंका वध करना है, दस दिनोंमें पूरा हो जायगा। काकुतस्थ ! इसके लिये भी आपके वसिष्ठ आदि सभी मन्त्री आपको अवस्य अनुमति दे देंगे, अतः आप श्रीरामको मेरे साथ भेज दीजिये । ठीक समयपर किया हुआ थोड़ा-सा भी कार्य बहुत उपकारी होता है और समय बीननेपर किया हुआ महान् उपकार भी व्यर्थ हो जाता है १५

इस प्रकार धर्म और अर्थसे युक्त बात कहकर धर्मातमा, महातेजसी मुनिश्चर विश्वामित्र चुप हो गये। मुनिवर विश्वामित्रका वचन सुनकर उन्हें युक्तियुक्त उत्तर देनेके लिये कुळ सोचते हुंए महानुभाव राजा दशरथ थोड़ी देरतक चुपचाप बैठे रहे; क्योंकि जिसका मनोरथ पूर्ण न किया गया हो, वह बुद्धिमान् पुरुष युक्तिसंगत उत्तर पाये विना संतुष्ट नहीं होना है।

भरद्वाज ! विश्वामित्रजीका वह भाषण सुनकर (वात्सल्य-भावापन ) नुपश्रेष्ठ दशरथ दो घड़ीतक निश्चेष्ट बैठे रहे, फिर इस प्रकार दीनतापूर्ण बचन बोले--- 'मुनीश्वर ! कमळनयन श्रीरामकी अवस्था अभी सोलह वर्षसे भी कम है। ये राक्षसोंके साथ यद कर सकें, ऐसी योग्यता मैं इनमें नहीं देखता । प्रभो ! मेरे पास यह पूरी एक अक्षौहिणी सेना है, जिसका मैं ही खामी हूँ। इस सेनाके साथ चलकर मैं ही उन पिशाचोंके साथ युद्ध करहँगा। ये सभी सैनिक मेरे भृत्य हैं---मेरे द्वारा पोषित हुए हैं। ये शूरवीर, पराकमी और उचित सलाह देनेमें भी चतर हैं। मैं युद्धके मुहानेपर हाथमें धनुष लेकर इन सबकी रक्षा करहँगा । इनके साथ रहकर मैं महेन्द्रसे भी बढे-चढ़े वीरोंको उसी तरह युद्धका अवसर दुँगा, जैसे सिंह मतवाले हाथियोंको देता है । श्रीराम अभी बालक हैं। इन्हें न तो उत्तम शस्त्रोंका ज्ञान है और न ये युद्धकी कलामें ही निपुण हुए हैं । समराङ्गणमें कोटि-कोटि शरवीरोंके साथ अल्लोंद्वारा कैसे यद किया जाता है, इसका भी इनको ज्ञान नहीं है। केवल फुलवाड़ियोंमें, नगरके उपवनोंमें तथा उद्यानवर्ती वनकञ्जोंमें इनका

अहं विद्या सहात्मानं रामं राजीवळोचनम्। विसिष्ठश्च सहातेजा ये चान्ये दीर्घदाँदौंनः॥ (यो०वं०७!२१)

<sup>†</sup> कार्यमण्यपि काले तु कृतमेत्युपकारताम् । महानत्युपकारोऽपि रिक्ततार्यत्यकालतः ॥ ( यो० वै० ७ । २६ )

उस भूमिमें विचरण करना जानते हैं, जिसपर फूळ बिले होते हैं।

ये उसी तरह अध्यन्त कहा और पाण्डु वर्णके हो गये है, जो साक्षात् कुबेरका भाई और विश्रवा सुनिका हैं. जैसे पाला पहनेसे कामल पीला पहनार गलने पत्र है। यदि वही दुर्बुद्धि राक्षस आपके यहाँमें त्रिप्त आरका त्याता है। अपने चारों भूतोंमें मेरा सबसे अधिक प्रेम है, तब तो इसलोग उस दरात्माके लाय सह करनेने इन श्रीरामपर ही है। अतः गेरे धर्मात्मा ज्येष्ठ पत्र

पुरुषा-पेरेलः होता है । हे राजकुमारीके साथ जाँगवकी - शीरामको आप वहाँसे व ले जारी । सुने । परि आपको विशाचर-सेनाका नाश ही अभीष्ट है तो मेरे साथ गेरी चतरहिणी सेनाको छ चलिये । समा जाना है 'बहान ! आजकल हो मेरे भाग्यके उलट-फेरसे कि रावण गामसे प्रसिद्ध एक महापराक्रमी राक्षस क्षरामर्थ हैं। ( समें ७-८ )

# विकापित्रका रोष, विसष्टजीका राजा दशरथको समधाना, राजा दशरथका श्रीरामको बलानेके लिये द्वारपालको मेजना तथा श्रीरामके सेवकोंका महाराजसे श्रीरामकी वैराग्यपुर्ण स्त्रितिका वर्णन करना

श्रीवारमीकिजी कहते हैं भरहाज ! स्नेहवश नेत्रीमें ऑस भरकर राजाके द्वारा कही गयी इस बातको सनकर विश्वामित्र कुपित हो उठे और उन भूपालसे इस प्रकार बोले---- 'राजन् ! 'मैं आपकी माँग पूरी



करूँगां ऐसी प्रतिज्ञा करके आप उसे तोड़ रहे हैं। इसका मतलब यह हुंआ कि आप सिंह होकर अब सियार बनना चाहते हैं ! रघवंशियोंके लिये यह व्यवहार अनुचित है। इससे तो इस कुलकी भवीदा ही उल्ट जायगी । जीतरहिम चन्द्रमासे कभी तथा किरणें नहीं प्रकट होतीं ( आपसे एंसे व्यवहारकी कदापि आजा नहीं की जाती थी ) । राजन् ! यदि आप अपनी प्रतिज्ञाकी पूर्ति करनेमें असमर्थ हैं तो मैं जैसे आया था, उसी तरह छोट जाऊँगा । ककस्थवंशी नरेश ! आप अपनी प्रतिज्ञासे भ्रष्ट होकर वन्ध-बान्धवोंके साथ सबी होइये ।"

महामनि विश्वामित्रको कोषसे आकान्त जान उत्तम व्रतका पालन करनेवाले धैर्यवान् और बुद्धिमान् वांसष्टजी धर्मके समान उत्पन्न हुए हैं। आप श्रीमान दशरथ तीनों लोकोंमें सज्जनोचित सद्गुणोंसे विभूषित हैं। भैर्धवान तथा उत्तम त्रतके पालक हैं। आपको वर्मका त्याग नहीं करना चाहिये। आप धर्म और यशसं सम्पन्न होकर ही तीनों छोकोंमें बिख्यात हुए हैं।

अपने वर्षको सर्वक्षये । वसका परित्याम न कीजिये ।



ये तिन तीनां छोकोंडा शासन करनेमें समर्थ हैं, आप-को इनकी आज्ञाका पालन करना चाहिये। राजन 'करहेंगा? ऐसी ग्रातिहा करके यहि आप उसका पालन नहीं करोते तो यह मिध्यामाणण आपके इष्ट और आर्र्न ( गह-यागादि तथा वापी, क्रूप आदिके निर्माणसे होनेवाले पुण्य ) को हर लेगा । इसिक्रिये श्रीरामको विश्वामित्रजीके हायमें सींप दीजिये । आप इस्वाक्तवंशमें उराज हर हैं और खयं विख्यात राजा दशस्य हैं। यदि भाग अपने वन्दनका पालन नहीं करते तो दसरा कौन करेगा १ थे विस्थानियजी धर्मके मूर्तिमान खरूप हैं। य बळ और पराक्रमसे सन्पन्न वीरपुरुषोमं श्रेष्ठ हैं। संसारमं सबसे अधिक बुद्धिमान् हैं तथा तपस्याके परम थाश्रय हैं । चराचर प्राणियोंसहित त्रिलोकीमें यह प्रसिद्ध है कि ये विश्वामित्रजी नाना प्रकारके अस्त्रोंको जानते हैं। जिन अस्त्रोंका इन्हें ज्ञान है, उन्हें दूसरा कोई पुरुष न तो जानता है और न भविष्यमें जान

सकेगा । देवता, ऋषि, अधर, नाभरा, नाम, यहा और मन्तर्व-- ये सब एक साथ मिल्कर आ जाये, तो भी वे विश्वापित्र मनिकी समानता नहीं कर सकते । जिन दिनों ये विश्वामित्रजी राज्य करते थे. उन दिनों इन्हें इनकी तपन्यारे संतष्ट हुए रहादेवने क्षत्राखहारा उत्पन्न किये गर्थ अर्ज्ञोंका दान किया था। दे अन्न दूसरोंके किये अत्यन्त दर्जय हैं । उन अर्कोंके अभिमानी देवता कशासके पत्र हैं और संडार करनेमें प्रजापतिके पत्र इद्रदेवकी समानता करते हैं । उन कान्तिमान्, महातेज्ञको और बल-विक्रमशाली अध-देवताओंने सदा इनका अनुसरण किया है (क्योंकि इन्होंने अपनी तपस्या-के प्रभावसे उन्हें सदाके लिये क्शमें कर लिया है )। ये विश्वविद्यात महातेजस्वी विश्वामित्र ऐसे महान शक्तिशाळी हैं, अतः श्रीरामको इनके साथ भेजनेमें आप अपने हृदयको व्याकुल न होने दें। ये महामुनीश्वर महान प्रभावशाली हैं । साब खमानवाले नरेश ! ये जिस पुरुषके समीप खंडे हों, वह मृत्यके आ जानेपर भी अमरत्वको ही प्राप्त होगा । अतः आप मृह मनुष्य-की माँति अपने सनमें दीनताको स्थान न दीजिये।"

मरदाज ! जब बसिष्ठजी ऐसी बात नहकार समझाने लगे. तब राजा दशरणका चित्त प्रसन्त हो गया और उन्होंने अपने पुत्र औराम तथा ठक्मणको बुळानेके ळिये हारपालको पुकारा—प्रतीहार ! तुम सत्य-पराक्रमी वहाबाहु श्रीराम और ठक्मणको विश्वामित्रजीके पुण्यमय यह्नकी निर्वित्न सिद्धिके ळिये शीष्ठ यहाँ बुळा ठे आओ । महाराजको हम प्रकार जाता देनेगर वह हारपाल अन्त:पुरके श्रीराम-मन्दिरमें गया और दो ही बड़ीमें वहाँसे लौठकर उन भूपालसे बोळा—प्देव ! अपने बाहुबळसे समस्त शतुदळका दर्प दळन करनेवाले महाराज ! जैसे अमर रातको कमळमें बंद होकर उदास बैठा रहता है, उसी प्रकार श्रीरामचन्द्रजी भी अपने भवनमें अनमने होकर बैठे हुए हैं।

द्वारपालके यह कहनेपर उसके साथ आये हुए श्रीरामके समस्त सेक्जोंको महाराजने आधासन दिया और क्रमशः उनका समाचार पुला—प्राम कैसे हैं ? उनकी ऐसी अवस्था कैसे हो गयी है ?' भूपालके इस तरह पुलनेपर श्रीरामके सेक्जोंने दुखी होकर उनसे कहा—'देव ! आपके पुत्र श्रीरामका शरीर अत्यन्त कुश



हो गया है। उनके खेदसे हमलोग भी इतने खिन्न हो गये हैं कि हमलोगोंका शरीर भी गलकर छड़िके समान पतला हो गया है और हम किसी तरह इसे ढोये जा रहे हैं। कमलन्यन श्रीराम जबसे ब्राह्मणोंके साथ तीर्थयात्रासे छौटकर आये हैं, तभीसे उनका मन बहुत उदास रहता है। जो कस्तु उपयोगमें लानेके योग्य, खादिए, छुन्दर और मनोहर है, उसीसे वे इस तरह खिन्न हो उठते हैं, मानो उनके नेत्रोंमें आँसू भर असये हों। भोजन, शप्या, सवारी, विलास, स्नान, आसन आदि उत्तम कार्य या क्सुके प्रस्तुत होनेगर भी वे उसका अभिनन्दन नहीं करते (उसकी ओरसे विरक्त हो जाते हैं)। 'सम्पत्तिसे, विपत्तिसे, घरसे अथवा

विभिन्न चेष्टाओंसे क्या होने-जानेवाळा है १ क्योंकि सब कल मिथ्या है। यह कहकर ने चप हो जाते हैं और अकेले बैठे रहते हैं। परिहास होनेपर वे प्रसन्न नहीं होते । भोगोंमें उनकी आसक्ति नहीं हैं । किसी प्रकारके कार्योंमें उनकी प्रवृत्ति नहीं होती । वे सदा मौनभावका ही अवलम्बन किये रहते हैं। एकान्तमें. विभिन्न दिशाओंमें, नदियोंके तटोंपर, जंगलोंमें तथा गहन वनोंमें उन्हें सुख मिलता है-वहीं उनका मन लगता है। भूपाल ! वे पहननेके वस्त्र तथा खाने-पीने-की वस्तुएँ न लेकर सदा उनकी ओरसे विमुख ही रहते हैं तथा उस विमुखता या विरक्तिके द्वारा संन्यासी या तपस्त्रीके आचारका अनुसरण करते हैं । जनेश्वर ! श्रीरामचन्द्रजी निर्जन स्थानमें अकेले ही रहकर न कभी हँसते हैं न गाते हैं और न रोते ही हैं। सदा पद्मासन लगाये शून्यचित्त (संकल्परहित) हो केवल बैठे रहते हैं । न किसी बातका अभिमान करते हैं न राजा होनेकी अभिलापा रखते हैं, न सुख प्राप्त होनेपर प्रसन होते हैं और न दु:ख मिलनेपर विषाद ही करते हैं। हम नहीं समझ पाते कि वे कहाँ जाते हैं, क्या करते हैं, क्या चाहते हैं, किसका ध्यान करते हैं, कहाँ आते हैं, और किस तरह किसका अनुसरण करते हैं। वे प्रतिदिन दुबले हो रहे हैं। रोज-रोज पीले पड़ते चले जा रहे हैं और नित्यप्रति उनका वैराग्य बढता ही जाता है। राजन् ! सदा श्रीरामचन्द्रजीका अनुसरण करनेवाले ये शत्रुष्ठ और लक्ष्मणजी भी उन्हींके समान दुर्बल होते जा रहे हैं। श्रीराम अपने पास रहनेवाले सहज्जनों—मित्रोंको यह उपदेश देते हैं कि 'ये भोग ऊपर-ऊपरसे मनोरम दिखायी देते हैं. वास्तवमें नश्वर हैं। अतः इनमें तुमलोग अपना मन न लगाओ । हमलोगोंने आयासरहित परम पदकी प्राप्तिसे दूर हटानेवाली चेष्टाओंद्वारा ही अपनी सारी आय व्यर्थ बिता दी।' इस प्रकार मधुर और स्फूट वाणी- द्वारा वे बारंबार गुनगुनाते रहते हैं हैं। यदि पास बैठा हुआ कोई सेवक उनका अभिनन्दन करते हुए यह कहें कि 'आप सम्राट् हों' तो वे उसके इस कथनको जन्मत प्रलाप-सा समझकर अन्यमनस्क हो हँसने लगते हैं तथा सदा मुनिवृत्तिसे रहते हैं । न तो किसीकी कही हुई बातको सुनते हैं और न सामने पड़ी हुई वस्तुकी और दृष्टिपात ही करते हैं । सुन्दर-से-छुन्दर वस्तु प्राप्त होनेपर भी सर्वत्र उसकी अवहेल्ना ही करते हैं । जैसे मेघद्वारा बरसाये गये जलकी धाराएँ किसी बड़े भारी दुर्भेंच पत्थरका मेदन नहीं कर सकतीं, उसी प्रकार कामदेवके बाण कान्तिमती वनिताओंके बीचमें रहते हुए भी श्रीरामचन्द्रजीके मनका

मेदन नहीं कर पाते । 'धन आपत्तियोंका एकमात्र स्थान है । तू इसकी इच्छा क्यों करता है ?' श्रीरामचन्द्र- जी सबको ऐसी ही शिक्षा देते हैं और अपना सारा धन उसकी इच्छा रखनेत्राले दीन याचकोंको बाँट देते हैं । 'धह आपत्ति है, यह सम्पत्ति है— इस प्रकारकी कल्पनाओंने रूपमें नेवल मनका मोह (अज्ञान ) ही प्रकट होता है ।' इस तरहके इलोकोंका वे सदा गान किया करते हैं । 'हाय ! मैं मारा गया, में अनाय हो गया— इस प्रकार सत्र लेग चीखते-चिल्लाते रहते हैं, तो भी किसीको इस संसारसे वैराग्य नहीं होता— यह कितने आश्चर्यकी बात है !' श्रीराम प्राय: ऐसी ही बातें कहा करते हैं ।' (सर्ग ९-१०)

## विश्वामित्र आदिकी प्रेरणासे राजा दशरथका श्रीरामको सभामें बुलाकर उनका मस्तक सूँघना और मुनिके पूछनेपर श्रीरामका अपने विचारमूलक वैराग्यका कारण बताना

तब विश्वामित्रजीने कहा—परम बुद्धिमान् सत्पुरुषो ! यदि ऐसी बात है तो जैसे मृगोंका झुंड अपने यूथपितको ले आता है, उसी प्रकार आपलोग भी रघुकुलनन्दन श्रीरामको शीघ्र यहाँ बुला लाइये । श्रीरामचन्द्रजीको यह मोह न तो किसी आपित्तसे हुआ है और न आसिक्तसे ही । वे विवेक और वैराग्यसे सम्पन्न हैं । अतः उन्हें मोह नहीं, बोघ ही प्राप्त हुआ है, जो महान् अम्युद्यकारक है । इस विचारमूल्क मोहका युक्तिद्वारा निवारण कर देनेपर रघुकुलनन्दन श्रीराम हमलोगोंकी ही भाँति परम पदमें प्रतिष्ठित हो जायेंगे । हमारे उपदेशसे वास्तविक बोधका उदय हो जानेपर श्रीरामचन्द्रजी अमृत पीये हुए पुरुषकी भाँति संयता ( त्रिकालाबाधित ब्रह्मरूपता ), मुदिता ( परमानन्दसरूपता ), प्रक्राँ ( अपरिच्छिन्न ज्ञानरूपता ) को प्राप्त होकर विश्रान्ति-सुखसे सम्पन्न,

संतापरग्रन्य, शरिरसे हुष्ट-पुष्ट और उत्तम कान्तिसे युक्त हो जायँगे। फिर तो मनमें अपनी पूर्णताका अनुभव करते हुए माननीय श्रीरामचन्द्रजी अपने वर्ण और आश्रमके अनुसार प्राप्त होनेवाळी व्यवहार-परम्पराका निर्वाधक्त्यसे पाळन करने ळोंगे। वे महान् सत्त्वगुणसे युक्त तथा ळोकव्यापी निर्गुण-सगुणरूप पज्रह्म परमात्माके ज्ञानसे सम्पन्न हो जायँगे। उन्हें सुख-दु:खकी दशाएँ नहीं प्राप्त होंगी। वे मिट्टीके ढेळे, पत्थर और सुवर्गमें कोई अन्तर नहीं देखेंगे—इन सवको समान समझने ळगेंगे।

मुनीश्वर विश्वामित्रके यों कहनेपर राजा दशरथ बड़े प्रसन हुए, मानो उनका सारा मनोरथ पूर्ग हो गया । उन्होंने श्रीरामचन्द्रजीको बुला लानेके लिये बारंबार दूत-पर-दूत मेजना आरम्भ किया । जन राजा और मुनिका संवाद हो रहा था, उसी समय श्रीरामचन्द्रजी अपने थोड़े-से सेवकों और दोनों भाई लक्ष्मण तथा शतुश्रके साथ अपने पिताके पित्रत स्थान—राजसभामें गये । श्रीरामच दूरसे ही महाराज दशरथको देखा । जैसे इन्द्र देवसमृह्रसे

१— ३.अमृत पीये हुए पुरुपके पक्षमें सन्यताका अर्थ मधार्थं स्वर्गमुख, मुदिताका अर्थ आनन्द तथा प्रज्ञाका अर्थ उत्तम बुद्धि समझना चाहिये । अन्य शब्दोंके अर्थ उभय पक्षमें समान ही हैं।

षिरकर बैठते हैं, उसी प्रकार वे भी राजाओं की मण्डलीसे थिरे हुए बैठे थे। उनके दोनों ओर महर्षि वसिष्ठ और विश्वामित्रजी विराजमान थे। सन्दूर्ण शाओं के अर्थका ज्ञान रखनेबाले मन्त्रीगण मालाकी माँति उन्हें सब ओरसे घेरकर बैठे थे। इधर वसिष्ठ, विश्वामित्र आदि ऋषियों तथा दशरथ आदि राजाओं ने भी कुमार कार्तिकेयके समान छुन्दर श्रीरामचन्द्रजीको दूरसे ही अपने पास आते देखा। वे सौम्य और समदर्शी थे। उनकी आकृति मङ्गलमयी थी। उनका हृदय विनितमावसे गुक्त और उदार था। शरीर कान्तिमान और शान्त (सौम्य) दिखायी देता था तथा वे परम पुरुषार्थके भाजन (परमार्थकक्ष्प) थे। समस्त सद्गुणोंने मानो एकमात्र महान् सन्त्वगुणके लोमसे उनका आश्रय थे। समस्त सद्गुणोंने मानो एकमात्र महान् सन्त्वगुणके लोमसे उनका आश्रय ले स्क्खा था।

मुनीश्वर विश्वामित्र जब राजासे पूर्वोक्त बात-चीत करते हुए श्रीरामको बुलानेका अनुरोध कर रहे थे, उसी समय कमलनयन श्रीरामचन्द्रजी पिताके चरणोंमें प्रणाम करनेके लिये उनके सामने आये । सबके सुहृद् श्रीरामने



पहले पिताके चरणोंमें मस्तक झुकाया। तदनन्तर माननीय पुरुषोंद्वारा भी मुख्यरूपसे सम्मानित होनेवाले दोनों मुनि बसिए और विद्यामित्रजीको प्रणाम किया। इसके बाद अन्य ब्राह्मणों, बन्धु-बान्धवों तथा गुरुजनोंका अभिवादन किया। तत्पश्चात् राजाओंके समूहद्वारा की जानेवाली प्रणाम-परम्पराको उन्होंने प्रसन्न दृष्टिसे उनकी ओर देखकर अपने मस्तकको किंचित् झुकाकर तथा मधुर वाणीके द्वारा कुछ बोलकर स्वीकार किया।

इसके बाद दोनों महर्षियोंने श्रीरामचन्द्रजीकों आशीर्बाद दिया । तदनन्तर जिनके हृदयमें अत्यन्त समताका भाव भरा हुआ था, वे देवोपम सुन्दर श्रीसम अपने पिताकी पित्रत्र संनिधिमें आये । उस समय भूपाल दशरथने अपनी चरण-वन्दना करनेवाले पुत्रको हृदयसे लगाकर उनका मस्तक सूँचा । इसी तरह शत्रुवीरोंका संहार करनेवाले राजा दशरथने घनीमृत स्नेहसे युक्त हो लक्ष्मण और शत्रुवकों भी हृदयसे लगाया ( और उनके मस्तक सूँघे ) । फिर श्रीरामचन्द्रजी पृथ्वीपर ही परिजर्नो- ह्रारा बिछाये गये वस्त्रके उपर बैठ गये ।



तत्पश्चात् राजा बोले—बेटा ! तुम्हें विवेक प्राप्त हो

الأراث ووالمارؤن المحوط والمصط

गया है । तुम विविच कल्याणमय गुगोंके भाजन हो । तुम्हारे-जैसे पुरुष बड़े-बूढ़े लोगों, ब्राह्मणों तथा गुरुजनोंकी आहाका पालन करते हुए ही पिन्नेत्र परमपद प्राप्त कर लेते हैं । जो लोग मोहका अनुसरण करते हैं, उन्हें वह पद नहीं प्राप्त होता । बत्स ! तभीतक आपत्तियाँ दुर्बल एवं तुम्छ होकर दूर ही रहती हैं (पास नहीं फिटकने पातीं) जबतक कि मोहको फैलनेका अवसर नहीं दिया जाता।

इसके वाद श्रीविसिष्ठजीने कहा— महाबाह राजयुमार ! तुम बड़े शूरवीर हो । तुमने उन विषयरूपी शत्रुओंपर भी विजय पा ठी हैं, जो दु:खर्का परम्पराके उत्पादक तथा बईा कठिनाईसे नष्ट होनेवाले हैं। ऐसे प्रभावशाली होनेपर भी तुम अज्ञानी मनुष्योंके योग्य विक्षेपरूपी अगणित तरङ्गमालाओंसे युक्त तथा आवरणरूपी जलता ( जलरूपता ) से सुशोभित होनेवाले व्यामोहके समुद्रमें आत्मज्ञानशून्य पुरुषकी भाँति क्यों इवे जा रहे हो ?

श्रीविश्वामित्रजीने कहा—राजकुमार! हिळते हुए नील कमलोंके समृह्की भौति जो तुम्हारे नेत्र चञ्चल हो रहे हैं, इसमें तुम्हारे चित्तकी व्यमता ही कारण हैं। इस व्यमताजनित नेशेंकी चञ्चलताको त्यागकर बताओ, क्यों मोहित हो रहे हो? तुम्हारे इस मोह अथवा श्रमका क्या कारण है ? निष्पाप श्रीराम! तुम्हारे मनमें जो अजिलाषा हो, उसे शीव बताओ। तुम्हों वह सब गनोरण प्राप्त होगा, जिससे मानसिक व्यथाएँ फिर तुम्हों कप्ट नहीं पहुँचारोंगी।

उत्तम बुद्धियाले विस्वामित्रजीका यह वचन, जिसके भीतर अपनी अभिलाषाके अनुरूप अर्थका प्रकाश निहित था, सुनकर रघुकुलकेतु श्रीरामने खेर त्याग दिया ।

श्रीवारमीकिजी कहते हैं— भरद्वाज ! मुनीश्वर विश्वामित्रके इस प्रकार पूछनेपर श्रीरामचन्द्रजीने वैर्य धारण करके परिपूर्ण अर्थके गौरवसे दबी हुई-सी मन्द्र-मन्द्र मनोहर वाणीमें कहा— श्रीराम बोलं—मुनीश्वर ! में अपने पिताजीके इस महलमें उत्पन्न हुआ, क्रमसः बड़ा और फिर मैंने बिशा भी प्राप्त की । तत्पश्चात् सदाचारके पालनमें तत्वर रहकर तीर्थयात्राके उद्देश्यसे समुद्रों ह्यार विरी हुई सारी पृथ्वीपर अमण किया । इतने समयमें मेरे मनमें जो विचार उत्पन्न हुआ, बह इस संसारिकियक आस्थाको उठा देनेवाला है । तीर्थयात्रा करनेके अनन्तर मेरा मन विवेकसे पूर्ण हो गया, जिससे मेरी बुद्धि भोगोंकी ओरसे नीरस (विरक्त) हो गयी और उसके द्वारा मैंने इस प्रकार

यह जो संसारका विस्तार है, इसमें क्या सुख है ? (कुछ भी तो नहीं है।) चर और अचर प्राणियोंकी चेष्टाओं के विषय तथा केवल वैभवकालमें ही रहनेवाले ये जितने भोगके साधनभूत पदार्थ हैं, सब-के-सब अस्पर ( क्षणभङ्गर ), आपत्तियोंके खामी ( अर्थात केवज विपत्तिमें ही डालनेत्राले ) तथा पापखरूप हैं। जैसे मरीचिकामें जल न होनेपर भी भ्रमसे उसे जल समझकर टसके द्वारा मोहित हुए मग वनमें बड़ी दरतक खिंचे चले जाते हैं, उसी प्रकार मुद्रबुद्धि हुए लोग संसारके पदार्थीयं सुख न होनेपर भी उनमें सुख मानते हैं और उसीके लोभसे आकृष्ट होकर इवर-उवर मटकते रहते हैं। यद्यपि यहाँ लोग कितीके द्वारा बेंचे नहीं गये हैं तथापि विके हुएके समान परवश हो रहे हैं । इस वातको जानते हुए भी कि यह सब अछ मायाका खेल हैं, हम सब छोग मृढ बने बंठे हैं (इस मायासे मुक्त होनेका प्रयत नहीं करते ), यह कितने खेदकी वात है !

संसारके इस प्रपञ्चमें जो अत्यन्त दुर्धाग्यपूर्ण मोग दिखायी देते हैं, ये क्या हैं—इसपर किवार करना चाहिये। सब लोग व्यर्थ ही उनके मोहमें पड़कर आन्तिकर अपनेको बद्ध मानकर बैठे हुए हैं। जैसे बनमें किसी गड्ढेके भीतर गिरे हुए मृढ़ मृग दीर्थकालके पश्चात् यह जान पाते हैं कि हम गड्ढेमें पड़े हैं, उसी प्रकार लोगोंने बहुत समयने बाद यह जाना है कि हम मूढ़ जीव व्यर्थ ही मोहमें पड़े हुए हैं । मुझे राज्यसे क्या लेना है और भोगोंसे भी क्या प्रयोजन है ? मैं कौन हूँ ? यह दश्य प्रपञ्च क्या है और किस लिये सामने आया है ? जो मिथ्या है, वह मिथ्या ही रहे । उसके मिथ्या होनेसे किसकी क्या हानि होनेवाली है । ब्रह्मन् ! जैसे यत्र-तत्र अमण करनेवाले पश्किको मरुभूमिसे विरक्ति हो जाती है, वैसे ही इस प्रकार किचार करते-करते सभी भोग्य पदार्थोंसे मेरी अरुचि हो गयी है ।

मुनीश्वर ! देखिये, भिन्न-भिन्न रूपोंमें उपलब्ध होनेवाले उन तुष्छ भोगोंने हमको उसी प्रकार जर्जर बना दिया है, जैसे प्रचण्ड वायु पर्वतीय वृक्षोंको जर्जर कर देती हैं । सब लोग अनेतन-से होकर प्राणनामवारी पवनसे ग्रेरित हो व्यर्थ ही शब्दोच्चारण कर रहे हैं, जैसे कीचक नामक बाँस अपने छेदोंमें हवा भर जानेसे बाँसुरीकी-सी ध्वनि करने लगते हैं । संसारकी सम्पदाएँ सदा सबकी वज्जना करती रहती हैं । ये मनुष्योंकी मनोवृक्तिको मोह लेती हैं, उनकी सहुण-राशिका नाश कर देती हैं और तरह-तरहके दु:ख दिया

करती हैं। द:खोंका जाल-सा बिछाती रहती हैं। ये धन-वैभव चिन्ताओंके चक्करमें डाळनेवाले हैं, इसलिये मुझे आनन्द नहीं देते तथा बचोंवाटी खियोंसे भरे हुए घर भी भयानक विपत्तियोंके आवास-स्थानकी मोंति मुझे दु:ख ही प्रदान करते हैं, सुख नहीं । मुने ! जैसे बाँस और तिनकोंसे आच्छादित गर्तमें गिरनेके कारण प्राप्त होनेत्राले क्षुचा, पिपासा आदि दोषोंका तथा बन्धन आदि दुर्दशाओंका विचार करते रहनेसे बँधे द्वए हाथीको कभी सुख नहीं मिळता, उसी प्रकार देह आदि पदार्थोंकी क्षणमङ्गरताके कारण उनमें अनेक प्रकारके दोषों और दुर्दशाओंका स्मरण करके मेरे मनको भी शान्ति नहीं मिल रही है। अज्ञानरूपी रात्रिमें तीत्र मोहरूपी कहरेसे लोगोंकी ज्ञानरूपी ज्योतिके नष्ट हो जानेपर दूसरोंको दु:ख देनेमें परम चतुर त्रिषयरूपी सैकड़ों चोर हर समय और प्रत्येक दिशामें विवेकरूपी श्रेष्ठ रहका अपहरण करनेके लिये जी-जानसे लगे हुए हैं । युद्धमें उन्हें गार मगानेके लिये तत्त्वज्ञानी पुरुषोंको छोड़कर दूसरे कौन-से सुभट समर्थ हो सकते हैं (तत्त्वज्ञानी ही उनको नष्ट करनेमें समर्थ हैं, दूसरे नहीं )। (सर्ग ११-१२)

# धन-सम्पत्ति तथा आयुकी निस्सारता एवं दुःखरूपताका वर्णन

शीरामचन्द्रजी कहते हैं—मुने ! यह लक्ष्मी, यह धन-सम्पत्ति संसारमें यदि स्थिर होकर रहे तो बहुत-से सुखोंकी साधनभूत होनेके कारण वह सबसे उत्हृष्ट वस्तु है—यह मृद्ध मनुष्योंकी ही कल्पना है । वास्तवमें न तो वह कभी स्थिर रहती है और न उत्हृष्ट ही कहलाने योग्य है; क्योंकि वह सबको व्यामोहमें ही डाल्दी रहती है । अतः (विषयोंकी माति) वह मी निश्चय ही अनर्थकी प्राप्ति करानेवाली है। जैसे नदीसे असंख्य चश्चल तरक्षें प्रकट होती और वायुकी सहायतासे बहुत सहती हैं, उसी प्रकार इस श्री अथवा सम्पत्तिसे बहुत-सी चिन्तास्हिपणी पुत्रियाँ उत्पन्न होती हैं और विविध

दुश्चेशओंद्वारा दृद्धिको प्राप्त होती रहती हैं। यह सम्पत्ति शाक्षोक्त सदाचारसे रहित पुरुपको पाकर इथरउधर दौड़ती रहती है, कहीं एक जगह पैर जमाकर स्थिर नहीं रहती। यह मृह सम्पत्ति किसी गुणवान पुरुषके द्वारा बड़े दु:खसे उपार्जित होनेपर भी प्रायः उसके उपभोगमें नहीं आती और राजाओंकी प्रकृतिके समान (श्रेष्ठ पुरुषकी उपेक्षा करके भी) गुण-अवगुणका विचार किये विना ही जो कोई भी अपने पास रहता है, उसीका अवलम्बन कर लेती है। लोग तमीतक अपने और पराये जनोंके प्रति शीतल्-मृदुल (दया, उदारता और स्नेह आदिसे सम्पन्न) बने रहते हैं जबतक कि वे प्रबल

वायुके वेगसे वर्मकी माँति धन-सम्पत्तिके द्वारा कठोर एवं दुस्सह नहीं बना दिये जाते । जैसे सुद्रीमर धूळ मिणयोंको मिलन कर देती है, उसी प्रकार धन-सम्पत्तिने बड़े-बड़े विद्वान्, रूर्शार, कृतज्ञ, सुन्दर और कोमल्ख्यावाळे पुरुषोंको भी मिलन (कळिक्कित) कर दिया है । भगवन् ! धन-सम्पत्ति सुख देनेके लिये नहीं, दु:ख देनेके लिये ही बढ़ती है; जैसे विषकी बेळ सुरक्षित रक्खी जाय तो वह मौत ही देती है, उसी प्रकार धन-सम्पत्तिकी रक्षा करनेपर भी वह विनाशका ही कारण होती है ।

जो धन-सम्पत्तिसे युक्त होकर भी जनताकी निन्दाका पात्र न हो, शूरवीर होकर भी अपने ही मुँहसे अपनी बढ़ा-चढ़ाकर प्रशंसा न करता हो तया खामी होकर भी समस्त सेवकों अथवा प्रजा-जनोंपर समान दृष्टि रखता हो-ये तीन तरहके पुरुष संसारमें दुर्लभ हैं। यह धन-सम्पत्ति द:खरूपी सर्पोंके रहनेके लिये विषम ( भगंकर ) और गहन ( दुर्गम ) गुफा है तथा महान् मोहरूपी गजराजोंके निवासके लिये विन्ध्याचलकी विशाल तटभूमि है । अर्थात् यह महान् दुःख देनेत्राली और महान् मोहसे आवृत करनेवार्टा है। सत्कर्मरूपी कमटोंको संक्रचित करनेके लिये यह रात्रिके समान है । दु:खरूपी कुसुदोंके विकासके लिये चाँदनीका काम करनेवाली है तथा उत्तम दृष्टि (श्रेष्ठ बुद्धि ) रूपी दीपकको बुझानेके लिये वासुके तुल्य है । धन-सम्पत्ति भय और भ्रान्तिरूपी वादलोंकी उत्पत्ति तथा वृद्धि करनेवाली हैं, विवादरूपी विषकों बढ़ानेवाटी है, विकल्प ( संशय ) रूपी खेतीकी उपजके लिये क्यारीके समान हैं तथा खेड या कप्ट प्रदान करनेके लिये भयंकर सर्विणीके तत्य है। वैराग्यरूपी लताओं की नष्ट करनेके लिये ओलेके समान है। काम आदि मनोविकाररूपी उल्लुओंको सबल बनानेके लिये अँघेरी रात्रिके तत्य है। विवेकरूपी चन्द्रमाको प्रस लेनेके लिये राहकी दाढ़ है और सौजन्यरूपी कमलको संक्रचित कर देनेके लिये

चन्द्रमाकी चाँदनी है । इतना ही नहीं, यह इन्द्र-धनुपके समान क्षणस्थायी विविव रंगों (रागों) के कारण मनोहर जान पड़नी है तथा विजलीके समान चपल तथा उत्पन्न होते ही नष्ट हो जानेवाली है । प्राय: जंब ही इसके आश्रय हैं। यह एक रूपसे कहीं क्षणभर भी नहीं टहरती। पानीकी लहर और दीपककी लोके समान चश्चल है तथा जिन्हें जानना अत्यन्त किन है, ऐसी असंख्य दुर्दशाओं की प्राप्ति करानेवाली हैं। यह धन-सम्पत्ति मनोर होनेके कारण चित्त-वृत्तिको अपनी ओर खींच लेती है। प्राय: अनर्यकारी कमोंसे इसकी प्राप्ति होती है और प्राप्त होकर भी यह क्षणभरमें नष्ट हो जानेवाली हैं।

मने ! जीवकी आयु पत्तेके सिरेपर लटकते हुए जल-विन्दुके समान अस्थिर है । वह उन्मत्तके समान असमयमें ही इस कुल्सित शरीरको छोडकर चल देती है । जिनका चित्त विषयरूपी विषवर सपीके संसर्गसे सर्वथा जर्जर हो गया है और जिनमें ग्रीढ आत्म-विवेकका अभाव है. उन लोगोंकी आयु उन्हें क्लेश देनेशली ही है। जो जानने योग्य वस्तु (परब्रह्म परमात्मा ) को जान चुके हैं और उस अपरिन्छिच ब्रह्मपदमें प्रतिष्ठित हैं, ऐसे महापरुषोंकी आय लाम-हानि एवं सुख-द:खरें चित्तको समानभावसे स्रस्थिर रखनेवाळी होनेके कारण सखदायिनी है । महर्षे ! हमलोग नपे-तुले आकारवाले शरीरमें ही 'यह आत्मा है' ऐसा निश्चय किये बैठे हैं। अतः संसाररूपी मेंबमें विजलीके समान चनककर विल्वत हो जानेवाली इस क्षणभङ्गर आयुमें हम सुखी नहीं हैं । शरदऋतुके छिटफुट बादल, तेल्ररहित दीपक तथा जलकी तरङ्गके समान चञ्चल आयु गयी हुई ही देखी जाती है । तरङ्गको, जल आदिमें प्रतिविम्बत चन्द्रमाको, विद्युत्-पुञ्जको और आकाशकमळको हाथसे पकड़नेका तो मैं विश्वास रख सकता हूँ; परंत इस अस्थिर आयुपर मेरा कोई भरोसा

यहाँ जड़के दो अर्थ हैं—जल और सूर्ख । बिजलीका
 आश्रय जल होता है और धन-सम्पत्तिका आश्रय मूर्ख ।

नहीं है ( असम्भव बातें भी मले ही सम्भव हो जायँ, पर आयको पकडे रखना असम्भव है ) । जैसे खबरी द्वःख भोगनेके लिये ही गर्भ पारणकी इच्छा करती है, उसी प्रकार जिसका मन विश्वान्त (तृष्णाओंसे अत्यन्त उपरत ) नहीं है, ऐसा मुर्ख मनुष्य कप्ट उठानेके लिये ही व्यर्थ आयुका विस्तार (अधिक काल्तक जीना) चाहता है । ब्रह्मन ! इस संसार-चक्रमें जो देहरूपी उता है, यह सक्षिरपी सनदके जन्हा विकारभव फेन ही है (क्योंकि उसीके समान इत्यन्त अस्थिर हैं)। अतः इसमें अधिक काएतक जीवित रहना मुझे अच्छा नहीं लगता । वास्तवमें वही जीवन उत्तम जीवन कहलाता है, जिसमे अवस्य पाने योग्य वस्तु ( परमाल-ज्ञान ) की प्राप्ति होती है, जिससे फिर शोक नहीं करना पडता तथा जो एस निर्वाणरूप सखका स्थान है। यों तो ब्रक्ष भी जीते हैं, पशु और पक्षी भी जीवित रहते हैं; परंत बास्तवंगं उसी पुरुपका जीवन सफल है, जिसका मन धननके द्वारा जीवित न रहे-अमनीमायको प्राप्त हो जाय । लंशारमें उन्हीं जीवोंका जन्म लेना सफल है और उन्हींका जीवन श्रेष्ठ है, जो फिर यहाँ जन्म नहीं लेते। शेष प्राणी तें: बूढ़े गदहोंके समान हैं ( जैसे गदहे अधिक काळतक जीनेपर भी उत्तम जीवन नहीं विताते. उसी प्रकार उन प्राणियोंका भी जीवन है, जो इस अपवित्र देहको ही आत्मा माने बेठे हैं )।

अविवेकी मनुष्यके लिये शास्त्रोंका अध्ययन भारक्ष हैं। रामी ( विषयासक्त ) प्रकृपके लिये तत्त्वज्ञान भार हैं। अशान्त

मनुष्यके लिये मन भार है तथा जो आत्मज्ञानसे शून्य है, उसके लिये शरीर भार है। जिसकी बुद्धि दूषित है, उस पुरुपके लिये रूप, आयु, मन, बुद्धि, अहंकार तथा चेद्य--- ये सब-के-सब उसी प्रकार दु:खदायक हैं, जैसे बोझ ढोनेवाले मनुत्र्यके लिये उसके सिरका बोझ कप्टदायक होता है। आयु कठोर परिश्रम एवं सुदृढ़ काउको ही देनेवाली है । इसमें श्रमकी निवृत्ति कभी नहीं होती, कामनाओंकी पूर्तिका भी अभाव ही रहता है। यह अपत्तियोंका परम आश्रय और रोगरूपी पक्षियोंका घोंसल है। जैसे बिलमें विश्वाम करनेवाले तथा विपके द्वारा मंताप देनेवाले भयंकर सर्प वनकी वायका पान करते हैं. उसी प्रकार शरीररूपी बिळमें रहकर बिवतल्य दाह पैदा करनेवाले भीपण रोगरूपी सर्प जीवकी आयुका पान करते हैं। जैसे काठके छोटे-छोटे कींडे उसके भीतर रहकर पुराने पेड़को सदा काटते और उससे भूळ-सी गिराते रहते हैं, उसी प्रकार सदा पीब, रक्त और मल बहानेवाले तथा देहके भीतर निवास करनेवाले दुए रोग आदि दु:ख निरन्तर आयका उच्छेद करते रहते हैं। जैसे बिल्ली चुहेको शीघ्र निगल जानेके लिये उत्कट अभिलापाके साथ निरन्तर उसकी ओर ताकती रहती है, उसी प्रकार गृत्य भी आयको अपना ग्रास बनानेके लिये ही सदा उसकी ताकमें बैठी रहती है। इस संसारमें यह आय जिस प्रकार स्थिरता और स़खके द्वारा सदाके लिये परित्यक्त, अत्यन्त तुच्छ, गुणहीन तथा मृत्युकी भाजन है, वेसी दूसरी कोई वस्तु नहीं है। (सर्ग १३-१४)

# अहंकार और चित्तके दोप

श्रीराम बन्द्रजी कहते हैं—मुनिश्रेष्ठ ! यह अनेक रूप-श्रात्म संसार दीनोंसे भी दीन विदयदम्पर खोगोंको अहंकार-के वश्रीभृत होनेके कारण ही निरन्तर राग-द्रेप आदि दोषोंके कोशरूप अनर्यकी प्राप्ति कराता रहता है । अहंकारके वश्में होनेसे ही मनुष्यर आपत्ति आती है— उसे शारीरिक कष्ट भोगने पड़ते हैं। अहंकारसे ही अनेक दुःखद मानसिक व्यथाएँ होती हैं तथा अहंकारसे ही राग अथवा दुश्चेद्याएँ होती हैं। जैसे बहेलियेके द्वारा मुगोंको पकड़नेके लिये बहुत वड़ा जाल विद्याया जाता है, उसी प्रकार अहंकाररूपी दोषके कारण संसाररूपी अँचेरी रातमें जीवोंके मनको मोहित करनेवाळी विशाल माया बिछी हुई है । अहंकार शान्तिरूपी चन्द्रमाको निगलनेके लिये राहुका मुख हैं, पुण्परूपी कमलोंका विनाश करनेके लिये हिम्बूप वज्र है और सब भूतोंमें समदर्शितारूपी मेघका विष्यंस करनेके लिये शरद् ऋतु हैं । ऐसे अहंकारका में त्याग करता हुँ । न विययोंमें मेरी रुचि है और न मन ही मेरा है । में शान्त होकर मनको जीतनेवाल अहामा पुरुपकी मौति अपने-आपमें ही स्थित रहना चाहता हुँ । ब्रह्मन् ! यदि अहंकार रहना हैं तो आपत्तिकालमें मुझे दु:ख होता है और यदि नहीं रहता तो मैं निरन्तर सुखका अनुभव करता हूँ । इसिलये अहंकाररहित होना ही शेष्ट हैं ।

मुने ! मैं अहंकारका त्याग करके शान्तचित्त हो उद्देगरान्य होकर बैठा रहता हूँ; क्योंकि भोगोंके समहका आशार ही क्षणभङ्कर है । इस चेहरूपी विशाल वनमें जो चनीमृत अहंकाररूपी मोटा-ताजा सिंह हैं, उसीने इस जगत्का विस्तार किया है ( इसे अपनी कीडास्थली बनाया है ) । मुने ! जैसे शत्रु किसीको मारनेके लिये पन्त्र-तन्त्रके हारा मारण-उच्चाटन आदिका जाल फैलाता है, उसी प्रकार इस अहंकाररूपी महान् शत्रुने संसारमें जीवका पतन करनेके लिये बिना मन्त्र-तन्त्रके ही खी, पुत्र, मित्र आदिके जाल फैला रक्खे हैं । इस अहंकारका मृत्रोच्छेदपूर्वक निराकरण कर देनेपर ये समी मानसिक दुविचन्ताएँ तुरंत अपने-आप विलीन हो जाती हैं । अहंकाररूपी बादलके फट जानेपर शान्तिका विनाश करनेवाला एवं हदयाकाशमें लाया हुआ महान् मोहरूपी कुहासा धीरे-धीरे न जाने कहाँ

विकीन हो जाता है । महानुभाव मुनीक्वर ! जो सम्पूर्ण आपित्योंका घर, शान्ति आदि उत्तम गुणोंसे रहित तथा हृदयके भीतर निवास करनेवाला है, उस अनित्य अहंकारका में आश्रय लेना नहीं चाहता (उसके अधीन होना नहीं चाहता )। अपने सुदृढ़ विवेकके ह्यारा में अच्छी तरह समझ गया हूँ कि यह अहंकार नामक वस्तु सब ओरसे अतिशय दु:खरूप ही है । अतः अब मेरे लिये जो कुछ भी कर्तव्य शेष रह गया हो, उसे बताते हुए आप मुझे अध्यात्मविषयक उपदेश दीजिये।

मुनीइकर ! जैसे वायुके प्रवाहमें पड़कर मोर-पंखका अग्रभाग वेगसे हिलता रहता है, उसी प्रकार यह चञ्चल चित्त भी अत्यन्त व्यप्र होकर व्यर्थ ही इधर-उधर दोड़ता रहता है । जैसे क़ता अपना पेट भरनेके लिये व्याकुल हो गाँवमें दूर-से-दूरतकके वरों या स्थानोंका चक्कर लगाया करता है, वही दशा इस चञ्चल मनकी हैं। इसे कहीं भी कोई अनुकूल वस्त नहीं प्राप्त होती । इसलिये यह दीन बना रहता है । यदि इसे कभी विशाल धनका संडार प्राप्त हो जाय, तो भी यह भीतरसे तृप्त नहीं होता । जैसे बाँस या बेंतकी बनी हुई पिटारी कभी जलसे नहीं भरती, उसी प्रकार धनसे मनुष्यका जी नहीं भरता । मुने ! जैसे अपने झंडसे बिछुड़कर जालमें जकड़े हुए मृगको कभी सुख नहीं मिलता, उसी प्रकार समस्त साधनोंसे शून्य ( एवं सत्सङ्गरहित ) मन सदा दुर्वासनाओंके जालमें जकड़ा रहता है । इसलिये उसे कभी सुख और संतीय नहीं प्राप्त होता । सुने ! तरङ्गोंके समान चड्डा वृत्तिको धारण करनेवाला यह मन अपने स्थूल-सूक्ष्म अवयव-विभागको छोड़कर एक क्षणके लिये भी हृदयमें स्थिर नहीं रहता । विपयोंके चिन्तनसे क्षोभको प्राप्त हुआ यह मन मन्दराचळके आघातसे उछळती हुई क्षीरसागर-की दुग्वराशिके समान दसों दिशाओंमें दौड़ता या

अ जैसे चन्द्रमाको राहु निगल जत्ता है। कमलोंको हिम या ओलोंकी वर्षा नष्ट कर देती है और शरद ऋतु मेनोंका बिप्चंस कर डाल्ती है। उसी प्रकार अहंकार शान्ति, क्षमा, द्या तथा प्राणिमात्रमें सममाक्को नष्ट कर देता है।

(सर्ग १५-१६)

भटकता फिरता है, किंतु कहीं भी शान्तिको नहीं पाता। ब्रह्मन् ! जैसे मृग गड्डेमें गिरनेकी कोई चिन्ता न करके हरी-हरी दुव चरनेकी इच्छासे प्रेरित हो बहुत दूरतक दौड़ लगाता रहता है, उसी प्रकार यह सन नरकके गर्तमें गिरनेकी परवा न करके भोग-ळाभकी आशासे बड़ी दूरतक चकर लगाता रहता है ( भाँति-भाँतिके मनसूबे बाँधता रहता है ) । जैसे पिंजड़ेमें बंद किया हुआ सिंह चिन्ताके कारण एक जगह स्थिर होकर नहीं रहता, उसी तरह नाना श्रकारकी चिन्ताओंसे अत्यन्त चपल हुआ मन अपनी चन्नळ वृत्तिके कारण कहीं स्थिर नहीं रह पाता । जैसे इंस जलसे दूधको निकाल लेता है, वैसे ही मोहरूपी रथपर आरूढ़ हुआ यह मन भी इस शरीरसे उद्देगशून्य समताके सुखका अपहरण कर छेता है। **इहान !** मनरूपी प्रह अग्निसे भी अधिक उण्ण हैं। उसके ऊपर चढ़ना पर्वतपर चढ़नेसे भी अधिक कठिन है तथा वह वज़से भी बढ़कर कठोर है। उसको बशमें छाना बहुत ही कठिन है। जैसे मांसमक्षी पक्षी मांसपर ट्रट पड़ता है, उसी प्रकार मन भी इन्द्रियोंद्वारा उपलब्ब होनेवाले विषयोंकी और दौड़ पड़ता है। परंत्र जैसे बालक पहले तो खिलौनेकी ओर ळळकता है, फिर उसे पाकर थोड़ी ही देरमें उससे मुँह मोड़ लेता है, उसी तरह यह मन प्राप्त हुए

विषयसे क्षणभरमें ही विरत हो जाता है (और नये-नये विषयकी खोज करने त्याता है ) । समुद्रको पी जाना, सुमेरु पर्वतको जङ्से उखाङ् फेंकना तथा अग्निका ही आहार करना-ये महान् एवं दुस्साध्य कार्य हैं। परंतु चञ्चल चित्तको वशमें कर लेना इनसे भी महान् एवं कठिन कार्य है। सम्पूर्ण पदार्थोंका कारण चित्त ही है। जबतक चित्त है, तभीतक तीनों लोकोंकी सत्ता है, उसके क्षीण होते ही जगत, क्षीण हो जाता है। इसलिये इस चित्तरूपी रोगकी यनपूर्वक चिकित्सा करनी चाहिये । मुने ! जैसे महान् पर्वतसे अनेकानेक वनों एवं काननोंकी उत्पत्ति होती है, उसी प्रकार मनसे ये सैकड़ों सुख-दु:ख पैदा हुए हैं--इसमें संशब नहीं है । अध्यात्मत्रिषयक विवेकसे जब यह मन दुर्बल हो जाता है, तब ये सारे सुख-दु:ख निश्चय ही पूर्गरूपसे गल जाते हैं--ऐसा मेरा विश्वास है। महान् मुमुक्ष पुरुप जिसके जीते जानेपर शम, दम, क्षमा, दया, समता, शान्ति, संतोष, सरव्रता आदि समस्त सद्गुणोंके खाधीन होनेकी आशा करते रहे हैं, उस शत्रह्य चित्तको जीतनेके लिये मैं सब प्रकारसे उद्यत हुआ हूँ । अतएव जैसे चन्द्रमा मेघमालाका अभिनन्दन नहीं करता, उसी प्रकार मैं तीव वैराग्य-सम्पत्तिसे युक्त होनेके कारण जड और मलिन विलासवाली लक्ष्मीका

## तप्णाकी निन्दा

अभिनन्दन नहीं करता ।

आकाशमें इदयके अज्ञानान्धकारसे परिपूर्ण दुस्तर तृष्णारूपिणी रात्रिका सहारा पाकर नाना प्रकारके दोषरूपी उल्दुओंकी जमातें क्रियाशील हो उठती हैं। जैसे रातमें ओसके कणोंसे अभिषिक्त तथा आसपासके डपवनोंमें खिले हुए काञ्चन पुष्प (धत्रोंके फूल)

श्रीरामचन्द्रची कहते हैं-सुनीश्वर ! चेतन जीवरूपी की उज्ञ्बल शोभासे सुशोभित चनेकी फलियाँ निश्चय ही अधिक विकासको प्राप्त होती हैं, उसी प्रकार अनेक तरहके दु:खमय विलापोंसे अधुविन्दुओंसे आई तथा निकटवर्ती सुवर्ण आदिकी अभिलापाद्वारा उज्ज्वल हुई चिन्ता या तृष्णा अवस्य अधिकाधिक बढ़ने लगती है। जैसे समुद्रके भीतर मैंकर एवं हलचल उत्पन्न करनेके लिये ही तरहें उठा करती हैं, उसी तरह हृदयको चञ्चल बना देनेवाली तृण्णा भन्तःकरणमें भ्रम एवं आकुलता पैदा करनेके लिये ही उस सीमातक आ पहुँचती है, जहाँ वह धनादिकी प्राप्तिके लिये कष्टप्रद उत्साहको बढ़ावा देती है । यद्यपि तृष्णाके बेगको रोकनेके लिये यह चित्तरूपी चातक नाना प्रकारकी चेष्टाएँ करता है, तथापि जैसे भाँधी सहे-गले तिनकेको न जाने कहाँ-से-कहाँ उड़ा ले जाती है, उसी प्रकार कलङ्किनी तृष्णाने इसे न जाने कहाँ-किस अयोग्य अवस्थामें पहुँचा दिया। जैसे जालमें फैंसे हुए पक्षी अपने वोंसलेमें जानेकी शक्ति बिह्नत हो वहीं शोक-दु:खसे मोहित हो जाते हैं, वैसे ही हमलोग चिन्ता या तृष्णाके जालमें फँसकर अपने पारमार्थिक खरूपको प्राप्त करनेमें असमर्थ हो मोहमें इवे रहते हैं।

तृष्णा एक पागल घोड़ीके समान है, जो यहाँसे दूर-दूर जाकर बारंबार छौट आती और फिर तुरंत ही सम्पूर्ण दिशाओंमें चक्कर काटने लगती है। जैसे षटीयन्त्र ( रहट ) के ऊपर लगी हुई रस्सी घटके साथ सदा ऊपर-नीचे आती रहती हैं, जड या जलसे सम्बन्ध रखती है, अपने भीतर गाँठें रखती है और चञ्चल बनी रहती है, उसी तरह यह तृष्णा धर्म और अधर्मके अनसार सदा खर्ग और नरकमें गमनागमन कराती, चेतन और जडकी प्रन्थिसे जुड़ी रहती, जड पदार्थींसे सम्बन्ध रखती और सदा विश्वब्य बनी रहती हैं। जो देहके भीतर मनमें गुँथी हुई है, जिसका छेदन करना प्राय: सभीके लिये अत्यन्त कठिन है, उस तृष्णाके द्वारा मनुष्य उसी प्रकार शीव्र भारवाही बना लिया जाता है, जैसे रासकी रस्सी बैलको तत्काल भार होनेके िये विवशकर देती हैं। जैसे बहेलियेकी स्त्री पक्षियोंको फँसानेके लिये जाल बनाती है, उसी प्रकार सदा आकर्षणशील खभाववाली तण्णा लोगोंको फँसानेके लिये स्त्री, पत्र और मित्र आदिकी परम्परा रचती रहती है। यद्यपि मैं धीर हूँ, तथापि भयानक काळी रातके समान तृष्णा मुझे भयभीत-सा कर देती है। विवेकरूपी नेत्रसे सम्पन्न हूँ, तो भी वह मुझे अंधा-सा बना देती हैं और सच्चिदानन्दधनरूप होनेपर भी मुझे वह मानो खेदमें डाळ देती हैं।

तृष्णाको काळी नागिनके समान समज्ञना चाहिये। वह सहस्रों कृटिलताओंसे भरी हुई है। विषयभोग-सुख ही उसका कोमल स्पर्श है। वह विषमतारूपी विपको ही उगलती हैं और तनिक-सा स्पर्श हो जानेपर भी डँस लेती है (अपने सम्पर्कमें आये द्वए प्राणीका नाश कर देती है \*) । इतना ही नहीं, तृष्णा काली-करूटी राक्षसीके समान भी बतायी गयी है। वह पुरुषोंके हृदयका भेदन करनेत्राळी तथा मायामय जगत्को रचनेवाली है। दुर्भाग्य प्रदान करनेवाली तथा दीनताकी प्रतिमूर्ति है। पर्वतकी गुकामें एक प्रकारकी लता होती है, जो सर्य-किरणोंके न मिलनेसे सदा अत्यन्त मिलन रहती हैं। वह खानेमें कड़वी और परिणाममें उन्मादका रोग पैदा करनेवाली है। उसकी बेल बहुत लंबी होती है और उसमें रसकी मात्रा अधिक रहती है। यह तुष्णा भी उसी छताके समान निरन्तर अत्यन्त मिलन, परिणायमें दु:खसे पागल बना देनेत्राली, वासनारूपी विशाल ताँतोंसे युक्त तया विषयोंमें गहरा स्नेह पैदा करनेत्राली है। जैसे ऊँचे वृक्षोंकी शाखाके अग्रमागमें स्थित सूखी हुई मञ्जरी पुष्पशून्य, निष्फल तथा कण्टकाकीर्ण होनेके कारण आनन्ददायिनी नहीं होती, उसी प्रकार तृष्णा सर्वथा सूनी, निष्फल, व्यर्थ विस्तारको प्राप्त होनेवाली. अमङ्गलकारिजी और अूर है। यह कभी मुखदायिनी नहीं होती । संसारखपी विशाल वनमें तृःणारूपिणी विषकी बेल फैली हुई है। जरा-पृत्यु आहि ही इसके फूल तथा

<sup>#</sup> नागिनकी भी चाल टेढ़ी और स्पर्च कोमल होता है तथा वह थोड़ा-चा छू जाय तो भी छूनेवालंको डॅसकर मार डालती है।

त्रिनिपात और उत्पात (अव:पतन और उपद्रव) ही फल हैं।

मुने ! चिन्ता ( तृष्णा ) चञ्चल मोरनीके समान है । नोरनी वर्षाकी बुँदें पड्नेपर वारंबार नृत्य करती है, शरद-ऋतुका प्रकाश आ जानेपर शान्त हो जाती है और दुर्गम-स्थानोंमें भी पैर रखती है, इसी तरह तृष्णा भी कहरेके ममान मोहके आवरणमें स्तरित होती है--नाच उठती हैं, विवेकका प्रकाश छा जानेपर शान्त हो जाती हैं और असाध्य वस्तुओंमें भी पाँव रख देती हैं । केवल वर्पा-कालमें इतराकर बहनेवाली छोटी नदी और तृष्णामें बहुत व्रह्म समानता है। वह नदी वर्षाके अतिरिक्त समयमें चिरकालतक जलसून्य पड़ी रहती है। वर्षा-ऋतुमें भी बीच-बीचमें जब वृष्टि रुक जाती है, यह जलसे खाली हो जाती है; परंतु पानी बरलनेपर उसमें क्षणभरमें बाढ़ आ जाती है और जलकी बहुत-सी उत्ताल तरङ्गें उठने लगती हैं। इसी प्रकार तृष्णा भी चिरकालतक कलग्र्न्य ही रहती है, कभी-कभी सफल होनेपर भी बीच-बीचमें फलशून्य हो जाती है । जड पदार्थीमें ही इसे अधिक आनन्द मिळता है और क्षणमरमें ही यह उछसित हो उठती है। चारेके लोमसे चञ्चल हुई चिड़िया जैसे फलरान्य छड़े हुए बृक्षको छोड़कर दूसरे-दूसरे फलयुक्त वृक्षपर चळी जाती है, उसी प्रकार तृष्णा भी विवेकी एवं क्रिक पुरुषको छोड़कर विपयासक्त पुरुषके पास चली जाती है।

तृष्णा और चन्नव वैद्दारिया दोनोंका स्त्रभाव एक-जैसा है। वे अउड्ड्यस्थानमें भी पेर रख देती हैं, तृप्त हो जानेपर भी नये-नये फलकी इच्छा करती हैं और विषयरूप एक स्थानपर अधिक कालक नहीं उहरतीं । तृष्णा हृदयरूपी कपन्यमें निवास करनेवाली अमरी है। यह क्षणभरमें पातालको चली जाती है, फिर दूसरे ही क्षण आकाशकी सैर करने लगती है और क्षण-मरमें ही दिगन्तरूपी निकुक्षमें महराती दिखायी देती

الأوريقي والمرقاء

है। संसारमें जितने दोप हैं, उन सबमें एकमात्र ताणा ही ऐसी है, जो दीर्घकाळतक दु:ख देती रहती है। वह अन्त:परमें रहनेवाले मनुष्यको भी भीवण संकटमें डाल देती हैं। तृष्णारूपिगी मेघमाला मोहरूपी नीहार-पुञ्जसे घनीभूत होकर परम ज्ञानरूपी सूर्यके प्रकाशको ढँक देती है और जगत्को केवल जडता (जल अथवा अज्ञान) ही प्रदान करती है । त्रणा सांमारिक व्यवहारमें फँसे हर समस्त प्राणियोंको बाँधनेके लिये एक मजबूत रस्तीके समान है । उसने सबके मनको बाँध रक्खा है । इन्द्र-धनुष जिन लक्षणों अथवा धर्मोंसे युक्त दिखायी देता है, वे ही तण्णाके भी लक्षण अथवा धर्म हैं । वह इन्द्र-धनपकी ही भाँति बहुरंगी, गुणहीन, विशाल, मलिन ( मेघ अथवा अग्रद्ध अन्त:करणवाले प्राणीके ) आधारपर स्थित, शून्यरूप और शून्यमें ही पैर रखनेवाटी है। तृप्णा गुणरूपी हरी-भरी खेतीको नष्ट करनेके लिये वन्नपातके समान है । आपत्तियोंको बढ़ानेके लिये उस शरद्-ऋतुके तल्य है, जिसके आनेपर धान आदिकी खेती पकी हुई बालोंसे सम्पन्न हो जाती है। तत्त्व-ज्ञानरूपी कमलोंका विध्वंस करनेके लिये ओलेके सदश और अज्ञानकारी अन्यकारकी वृद्धिके लिये वह हेमन्तकी लंबी रातके समान है।

तृष्णा इस संसाररूपी नाटककी नटी है, प्रवृत्तिरूप नीडमें निवास करनेवाळी पक्षिणी है, मनोरथ-रूपी महान् वनमें विचरनेवाळी हरिणी है और कामरूपी संगीतको उत्बुद्ध करनेवाळी वीणा है। वह व्यवहाररूपी समुद्रकी ळहर है। मोहरूपी मतवाळ गजराजको बाँधे रखनेके ळिये साँकळ हैं, सृष्टिरूपी वटवृक्षकी छुन्दर करोह हैं और दुःवरूपी कुमुदोंको विकसित करनेवाळी चाँदनी है। इतना ही नहीं, तृष्णा जरा-मृत्युरूप दुःवमय रह्में है। इतना ही नहीं, तृष्णा जरा-मृत्युरूप दुःवमय रह्में सेपह करनेके ळिये एकमात्र रह्म-पेटिका है तथा अधि-व्याभिरूप विद्यासोंका नित्य विस्तार करनेवाळी मदमत्त विळासिनी है। तृष्णाको व्योपवीर्था (आकाश)

१. इन्द्र-धनुषके पश्चमें गुणका अर्थ प्रत्यञ्चा है ।

के समान समझना चाहिये। जैसे आकाश कभी सूर्यके प्रकाशसे निर्मल हो जाता है, कभी मेशोंकी घटा थिर आनेसे वहाँ कुछ क्षणोंके लिये कुछ-बुछ कँघेरा छा जाता है और कभी वह बुहरेसे हक जाता है, उसी प्रकार एष्णा भी कभी किंचित् विवेकका प्रकाश पाकर निर्मल हो जाती है, विवेक न होनेगर अज्ञानसे मल्नि रहती है और कभी बुहरेके समान मोहसे आवृत हो जाती है। जबतक विव-विशेषके उद्भवसे प्रकट होनेवाले विस्चिका (हैजा) नामक रोगके समान मृत्युकी हेतुभूता तृत्या पीछे लगी रहती है, तभीतक यह चश्चल-चित्त मृद्ध जनसमुदाय मोहको प्राप्त होता रहता है।

लोग विषयोंका चिन्तन त्याग देनेसे ही अपने सम्पूर्ण दुःखको दूर कर मकते हैं । विषय-चिन्तनका त्याग ही तृष्णारूपिणी विसूचिकाक निवारणका मन्त्र कहा गया है । तृष्णा वेणुल्ता (बाँस) वतायी जाती हे । जैसे वाँस मीतरसे खोखला, वीच-वीचमें गोठोंसे युक्त और कोंपल्रूपी बड़े-बड़ें काँटोंसे भरा होता है तथा उसमें सबको प्रिय लगनेवाले मोती उपलब्ध होते हैं, उसी प्रकार तृष्णा भी भीतरसे खोखली, कपट-दुराग्रह आदि गाँठोंसे मरी, चिन्ता और इःखरूपी कप्टकोंसे परिपूर्ण तथा मोती-मणि आदि धन-

सम्पत्तिमें अधिक प्रेम रखनेवाली है । फिर भी यह बड़े आश्चर्यकी बात है कि परम बुद्धिमान् ज्ञानीजन विवेककी चमचमाती हुई तलबारसे उस दुइछेब चिन्ताको भी काट डाव्रते हैं । ब्रह्मन् ! जीवोंके हृद्यमें रहनेवाळी यह तःणा जैसी तीखी है, वैसी तीखी न तो तलवारकी धार है, न वजाधिकी लप्टें हैं और न आगमें तपाये हुए छोडकणोंकी चिनगारियाँ ही हैं। तुष्णा दीप-शिखाके समान कही गयी है । जैसे दीपककी शिखा बीचमें उज्जल, अन्तमें काली होती है, उसका अग्रभाग तीका होता है, उसमें तेल और ढंबी-सी वत्ती रहती है, वह प्रकाशमान होती है और दाहके कारण उसका स्पर्श दुस्सह होता है, उसी प्रकार तच्या भी बीचमें भोग-बैभवसे उज्ज्वल और अन्तमें द:प्य एवं मृत्यु देनेवाली होनेके कारण काली होती है, उसका अग्रमाग या आरम्भ भी असहा होता है। वह स्री-पुत्र कादिके रनेहर्स पूर्ण तथा बाल्य, यौवन, बुढ़ापा नामक अवस्था-विशेषरूपी बत्तियोंसे वृत्त होती है, इसका सबको प्रत्यक्ष अनुभव होता है तथा इट वस्तुके वियोग-जनित अन्तर्दाह उत्पन्न करनेके कारण यह सबके छिये असहा हो उठती है । महर्षे ! मेरु पर्वतके समान परम उन्नत, विद्वान, शूरवीर, सुस्थिर और धेष्ठ मनुष्यको भी यह एकमात्र तृष्णा ही पटभरमें याचक वनाकर तिनकेके समान हल्का कर देती है। (सर्ग १७)

#### शरीर-निन्दा

श्रीरामचन्द्रजी कहते हैं — महाभुन ! गीली आँतों ( मल-मूत आदिकी बैलियों ) और नाड़ियोंसे भरा हुआ, नाना प्रकारके विकारोंसे युक्त तथा अन्तमें पतनशील ( मरणधर्मा ) जो शरीर संसारमें सबके सामने प्रकाशित हो रहा है, वह भी केवल दुःख भोगनेके लिये ही है । यह थोड़े-से खान-पान आदिके द्वारा ही आनन्दित हो उठता है और थोड़े-से ही शीत, घाम आदिसे खिन्न हो जाता है; अतः इस शरीरके समान

गुणहीन, शोचनीय और अधम दूसरा कोई नहीं है । यह शरीर बुक्षके तुल्य है । दोनों भुजाएँ इसकी दो शाखाएँ हैं, परिपुष्ट कंधा तना है । दो नेत्र इसके बिल या खोडर हैं । मस्तकका स्थान इसका बड़ा भरी फल हैं । यह शाँतरूपी श्रेणीबद्ध पिक्षचेंके बैठनेके लिये स्तम्भके समान सुन्दर आधार है । दोनों कान शब्दरूपी कठफोरवा पिक्षयोंके प्रवेश करनेके लिये खोंखले हैं । हाथ और पैरोंकी अंगुलियाँ

इसके सुन्दर पछव हैं। गुल्म नामक (पेटका) रोग ही इसपर फैली हुई लताएँ अथवा झाड़ियाँ हैं। यह कर्म करनेके लिये पञ्चभूतोंके समूहसे संगठित हुआ है। जीव तथा ईश्वररूप पश्चियोंने इसपर अपने घोंसले बना रक्खे हैं । दाँतरूपी केसरोंसे सुशोभित, उत्पत्ति-विनाशशील तथा मन्द्र हासमय विकाससे यक्त हर्षरूपी फूलोंद्वारा यह शरीर-वृक्ष सदा अलंकृत होता रहता है । सुन्दर कान्ति ही इसकी छाया है। यह देहरूपी वृक्ष जीव-रूपी पथिकोंका विश्राम-स्थान है । इसे किसका आसीय कहा जाय और किसका पराया १ इसके ऊपर आस्था और अनास्था ही क्या हो सकती है ? तात ! भवसागर तथा नदी आदिको पार करनेके लिये बारंबार अपनायी गयी देहत्वता एवं नौकामें कौन आत्मीयताकी भावना कर सकता है ? जहाँ रोमरूपी असंख्य वृक्ष उगे हुए हैं, जो इन्द्रियरूपी बहुसंख्यक गङ्गोंसे भरा हुआ है, उस देहरूपी निर्जन वनमें कौन विश्वस्त ( निर्मय ) होकर रह सकता है ?

जो संसाररूपी वनमें उगा और बड़ा है, जिसपर वित्तरूपी चञ्चल वानर उल्लला-कूदता रहता है, जिसका प्रत्येक अवयव विवय-चिन्तनरूपी मझरीसे अलंकृत है, महान् दु:खरूपी जुनोंके लग जानेसे जिसमें सब ओर छेद या घाव हो गये हैं, जो तृष्णारूपिणी सर्पिणीका घर है, जिसपर कोपरूपी कौएने घोंसला बना रक्खा है, जिसमें मन्द मुसुकानरूपी पुष्प प्रकट होते और खिलते हैं, इसीलिये जिसकी बड़ी शोभा होती है, शुम और अशुम (सुख और दु:ख) जिसके महान् पल हैं, सुन्दर की और बाँहें जिसकी शाखाएँ हैं, अङ्गुल्यियेंसे युक्त हायरूपी पुष्प-पुष्लोंके कारण जो बड़ा सुन्दर जान पड़ता है, प्राणवायुरूपी पक्नके स्नन्दनसे जिसके सम्पूर्ण अवयवरूपी पळ्ळा हिलते रहते हैं, जो समस्त इन्द्रियरूपी पक्षियोंका आधार है, सुन्दर धुटनोंसे गुक्त शरीएका निचला भाग जिसका तना है, जो बहुत ऊँचा है, यौवनकी कान्तिरूपी छायासे युक्त होनेके कारण जो सरस प्रतीत होता है, कामरूपी पिषक जिसका सेवन करता है, मस्तकपर उगे हुए बहे-बहे केश-कलाप जिसपर जमे हुए तिनकोंके समुदाय हैं, अहंकाररूपी गीथ जिसपर वोंसला बनाकर रहता है, जो भीतरसे खोखला ( छित्रयुक्त ) है, नाना प्रकारकी वासनारूपिणी जटाओंके जालका उद्गम-खान होनेके कारण जिसे काटना अध्यन्त कठिन हैं तथा परिश्रमरूपी शाखा-विस्तारके कारण जो विरस ( रूखा ) दिखायी देता है, वह शरीररूगी चुक्ष मुझे सुखद नहीं प्रतीत होता ।

मुने ! शरीर अहंकाररूपी गृहस्थका विशाल गृह है। यह गिरकर सदाके लिये धरतीपर छोट जाय अथवा चिरकालतक स्थिर वना रहे, इससे मेरा क्या प्रयोजन है ? जहाँ इन्द्रियरूपी पशु कतार वाँधकर खड़े रहते हैं. तृष्णारूपिणी गृहस्वामिनी बारंबार ( घर-ऑगनमें ) डोळती-फिरती है तथा जिसके समस्त अवयवोंको आसक्तिरूपी गेरु आदिके रंगसे रँगा गया है. वह शरीररूपी गृह मुझे अभीष्ट नहीं हैं। पीठकी हुडी (रीढ़) रूपी शहतीरोंके परस्पर मिलनेसे जिसके भीतर खाळी स्थान बहुत थोड़ा रह गया है तथा जो ऑतकी रस्प्रियोंसे बाँधकर खड़ा किया गया है, वह देहरूपी धर मझे प्रिय नहीं है । जिसमें सब ओर नस-नाड़ी और ऑतोंकी रस्तियाँ फैली हुई हैं, जिसे रक्तरूपी जलसे बनाये गये गारेके द्वारा लीपा गया है तथा बढ़ापा-रूपी चुनेसे जिन्नपर सफेदी की गयी है, वह देहरूपी घर मुझे अभीष्ट नहीं है । चित्तरूपी भृत्यने नाना प्रकारकी अनन्त चेष्टाओंद्वारा जिसकी स्थिति अत्यन्त स़दृढ़ कर दी है तथा मिथ्या और मोह ( असत्य और अज्ञान )-ये दो जिसके बड़े-बड़े खंभे हैं, वह देहरूपी गृह मुझे प्रिय नहीं है । दु:खरूपी छोटे-छोटे बच्चोंने जहाँ रो-रोकर कोलाहल मचा रक्खा है.

गाढ़ निद्रारूपी सुख-शय्याके कारण जो मनोरम प्रतीत होता है तथा जिसमें दुश्चेद्रारूपिणी दग्धें दासी निवास करती है, वह देहरूपी घर मुझे प्रिय नहीं है । मुनीश्वर! जो मल आदि दोषोंसे युक्त विषय-समृहरूपी कर्तनों तथा अन्यान्य उपकरणोंसे ठसाठस भरा हुआ है तथा जिसमें अज्ञानरूपी नोनला ल्या हुआ है, वह देहरूपी गेह मुझे अभीष्ट नहीं है । गुल्करूपी आधार-काष्ट्रपत स्थित जो पिंडलियों हैं, वे मानो खंमे हैं । धुटना उनका मस्तक है, वह भी जिसके उरुस्तम्भका आधार है तथा दोनों वड़ी-बड़ी मुजाएँ दो आड़ी ल्क्कड़ियोंके समान जिसे टहतापूर्वक धारण करती हैं, वह देहरूपी घर मुझे इष्ट नहीं है ।

ब्रह्मन् ! जहाँ ज्ञानेन्द्रियरूपी झरोखोंके भीतर प्रज्ञारूपिणी गृहस्वामिनी क्रीडा कर रही है तथा चिन्ता-रूपिणी पुत्रियाँ खेल रही हैं, वह देह-गेह मुझे प्रिय नहीं है । जो सिरके केशरूपी छाजनसे छाया हुआ है. कानरूपी शोभाशाली चन्द्रशालाओंसे सुशोभित है तथा कुछ लंबी अङ्गलिरूप काष्ट-चित्रोंसे सुसजित है, वह शरीररूपी गृह मुझे प्रिय नहीं है। जिसके समस्त अङ्गरूपी भित्तियोंके समृहमें रोमरूपी घने जौके अङ्गर उगे हैं और जहाँ पेटका गड़ा कभी भरता नहीं, ऐसा देहरूपी गेह मुझे नहीं चाहिये । जिसमें नखरूपी मकड़ियोंका निवास है, जहाँ भूखरूपी कुतिया निरन्तर शोर मचाये रहती है तथा जिसमें भयानक शब्द करनेवाली प्राणवास सदा चलती रहती है, ऐसे देह-गेहकी प्राप्ति मुझे प्रिय नहीं है। जहाँ श्वास-प्रश्वासके रूपमें वायुके वेगका निरन्तर भीतर-बाहर आना-जाना लगा रहता है और जिसकी इन्द्रियरूपी खिड़कियाँ सदा खुली रहती हैं, वह देहरूपी घर मुझे कभी इष्ट नहीं है। जिसके मुखरूपी दरवाजेपर जिह्वारूपिणी वानरी सदा

यह शरीर एक भयानक वन है । इन्दियाँ ही इस जंगळके भाद्ध हैं, जो अपने रोषके कारण इसे दुर्गम बनाये द्वुए हैं । यह भीतरसे सूना है तथा अनेकानेक निस्सार खोडरोंसे युक्त है । इसकी दिशारूपी कुंजें घोर अज्ञानान्यकारसे व्याप्त होनेके कारण गहन जान पड़ती हैं; अत: यह मुझे कदापि प्रिय नहीं है । यहाँ घन-सम्पत्ति, राज्य, शरीर, नाना प्रकारकी चेष्टाओं और मनोरखोंसे क्या ठेना-देना है; क्योंकि काळ कुळ ही दिनोंमें इन सबको अपना प्राप्त बना छेता है । मुने ! यह शरीर केवळ रक्त और मांसका ही बना हुआ है । इसका एक ही धर्म है—विनाश । फिर इसके बाहरी और भीतरी खरूपपर विचार करके बताइये, इसमें कीन-सी रमणीयता है ?

तात ! जो शरीर मरनेके समय जीवका अनुसरण नहीं करते—उसका साथ छोड़ देते हैं, वे कितने बड़े कृतन्न हैं । फिर आप ही कहिये, उनपर बुद्धिमान् पुरुषोंकी क्या आस्था हो सकती है ! यह शरीर उस कोमळ पळ्ळवके समान है, जो तनिक-सी बायुका संचार

डटी रहती है, अतएव जो भयहूर दिखायी देता है तथा जिसके दाँतरूपी हिंडिगोंके टुकड़े स्पष्टतः दिछागेचर होते हैं, वह शरीररूपी घर मुझे नहीं चाहिये। यह देह-गेह स्वचारूपी चूनेके लेप (या पट्यत्तर) से चिकता किया हुआ है। नाड़ीरूप यन्त्रोंके संचारसे यह चश्चल बना रहता है और मनरूपी सुन्दर चूहेने इसमें सब ओर बिल खोद रक्खे हैं; इसलिये यह मुझे प्रिय नहीं है। जो मन्द मुस्कानरूपी दीपककी प्रभासे क्षणमरके लिये उद्धासित हो उठता है, एक ही क्षणमें आनन्दोछाससे सुन्दर दिखायी देता है और फिर क्षणमात्रमें ही अज्ञानान्यकारसे व्याप्त हो जाता है, वह शरीररूपी घर मुझे प्रिय नहीं है। जो समस्त रोगोंका घर है, छुरियों तथा पके वालोंका नगर है और समस्त मानसिक चिन्ताओंका दर्गम वन है, वह देह-गेह मुझे प्रिय नहीं है।

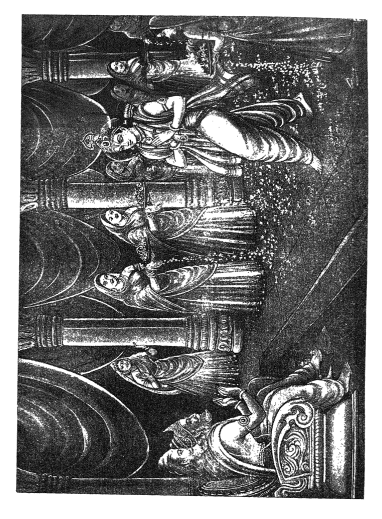
१. दाह और घावसे पीड़ित ।

२. एड़ीके ऊपरकी गाँठ।

करता हुआ एक दु:खसे दूसरे दु:खको प्राप्त होता है। अपने चित्तरूपी बिलमें स्थित हो नाना प्रकारकी भ्रान्ति पैदा करनेवाला कामरूपी पिशाच अपने वशमें हुए पुरुषका बलपूर्वक तिरस्कार करता है । सुने ! युवावस्थामें स्री, द्यत और कलह आदि दुर्व्यसनोंको उत्पन्न करनेवाले वे राग-लोभ आदि प्रसिद्ध एवं दृष्ट दोष वैसे (काम, चिन्ता आदिके वशीभृत) अन्तःकरणवाले पुरुषको, जो काम आदिमें तन्मय हो रहा है, यौवनके ही सहारे नष्ट कर डालते हैं। जो महान् नरकका बीज है और सदा भ्रान्ति पैदा करनेवाला है, उस यौवनके द्वारा जिनका नाश नहीं हुआ, वे मनुष्य दूसरे किसीसे नष्ट नहीं हो सकते । शृङ्गार आदि नाना प्रकारके रसोंसे पूर्ण और अनेक प्रकारके आश्चर्यजनक वत्तान्तोंसे यक्त भीषण यौवनरूपा भूमिको जिसने पार कर लिया, वहीं पुरुष धीर कहलाता है । जो क्षणभरके लिये प्रकाशमान, चञ्चल मेघोंकी गम्भीर गर्जना (अभिमान-पूर्ण वचन ) से व्याप्त और विजलीकी तरह चमककर छप्त हो जानेवाला है, वह अमङ्गलमय योवन मुझे अच्छा नहीं लगता । जो भोगके समय मध्र अतएव स्वादिष्ट ( मनोरम ) और अन्तमें दु:खदायी होनेके कारण तिक्त प्रतीत होता है, जिसमें दोष-ही-दोष भरे हैं, जो सब दोषोंका आभूषण तथा मदिराके मद-विलासके समान मोहक है, वह यौवन मुझे कदापि अच्छा नहीं लगता । जो असत्य होकर भी सत्य-सा प्रतीत होता है, शीघ्र ही घोखा देनेवाला है तथा खप्नावस्थामें किये गये छी-सह-वासके समान है, वह यौवन मुझे अच्छा नहीं लगता । यह क्षणभरके लिये सन्दर प्रतीत होनेत्राली सम्पर्ण वस्तओं में अप्रगण्य है। सारी आयु बीत जानेपर दिखायी देनेत्राले गन्धर्वनगरके समान है । यह सब छोगोंको क्षणमात्रके छिये मनोहर प्रतीत होता है। अतः यह मुझे अच्छा नहीं लगता।

यह यौवन ऊपरसे तो रमणीय प्रतीत होता है, किंतु भीतरसे सद्भावशून्य है। अतः वेश्या स्त्रीके

समागमके समान घणित होनेके कारण मुझे रुचिकर नहीं जान पड़ता । जैसे प्रलयकालमें सबको दुःख देनेवाले बड़े-बड़े उत्पात सब ओरसे उमड़ उठते हैं। उसी प्रकार युवावस्थामें सबको कष्ट प्रदान करनेवाले जो कोई भी आयोजन हैं, वे सब निकट आ जाते हैं। युवावस्थाका मोह मङ्गलमय आचारको भुला देनेवाले और बद्धिको कुण्ठित कर देनेवाले भ्रमका अतिराय मात्रामें उत्पादन करता है । जैसे दाश्राग्नि वक्षको जला देती है. उसी प्रकार युवावस्थामें जीव प्रियतमाके वियोगजनित दुस्सह शोकाग्निसे मन-ही-मन जलता रहता है। जैसे अत्यन्त निर्मल, विस्तृत एवं पवित्र नदी भी वर्षा ऋतुमें मलिन हो जाती है, उसी प्रकार परम निर्मल, विशाल एवं शुद्ध बुद्धि भी युवावस्थामें कल्लावत हो जाती है। बहुत-सी उत्तालतरङ्गोंसे युक्त भयानक नदी लाँघी जा सकती है, परंतु भोगतृष्णाकी चपलतासे युक्त युवावस्था नहीं लाँघी जा सकती। वह प्राणवल्लभा, उसके वे मोटे-मोटे स्तन, वे मनोहर विलास और वह सुन्दर मुख कितना मनोरम है !' युवाबस्थामें इसी तरह-की चिन्ताओंसे मनुष्य जर्जर हो जाता है। रजोगण और तमोगुणसे पूर्ण यह विषम यौषनरूप आँधी सम्पूर्ण सद्गुणोंकी स्थिरताको नष्ट करनेमें दक्ष है। मनुष्योंके यौवनका उछास (विकास) दोष-समूहोंको जगाता और सद्गण-समुदायका मूळोच्छेद करता है। अतएव उसे पाप-वैभवका विळास कहा गया है। शरीररूपी उपवनमें उत्पन्न हुई यौवनकी बेल बड़ी रमणीय है । वह ज्यों-ज्यों बढ़ती या ऊँचे चढ़ती है, त्यों-ही-त्यों अपनेसे सटे हए मनरूपी भ्रमएको उन्मत्त बना देती है। शरीररूपी मरुभूमिमें कामरूपी घामके तापसे प्रकट हो भ्रान्तिरूपमें प्रतीत होनेवाली जो यौवनरूपिणी मृगतृष्णा है, उसकी ओर दौड़ते हुए मनरूपी मृग विषयोंके गड़ेमें गिर जाते हैं । यह युवावस्था देहरूपी जंगलमें कल दिनोंके लिये प्रकाशित होनेत्राली शरद्ऋतुके समान है।



लोगो ! तुम इनपर विश्वास न करो ।

जम-जन योनन अपनी चरम सीमापर शाह्नद हो जाता है, तब-तब संतापयुक्त कामनाएँ केवल विनाशके लिये ही बढ़ने या दृत्य करने लगती हैं। ये राग-द्रेपरूपी पिशाच तमीतक विशेषरूपसे नाचते फिरते हैं, जबतक कि यह योननरूपणी राजि पूर्णरूपसे नघ नहीं हो जाती! जो महासुग्य पुरुष मोहबश क्षणभङ्कुर योननसे हर्षको प्राप्त होता है, वह महुग्य होता हुआ भी निरा पशु ही माना गया है। जो मनुष्य अभिमान या अञ्चानके कारण मदोन्मत योननायस्थाकी अभिलाया करता है, उस दुर्जुद्दिको शीव ही पश्चात्तामा मार्गा होता है। साथो!

इस भूतल्यर वे ही पुरुष पूजनीय और महासा हैं, जो यौजनस्पी संकटसे सुखपूर्वक पार हो गये हैं । वेड्-बंड़ मगरोंसे भरे हुए महासागरको सुखपूर्वक पार किया जा सकता है, किंतु विषय-चिन्तन आदि महातरङ्गोंके कारण उमांड़ हुए और हुर्गुण-दुराचारक्ष अनेक दोवोंसे भरे हुए इस निन्दनीय यौवनके पार जाना बहुत ही कठिन हैं । ब्रह्मन् ! विनयसे अलंकत, श्रेष्ठ पुरुषोंको आश्रय देनेवाला, करूणासे प्रकाशित तथा शम, दम, समा, दया, शान्ति, संतोष, सरखता आदि विविध गुणोंसे युक्त उत्तम यौवन इस संसारमें उसी तरह वृर्ठम हैं, जैसे आकाशमें वन । (सर्ग २०)

#### स्त्री-शरीरकी रमणीयताका निराकरण

श्रीरामचन्द्रजी कहते हैं---मुनीश्वर ! इधर केश हैं, इवर रक्त और मांस हैं, यही तो युवती स्त्रीका शरीर हैं। जिसका हृदय विवेकसे विशाल हो गया है, उस ज्ञानी पुरुषको इस निन्दित नारी-शरीरसे दया काम ह आदरणीय मुने ! बहुमूल्य वस्त्र और केसर-करत्त्री लेपसे जिन्हें बारंबार सजाकर दुलराया था, समस्त देहधारियोंके उन्हीं किसी समय गीध और सियार श्रादि मांसाहारी जीव नोचते और घसीटते हैं । जिस स्तनमण्डलपर सेरु पर्वतके शिखरप्रान्तसे सोछास प्रवाहित होनेवाली गङ्गा-जीके जलकी धाराके समान मोतियोंके हारकी शोभा देखी गयी थी, मृत्युके पथात सम्पूर्ण दिशाओंकी इमशान-भूमियोंमें नारीके उसी स्तनका कत्ते अनके छोटे-से विण्ड-की भाँति आखादन करते हैं। जैसे वनमें चरनेवाले गदहे या ऊँटके अङ्ग रक्त-मांस और हद्वियोंसे सम्पन्न हैं, उसी प्रकार कामिनियोंके अङ्ग भी उन्हीं उपकरणोंसे यक्त हैं। फिर नारीके प्रति ही लोगोंका इतना आग्रह या आकर्षण क्यों है ?

मने ! छोग केवल स्त्रीके शरीरमें जिस आपात-रमणीयताकी कल्पना करते हैं, मेरी मान्यताके अनुसार वह भी उसमें हैं नहीं । उसमें जो रमणीयताकी प्रतीति होती है, उसका एकमात्र कारण मोह ही है। मनमें विकार उत्पन्न करनेवाली महिरामें और युवती स्त्रीमें क्या अन्तर है १ एक जहाँ मद ( नशे )के द्वारा मनुष्यको प्रचर उछास प्रदान करती है, वहाँ दूसरी कामका भाव जगाकर परुपके लिये आनन्ददायिनी वनती है ( अतः अपना कल्याण चाहनेवाले परुपके लिये दोनों ही सामान्यरूपसे त्याज्य हैं ) । जैसे धुमको ही केराके रूप-में वारण करनेवाली प्रज्वलित अग्निशिखा, जो देखनेमें सुन्दर किंतु छनेमें दुस्तह है, तिनकोंको जला डालती है. उसी प्रकार केश और काजल धारण करनेवाली तथा नेत्रोंको प्रिय लगनेवाली नारियाँ, जिनका स्पर्श परिणाम-में दु:ख देनेवाला है, पुरुषको वासनाकी आगसे जलाती रहती हैं।

जैसे विषक्तीं लता सुन्दर फूलेंसे मनोहर लगती, नये-नये पछत्रोंसे सुशोभित होती, श्रमरोंकी क्रीडास्थली वनती, पृष्प-गुच्छ धारण करती, फ्रुटोंके केसरसे पीटे रंगकी प्रतीत होती, अपना सेवन करनेवाले मनुष्यको मार डाळती या पागळ बना देती है. उसी प्रकार कमनीया कामिनी फलोंका श्रङ्गार वारण करनेके कारण मनोहारिणी लगती, करपळ्ळवोंसे सशोभित होती, श्रमरोंके समान चञ्चल नेत्रोंके कटाक्ष-विकासका प्रदर्शन करती, पण-गच्छोंके समान स्तनोंको वश्चपर धारण करती, फ्रुंगेंके केसरकी भाँति सुनहरी गौर-कान्तिसे प्रकाशित होती, मनुष्योंके विनाशके लिये तत्पर रहती और काम-भावसे अपना संवन करनेवालोंको उन्माद एवं मृत्य आदिके अधीन कर देती है। मुनिश्रेष्ठ ! कामरूपी किरात ( बहेलिये ) ने मृढ-चित्त मानवरूपी पक्षियोंको फुँसानेके लिये खीरूपी जालको फैला स्वखा है। जन्म-स्थान-रूपी छोटे-छोटे जलाशयोंमें उत्पन्न हो धनग्रूपी प्रहमें विचरनेवाले पुरुषरूपी मत्स्योंको फँसानेके लिये नारी बंसीके कॉंटेमें लगी हुई आटेकी गोलीके समान है और दुर्वासना ही उस बंसीकी डोर है।

नारीके स्तनसे, नेत्रसे, नितम्बसे अथवा भौंहसे, जिसमें सार वस्तुके नामपर केवल मांस है, अतएव जो किसी कामकी वस्तु नहीं है, मेरा क्या प्रयोजन है ? मैं वह सब लेकर क्या करहँगा ? ब्रह्मन ! इधर मांस, इधर रक्त और इधर हिंडुयाँ हैं; यही नारीका शरीर है, जो कुछ ही दिनोंमें जीर्ण-शीर्ण हो जाता है । संसारके मनुष्यो ! नारीके अझोंका थोडे ही समयमें होनेवाला यह परिणाम मेंने तुम्हें बताया है, फिर तुम क्यों भ्रमके पीछे दौड़ रहे हो ? पाँच भूतोंके सम्मिश्रणसे बना हुआ अङ्गोंका संगठन ही नारी नामसे प्रसिद्ध हो रहा है: अतः विवेक-बद्धिसे सम्पन्न कोई भी पुरुष आसक्तिसे प्रेरित होकर क्यों उसकी ओर टट पड़ेगा ? जैसे हथिनीके लिये चन्नल हुआ हाथी विन्ध्याचल पूर्वतपर उसे फँसानेके लिये वनाये हुए गड्ढेमें गिरकर बँध जाता और परम शोचनीय अवस्थाको पहुँच जाता है, यही दशा तरुणी स्रीके मोहमें फँसे द्वए तरुण पुरुषकी होती है। (सर्ग २१) ~ 4 3 4 S 4 ~ ~ ~

#### दृद्धात्रस्थाकी दुःस्वरूपता

श्रीरामचन्द्रजी कहते हैं — महर्षे ! जैसे हिमरूपी वन्न कमल्क्नो, आँधी ओसकणको और नदी तटवर्ती वृक्षको नए कर देती है, उसी प्रकार चृद्धावस्था रारीर-का नाश कर डाल्ती है । जैसे लेशमात्र विषका मक्षण शरीरको शीन्न ही कुरूप बना देता है, उसी प्रकार बुढ़िया जरावस्था मनुष्यके सारे अङ्गेंको जर्जर करके शीन्न ही कुरूप कर देती है । जिनके सारे अङ्गेंको जर्जर कराके शीन्न ही कुरूप कर देती है । जिनके सारे अङ्गेंको जर्जर बना दिया है, उन समस्त पुरुषोंको कामिनियाँ ऊँटके समान समझती हैं । चृद्धावस्थाके कारण जिसके अङ्ग काँपते रहते हैं, ऐसे मनुष्यको नौकर-चाकर, स्नी-पुत्र, बन्धु-बान्यव तथा सुहृद्याण भी उन्मत्तके समान समझकर उसकी हँसी उड़ाते हैं । जो दीनतारूपी दोषसे परिपूर्ण, हृद्यमें

संताप पहुँचानेवाली तथा समस्त आपित्योंकी एकमात्र सहचरी है, वह विशाल तृष्णा वृद्धावस्थामें बदती ही जाती है। 'हाय! वहें खेदकी बात है, मैं परलोकमें क्या करूँगा ?' इस प्रकारका अत्यन्त दारण मय, जो प्रतीकारके योग्य नहीं है, वृद्धावस्थामें बदता जाता है। बुद्धापेमें 'मैं बेचारा कोन हूँ ? मेरी हस्ती ही क्या है ? मैं किस प्रकार क्या करूँ ? अच्छा, मैं चुप ही रहता हूँ।' इस प्रकारकी दीनताका उदय होता है। 'मुझे किसी खजनसे कब, क्या और किस प्रकारका खादिए मोजन प्राप्त हो सकता है?' इस प्रकार चिन्तारूपिणी दूसरी जरावस्था बुद्धापेमें निरन्तर चित्तको जलाती रहती है। वृद्धावस्थामें मनुष्य अपनी शक्तिका संतुलन खो बैठता है—कभी खानेकी शक्ति होनेपर पचानेकी शक्ति नहीं रहती और कभी पचानेकी

शक्ति होनेपर खानेकी ही शक्ति नहीं रहती। इस प्रकार शक्तिहासके कारण मोगकी इच्छा तो बड़ी प्रवल हो उठती हैं, परंतु उपमोग किया नहीं जा सकता। उस दशामें निश्चय ही हृद्य जलता रहता हैं। मुने ! शरीररूपी कुक्षके सिरेपर बैठी हुई जरावस्थारूपिणी दृद्धा बगुली, जो नाना प्रकारके क्लेशोंसे शरीरका अपकार करनेवाली हैं, रोगरूपी सर्पोंसे आक्रान्त होकर ज्यों ही चें-चें करने लगती है, त्यों ही मूर्छ्ररूपी गहरे अन्धकारकी इच्छा रखनेवाला मृत्युरूपी उल्लू कहींसे झटपट आया हुआ ही दिखायी देता है।

जैसे सायंकालकी संध्याके प्रकट होते ही अन्धकार दौड़ पड़ता है, उसी प्रकार शरीरमें जरावस्थाको देखते ही मृत्यु दौड़ी चली आती है। सूना नगर, जिसकी लताएँ कट गयी हों वह बृक्ष तथा जहाँ वर्षा न हुई हो, वह देश भी कुछ-कुछ शोभित होता है; किंतु जरासे जर्जर हुए शरीरकी तिनक भी शोभा नहीं होती। बृद्धावस्थाकी मार खाकर जर्जर हुआ शरीर हिमसमृहसे आकान्त हो मुरङ्गाये हुए कमलकी-सी शोभाको धारण करता है।

मस्तकरूपी पर्वतके शिखरपर उगी हुई यह बृद्धावस्था-रूपिणी चाँदनी वातरोग और खाँसीरूपिणी कुसदिनी-को यत्तपूर्वक विकसित कर देती हैं। यह बुढ़ापारूपिणी वेगवती गङ्गा आयुके समाप्त होनेपर शरीररूपी तटवर्ती ब्रक्षकी जड़ोंको तरंत ही काट गिराती है। तात! जैसे क्वेत पत्रवाली और फूलोंसे लदी हुई पतली लता कछ टेढी हो जाती है, उसी प्रकार जिसके सारे अवयव सफेद हो गये हैं, मनुष्योंका वह दुबला-पतला शरीर बद्धावस्थासे टेढा हो जाता है--कमानकी तरह झक जाता है । मुने ! जैसे कपूरसे सफेद हुए केलेके पेड़को हाथी क्षणभरमें उखाड़ फेंकता है, उसी प्रकार मृत्यरूपी गजराज बृद्धावस्थासे कपूरकी भाँति सफेद हुई देहको निश्चय ही क्षणभरमें उखाड़ फेंकता है। तात ! जो वृद्धावस्थाको प्राप्त होकर भी जीता है, उस दष्ट जीवनके लिये दुराग्रह रखनेसे क्या लाभ १ भूतलपर किसीसे पराजित न होनेवाली यह जरावस्था मनुष्योंकी एषणाओंका तिरस्कार कर देती है---उनकी किसी भी इच्छाको सफल नहीं होने देती। (सर्ग २२)

# कालके खरूपका विवेचन

श्रीरामचन्द्रजी कहते हैं—सुनीश्वर ! ध्यह मेरी
भोग्य वस्तु हैं। मैं इसका भोक्ता हूँ । ये भोगके
साधन हैं । इस साधनसे इस तरह भोग्य वस्तुको
प्राप्त करके मैं चिरकाल्तक इसका उपभोग करूँगा ।
आज यह वस्तु मैंने प्राप्त कर ली और अब इस
मनोरथको प्राप्त करूँगा' इत्यादि असंख्य मानसिक
संकल्प-विकल्पोंद्वारा जो अनन्त व्यावहारिक वचनोंका
प्रयोग करते हैं तथा अल्य (तुच्छ) शरीरमें महस्वबुद्धि (आसमाव) रखते हैं, उन मृढ़ जनोंने हेयोपादेय,
शतु-मित्र तथा राग-देवादि भेदोंद्वारा इस संसाररूपी
गुफामें अमको अल्यन्त गौरवपूर्ण (दुस्छेष ) बना दिया

हैं। जैसे बड़वाग्नि उमड़े हुए समुद्रको सोखती है, उसी प्रकार यह सर्वभक्षी काल भी उत्पन्न हुए जगत्को अपना प्रास बना लेता है। भयंकर कालरूपी महेश्वर इस सम्पूर्ण दृश्य-प्रपञ्चको निगल जानेके लिये सदा उच्चत रहते हैं; क्योंकि सारी वस्तुएँ उनके लिये सामान्यरूपसे प्रास बना लेनेके योग्य हैं। युग, वर्ष और कल्पके रूपमें काल ही प्रकट हैं। इसका वास्तविक रूप कोई देख नहीं सकता। वह सव संसारको अपने वशमें करके बैठा है। संसारमें जो समणीय, ग्रुभ कर्म करनेवाले तथा उच्चता या गौरवमें सुमेह पर्वतके भी गुरु थे, उन सबको कालने उसी तरह

निगल लिया है, जैसे गरुइ संपींको निगल जाते हैं। यह काल बड़ा निर्देय, कठोर, झूर, कर्करा, कृपण और अश्रम है। संसारमें अवतक ऐसी कोई वस्तु नहीं हुई, जिसे यह काल उदरस्थ न कर ले। इस कालका विचार सदा सबको निगल जानेका ही रहता है। यह एकको निगलता हुआ भी दूसरेको चवा जाता है। अवतक असंख्य लोग इसकी उदर-दरीमें प्रवेश कर खुके हैं, तो भी यह महाखाज काल तृप्त नहीं होता। यह रात्रिक्शं भौरोंसे भरी हुई और दिनक्शी महारियोंसे सुशोभित वर्ष, कर्ल्य और कलाक्षिणी लताओंकी निरन्तर सृष्टि करता रहता है, किंतु कभी यकता नहीं।

मुने ! यह काल धूर्तीका शिरोपणि है। इसे कितना ही तोड़ा जाय, ट्रटता नहीं । जलानेपर भी जलता नहीं और दृश्य होनेपर भी दीखता नहीं । यह मनोराज्यकी भाँति फैला हुआ है । एक ही निमेश्में किसी वस्तको उत्पन्न कर देता है और पलभरमें किसी भी वस्तुका पूर्णतः विनाश कर डालता है। काल केवल अपना ही पेट भरनेमें संलग्न रहनेके कारण तिनका, भूल, इन्द्र, सुमेरु, पत्ता और समुद्र—सबको अपने अधीन करने—निगल जानेके लिये उद्यत रहता है। केवल इस कालमें ही पर्याप्त करता भरी है, लोभ भी इसीके भीतर डेरा डाले हुए हैं। सारा-का-सारा दुर्भाग्य भी इसीमें निवास करता है तथा दुस्सह चपळता भी इसीमें उपलब्ध होती है । यह काल महाकल्प नामक बृक्षोंसे देवता, मनुष्य और असुर आदि प्राणिसमृहरूपी फलोंके भारोंको गिराता हुआ-सा खड़ा है। सैकड़ों महाकल्प बीत जानेपर भी यह काल न तो खिन्न होता है न किसीके द्वारा समादत होता है, न कहीं आता है न जाता है, न अस्त होता है और न इसका उदय ही होता है। यौवनरूपी कमलिनीको

संकुचित करनेके लिये यह चन्द्रमाके समान है, आयुक्त्पी गजराजका मस्तक विदीर्ण करनेके लिये मिंहके सदृश हैं । इस संसारमें तुच्छ या महान् कोई ऐसी वस्तु नहीं हैं, जिसे यह कालहरी चोर चुरा न ले जाता हो; यह काल ही व्यावहारिक अवस्थामें संसारका कर्ता, मोक्ता, संहार करनेवाला और समरणकर्ता आदि सभी पर्दोपर प्रतिष्ठित होता हैं । किसीने भी बुद्धिकोशलद्वारा इस कालके रहस्यका निश्चय नहीं किया है । पुण्य और पापके फल्मोगके अनुसार छुन्दर और कुरूप रूप धारण करनेवाले समस्त शरीरोंको काल ही उत्थन करता, काल ही उनकी रक्षा करता और काल ही सहसा उनका संहार कर देता हैं ।

ggggeren nyggyr yng yngangagaagaagaagaa haa ar waran a byr addiddid diddid o o'r ar ar diddid barry o gyf y d Byr y gan y cynhag gyr gangaga y digangagan y byr y byr a'r arberg diddid arbert a gan ac ar ar ar ar ar ar ar

इस प्रकार इस जगत्में सर्वत्र कालका विलास देखा जाता है । मनुष्योंमें तो कालका वल प्रसिद्ध ही हैं।

इस कालकी पत्नी है—चण्डी (अल्यन्त कोपक्ती कालरात्रि), जो बड़ी चतुराईसे चलती हैं। इसे कालने संसाररूपी वनमें विद्यार करनेके लिये नियुक्त किया है, इसके साथ सारी मात्रिकाएँ (डाकिनी, साकिनी आदि) रहती हैं। यह कालरात्रि वाचिनके समान प्राणिसमूहका विनाश करनेवाली है। कालके धनुषका नाम है—अभाव या संहार। वह निरन्तर टंकार करता रहता है, उससे दु:खरूपी बाणोंकी झड़ी लगी ही रहती है। वह धनुप सब ओर स्फुरित होता रहता है। बहान्! यह कालरूपी राजकुमार संसारमें दीइते हुए प्राणियोंके पीछे दोइता है और उनको वाणोंसे विदीर्ण करता रहता है। इस कालसे बढ़कर शिकशाली दूसरा कोई नहीं है। यही सबसे अधिक विलास करनेमें प्रवीण है और समस्त लक्ष्यमेदियोंसे कपर उठकर अनुपम शोभा पाता है।

यह जो कुछ भी विस्तृत जगनमण्डल दिखायी देता है, वह उस कालकी गृत्यशाला है। इसमें वह खुब जी भरकर चृत्य करता है। जैसे बालक गीली मिट्टीको आचार-विचारोंकी स्पष्टि करता है। उन आचार-विचारों-लोकान्तर, जीव-समुदाय तथा उनके नाना प्रकारके कभी थकता नहीं ।

लेकर नाना प्रकारके खिलोने बनाते हैं, उसी प्रकार की प्रवृत्ति मत्ययुग और त्रेतामें अचल तथा द्वापर और काल भी बारंबार चौदह भुवन, विभिन्न वन, लोक- कलिमें चल होती है। इन सबकी सुधि करनेमें काल (सर्ग २३---२५)

### कालका प्रभाव और मानव-जीवनकी अनित्यता

श्रीरामचन्द्रजी कहते हैं---महामुने ! जब जगत्यें काल आदिके चरित्र ऐसे हैं, तब आप ही वताइये इस संसार-नामवारी प्रपञ्जमें मेरे-जैसे लोगोंकी क्या आस्था हो सकती है। मुने ! इन दैव ( प्रारब्धकर्म ) आदिके द्वारा की हुई सुख-दु:ख आदिरूप प्रपञ्च-रचनाओंसे मोहित हुए हमलोग किसीके हाथ विके हुए दासों तथा वनके मृगोंकी भाँति पराधीन हो रहे हैं। जैसे सर्प वायुको पीता है, उसी प्रकार यह कर आचरण करनेवाला काल तरुण शरीरको बुढ़ापेमें पहुँचाकर समस्त प्राणि-समुद्रायको निरन्तर अपना प्रास बनाता रहता है। काल निर्दयोंका राजा है। वह किसी भी आर्त प्राणीके ऊपर दया नहीं करता । सम्पूर्ण भूतोंपर दया करनेवाळा उदार पुरुष तो इस संसारमें दुर्टम हो गया है । मुने ! जगद्में जितनी भी प्राणियोंकी जातियाँ हैं, उन सबका वैभव अल्प एवं तुच्छ है तथा जितने भी भौगके स्थान हैं, वे सभी भयंकर और परिणाममें दुरन्त दु:खकी ही प्राप्ति करानेवाले हैं। प्राणियोंकी आयु अत्यन्त चपल ( अस्थिर ) है, मृत्यु बहुत ही निर्दय है। जवानी भी अधिक चञ्चल होती है और बाल्यावस्था मोहमें ही बीत जाती हैं। संसारी मनुष्य गाने-बजानेकी कलाके रस ( अधवा विषया-नुसंचान ) से कलङ्कित हैं । बन्धु-बान्धव संसारमें बाँघनेके लिये रस्तीके समान हैं। भोग इस जगत्के महान रोग हैं तथा सुख आदिकी तृष्णाएँ मृगत्ष्णाके समान हैं। बिना जीती हुई इन्द्रियाँ ही शत्रु हैं। सत्यखरून आत्मा असत्य-सा हो गया अर्थात् जीवात्मा अज्ञानके कारण देहको ही अपना खरूप मानने लग

गया । त्रिना ,जीता हुआ मन बन्धनका हेतु होनेसे आत्माका रात्र है एवं अज्ञानवरा यह जीवात्मा खयं ही अपने-आपपर उस मनके द्वारा प्रहार करता है। अहंकार ही कलङ्कका कारण हैं। वृद्धियां अत्यन्त कोमल ( आत्म-निप्टासे रहित ) हैं । क्रियाएँ शास्त्रविरुद्ध होनेसे दु:खरूप फल देनेवाली हैं और कीलाएँ ( शरीर और मनकी चेष्टाएँ ) खीकी प्राप्तिमें ही केन्द्रित हैं, केवल खियाँ ही उनका विषय हो गयी हैं। इच्छाएँ विषयोंमें ही शोभा पाती हैं-ने भोगोंकी ओर ही दौड़ती हैं। परमात्म स्फूर्तिरूप चमत्कार नष्ट हो गये हैं। श्रियाँ दोषोंकी सेनाएँ हैं तथा सम्प्रण विषय-रस वास्तवमें नीरस हैं।

महात्मन् ! दूषित बुद्धिने सबके अन्त:करणको व्याकुल कर रक्या है । अज्ञानके कारण सभी संतप्त हो रहे हैं । रागरूपी रोग दिनोंदिन बढ़ रहा है और वैराग्य दुर्छम हो रहा है। आत्मर्रशनकी शक्ति रजोगुणसे नष्ट हो गयी हैं। अतः सत्त्वगुण नहीं प्राप्त होता, केवल तमोगुण वढ़ रहा हैं। इसिंछिये तत्त्व ( सिंचदानन्दधन परमात्मा ) अत्यन्त दूर है । जीवन अस्थिर हो गया है । मृत्यु जलदी ही आनेके लिये उत्सुक हैं। धैर्य शिथिल हो गया है और तुच्छ विषय-भोगोंके प्रति लोगोंकी आसक्ति प्रतिदिन वढ़ रही हैं। बुद्धि मूढ़तासे मिलन हो गयी है। शरीरका अन्तिम परिणाम एकमात्र पतन ( विनाश ) ही है । देहमें जरावस्था प्रज्वित हो उठी है और पापकी ही बारंबार स्करणा होती है। जवानी यत्नपूर्वक भूगी जा रही है । सत्सङ्ग दुर्लभ हो गया है ।

वामी कोई उत्तम आश्रय नहीं मिलता और सत्यभावका उदय तो कहीं हो ही नहीं रहा है। मन मोहसे आच्छन-सा हो रहा है। इसरेको सुखी देखकर होनेवाला आत्म-संतोष मानो दर चळा गया है। उज्ज्वळ करुणाका उदय नहीं हो रहा है और नीचता दरसे निकट चली आ रही है। धीरता अधीरतामें परिणत हो रही हैं। जीवोंका काम केवल आवागमन---जन्मना-मरना रह गया है। दशेंका सङ पर-परपर सल्भ है: परंत सलक्षोंका सङ अत्यन्त दुर्लभ हो गया है । सम्पूर्ण पदार्थ उत्पन्न और नष्ट होनेवाले हैं । वासना संसारमें बाँधनेवाली है और काल प्राणियोंकी परम्पराको नित्य कहीं अज्ञात स्थानमें जाता है। दिशाएँ भी नहीं दिखायी देतीं। देश भी विदेश-सा हो जाता है और पर्वत भी विखर-कर दह जाते हैं; फिर मेरे-जैसे मनुष्यकी स्थिरतामें क्या विश्वास है। सत्तामात्र ही जिसका खरूप है, वह काल आकाशको भी खा जाता है। चौदहों भवनोंको भी अपना भोजन बना लेता है। पृथ्वी भी विनासको प्राप्त हो जाती है। फिर मेरे-जैसे मनुष्यकी स्थिरतापर क्या विश्वास किया जा सकता है। कालवश समूद्र भी सूख जाते हैं, तारे भी ट्रटकर बिखर जाते हैं, सिद्ध भी नष्ट हो जाते हैं; फिर मेरे-जैसे मनुष्यकी स्थिरतापर क्या आस्था हो सकती है १ बड़े-बड़े दानव भी विदीर्ण हो जाते हैं। ध्रव भी अध्रवजीवी बन जाते हैं और अमर भी मरणको प्राप्त होते हैं: फिर मेरे-जैसे मनष्यकी स्थिरतापर क्या विश्वास हो सकता है ? काल अपने अगणित मुखोंसे इन्द्रको भी चबा जाता है, यमराजको भी वशमें कर लेता है और उसीके प्रभावसे वायु भी अवायु हो जाता है--अपना अस्तित्व खो बैठता है; फिर मुझ-जैसे मनुप्यकी स्थिरतापर क्या विश्वास हो सकता है ?

सोम (चन्द्रमा) भी कालवश व्योम (आकाश) में विलीन हो जाता है। मार्तण्ड (सूर्य) के भी खण्ड-खण्ड

हो जाते हैं और अधि भी भग्नता ( विनाश ) को प्राप्त हो जाती है: फिर मुझ-जैसे मनुष्यकी स्थिरतापर क्या आस्था की जा सकती है ? जो काल ( मृत्य ) को भी कविता कर लेता है, नियतिकों भी टाल देता है और अनन्त आकाशको भी अपने आपमें विलीन कर लेता है. उस महाकालके होते हुए मज्ञ-जैसे मनप्यकी स्थिरतापर क्या विश्वास किया जा सकता हैं ? जिसका कानोंसे श्रवण, वाणीसे वर्णन और नेत्रोंसे दर्शन नहीं होता, ऐसे अज्ञातस्वरूप एवं मायाके उत्पादक किसी सक्ष्म तत्त्वके द्वारा चौदहों भवन अपने-आपमें ही मायाद्वारा दिखाये जा रहे हैं । वह तत्त्व निर्गण-निराकार सम्बिदानन्दघन परब्रह्म परमात्मा ही है । समष्टि अहंकाररूप कलाको प्राप्त होकर सबके भीतर निवास करनेवाला वह कालका भी कालरूप प्रमात्मतत्त्व सबसे महान् है । तीनों लोकोंमें ऐसा कोई पदार्थ नहीं, जो उसके द्वारा नष्ट न किया जा सके । स्वर्गमें देवता, भूतलपर मनुष्य और पातालमें सर्पोंकी सृष्टि उसीने की है। वही अपने संकल्पमात्रसे इन सबको जर्जर दशामें पहुँचा देता है। अनुरागयुक्त कामिनियोंने अपने चन्नल लोचनोंद्वारा कटाक्षपूर्वक जिसकी ओर देखा है, उस पुरुषके मनको महान् विवेक भी खस्थ नहीं कर पाता। जो दूसरोंका उपकार करनेवाली है और दूसरोंकी पीड़ा देखकर संतप्त हो उठती है, अपनी आत्माको शान्ति प्रदान करनेवाळी उस शीतळ बद्धिसे यक्त ज्ञानी महात्मा ही सखी है-ऐसा मेरा विश्वास है। जैसे समुद्रमें उत्पन्न हो बडवामिके मुँहमें गिरकर नष्ट होनेवाळी असंख्य ळहरोंको कोई गिन नहीं सकता. उसी तरह संसारमें उत्पन्न हो कालके मुँहमें पड़नेवाले अनन्त प्राणियोंकी गणना कौन कर सकता है। जैसे झाड़ियोंमें बैठे हुए मृग या पक्षी अपनी जिह्नाकी लोलपताके कारण मोहवश जालमें पड़कर नष्ट हो जाते हैं, उसी तरह दराशा-पाशमें बँधे हुए सभी मनुष्य दोषरूपी ब्राडियोंके मुग बने हुए हैं । वे सब-के-सब मोह-जालमें फँसकर पुनर्जन्मरूपी जंगलमें नष्ट हो जाते हैं।इस संसारमें लोगोंकी आयु विभिन्न जन्मोंमें किये गये कुकर्मोंसे नष्ट हो रही हैं। यदि आकाशमें दृक्ष हो, उस दृक्षमें लता हो और उस लतासे गलेमें फाँमी लगाकर मनुष्यको लटका दिया जाय तो उससे जो दुःख होगा, वैसा ही दुःखमय फल उन कुकर्मोंका भी बताया गया है। उस दुःखकी निवृत्तिके लिये उपाय करना तो दूरकी बात है, उस उपायका विचार करनेवाले लोग भी यहाँ हैं या नहीं,

हमें इसीका पता नहीं है । मुनीश्वर ! इस संसारमें लोगोंकी बुद्धि चश्चल और मृदु है । उसी बुद्धिसे युक्त मृतुप्य व्यर्थ ही अनेक संकल्य-विकल्पोंका जाल रचते हुए कहते हैं— 'आज उत्सव हैं।' यह वड़ी सुहावनी ऋतु है, इसमें यात्रा करनी चाहिये, वे लोग हमारे माई-वन्धु हैं और यह सुख विशिष्ट भोगोंसे युक्त है, इन्हीं संकल्पोंमें पड़े-पड़े वे सब लोग एक दिन कालके गालमें चले जाते हैं। (सर्ग २६)

#### सांसारिक वस्तुओंकी निस्सारता, क्षणभङ्गरता और दुःखरूपताका तथा सन्पुरुपोंकी दुर्लभताका प्रतिपादन

श्रीरामचन्द्रजी कहते हैं-तात ! मुनीश्वर ! इस जगत्का खरूप अत्यन्त अरमणीय ( अभद्र ) है, तो भी यह ऊपरसे मनोरम प्रतीत होता है। इसमें कोई ऐसा पदार्थ मेरी दृष्टिमें नहीं आता. जिसके प्राप्त होनेसे चित्त-को अत्यन्त विश्राम (परम सुख) मिल सके। बाल्यावस्था विविध प्रकारसे कल्पित क्रीडा-कौतुकमें ही चपळता-पूर्वक बीत जाती है । युवावस्था आनेपर मनरूपी मृग स्रीरूपिणी गुफाओंमें ही रमता हुआ जीर्ण हो जाता हैं: फिर बृद्धावस्था प्राप्त होनेपर जब यह शरीर जर्जर हो जाता है, उस समय जनसमुदाय केवल दु:ख-ही-दु:ख भोगता रहता है ( उसे कहीं कभी भी स़ख-शान्ति-का लेश भी प्राप्त नहीं होता ) । बुढ़ापारूपी हिमकी वर्षासे जब देहरूपिणी कमलिनी नए हो जाती है, उस समय प्राणरूपी भ्रमर इसे छोड़कर दूर, बहुत दूर चला जाता है। उस दशामें उस मनुष्यके लिये यह संसार-रूपी सरोवर ग्रुब्क ( नष्ट ) हो जाता है । इस संसारमें तृष्णा नामकी नदी निरन्तर बहती रहती है, जिसने अपने प्रबल प्रवाहके वेगसे यहाँके समस्त अनन्त पदार्थी-को प्रस लिया है ( नष्ट कर दिया है )। यह संतोष-रूपी तटवर्ती वृक्षकी जड़ खोदनेमें बड़ी दक्ष है। संसाररूपी समुद्रमें चमड़ेसे मढ़ी हुई शरीररूपिणी नौका क्ष्मा, पिपासा आदि विविध तरङ्गोंसे आहत हो हिलती-डोलती हुई इधर-उधर घूम रही है । पाँच इन्द्रिय

नामक माह इसे टकर मारकर डुवानेके लिये उच्चत रहते हैं। इस तरह यह नौका क्रमशः नीचे जा रही है-डूबना चाहती है । इसमें घेर्य और वैराग्यसे सुशोभित होनेवाले विवेकी जीव नहीं बैठे हैं । जहाँ तृष्णारूपिणी लताओंका ही प्राधान्य है, ऐसे संसाररूपी वनोंमें विचरनेवाले ये मनरूपी बंदर कामरूपी वृक्षोंकी सैकड़ों शाखाओंपर भटकते हुए अपनी आय नष्ट करते हैं. परंत कभी मनोबाञ्छित फल नहीं पाते । महर्षे ! आपत्तियोंकी प्राप्ति होनेपर भी दु:ख और मोह जिनसे दूर ही रहते हैं, खास्थ्य और सम्पत्तिमें भी जो अहंकार-शून्य मनसे सुशोभित होते हैं तथा सुन्दरी रगणियाँ जिनके अन्तःकरणमें चोट नहीं पहुँचातीं ( विकार नहीं उत्पन्न करतीं ), ऐसे महात्मा पुरुप इस समय अत्यन्त दुर्लभ हैं। जो हाथियोंकी सेनारूपी तरङ्गोंसे उद्वेळित होनेवाले समर-सागरको अपने बल-विक्रमके द्वारा पार कर जाते हैं, मेरी दृष्टिमें वे शूरवीर नहीं हैं। मैं तो उन्हींको शूरवीर मानता हूँ, जो मनरूपी उत्ताल तरङ्गोंसे पूर्ण इस देह और इन्द्रिय-रूपी समुद्रको विवेक, वैराग्य आदिके द्वारा ठाँघ जाते हैं।\* क्टच्च्रेषु दूरास्त विषादमोहाः स्वास्थ्येषु नोत्सिक्त मनोऽभिरामाः। सुदुर्लभाः सम्प्रति सुन्दरीभिरनाहतान्तः करणा महान्तः ॥ तरन्ति मातङ्गघटातरङ्गं रणाम्बुधि ये मिय ते न शुराः । शुरास्त एवेह मनस्तरङ्गं देहेन्द्रियाम्भोधिमिमं तरन्ति॥ (वैराग्य० २७ । ८-९)

शरीरवाला जीव विपादमग्न हो इस लोकमें अपने संचित जो कीर्तिसे जगतको, प्रतापसे सम्प्रण दिशाओंके किये हुए धर्मशून्य (पापपूर्ण) भावों (कर्षों एवं प्रदेशोंको, सम्पत्तिसे याचकोंके वरोंको और सास्विक बल विचारों )का स्मरण करके दुस्सह अन्तर्ज्वालासे जलता (क्षमा, विनय, उदारता आदि) से लक्ष्मीको परिपूर्णकरते रहता है। जीवनके प्रारम्भमें देवल काम, अर्थ और हैं तथा जिनके धैर्यका बन्धन कभी ट्रटना नहीं, वे सकाम धर्मकी प्राप्तिके लिये ही जिन्होंने हृदयमें स्थान महापुरुप इस पृथ्वीपर सलभ नहीं हैं (पर्म दुर्लभ हैं ) ।\* वना रक्खा है. उन क्रियाओंद्वारा ही अपने दिन कोई पर्वतकी प्रस्तरमधी दीवारके भीतर ( गहन गुफामें ) विताकर बृद्धावस्थाको पहुँचे हुए उन मनुष्योंका हिल्हते निवास करना हो या वज्रनिर्मिन अमेद्य दुर्गमें रहता हो, द्वए मोरपंखके समान चञ्चल चित्त किस उपायसे विश्राम सभी मनुष्योंके पास प्रारव्यके अनुसार पुण्यके फल-(स़ख-शान्ति) लाभ करें ? (अर्थातः निष्काम धर्म या खरूप सम्पत्तियाँ अणिमा आहि सिद्धियोंको साथ लिये परमार्थ-साधनके बिना सख-शान्तिका मिळना कठिन सदा वेगप्रवेक चली आती हैं और पापके फलखरूप आपत्तियाँ भी निरन्तर अपने-आप आ जाती हैं । तात ! है )। इनको अभी करना है और उन्हें बादमें-इस पत्र, स्त्री और धन- इन सबको मनुष्य भ्रमवर्श अपनी प्रकार जिनके लिये चिन्ता की जाती है, वे आपात-बुद्धिके द्वारा रसायनके समान सुखद मान लेता है: रमणीय एवं परिणाममें अनर्थरूप सिद्ध होनेवाले कार्य परंतु मृत्युकाल आनेपर वे सब-के-सब कोई उपकार स्त्रियों तथा अन्य लोगोंका मनोरञ्जनमात्र करते हुए बृद्धा-नहीं करते, अपित अत्यन्त रमणीय भोग भी उस वस्थाके अन्ततक लोगोंके चित्तको वेगपूर्वक जीर्ण-शीर्ण समय विषपान करनेसे होनेवाली मूर्छाके समान दु:खदायी ( त्रिवेकभ्रष्ट ) करते रहते हैं । जैसे वृक्षोंके पत्ते ही सिद्ध होते हैं। शरीरकी वाल्य और युवावस्थाओंके उत्पन्न होकर थोडे ही दिनोंमें पीले पड़कर झड़ जाते या नष्ट हो जाते हैं, उसी प्रकार आत्मविवेकसे रहित

> मनुष्य इस लोकमें जन्म ले एक दूसरेसे मिलकर कुछ ही दिनोंमें साथ छोड़कर चल देते हैं।

भला, कौन समझदार मनुष्य दिनमें दूर-दूरतक व्यर्थ इधर-उधर घूमता हुआ ज्ञानी महापुरुषोंका सङ्ग एवं सरकर्मका अनुष्ठान न करके सायंकाल घरमें लौटनेपर रातमें सुखकी नींद सो सकेगा ? समस्त राजुओंको मार भगानेपर जब चारों ओरसे धन-सम्पत्ति प्राप्त होने लगती है, उस समय पुरुष, जबतक इन विषयसुखोंके सेवनमें लगता है, तबतक ही मृत्यु कहींसे सहसा आ धमकती है। जो किसी कारणसे बृद्धिको प्राप्त होकर भी क्षणभरमें

ही नष्ट होते देखे गये हैं, उन अत्यन्त तुच्छ विषय-मोगोंद्वारा इधर-उधर भटकायी जाती हुई जनता इस भूतल्पर अपने निकट आयी हुई मृत्युको नहीं जान



अ कीलां जगिहकुहरं प्रतापै: श्रिया ग्रहं मत्त्ववरोन लक्ष्मीम् । ये पूरवन्त्यक्षतपैर्ववन्था न ते जगत्वां मुलभा महान्तः ॥ (वैराय ० २७ । ११)

पाती, यह कितने आञ्चर्यकी वात है । समद्रकी क्षणभङ्गर व्हरोंके समान यह चपळ जनता इस भूतळपर निरन्तर कहीं से वेगप्रवंक आती और फिर सदा वेगसे ही चली जाती है। जैसे चन्नल भ्रमरहती नेत्रों और लाल प्रस्नुबरूपी अधरोंबाली तथा वित्र-बृक्षपर चढ़कर फैली हुई चञ्चल विष-लताएँ देखनेमें अति सुन्दर होनेके कारण पहले मनको हर लेती हैं, पीछे सेवन करनेपर प्राणोंका नाश कर देती हैं, उसी प्रकार ठाठ अधरों और भ्रमरतल्य चञ्चल नेत्रोंसे सुशोभित होनेवाली सुन्दरी श्चियाँ मनोहारिणी होनेके कारण पहले तो मनुष्योंके चित्तको चराती हैं, फिर सर्वथा उनके प्राणींका अवहरण करनेत्राळी बन जाती हैं । जैसे तीर्थयात्रा अथवा देवोत्सवमें बहुत-से मनुष्योंका मेला जुट जाता है, उशी प्रकार इस लोक और परलोकसे व्यर्थ ही आये हुए और अमुक स्थानपर हमलोगोंकी भेंट होगी, इस तरह आपस-के संकेतयुक्त अभिप्रायसे एकत्र हुए लोगोंका जो स्त्री, पुत्र और मित्र आदिके रूपमें यहाँ मिलन होता है, यह व्यवहार मायामय ही है । यह संसार वेगपूर्वक वृमनेत्राले कुलार्लचक्रके समान है। यद्यपि यह वर्षा ऋतुके पानीके बुलबुलोंके समान क्षणभङ्गर है, तथापि असावधान मनुप्यों-की बुद्धिमें अपनी चिरस्थायिताकी ही प्रतीति कराता है।

जहाँ देववरा बारवार जन्म लेकर अपने शरीरको धारण करके छाया, पत्र और पुष्प आदिके हारा निरन्तर प्राणियोंका उपकार करनेवाला बृक्ष भी कुल्हाइसि काट दिया जाता है, उस संसारमें मनुष्य-जैसा अपराधी और उपकारसून्य प्राणी सदा जीवित ही रहेगा, ऐसा विश्वास करनेके लिये कौन-सा कारण है ? विषका बृक्ष और विषयासक्त मनुष्य दोनों ऊपरसे बड़े मनोहर लगते हैं, किंतु उनके भीतर बड़ा मारी दोष भरा रहता है । एक ( विषवृक्ष ) इदयस्थित प्राणोंके विनाशके लिये खड़ा है तो दूसरा ( विषयासक्त मनुष्य )

१. कुम्हारका चाक।

आन्तरिक शान्तिके विद्यातके लिये तैयार रहता है। इनके सङ्गसे तत्काल मूर्छी या मूढ़ता ही प्राप्त होती है। संसारमें ऐसी कौन-सी दृष्टियाँ हैं, जिनमें दोप नहीं है 2 वे कौन-सी दिशाएँ हैं, जहाँ दु:ख और दाह नहीं है ? वे कौन-से जीव-शरीर हैं, जो क्षणभङ्गर नहीं हैं ? और कौन-सी छौकिक क्रियाएँ हैं, जिनमें छळ-कपट नहीं हैं ? बीते हुए और आनेवाले अनन्त कल्पोंकी संख्याका परिज्ञान नहीं होता। इसलिये जैसे क्षण अनन्त हैं. उसी प्रकार कल्प भी अनन्त हैं। भगवान् विष्णु और रुद्र आदिकी दृष्टिमें कल्प भी क्षण ही हैं। अत: ब्रह्मकोक निवासी भी कल्प नामधारी एक क्षणतक ही र्जानेत्राले हैं। इसलिये कलाओं (विभिन्न अंशों) से सुशोभित होनेत्राले कालसमृहमें लघुत्व और दीर्धत्व— चिरजीवन और क्षणजीवनकी बुद्धि भी द्रष्टाकी कल्पनाके अधीन होनेके कारण असत्य ही है। सर्वत्र पत्थरके हीं पहाड़ हैं---उनमें पत्थरके सिवा दूसरी कोई वस्तु नहीं हैं । इसी तरह सब जगह मिट्टीकी ही पृथ्वी है, काष्ट्रके ही वृक्ष हैं और हाड़-मांसके ही मनुष्य हैं। लोगोंके वनाये हुए संकेतके अनुसार ही उनके विशेष नाम आदि माव नियत हो गये हैं । इस भोग्यवर्गमें कोई भी वस्त विकारसे हीन अथवा अपूर्व नहीं है । सब कुछ विकार-रूप होनेके कारण ही असत्य है। जल, अग्नि, वाय, आकाश और पृथ्वी--ये पाँच महाभूत ही परस्पर मिलकर घट-पट आदि नाना पदार्थोंके रूपमें अविवेकी प्रस्वोंको प्रतीत होते हैं । चेतनके सांनिध्यसे ही उन्हें पदार्थींकी प्रतीति होती है। विवेक-दृष्टिसे पृथक्-पृथक् विभाग-पूर्वक आलोचना करनेपर यह जगत् पाँच भूतोंसे अतिरिक्त दूसरी कोई वस्तु नहीं सिद्ध होता।

महारान् ! मिथ्या होनेपर भी इस पदार्थ-समृहके विषयमें व्यवहार-कुशल्ताके कारण विद्वान् पुरुषोंके भी मनमें भोगसम्बन्धी चमत्कार ( चेष्टा ) को उत्पन्न करनेबाब्धी जो व्यवहार-चमन्कृति या प्रवृत्ति देखी जाती है, वह कोई आश्चर्यकी बात नहीं है; क्योंकि कभी-कभी जाता है, उसी प्रकार श्रेष्ट पुरुपोंके पद ( स्थान या धन-खप्तमें मिथ्याभूत विषयको छङ्य करके भी किन्हीं छोगोंकी वैभव आदि ) को हठात् लेनेकी इच्छा रखनेवाला पुरुष उस प्रकारकी चमत्कारपूर्ग प्रवृति होती देखी जाती हैं । राग-छोम आदि दोषोंसे दृष्टित हुए अपने चित्तके द्वारा जैसे पशु किसी हरी-हरी छताके फलको पानेकी ही मारा जाकर अवश्य पतनके गर्नमं गिर जाता है। (सर्ग २७)

इच्छासे ही आगे बढनेपर निस्संदेह पर्वतशिखरसे गिर

### जागतिक पदार्थोंकी परिवर्तनशीलता एवं अध्वरताका वर्धन

श्रीरामचन्द्रजी कहते हैं--ब्रह्मन् ! यह जो कुछ भी स्थावर-जङ्गमरूप दृश्य जगत् दिखायी देता है, वह सब सपनेमें लगे हुए मेलेके समान अस्थिर है-चिरकालतक टिकनेशला नहीं । आज जिस शरीरको रेशमी वस्त, फूलोंके हार तथा माँति-माँतिके अनुलेपनोंसे सजाया गया है, वहीं कल नंगा होकर ग्राम या नगरसे बहुत दूर किसी गड्टेमें पड़ा-पड़ा सड़ जायगा । जिस स्थानमें आज विचित्र आहार-व्यवहार और चहल-पहलसे भरा हुआ चञ्चल-सा नगर देखा गया है, वहीं कुछ ही दिनोंमें सूने वनके धर्मका उदय हो जायगा-वह भूमि गहन वनके समान निर्जन एवं अगम्य हो जायगी । जो परुष आज तेजस्त्री है और अनेक मण्डलोंपर शासन करता है, वही कुछ दिनोंके अनन्तर राखका ढेर बन जाता है। आज जो आकाशमण्डलके समान नीला और महाभयंकर वन है, वहीं कुछ कालके पश्चात ध्वजा-पताकाओंसे आकाशको ढक देनेवाला विशाल नगर बन जाता है। आज जो छता-ब्रह्मरियोंसे आवेछित भयंकर वनश्रेणी दृष्टिगोचर होती है, वही कतिपय दिनोंमें ही मरुभूमि (रेगिस्तान ) का स्थान ग्रहण कर लेती है। जल स्थल हो जाता है और स्थल जल। काठ, जल और निनकोंसहित सारा जगत ही विपरीत अवस्थाको प्राप्त होता रहता है । जवानी, वचपन, शरीर और द्रव्यसंग्रह—ये सब-के-सब अनित्य हैं और तरङ्गकी भाँति निरन्तर एक भावसे दूसरे भावको प्राप्त होते रहते हैं। इस संसारमें प्राणियोंका जीवन हवासे भरे स्थानमें

रक्खें हुए दीपककी छौंके समान चन्नळ ( शीत्र ही बुझ जानेवाळा ) हैं और तीनों लोकोंके सम्पूर्ण पदार्थोंकी शोभा ( चमक-दमक ) विजलीकी चमकके समान क्षणिक है। महर्षे ! वे उत्पव और वैभवसे सुशोगित होनेवाले दिन, वे महाप्रतापी परुप, वे प्रचर सम्पतियाँ तथा वे वडे-वडे कर्म----सव-के-सव दृष्टिगयसे दर हो केवल स्मरणके वित्रय रह गये हैं । इसी तरह हम भी क्षणभरमें अज्ञात स्थानको चले जायँगे और लोगोंके लिये केवल स्मरणीय बनकर रह जायँगे । यह संसार प्रतिदिन नष्ट होता है और प्रतिदिन पुन: उत्पन्न हो जाता है । अत: आजतक इस नष्टप्राय जले हुए संसारका नहीं हुआ । प्रभो ! मनुष्य पश्-यक्षियोंकी योनिको प्राप्त होते हैं । पश्-पक्षी मानवजन्म धारण करते हैं तथा देवता भी देवेतर योनियोंमें जन्म छेते हैं । फिर इस संसारमें कौन-सी वस्तु स्थिर है ? खर्ग, पृथ्वी, वायु, आकाश, पर्वत, निदयाँ और दिशाएँ —ये सन-के-सन निनाशरूपी वड्वीनलके लिये सुखे ईंवनके समान हैं। धन, भाई-बन्ध, भूत्यवर्ग, मित्र तथा वैभव-भे सब-के-सब विनाशके भयसे डरे हुए पुरुषके डिये नीरस ही हैं। मुनीश्वर ! जगत्में मनुष्य क्षणभरमें ऐश्वर्य ( धन-वैभव ) प्राप्त कर लेता है और क्षणभरमें दुखि हो जाता है। वह क्षणभरमें ही रोगी और क्षणभरमें नीरोग हो जाता है । इस प्रकार प्रतिक्षण विपरीत अवस्था प्रदान करनेवाले इस नक्षर जगत्रू प्रिंग भ्रमसे कौन

१. यहाँ वडवानलका अर्थ अधिमात्र समझना चाहिये।

बुद्धिमान् मृतुष्य मोहित नहीं हुए हैं १ ( इस भ्रमने सभी लोगोंको मोहमें डाल रक्खा है । )

आकाशमण्डल क्षणभरमें ही अन्धकाररूपी कीचड्से दक जाता है, फिर क्षणभरमें ही सुवर्णद्रवके समान शीतल मृदुल चाँदनी आदिके उज्ज्वल प्रकाशसे उद्भासित हो परम सुन्दर दिखायी देने लगता है। दूसरे ही क्षण मेथरूपी नील कमलोंकी मालासे उसका अन्तः प्रदेश ( बक्ष एवं उदर ) ढक जाता है । क्षणभरमें ही वहाँ उच्चखरसे मेवोंकी गम्भीर गर्जना होने लगती है और क्षणमें ही वह मुक्की भाँति नीरव हो जाता है। क्षणमें ही ताराओंकी हारावलीसे अलंकृत और क्षणमें ही सूर्यरूपी मणिसे विभूपित हो जाता हैं। क्षणमें ही वहाँ चन्द्रमाकी चटकीली चाँदनीसे आह्नाद छा जाता है और क्षणभरमें ही वह सबसे सूना हो जाता है। इस तरह जैसे आकाशको स्थिति क्षण-क्षणमें बदलती रहती है, उसी प्रकार संसारके सभी पदार्थ प्रतिक्षण परिवर्तनशील हैं। महर्षे! संसारमें कौन ऐसा पुरुष है, जो धीर होता हुआ भी क्षणभरमें स्थित और क्षणभरमें नष्ट होनेवाली, आवागमनकी परम्परासे युक्त इस सांसारिक स्थितिसे भयभीत नहीं होता ? मुने ! यहाँ क्षणभरमें आपत्तियाँ आती हैं और क्षणभरमें

सम्पत्तियाँ । क्षणमें ही जन्म होता है और क्षणमें ही मृत्यु । इस जगत्में कौन-सी ऐसी वस्तु है, जो क्षणिक न हो ? भगवन् ! यहाँ उत्पन्न हुआ मनुष्य पहले कुछ और ही था और थोड़े दिनों बाद अन्य प्रकारका हो जाता है । यहाँ सदा एकरूप रहनेवाळी सुस्थिर वस्त कोई नहीं है । यहाँ कायरके द्वारा शूरवीर मारा जाता है । एक ही व्यक्तिके हाथसे सैकड़ों मनुष्य मारे जाते हैं और साधारण लोग भी राजा बन बैठते हैं । इस प्रकार यह सारा जगत् विपरीत अवस्थामें परिवर्तित होता रहता है। बाल्यावस्था थोड़े ही दिनोंमें चली जाती है, फिर यौवनकी शोभा छा जाती है और कुछ ही दिनोंमें वह भी समाप्त हो जाती है। तत्पश्चात् वृद्धावस्थाका पदार्पण होता है। जब हमारे शरीरमें भी एकरूपता ( स्थिरता ) नहीं है, तब वाह्य वस्तुओंमें एकरूपताका विश्वास क्या हो सकता है ? उत्पन्न और विनष्ट होनेत्राले संसारी पुरुषोंकी न तो आपत्तियाँ स्थिर रहती हैं और न सम्पत्तियाँ ही। यह काल चतुर मनुष्योंको भी अवहेलनापूर्वक विपरीत स्थितियोंमें परिवर्तित करनेके कार्यमें अत्यन्त कुराल है। प्राय: सब लोगोंको आपत्तिमें ढकेलकर यह कीड़ा करता है।

(सर्ग २८)

# श्रीरामकी प्रवल वैराग्यपूर्ण जिज्ञासा तथा तत्त्वज्ञानके उपदेशके लिये प्रार्थना

श्रीरामचन्द्रजी कहते हैं—मुनीधर ! विषयमोग दुःख-रूप और अनित्य हैं, इस प्रकार विषयोंमें दोष-दर्शनरूपी दावानलके द्वारा मेरा चित्त दग्ध हो निर्मल एवं महान् हो गया है । अतः जैसे जलाशोंमें मृगतृष्णाका उदय नहीं होता, उसी तरह मेरे उस चित्तमें मोगोंकी आशा अङ्कुरित नहीं होती । जैसे नीमके बृक्षपर फैली हुई रसहीन गिलोय काल पाकर उत्तरोत्तर कड़वी होती जाती है, उसी प्रकार यह सांसारिक स्थिति भी दिन-प्रति-दिन तीव वैराग्यके कारण मेरे लिये अधिकाधिक कटुताको प्राप्त का उपद्यक्त राज्य प्राधना

प्राप्त हो रही है । मुनीश्वर ! विविध चिन्ताओंसे परिपूर्ण

मोग-समृहों एवं राज्योंकी अपेक्षा चिन्तारहित महाला
पुरुषोंद्वारा स्वीकृत एकान्त-सेवन ही मुझे अच्छा ळगता है।
सुन्दर उद्यान मुझे आनन्द नहीं देता, खियोंसे मुझे सुख
नहीं मिळता और धनकी आशापूर्तिसे मुझे हर्ष नहीं होता।
मनके साथ-साथ शान्ति मैं पाना चाहता हूँ। मैं न तो
मृर्युका अभिनन्दन और न जीवनका ही खागत करता हूँ।
जिस तरह संतापरहित होकर स्थित हूँ, उसी तरह रह
रहा हूँ; मुझे राज्यसे, मोगोंसे, धनसे और नाना प्रकारकी

चेष्टाओंसे भी क्या प्रयोजन है ? अहंकारवश ही मनुष्य इन राज्य आदिसे सम्बन्ध रखता है, किंतु मेरा वह अहंकार ही गल गया है (अत: मेरे लिये इनकी आवस्यकता नहीं रह गयी है ) । जैसे हाथी अपने ख़रोंके प्रहारसे कोमल कमलको कुचल डालता है, उसी प्रकार कामदेवने मानवती कामिनियोंके द्वारा मनुष्योंके मनको मथ डाला है । मुनीन्द्र ! यदि अभी निर्मेल बुद्धिके द्वारा इस चित्तकी चिकित्सा नहीं की जाती तो फिर इसकी चिकित्साका अवसर ही कहाँ रह जायगा ? ( क्योंकि रोग वढ़ जानेपर उसकी चिकित्सा कठिन हो जाती है।) विपयोंकी विषमता ही विष है। लोकप्रसिद्ध विषको वास्तवमें विष नहीं कहा जाता: क्योंकि विष एक ही शरीरका ( जिसके द्वारा उसका सेवन किया जाता है, उसीका ) नाश करता है, परंत विषय (-विष) जन्म-जन्मान्तरींतक जीवको मौतके मुँहमें डाटते रहते हैं । सुख-दु:ख, मित्र, भाई-बन्ध्र, जीवन और मरण--ये सब (बन्धनके कारण होते इए भी ) ज्ञानी परुषके चित्तको नहीं बाँधते (अज्ञानीका ही मन इससे बँधता है )।

महान् ! आप प्राचीन और अर्वाचीन वातोंके जाननेवाले महात्माओं में श्रेष्ठ हैं । इसलिये जिस प्रकार में शोक, भय और खेदसे मुक्त हो यथार्थ ज्ञानसे सम्पन्न हो जाऊँ, वैसा उपदेश मुझे शीष्ठ प्रदान कीजिये । अज्ञान एक भयंकर वनके समान है । जैसे वनमें मुगोंको फँसानेके लिये जाल विक्रे होते हैं, काँटेदार झाड़-झंखाड़ फँले रहते हैं तथा जगह-जगह बहुत-से ऊँचे-नीचे स्थान रहते हैं, उसी प्रकार अज्ञानरूपी वन भी विषयवासनाके जालसे आवेष्टित, दु:खरूपी कण्टकोंसे व्याप्त तथा सम्पत्ति-विपत्ति-रूपी ऊँचे-नीचे स्थानोंसे युक्त है । महात्मन् ! जैसे रातमें ऐसी अन्यकार-गशि नहीं होती, जो चन्द्रमाकी चाँदनीसे नष्ट न हो जाती हो, उसी प्रकार संसारमें ऐसी दुश्चिन्ताएँ नहीं हैं, जो उत्तम अन्त:करणवाले महात्मा पुरुषोंके सङ्गसे श्वीण न हो जायँ । आयु वायुसे टकरायी हुई मेवोंकी

घटासे झरते हुए जळ-विन्दुओंके समान क्षणमृङ्कुर है। मोग मेघमालाके बीचमें चमकती हुई विजलीके समान चञ्चल हैं तथा युत्रावस्थाके मनोरञ्जन जलके बेगके समान चपल हैं—ऐसा विचारकर मैंने इन सबको त्याग दिया और तुरंत ही चिरकालतक बनी रहनेवाली शान्तिको आजसे अपने चित्तपर शासन करनेके लिये सुदृढ़ अधिकार-मुद्रा समर्पित कर दी है।

जैसे मृग तुच्छ तृणोंके छोभसे ठगे जाकर गड्ढोंमें गिर पड़ते हैं, उसी प्रकार अन्तः करणकी दृत्तियाँ निस्सार विषयोंद्वारा ठगी जाती और विक्षेपरूपी दुःखोंको भोगनेके लिये उनके गहरे गर्तमें गिर जाती हैं। जैसे देवता विविध भोग-सामित्रयोंसे परिपूर्ण तथा चतुर्दश भुवनोंके भीतर विचरण करनेवाले अपने शीद्रगामी विमानका परित्याग नहीं करते, उसी प्रकार विविध भोगवासनाओंसे विस्तारको प्राप्त हुआ और समस्त लोकोंमें वे रोक-टोक विचरनेवाल मनुष्योंका यह चक्चल चित्त भी कभी चपलताको नहीं छोड़ता।

अतः महास्मन् ! जन्म-मरण् आदि दुःखोंसे रहित, देह आदि उपाधियोंसे शून्य तथा भ्रान्ति-रहित वह महान् विश्रान्तिदायक परमपद कौन-सा है, जहाँ पहुँच जानेसे शोकका अभाव हो जाता है ! समस्त कमोंका छुचारुरूपसे अनुष्ठान करनेवाले तथा सदा लौकिक व्यवहारमें ही तत्पर रहनेवाले जनक आदि महापुरुष कैसे उत्तम पदको प्राप्त हुए ! दूसरोंको अधिक मान देनेवाले महामुने ! वह कौन-सा उपाय है, जिससे संसाररूपी पङ्कका अनेक अङ्गोंसे सम्पर्क हो जानेपर भी मनुष्य उससे लिस नहीं होता ! किस दृष्ट (बुद्धि) का

अधिकारियों से शासनका अधिकार छीनकर किसी गुणवानको उस पदपर प्रतिष्ठित करनेके लिये अधिकार-पत्र देता है, उसी प्रकार मैंने चित्तभूमिसे भोगवासना आदिका अधिकार इटाकर वहाँ शाश्वत शान्तिको प्रतिष्ठित किया है ।

आश्रय लेकर आप-जैसे पापरहित महामना महापरुष इस जगत्में जीवनमुक्त होकर विचरते हैं ? जिसे मोहरूपी मतवाले हाथीने मथ डाला है, जिसके भीतर काम आदि दोषोंकी कीचड़ भरी पड़ी है, वह प्रज्ञारूपी महान् सरोवर किस उपायसे अत्यन्त निर्मल हो जाता है ? जैसे कमलके पत्तेसे जलका लगाव नहीं होता, उसी प्रकार प्रवाहरूपसे बने रहनेवाले इस संसारमें समस्त व्यवहारोंका निर्वाह करता हुआ भी मनुष्य बन्धनमें न पड़े-इसका क्या उपाय है ? सम्पूर्ण प्राणियोंको आत्माके समान तथा इस समस्त भोग-प्रपञ्चको तिनकेके समान समझनेवाला और मनकी कामादि वृत्तियोंका स्पर्श न करनेवाला मनुष्य कैसे श्रेष्ठ पदको प्राप्त हो सकता है ! जिसने संसाररूपी महासागरको पार कर लिया हो, ऐसा कौन-सा महापुरुष है, जिसके चरित्रका अनुसरण करके मनुष्य कभी दुखी नहीं होता ? वह प्राप्त करने योग्य कल्याण और फल क्या है ? इस विषय-संसारमें ( इसे पार करनेके लिये ) कैसे व्यवहार करना चाहिये ? प्रभो ! मुझे तत्त्वका कुछ उपदेश दीजिये, जिससे मैं ब्रह्माजीके द्वारा रचित इस अव्यवस्थित जगत्का पूर्वापर ( आदि-अन्त ) समझ सकूँ। इस संसारमें प्रहण करने योग्य वस्त क्या है ? त्याज्य वस्त क्या है ? तथा इन दोनोंसे भिन्न अग्राह्य एवं अत्याज्य वस्तु क्या है ? मनुष्योंका यह चञ्चल चित्त किस प्रकार पर्वतके समान स्थिरता एवं शान्तिको प्राप्त करे १ किस पावन मन्त्रसे सैकड़ों क्लेशोंकी सृष्टि करनेवाळा यह दोष-युक्त संसाररूपी विसूचिका (हैजा)का रोग अनायास शान्त हो सकता है ! महात्मन् ! जैसे वनमें कुत्ते विभिन्न जन्तुओंके अधमरे शरीरको पीड़ित करते रहते हैं। उसी तरह नाना प्रकारके संशय सर्वेत्कप्ट आनन्दमय ब्रह्मपदमें आत्यन्तिक निष्ठासे रहित पुरुषको सदा कष्ट देते रहते हैं!

मुनिश्चर ! ऐसा कौन-सा उपाय है, क्या गति है, कौन-सा चिन्तन है, क्या आश्रय है तथा कौन-सा साधन है. जिसका अवलम्बन करनेसे यह जीवनरूपी वन भविष्यमें अमङ्गल्कारी न हो ? भगवन् ! इस पृथ्वीपर, स्वर्गमें अथवा देव-समाजमें कोई भी ऐसी वस्त नहीं है, जिसे तच्छ होनेपर भी आप-जैसे परम बुद्धिमान् महात्मा रमणीय न बना दें । यह नश्वर संसार निरन्तर दु:खोंसे परिपूर्ण और नीरस है । कृपया यह बताइये कि यह किस उपायसे अज्ञानके निवारणपूर्वक परमानन्दरूप उत्तम खादसे युक्त हो जाता है। मुने ! यह मनरूपी चन्द्रमा कामसे कलड़ित हो रहा है। इसे किस साधन एवं विधिसे घोया जाय कि उससे अत्यन्त निर्मेट एवं परम आह्रादमयी दिव्य चाँदनीका उदय हो । जिसे संसारकी गतिका अनुभव है और जिसने निष्कामभावके द्वारा दृष्ट एवं अदृष्ट कर्मफलोंका विनाश कर दिया है, ऐसे किस महापुरुषकी भाँति हमें इस संसाररूपी वनकी गल्टियोंमें विचरते समय व्यवहार करना चाहिये ! प्रभो ! किस उपायका आश्रय लिया जाय, जिससे संसाररूपी वनमें विचरनेवाले जीवको राग-द्रेषरूपी बडे-बडे दोष तथा भोग-समृह एवं ऐश्वर्यरूपी हिंसक जन्त कष्ट न दे सकें ? मुनिश्रेष्ठ ! तीनों छोकोंमें मनकी जो मननशालिनी सत्ता ( विषय-चिन्तनरूप अस्तित्व ) है, उसे किसी साधनरूप यक्तिके बिना नष्ट नहीं किया जा सकता। अतः आप उस उत्तम युक्तिका पूर्णरूपसे उपदेश कीजिये। अथवा जिसका अवलम्बन करनेसे लोकव्यवहारमें तत्पर रहनेपर भी मुझे द:ख प्राप्त न हो सके, उस व्यवहार-सम्बन्धिनी उत्तम युक्तिका प्रतिपादन कीजिये । किस उत्तम चित्तवाले महापुरुषने पहले युक्तिके द्वारा मोहका निवारण किया था ? उसने किस प्रकार और क्या किया था, जिससे उसका मन परम पवित्र होकर शान्तिको प्राप्त हो गया ? भगवन् ! मोहकी निवृत्तिके लिये आप-जैसा, जो कुछ भी जानते हैं, उसका उसी रूपमें मुझे उपदेश कीजिये। वह कौन-सा साधन है, जिसका आश्रय लेनेसे अनेक श्रेष्ठ पुरुष दु:खरहित स्थिति(कल्याण) को प्राप्त हो गये हैं ? श्रीवाल्मीकिजी कहते हैं-भरद्वाज ! जैसे मोर महान्

चेशओंसे भी क्या प्रयोजन है ? अहंकारका ही मनुष्य इन राज्य आदिसे सम्बन्ध रखता है, किंतु मेरा वह अहंकार ही गल गया है (अत: मेरे लिये इनकी आवश्यकता नहीं रह गयी है ) | जैसे हाथी अपने ख़रोंके प्रहारसे कोमल कमलको कुचल डालता है, उसी प्रकार कामदेवने मानवती कामिनियोंके द्वारा मनुष्योंके मनको मय डाला है। मनीन्द्र ! यदि अभी निर्मल बुद्धिके द्वारा इस चित्तकी चिकित्सा नहीं की जाती तो फिर इसकी चिकित्साका अवसर ही कहाँ रह जायगा ? ( क्योंकि रोग बढ़ जानेपर उसकी चिकित्सा कठिन हो जाती है।) विषयोंकी विषमता ही विष है। लोकप्रसिद्ध विषको वास्तवमें विष नहीं कहा जाता; क्योंकि विष एक ही शरीरका ( जिसके द्वारा उसका सेवन किया जाता है, उसीका ) नाश करता है, परंतु विषय (-विष) जन्म-जन्मान्तरोंतक जीवको मौतके मुँहमें डालते रहते हैं । सुख-दु:ख, मित्र, भाई-बन्ध, जीवन और मरण-ये सव ( बन्धनके कारण होते हुए भी ) ज्ञानी पुरुषके चित्तको नहीं बाँधते (अज्ञानीका ही मन इससे बँधता है )।

ब्रह्मन् ! आप प्राचीन और अर्वाचीन वातोंके जाननेवाले महासाओंनें श्रेष्ठ हैं । इसिल्ये जिस प्रकार में शोक, भय और खेदसे मुक्त हो यथार्थ ब्रानसे सम्पन्न हो जाऊँ, वैसा उपदेश मुझे शीव प्रदान कीजिये । अज्ञान एक भयंकर बनके समान है । जैसे बनमें मृगोंको कँसानेके लिये जाल विछे होते हैं, कॉटेदार झाड़-ब्रंखाड़ फैले रहते हैं तथा जगह-जगह बहुत-से ऊँचे-नीचे स्थान रहते हैं, उसी प्रकार अब्रानरूपी वन भी विषयवासनाके जालसे आवेष्टित, दु:खरूपी कण्टकोंसे व्याप्त तथा सम्पत्ति-विपत्ति-स्पी ऊँचे-नीचे स्थानोंसे युक्त है । महारमन् ! जैसे रातमें ऐसी अध्यकार-राशि नहीं होती, जो चन्द्रमाकी चाँदनीसे मष्ट न हो जाती हो, उसी प्रकार संसारमें ऐसी दुश्चिताएँ नहीं हैं, जो उत्तम अन्त:करणवाले महारमा पुरुषोंके सङ्गसे स्वीण न हो जायें । आयु वायुसे टकरायी हुई मेघोंकी

ú.

घटासे झरते हुए जल-विन्दुओंके समान क्षणमङ्क्षर है। मोग मेघमालाके बीचमें चमकती हुई विजलीके समान चन्नल हैं तथा युत्रावस्थाके मनोरङ्गन जलके बेगके समान चपल हैं—ऐसा विचारकर मैंने इन सक्को त्याग दिया और तुरंत ही चिरकालतक बनी रहनेवाली शानिको आजसे अपने चित्तपर शासन करनेके लिये सुदृढ़ अविकारमुद्धा समर्पित कर दी है।

जैसे मृग तुच्छ तृणोंके होमसे ठगे जाकर गड्ढोंमें गिर पड़ते हैं, उसी प्रकार अन्तः करणकी वृत्तियाँ निस्सार विश्वयोद्धारा ठगी जाती और विक्षेपरूपी दुःखोंको भोगनेक हिये उनके गहरे गर्तमें गिर जाती हैं। जैसे देवता विविध भोग-सामिष्रयोंसे परिपूर्ण तथा चतुर्दश सुवनोंक भीतर विचरण करनेवाले अपने शीव्रगामी विमानका परित्याग नहीं करते, उसी प्रकार विविध भोगवांसनाओंसे विस्तारको प्राप्त हुआ और समस्त लोकोंमें वे रोक-टोक विचरनेवाल मनुष्योंका यह चक्कल चित्त भी कभी चपल्दाको नहीं छोड़ता।

अतः महास्मन् ! जन्म-मरण् आदि दुःखोंसे रहित, देह आदि उपाधियोंसे रहन्य तथा भ्रान्ति-रहित वह महान् विश्रान्तिदायक परमपद कौन-सा है, जहाँ पहुँच जानेसे शोकका अभाव हो जाता है ! समस्त कर्मोंका सुचारुरूपसे अनुष्ठान करनेवाले तथा सदा लौकिक व्यवहारमें ही तत्पर रहनेवाले जनक आदि महापुरूप कैसे उत्तम पदको प्राप्त हुए ! दूसरोंको अधिक मान देनेवाले महामुने ! वह कौन-सा उपाय है, जिससे संसाररूपी पङ्कका अनेक अङ्गोंसे सम्पर्क हो जानेपर भी मनुष्य उससे लिस नहीं होता ! किस दृष्ट (बुद्धि) का

<sup>#</sup> जैसे राजा दुष्ट अधिकारियोंसे शासनका अधिकार छीनकर किसी गुणवान्को उस पदपर प्रतिष्ठित करनेके लिये अधिकार-पत्र देता है, उसी प्रकार मैंने चित्तभूमिसे भोगवासना आदिका अधिकार इटाकर वहाँ शाश्वत शास्तिको प्रतिष्ठित किया है।

आश्रय लेकर आप-जैसे पापरहित महामना महापुरुष इस जगत्में जीवनमुक्त होकर विचरते हैं ? जिसे मोहरूपी मतवाले हाथीने मथ डाला है, जिसके भीतर काम आदि दोपोंकी कीचड़ भरी पड़ी है, वह प्रज्ञारूपी महान् सरोवर किस उपायसे अत्यन्त निर्मल हो जाता है ? जैसे कमळके पत्तेसे जळका ळगाव नहीं होता. उसी प्रकार प्रवाहरूपसे बने रहनेवाले इस संसारमें समस्त व्यवहारोंका निर्वाह करता हुआ भी मनुष्य बन्धनमें न पड़े-इसका क्या उपाय है ? सम्प्रर्ण प्राणियोंको आत्माके समान तथा इस समस्त भोग-प्रपञ्चको तिनकेके समान समझनेवाला और मनकी कामादि वृत्तियोंका स्पर्श न करनेवाला मनष्य कैसे श्रेष्ठ पदको प्राप्त हो सकता है ! जिसने संसाररूपी महासागरको पार कर लिया हो, ऐसा कौन-सा महापुरुष है, जिसके चरित्रका अनुसरण करके मनुष्य कभी दुखी नहीं होता १ वह प्राप्त करने योग्य कल्याण और फल क्या है ? इस विषय-संसारमें ( इसे पार करनेके लिये ) कैसे व्यवहार करना चाहिये ? प्रभो ! मुझे तत्त्वका कुछ उपदेश दीजिये, जिससे मैं ब्रह्माजीके द्वारा रचित इस अव्यवस्थित जगत्का पूर्वापर ( आदि-अन्त ) समझ सकूँ । इस संसारमें प्रहण करने योग्य वस्त क्या है १ त्याज्य वस्त क्या है १ तथा इन दोनोंसे भिन्न अग्राह्य एवं अत्याज्य वस्त क्या है ? मनप्योंका यह चञ्चल चित्त किस प्रकार पर्वतके समान स्थिरता एवं शान्तिको प्राप्त करे । किस पावन मन्त्रसे सैकड़ों क्लेशोंकी सृष्टि करनेवाला यह दोष-युक्त संसाररूपी विसूचिका (हैजा)का रोग अनायास शान्त हो सकता है ! महात्मन् ! जैसे वनमें कुत्ते विभिन्न जन्तुओंके अधमरे शरीरको पीड़ित करते रहते हैं, उसी तरह नाना प्रकारके संशय सर्वोत्कृष्ट आनन्दमय ब्रह्मपदमें आत्यन्तिक निष्ठासे रहित प्ररूपको सदा कष्ट देते रहते हैं !

मुनिश्वर ! ऐसा कौन-सा उपाय है, क्या गति है, कौन-सा चिन्तन है, क्या आश्रय है तथा कौन-सा साधन है. जिसका अवलम्बन करनेसे यह जीवनरूपी वन भविष्यमें अमङ्गलकारी न हो ? भगवन् ! इस प्रथ्वीपर, स्वर्गमें अथवा देव-समाजमें कोई भी ऐसी वस्त नहीं है. जिसे तच्छ होनेपर भी आप-जैसे परम बुद्धिमान महात्मा रमणीय न बना दें । यह नश्वर संसार निरन्तर दःखोंसे परिपूर्ण और नीरस है । कृपया यह बताइये कि यह किस उपायसे अज्ञानके निवारणपूर्वक परमानन्दरूप उत्तम खादसे यक्त हो जाता है। मुने ! यह मनरूपी चन्द्रमा कामसे कलङ्कित हो रहा है। इसे किस साधन एवं विधिसे धोया जाय कि उससे अत्यन्त निर्मल एवं परम आह्रादमयी दिव्य चाँदनीका उदय हो । जिसे संशारकी गतिका अनुमन हैं और जिसने निष्कामभानके द्वारा दृष्ट एवं अदृष्ट कर्मफलोंका विनाश कर दिया है, ऐसे किस महापुरुषकी भाँति हमें इस संसाररूपी वनकी गलियोंमें विचरते समय ब्यवहार करना चाहिये ! प्रभो ! किस उपायका आश्रय लिया जाय, जिससे संसाररूपी वनमें विचरनेवाले जीवको राग-देषरूपी बडे-बडे दोष तथा भोग-समृह एवं ऐश्वर्यरूपी हिंसक जन्त कष्ट न दे सकें ! मुनिश्रेष्ठ ! तीनों ठोकोंमें मनकी जो मननशाळिनी सत्ता ( विषय-चिन्तनरूप अस्तित्व ) है, उसे किसी साधनरूप यक्तिके बिना नष्ट नहीं किया जा सकता। अतः आप उस उत्तम युक्तिका पूर्णरूपसे उपदेश की जिये । अथवा जिसका अवलम्बन करनेसे लोकव्यवहारमें तत्पर रहनेपर भी मुझे दु:ख प्राप्त न हो सके, उस व्यवहार-सम्बन्धिनी उत्तम युक्तिका प्रतिपादन कीजिये । किस उत्तम चित्तवाले महापुरुषने पहले युक्तिके द्वारा मोहका निवारण किया था ? उसने किस प्रकार और क्या किया था. जिससे उसका मन परम पवित्र होकर शान्तिको प्राप्त हो गया ? भगवन ! मोहकी निवृत्तिके लिये आप-जैसा, जो कुछ भी जानते हैं, उसका उसी रूपमें मुझे उपदेश कीजिये। वह कौन-सा साधन है, जिसका आश्रय लेनेसे अनेक श्रेष्ठ पुरुष दु:खरहित स्थिति(कल्याण) को प्राप्त हो गये हैं ? श्रीवाल्मीकिजी कहते हैं-भरद्वाज ! जैसे मोर महान् कारण चुप हो जाता है, उसी प्रकार निर्मल चन्द्रमाके समक्ष उपर्युक्त बातें कहकर चुप हो गये। समान मनोहर एवं महान् तत्त्वविचारसे विकसित

मेघोंकी घटाओंके सम्मुख केकौरव करके धक जानेके चित्तवाले श्रीरामचन्द्रजी वसिष्ठ आदि महान् गुरुजनोंके ( सर्ग २९-३१ )

----

श्रीरामचन्द्रजीका भाषण सुनकर सबका आश्रर्यचिकत होना, आकाशसे फुळेंकी वर्षा, सिद्ध प्रक्षोंके उद्गार, राजसभामें सिद्धों और महर्षियांका आगयन तथा उन सबके द्वारा श्रीरामके वचनोंकी प्रशंसा

श्रीवाल्मीकिजी कहते हैं---भरद्वाज ! कमलनयन राजकुमार श्रीराम जब इस प्रकार मनके मोहका निवारण करनेवाली बात कहने लगे, तब वहाँ बैठे हुए सब लोगोंके नेत्र आस्वर्यसे खिल उठे। उनकी समस्त सांसारिक वासनाएँ वैराग्यकी वासनासे नष्ट हो गयीं और वे सब लोग दो घड़ीके लिये मानो अमृतमय समुद्रकी तरङ्गोंमें डूबने-उतराने लगे। श्रीरामचन्द्रजीकी वे बातें जिन लोगोंने सुनीं, वे निश्चलताके कारण चित्रलिखित-से प्रतीत होते थे । उनका हृद्य आनन्दसे भर गया था । सभामें बैठकर जिन श्रवणसमर्थ पुरुषोंने श्रीरामकी बातें सुनीं, उनके नाम इस प्रकार हैं-वसिष्ठ-विश्वामित्र आदि मुनि, मन्त्रणाकुराल जयन्त और घृष्टि आदि मन्त्री, दशरथ आदि नरेश, प्रवासी, पारशव आदि संकर जातिके लोग, विभिन्न सामन्त, लक्ष्मण आदि राजकुमार, वेदवेत्ता ब्राह्मण, भृत्य और अमात्य । अपने महलकी खिड़िक्तयोंमें बैठी हुई महारानी कौसल्या आदि वनिताएँ भी निश्चल होकर श्रीरामकी बातें सन रही थीं । उस समय उनके आभूषणोंकी खनखनाहरतक नहीं होती थी। आकाशचारी सिद्ध. गन्धर्व, किंतर, नारद, व्यास और पुलह आदि श्रेष्ठ मुनियोंने तथा देवता, देवराज इन्द्र, विद्याधरगण एवं महान् दिव्य नागोंने भी श्रीरामचन्द्रजीकी वे विचित्र अर्थसे परिपूर्ण और परम उदार बातें सुनी थीं।

रघुकुलरूपी आकाशके चन्द्रमा तथा शशिसे भी

१. भोरकी बोलीको केका कहते हैं।

सुन्दर कमलनयन श्रीरामचन्द्रजी जब उपर्युक्त बातें कहकर चुप हो गये, तब 'साधुबाद'के गम्भीर घोषके साथ आकाशसे भिद्धसमहोंद्वारा ऐसी पृष्पबृष्टि की गयी, जिससे वहाँ चँदोवा-सा तन गया । फ्रत्येंकी उस वर्षामें ढेर-के-ढेर केवड़ेके फूळ चकर काट रहे थे। कमलोंके गुच्छ अपनी अज्ञत छटा दिखा रहे थे। कुन्दपुष्पोंकी राशि झड़ रही थी तया हवामें उड़ते हुए नील कमलोंके पुञ्ज विखर रहे थे। उस महलके ऑगनकी भूमि पट गयी। घर, छत और चब्रतरे आच्छादित हो गये तथा नगरके सभी श्री-पुरुष अपनी गर्दन ऊँची करके उस पुणवर्षाकी शोभा निहारने लगे । आकाशमें खड़े हुए अदस्य सिद्ध-तमृहोंद्वारा की गयी वह पुष्पवृष्टि आधी घड़ीतक लगातार होती रही। समा और उसमें बैठे हुए लोगोंको आच्छादित-सा करके जब वह पुप्पवर्ण बंद हुई, तब सभासदोंने सिद्धसमूहोंका यह वार्तालाप अपने कानोंसे सुना-''सृष्टिके आरम्भसे लेकर अवतक सिद्धोंके समदायमें रहकर खर्गके सारे प्रदेशोंमें घृमते हुए हमछोगोंने आज ही वेदोंका सारभूत एवं कानोंके लिये अमृतके समान सुखद यह अपूर्व प्रवचन सुना है। वीतराग होनेके कारण इन रघुकुळचन्द्र श्रीरामने जो उदार बातें कही हैं, उन्हें सम्भवत: बृहस्पतिजी भी नहीं जानते होंगे। अहो ! यह बड़े सौभाग्यकी वात है कि आज हमलोगोंने श्रीरामचन्द्रजीके मुखारविन्द्से प्रकट हुआ यह परम पुष्पमय प्रवचन धुना है, जो अन्त:करणको परम आहाद प्रदान करनेशाला है। इन रघुनन्दनने इस समय ाठरपूर्वक जो उचित भाषण किया है, वह शान्तिक्सी अप्रतसे भरा होनेके कारण परम मनोहर है। इस भाषणने श्रेप्रताका पद प्राप्त कर व्या है—यह प्रवचन सर्वोत्तम सिद्ध हुआ है। इसके द्वारा हमें भी तत्काल यह ज्ञान हो गया कि स्वर्ग आदिके सुख भी निक्सार हैं।

'खुकुट्यतित्क शीरामके द्वारा उठाये गये इन पाकन प्रश्नवक्योंका महर्षिकींग जो निर्णय करेंगे, उसे भी सुनना उचित्र होगा। नारप्त, व्यास और पुत्रह आदि मुनीश्वरो ! आप मभी महर्षि उस निर्णयको निर्विद्वरूपसे सुननेश्वरे हीग्र यहाँ पशरें । जैसे केसरकी शोभासे परिपूर्ण हो सुनर्णकी माँनि उदीत होनेवाळी कमळिनीपर अमर चारों ओरसे टूट पइने हैं, उसी प्रकार हम भी धन-वैभवसे पूर्ण तथा सुवर्णमयी सामग्रियोंसे प्रकाशित होनेवळी राजा दशरक्की इस पुण्यमयी समामें सब ओरसे प्रवेश करें।'

श्रीवाल्सीकिजी कहते हें—मरह्याज ! सिद्धोंके ऐसा कहनेपर विमानोंमें निवास करनेवाले दिव्य महर्षियोंकी वह सारी मण्डली उस राजसभामें उतरी । उस मण्डलीमें सबसे आगे मुनी अर नारद थे, जो अपनी बजती हुई वीणाको उस समय भी छोड़ न सके थे और सबसे पीछे सजल जल्बर के सामान स्थाम कान्तिवाले महर्पि व्यास थे । इन दोनोंके वीचमें शेष ऋषियोंकी मण्डली थी । भगु, अङ्गिरा और पुलस्य आदि मुनीश्वर उस मण्डलीकी शोभा वदाति थे । च्यवन, उद्दालक, उशीर तथा शरहोम आहि महर्पियोंने उसे सब ओरसे घेर रक्खा था ।

एक हूमरेके शरीरकी रगड़से उन सबके मृगचर्म अपने स्थानसे विसक्तर अस्त-व्यस्त हो गये थे। उन महर्षियोंके हाथोंमें बठ पाकर रुद्राक्षमाला हिल रही थी तथा उन सबने ग्रुन्डर कमण्डल धारण कर रक्षे थे। आकाशमें अपने तेज:पुज्जके प्रसारसे क्वेत

एवं रक्त प्रभा धारण करनेवाळी वह मनिमण्डळी तारोंकी पङक्तिके समान प्रकाशित हो रही थी । परस्परके तेजसे उन सबके मुखमण्डल ऐसे उद्धासित हो रहे थे, मानो अनेक सर्योंकी पड़क्तियाँ प्रकट हो गयी हों । उस मण्डलीमें न्यासजी ऐसे सुशोभित हो रहे थे, मानो तारोंके समदायमें स्थाम मेघ घिर आया हो और देवर्षि नारद तारिकाओंके समृहमें शीतरिंग चन्द्रमाकी-सी शोभा धारण करते थे। महर्षि पुलस्य देवमण्डलीके बीच देवराज इन्द्रके समान विराज रहे थे। महर्षि अङ्गिरा ेसे प्रकाशित होते थे. मानो देवताओंके समृह्में साक्षात् सर्य उपस्थित हों । आकाशमण्डलसे वह तिद्ध-सेना ज्यों ही भूतलगर उतरी त्यों ही मुनियोंसे मरी हुई दशरथ-सभाके सभी लोग उठकर खड़े हो गये। विश्व और विश्वामित्रने अर्ध्य-पाद्य तथा मध्र वचनोंद्वारा क्रमशः उन सभी आकाशचारी सिद्धों तथा महर्षियोंकी पूजा की । आकाशचारी सिद्ध आदिके उस महान् समदायने भी अर्घ-पाद्य एवं मध्र वसिष्ठ और विश्वामित्रका आदरपूर्वक पूजन किया। तत्पश्चात् भूपाल दशरथने सम्पूर्ण आदरभावके साथ उस सिद्ध-समुदायका पूजन किया । फिर उस सिद्ध-समुदायने भी कुशल-प्रश्न-सम्बन्धी वार्तालापद्वारा महाराज दशरथका सत्कार किया। उस समय प्रेमोचित दान, मान आदि क्रियाओंद्वारा एक दसरेसे सत्कार पाकर सभी आकाशचारी तथा भूमण्डलमें विचरनेवाले महर्षि यथायोग्य आसनोंपर बैठे । उन लोगोंने सामने नत-मस्तक होकर बैठे हुए श्रीरामचन्द्रजीका चारों ओरसे मधुर भाषण, फुलोंकी वर्षा और साधवादके द्वारा पूर्ण सत्कार किया ।

श्रीरामचन्द्रजी राज्यलक्ष्मीसे सुशोभित होते हुए वहीं बैठे तथा विश्वामित्र, विसष्ठ, वामदेत्र, राजमन्त्रीगण, ब्रह्माके पुत्र नारदजी, मुनिवर व्यास, मरीचि, दुर्जासा, अङ्गिरा और उनके पुत्र आङ्गिरस मुनि, कतु, पुल्स्य, पुल्ह, मुनीश्वर शरलोमा, वास्त्यायन, भरद्वाज, मुनिवर वाल्मीकि, उदालक, ऋचीक, शर्याति और व्यवन—ये तथा और भी बहुत-से वेद-वेदाङ्गोंके पारंगत विद्वान् ये तथा और भी बहुत-से वेद-वेदाङ्गोंके पारंगत विद्वान्

तत्त्वज्ञानी महात्मा, जो उन सबमें प्रधान थे, वहाँ विराजमान हुए । तत्पश्चात् वसिष्ठ और विश्वामित्रजीके साथ नारद आदि, जो साङ्ग्वेदोंका अध्ययन कर चुके थे, मस्तक झकाये हुए श्रीरामचन्द्रजीको लक्ष्य करके इस प्रकार बोले--'अहो ! बड़े आश्चर्यकी वात है कि राजकमार श्रीरामने इस प्रकार अनेक कल्याणमय गुणोंसे सुशोभित. वराग्यरससे पूर्ण तथा परम उदारतासे यक्त बातें कही हैं। श्रीरामके भाषणमें वक्तव्य अर्थ 'इदमित्यमः' रूपसे व्यवस्थापूर्वक निहित है । उसे ऐसी सुबोध भाषामें कहा गया है, जिसे सुनते ही श्रोता वास्ति विक अभिप्रायको समझ ले । जो बात कही गयी है। वह सर्वथा उचित और स्पष्ट शब्दोंमें प्रतिपादित है। श्रीरामकी यह वाणी उदार है-इसके भीतर बहत-से उत्कृष्ट अभिप्राय छिपे हर हैं । यह सननेमें प्रिय और श्रेष्ठ प्रत्योंके योग्य है। इसमें जो कुछ कहा गया है, वह चञ्चल चित्तसे नहीं, स्थिरबुद्धिसे विचारकर व्यक्त किया गया है । इसका भाव स्पष्टरूपसे समझमें आ जाता है । इस भाषणका प्रत्येक पद अभिव्यक्त ( व्याकरण-विश्रद्ध ) तथा सुस्पष्ट---प्रस्त आदि दोषोंसे रहित है । यह वाणी इष्ट ( प्रिय एवं हितकर ) तथा आन्तरिक संतोष-की सूचक है। श्रीरवृनाथजीके मुखसे निकला हुआ यह वचन किसको आश्चर्यमें नहीं डाल देता ? सैकड़ों में किसी एक पुरुषकी ही वाणी सम्पूर्णत: उत्कृष्ट, चमत्कारपूर्ण और अभीए अर्थको प्रकट करनेमें समर्थ होती है।

'राजकुमार ! आपके सिवा दूसरा कौन है, जिसकी बाणके समान सूक्ष्म अर्थका मेदन करनेवाळी कुशाप्र बुद्धिरूपिणी ळता विवेकरूपी फळसे सुशोभित हो विचार-वैरायरूपी उत्तम विकासको प्राप्त हो रही हो। श्रीरामकी मौंति जिसके हृदयमें अनुपम प्रकाश फेळानेवाळी प्रज्ञा-रूपिणी दीप-शिखा प्रज्ञळित हो रही हो, वही श्रेष्ठ पुरुष कहा जाता है। जिनमें ऐसी प्रज्ञा नहीं है, वे मनुष्य रक्त, मांस और हाइयोंके यन्त्ररूपी देहमें आत्मबुद्धि रखनेके कारण रक्त-मांसादिरूप ही बहत-से पदार्थींका उपमोग करते रहते हैं। ऐसा लगता है, उनके भीतर कोई चेतन पढार्थ है ही नहीं-ने जड़के तल्य हो गये हैं । जो लोग सर्वथा मोहाच्छन्न होनेके कारण संसारका विचार नहीं करते. वे निरे पश् हैं। वे ही बारंबार जन्म, मृत्यु और जरा आदि रूपोंको प्राप्त होते हैं। जैसे ठोकमें सर्वोत्तम मधर फल और सन्दर आकृतिवाले आमके बक्ष बिरले ही होते हैं, उसी प्रकार उत्कृष्ट चमत्कारसे पूर्ण तत्त्व-साक्षात्काररूप फलसे सम्पन्न एवं सुन्दर शरीरवाले भव्य परुष इने-गिने ही होते हैं। इन आदरणीय बुद्धिवाले श्रीराममें अभी इसी अवस्थामें अपने ही विवेकके कारण उस तत्त्वदर्शनरूप चमत्कारका उदय देखा जाता है, जिसके द्वारा जगतके व्यवहारका सम्यक्ररूपसे समीक्षण हुआ है। जो देखनेमें सुन्दर हों, जिनपर सरलतासे चढ़ा जा सके तथा जो उत्तम फलों और पछ्नवोंसे सुशोभित हों, ऐसे वृक्ष प्रायः सभी देशोंमें उत्पन होते हैं: परंत चन्दनके बृक्ष सर्वत्र नहीं होते ( इसी तरह श्रीराम-जैसे पुरुष सर्वत्र दुर्लभ हैं )। फल और पछत्रोंसे भरे-पूरे बृक्ष प्रत्येक वनमें सदा सुलभ होते हैं। परंतु अपूर्व चमत्कारसे युक्त लौंगका वृक्ष सदा और सर्वत्र सुलभ नहीं है (इसी तरह श्रीराम-जैसे पुरुष सर्वत्र दुर्लभ हैं ) । जैसे चन्द्रमासे शीतल चाँदनी उत्पन्न होती है, सुन्दर बृक्षसे मञ्जरी प्रकट होती है और फूलसे सुगन्यका प्रवाह प्रादुर्भत होता है, उसी प्रकार श्रीरामचन्द्रजीसे यह तत्त्वदर्शनकृपी चमत्कारका आविर्माव देखा गया है । जो लोग सदा तत्त्वचिन्तनमें तत्पर हो विवेकके द्वारा आत्मज्ञान या परव्रह्म परमात्माकी प्राप्तिरूप सार पदार्थके लिये प्रयत्नशील रहते हैं, वे ही सुयशके भंडार, सत्परुषोंमें अग्रगण्य, धन्य एवं समस्त पुरुषोंमें श्रेष्ठ हैं। तीनों लोकोंमें श्रीरामचन्द्रजीके समान विवेकशील और उदारचित्त पुरुष न तो अवतक कोई देखा गया है और न भविष्यमें ही कोई होगा, ऐसी हमारी मान्यता है ।' (सर्ग ३२-३३)

वैराग्य-प्रकरण सम्पूर्ण

१. अद्भीबारित शन्द या वाक्यः जिल्ले पूरी बात समझमें नहीं आती: अस्तदोषसे पुक्त माना गया है।



महाराजा जनक और ग्रुनि शुकदेव ( मुमुक्षु-प्रकरण सर्ग १ )

#### मुमुक्षव्यवहार-प्रकरण

#### विश्वामित्रजीका श्रीरामको तत्त्वज्ञानसम्पन्न बताते हुए उनके सामने शुक्रदेवजीका दृष्टान्त उपस्थित करना, शुक्रदेवजीका तत्त्वज्ञान प्राप्त करके परमात्मामें लीन होना

श्रीवाल्मीिकजी कहते हैं—भरहाज ! इस प्रकार सभामें आये हुए सिंड पुरुषोंने जब उच्चस्वरसे श्रीरामके भाषणकी भूरि-भूरि प्रशंसा की, तब विश्वामित्रजीने अपने सामने बैठे हुए श्रीरामसे श्रेमपूर्वक कहा—'ज्ञानियोंमें श्रेष्ठ रघुनन्दन ! तुम्हारे लिये और दुळ जानना शेष नहीं है । तुम अपनी ही सूक्ष्मखुद्धिसे सब दुळ जान चुके हो—सर्वस्वरूप सिच्चदानन्दघन परमात्माको तत्त्रसे जानते हो । तुम्हारी बुद्धि भगवान् व्यासके पुत्र शुक्तदेवजीकी-



सी है । उसे जाननेयोग्य वस्तुका ज्ञान प्राप्त हो चुका है । श्रीराम ! मैं तुमसे व्यासपुत्र शुक्तदेवजीका यह दृत्तान्त कह वहा हूँ, जो तुम्हारे अपने ही धृतान्तके समान है, इसे सुनो । यह सुननेवाले मनुष्योंके जन्म-

मरणरूप संसारके अन्त ( मोक्ष ) का कारण है । वे जो तुम्हारे पिताके बगलमें अञ्चनगिरिके समान स्याम तथा सूर्यतुल्य तेजस्वी भगवान् व्यास बैठे हैं, इनके शुक्रदेव नामसे प्रसिद्ध एक महाज्ञानी पुत्र हुआ, जिसका सुख चन्द्रमाके समान सुन्दर था । ग्रुकदेवजी सम्पूर्ण शास्त्रीके ज्ञाता थे। वे एक दिन मन-ही-मन इस लोकयात्रा ( जागतिक व्यवहार ) पर विचार कर रहे थे । उस समय उनके हृदयमें भी तुम्हारी ही तरह विवेकका उदय हुआ । उन महामना शकदेवने अपने विवेकसे खय ही चिरकाळतक विचार करके जो परम मनोहर परमार्थ सत्य वस्तु ( या परमार्थ-साधनकी उच्च स्थिति ) हैं, उसे प्राप्त कर लिया। उसे प्राप्त करके भी उनके हृदयमें 'यही परमार्थ वस्तु ( सच्चिदानन्दघन परमात्मा ) है' ऐसा पूर्ण विश्वास नहीं हुआ; इसलिये उस परम वस्तुके खतः प्राप्त हो जानेपर भी उनके मनको शान्ति नहीं मिली। इतना अवस्य हुआ कि उनके चित्तकी चन्नलता दूर हो गयी और जैसे चातक वर्षाकी जलधाराके अतिरिक्त अन्य जलधाराओंसे मुँह मोड लेता है, उसी प्रकार उनका मन अत्यन्त क्षणभङ्गर भोगोंसे विरत हो गया।

एक दिन निर्में वृद्धिवाले शुक्रदेवजीने मेरुगिरि-पर एकान्त स्थानमें बैठे हुए अपने पिता मुनिवर श्रीकृष्ण-द्वैपायन व्याससे भक्तिभावके साथ पूछा—-'मुने ! यह संसाररूपी आडम्बर कैसे उत्पन्न हुआ है ! कैसे इसकी शान्ति या नाश होता है ! यह कितना बड़ा है ! किसका है ! और कवनक रहेगा !' पुत्रके इम प्रकार प्रश्न करने-पर आत्मज्ञानी मुनिवर व्यासने उन्हें जो कुछ बताने योग्य वात थी, वह सब यथावत् एवं विशुद्ध रूपसे बता दी । उनका उपदेश सुननेके अनन्तर शुकदेवजीने सोचा, यह तो मैं पहले ही जान गया था । ऐसा विचारकर उन्होंने पिताजीके उस उपदेश-वाक्यका अपनी शुम बुद्धिके द्वारा अधिक आदर नहीं किया । भगवान् व्यास भी अपने पुत्रके इस अभिप्रायको समझकर उससे बोले—'बेटा ! भृतल्यर जनक नामसे प्रसिद्ध एक राजा हैं, जो जाननेयोग्य तत्व (सिच्चदानन्द्वन परमात्माको) यथार्थरूपसे जानते हैं । उनसे तुम्हें सम्पूर्ण तत्वज्ञान प्राप्त हो जायगा ।'



पिताके ऐसा कहनेपर शुकदेकजी छुमेर पर्वतसे उत्तरकर पृथ्वीपर आये और महाराज जनकके द्वारा पाळित विदेहपुरीमें जा पहुँचे । वहाँ छड़ीदार द्वारपाळींने महास्मा जनकको यह सूचना दी—'राजन्! राजद्वारपर व्यासजीके पुत्र शुक्रदेवजी सकें हैं ।' उन्होंने शुक्रदेवजीकी परीक्षा ळेनेके ळियं द्वारपाळींसे अबहेळनापूर्वेक कहा- 'शुक्रदेवजी आये हैं तो वहीं ठहरें ।' ऐसा कहकर

राजा सात दिनोंतक चुपचाप बैठे रहे—उनकी कोई खोज-खबर नहीं छी । तत्पश्चात् राजा जनकने छुकदेवजीको राजमहल्के आँगनमें बुख्याया । वहाँ आनेपर भी शुकदेवजी पूरे सात दिनोंतक उसी प्रकार उपरत होकर बैठे रहे । इसके बाद जनकने शुकदेवजीको अन्तः पुरमें ले आनेकी आज्ञा दी, किंतु वहाँ भी राजाने सात दिनोंतक उन्हें दर्शन नहीं दिया । वे चन्द्रमाके समान मुख्याले शुकदेवजीका अन्तः पुरमें यौवनके मदसे उन्मत्त कमनीय कान्तिवाली सुन्दरियोंद्वारा भाँति-भाँतिके भोजनों बुँतया भोगसामिप्रयोंसे लालन-पालन कराते रहे ।



परंतु जैसे मन्द्र गतिसे बहनेवाली वायु दृहमूल अविचल वृक्षको नहीं उखाड़ सकती, उसी प्रकार वे भोग तथा अनादर एवं उपेक्षाजनित दृःख भी व्यासपुत्रके मनको अपनी ओर खींच न सके, उसमें विकार पैदा न कर सके । शुक्तदेन वहीं पूर्ण चन्द्रगाके समान निर्निकार, भोग और अवादरों भी स्त्रान ( हुर्प-विपादसे रहित ), खस्थ, मीन तथा प्रसन्त-चित्त वने रहे ।

इस प्रकार परीक्षाद्वारा शुक्तदेशजीके खभाक्यो जानकर राजा जनकाने उन्हें सादर अपने पास बुल्याया और प्ररात्तचित्त देखकर प्रणाम किया । तत्पश्चात् शीघ्रतापूर्वक उनका खागत करके राजाने उनसे कहा—'म्रह्मन् ! जगत्में परम पुरुपार्थकी सिद्धिके लिये जो-जो आवश्यक कर्तव्य हैं, वे सब आपने पूर्ण कर लिये हैं । सारे मनोरयोंको प्राप्त कर लिया है (इस तरह आप कृतकृत्य तथा आसकाम हो जुके हैं)। अब आपको किस वस्तुकी इच्छा है।

श्रीमुकदेवजीने कहा—महाराज! मैं जानना चाहता हूँ कि यह संसाररूपी आख्म्बर कैसे उत्पन्न हुआ है और इसकी शान्ति या विनाश कैसे होता है। आप शीव ही मुझसे इस विषयका यथावत् रूपसे प्रतिपादन कीजिये।

श्रीविश्वामित्रजी कहते हैं — महाराज ! इस प्रकार पूछे जानेपर राजा जनकाने शुक्रदेवजीको उस समय वहीं वात वतायी, जो पहले उनके महात्मा पिता व्यासजीके हारा वतायी गयी थी।

तय शुकदेवजीने कहा—चक्ताओं में श्रेष्ठ महाराज! मैंने पहले विवेकसे खयं ही यह वात जान की थी। फिर जब पिताजीसे इसके विषयमें पूळा, तब उन्होंने भी मुझे यही बात बतायी और आज आपने भी यही बात कही है। शाकोंमें भी महात्राक्योंका यही अर्थ दृष्टिगोचर होता है। वह इस प्रकार है—'यह विनाशशील संसार अपने संकल्पसे उत्पन्न हुआ है और संकल्पका आंत्यन्तिक विनाश होनेसे नष्ट हो जाता है अत: सर्वया निस्सार है। यही शाक्षोंका निश्चय है।' महाबाहों! क्या यहीं अविचल सस्य है श्यदि हाँ, तो इसका इस तरह उपदेश कीजिये, जिससे यह मेरे

हृदयमें अचल—-असंदिग्धरूपसे बैठ जाय । संसारके विषयोंमें भटकते हुए चित्तके द्वारा इधर-उधर भटकाया जाता हुआ में आज आपसे शान्ति लाभ करना चाहता हूँ।

राजा जनकने कहा — मुने ! इस ब्रह्माण्डमें एक अखण्ड चिन्मय परम पुरुष परमात्माके अतिरिक्त और कुळ भी नहीं है । आपने खयं विवेकके द्वारा इस तत्कको जाना है और फिर गुरुखरूप पिताके मुखसे इसको छुना है । इससे बढ़कर दूपरा कोई निश्चय (जानने योग्य तत्त्व ) नहीं है । मुनिकुमार ! आप बालक होते हुए भी विषयमोगोंके त्यागमें शूरवीर होनेके कारण महान् वीर हैं । आपकी छुद्धि दीर्घ कालतक वने रहनेवाले रोगरूपी भोगोंसे पूर्णतः विरक्त हो गयी है । अब आप और क्या छुनना चाहते हैं ! ब्रह्मन् ! जो प्राप्त करने योग्य वस्तु है, उसे पूर्णरूपसे आपने पा लिया है । आपका चित्त पूर्णकाम हो गया है । आप दस्य वस्तु (बाह्य विषय) की ओर दिष्टपात नहीं करते हैं, अतः मुक्त हैं । अभी और कुळ पाना या जानना शेष रह गया है, इस भ्रमको त्याग दीजिये।

( विश्वामित्रजी कहते हैं—श्रीराम!) महात्मा जनकके द्वारा इस प्रकार उपदेश पाकर शुक्रदेवजी अत्यन्त शुद्ध परम वस्तु परमात्मामें चुपचाप स्थित हो गये। उनके शोक, भय और श्रम—सभी नष्ट हो गये। वे सर्वथा निरीह एवं संशयरहित हो गये। तदनन्तर वे मेहगिरिके प्रशस्त शिखरपर समाधि ळगानेके ळिये चले गये। वहाँ दस हजार वर्षोतक निर्विकल्प समाधिमें स्थित रहे और जैसे तेल समात होनेपर दीपक बुझ जाता है, उसी प्रकार वे प्रारब्ध क्षीण हो जानेपर परमालामें ठीन हो गये। (सर्ग १)

#### विश्वामित्रजीका वसिष्ठजीसे श्रीरामको उपदेश करनेके लिये अनुरोध करना और वसिष्ठजीका उसे स्वीकार कर लेना

श्रीविश्वामित्रजी कहते हैं -मुनीश्वरो ! श्रीरामचन्द्रजीने ह्यातव्य वस्तुको पूर्णतः जान ल्यि है; क्योंकि इन छुद्ध-खुद्धिवाले श्रीरामको भोग अच्छे नहीं लगते । वे इन्हें रोगके समान प्रतीत होते हैं । जिसने क्षेय वस्तुको जान ल्या है, उनके मनका अवस्य ही यही लक्षण है कि उसे सारे भोगसमृह फिर कभी रुचिकर नहीं जान पड़ते हैं । भोगोंके चिन्तनसे अक्षान-जनित बन्धन दृढ़ होता है और भोग-वासनाके शान्त हो जानेपर संसार-बन्धन क्षीण हो जाता है । \*

श्रीराम ! विद्वान्छोग भोगवासनाके क्षयको ही मोक्ष कहते हैं और विषयोंमें होनेवाली सदद वासनाको ही बन्धन बताते हैं । जिसकी दृष्टि राग आदि दोषोंसे रहित है, वही तत्त्वज्ञ है । उसीने जाननेयोग्य वस्त्रको जाना है और वही विद्वान हैं। उस महात्मा पुरुषको भोग हटात् अच्छे नहीं लगते । जैसे मरुभूमिमें लता नहीं उगती, उसी प्रकार जबतक जाननेयोग्य तत्त्रका कुछ भी ज्ञान नहीं होता, तवतक मनुष्यके हृदयमें विषयोंकी ओरसे वैराग्य नहीं होता । अतः मुनिवृन्द ! आपलोग यह निश्चितरूपसे समझ छें कि रघुकुछतिछक श्रीरामको ज्ञेय तत्त्वका ज्ञान हो गया है; क्योंकि इन्हें ये भोगोंके रमणीय स्थान आनन्दित नहीं कर रहे हैं। मुनीश्वरो ! श्रीरामचन्द्रजी जिस तत्त्रको बुद्धिके द्वारा जानते हैं, उसके विषयमें जब सद्गुरुके मुखसे यह सुन छेंगे कि 'यही परमार्थ वस्तु हैं तब इनके चित्तको अवस्य विश्राम प्राप्त होगा । जैसे शरकालकी शोभा मेघरहित निर्मल आकाशमात्रकी अपेक्षा रखती है, उसी तरह श्रीरामचन्द्रजीकी बुद्धिको केवल अद्वितीय सिचदानन्दधन परमात्माके तत्त्वमें विश्रामकी अपेक्षा है। अतः महात्मा श्रीरामचन्द्रजीके

भेगभावनथा याति बन्धो दार्ढ्यमवस्तुजः।
 तयोपद्मान्तया स्राति बन्धो जगति तानवम्॥

चित्तके विश्रामके लिये ये पूज्यपाद श्रीविस्मृष्ठजी ही यहाँ युक्तिका प्रतिपादन करों; क्योंकि ये समस्त रचुवंशियोंके ही (नहीं, समूचे इक्ष्वाकुवंशियोंके ) सदासे प्रभु (नियन्ता एवं शिक्षक ) और कुळगुरु हैं । इसके सिवा ये सर्वेद्ध, सर्वेसाक्षी तथा तीनों कालोंमें मोह आदिसे रहित निर्मेल दृष्टिवाले हैं ।



पूज्यगाद बसिष्ठजी ! क्या वह पहलेकी बात आपको समरण हैं, जब कि हम दोनोंके वैरकी शान्ति तथा परम बुद्धिमान् मुनियोंके कल्याणके लिये देवदारुके बृक्षोंसे आवृत निषद पर्वतके शिखरपर साक्षात् पद्मयोंनि मगवान् ब्रह्माने महत्त्वपूर्ण झानका उपदेश दिया था ! ब्रह्मन् ! उस मुक्तिमुक्त झानसे यह सांसारिक वासना अवश्य उसी तरह नष्ट हो जाती हैं, जैसे भगवान् भास्करके उदयसे अँघेरी रात । विप्रवर ! आप उसी युक्तिमुक्त होय वस्तुका

अपने शिष्य श्रीरामको शीव्र उपदेश दीजिये, जिससे ये विश्राम (शान्ति) को प्राप्त हों । इसमें आपको अधिक परिश्रम नहीं करना पड़ेगा; क्योंकि श्रीरामचन्द्रजी सर्वथा निप्पाप हैं । अतः जैसे निर्मल दर्पणमें बिना यनके ही मुँहका प्रतिबिन्न दिखायी देने लगता है, उसी प्रकार श्रीरामचन्द्रजीको अनायास ही ज्ञेय वस्तुका बीच एवं विश्राम प्राप्त हो जायगा । महारमन् ! वही ज्ञान, वही शास्त्रम श्रीर वही पाण्डित्य सार्थक एवं प्रशंसित है, जिसका वैराग्ययुक्त उत्तम शिष्यके लिये उपदेश दिया जाता है । जिसमें वैराग्य नहीं है तथा जो शिष्यभावसे रहित है, उसे जो कुछ भी उपदेश दिया जाता है, वह कुत्तेके चमड़ेसे बने हुए कुप्पेमें रक्के हुए गायके दृधकी भाँति अपवित्रताको प्राप्त हो जाता है । जहाँ आप-जैसे नीतराग, निर्मय, क्रोधश्रूप्य, अभिमानरहित तथा निष्पाप महायुरुष

तत्त्वज्ञानका उपदेश देते हैं, वहाँ तत्काल बुद्धिको विश्राम प्राप्त होता है।

गाधिनन्दन विश्वामित्रके ऐसा कहनेपर व्यास और नारद आदि उन सभी मुनियोंने साधु-साधु कहकर उनके उस कथनकी ही भूरि-भूरि प्रशंसा की । तर्यश्वात् राजा दशरथके बगळमें बैठे हुए ब्रह्माजीके पुत्र महातेजस्वी भगवान् यतिष्ठ मुनिने, जो ब्रह्माजीके समान ही ज्ञान-विज्ञानसे सम्पन्न थे, कहा ।

श्रीविसिष्ठजी बोले—मुने! आप जिस कार्यके लिये मुझे आज्ञा दे रहे हैं, उसे मैं विना किसी विन्न-बाधाके आरम्भ कर रहा हूँ। शक्तिशाली होकर भी संतोंकी आज्ञाका उल्लिखन करनेमें कौन समर्थ हो सकता है ! पूर्वकालमें निपद पर्वतपर पूजनीय पद्मयोनि ब्रह्माजीने संसाररूपी भ्रमको दूर करनेके लिये जिस ज्ञानका उपदेश किया था, वह सब अविकल्रूपसे मुझे याद है। (सर्ग र)

#### जगत्की अमरूपता एवं मिथ्यात्वका निरूपण, सदेह और विदेह ग्रुक्तिकी समानता तथा शास्त्रनियन्त्रित शौरुपकी महत्ताका वर्णन

श्रीवसिष्ठजीने कहा—पूर्वकालमें सृष्टिके प्ररम्भके समय मगवान् ब्रह्माने संसाररूपी श्रमके निवारणके लिये जिस ज्ञानका उपवेश दिया था, उसीका में यहाँ वर्णन करता हूँ । यह जगत् संकल्पके निर्माण, मनोराज्यके विलास, इन्द्रजाल्द्वारा रचिन पुष्पहार, कथा-कहानीके अर्थके प्रतिमास, वातरोगके कारण प्रतीत होनेवाले भूकम्प, बाल्कको डरानेके लिये कल्पित पिशाच, निर्मल आकाशमें कल्पित मीतियोंके ढेर, नःवके चलनेसे तथा प्रतीत होनेवाली बृक्षोंकी गति, खप्तमें देखे गये नगर अन्यत्र देखे गये क्लिंग सरणसे आकाशमें कल्पित हुए पुष्पकी भाँति श्रमहारा निर्मित हुण हैं । मृत्युकालमें पुरुष खयं अपने हृदयमें इसका अनुभव करता है ।

इस प्रकार जगत् मिथ्या होनेपर भी चिरकालतक

अरयन्त परिचयमें आनेके कारण धनीमान ( दृहता ) को प्राप्त होकर जीवके हृदयाकाशमें प्रकाशित हो बढ़ने लगता है । यही 'इहलोक' कहलाता है । जन्मसे लेकर पृरस्तककी चेष्टाओं तथा मरण आदिका अनुभव करनेवाला जीव वहीं ( हृदयाकाशमें ही ) इहलोककी कल्पना करता है, जैसा कि जपर कहा गया है । फिर मरनेके अनन्तर वह वहीं परलोककी कल्पना करता है । वासनाके भीतर अन्य अनेक शरीर और उनके भीतर भी दूसरे-दूसरे शरीर—ये इस संसारमें केलेके वृक्ष-की वच्चा ( छिल्लेक वा बल्कल ) के समान एकके पीछे एक प्रतीत होते हैं ( वस्तुत: इस संसारमें कोई सार नहीं है ) । न तो पृथिवी आदि पञ्च महाभूतोंके समुदाय हैं और न जगत्की सृष्टिका कोई कम ही है । ये सब-के-सब मिथ्या हैं । तथापि गृत और जीवित जीवोंको

इनमें संसारका अम होता है। यह अविद्यारूपिणी नदी ही है, जिसका कहीं अन्त नहीं है। यह विभिन्न धाराओंके रूपमें फैळती हुई शोभापाती है। मृह पुरुषोंके लिये यह इतनी विशाल है कि वे इसे पार नहीं कर सकते। सृष्टिरूपी चन्नल तरङ्गोंसे ही यह तरङ्गवती जान पड़ती है।

श्रीराम ! परमार्थ सत्य ( परमात्मा ) रूपी विशाल महासागरमें बारंबार वे पुरानी और नयी सृष्टिरूप असंख्य तरङ्गें उठती और विलीन होती रहती हैं। इस समय ब्रह्मकल्पका अवयवभूत बहत्तरवाँ त्रेतायुग चल रहा है। यह पहले भी अनेक बार हो चुका है और आगे भी होता रहेगा । यह वही पहलेवाला त्रेतायुग है और उससे विलक्षण भी । ये जितने लोक हैं, वे भी पूर्ववत हुए हैं और उनकी अपेक्षा नवीन भी हैं। इसी प्रकार तुम श्रीराम भी अनेक बार त्रेतायुगमें अवतार ले चुके हो और भविष्यमें भी लोगे । मैं भी कितनी ही बार वसिष्ठ-रूपमें उत्पन्न हो चुका हूँ और आगे भी होऊँगा । हमारे ये सभी रूप पूर्वके तुल्य होंगे और उनसे भिन्न भी। इस बातको मैं अच्छी तरह जानता हूँ । सभी प्राणी कभी धन-वैभव, बन्ध्-बान्धव, अवस्था, कर्म, विद्या, विज्ञान और चेष्टाओंमें पूर्वकल्पोंके समान होते हैं और कभी नहीं भी होते । जो अविद्यारूपी आवरणसे रहित है, जिसका अन्तःकरण एकाग्र हो चुका है, जिसके सभी संकल्प-विकल्प शान्त हो चुके हैं तथा जो खरूपभूत सारतत्व ( सचिदानन्दधन )-मय हो गया हैं, वह विद्वान पुरुष परम शान्तिरूपी अमृतसे तम रहता है।

सौम्य श्रीराम ! समुद्रकी जल्याशि शान्त हो या उत्ताल तरङ्गोंसे युक्त, दोनों दशाओंमें उसकी जलक्ष्पता समान ही हैं—उसमें किसी प्रकारका अन्तर नहीं हैं। उसी तरह देहके रहते हुए और उसके न रहनेपर भी मुक्त महारमा मुनिकी स्थिति एक-सी ही होती है, उसमें कोई भेद नहीं होता है। सदेह भुक्ति हो या विदेहभुक्ति, उसका विवयोंसे कोई सम्बन्ध नहीं है। जिसने सल्य मानकर मोगोंका आखादन ही नहीं किया, उस पुरुपमें मोगोंकी अनुभूति कहाँसे होगी? जीवन्मुक्त और विदेहमुक्त दोनों ही प्रकारके महात्मा बोधखरूप हैं। उनमें क्या भेद हैं? (इन दोनोंमें भेद करानेवाला है अज्ञान। उसके नष्ट हो जानेपर जब केवल ज्ञान ही अवशिष्ट एह जाता है, तब उन दोनोंमें भेद कौन हो सकता हैं?) जैसे समुद्रकी तरङ्गावस्थामें जो जल है, वही उसकी प्रशान्ता-क्खामें भी है—उसमें कोई अन्तर नहीं हैं। सदेह और विदेह मुक्तमें थोड़ा-सा भी मेद नहीं हैं। पवन सस्पन्द (वेगवान्) हो या निष्यन्द (शान्त अथवा वेगहीन), दोनों ही दशाओंमें वह वासु ही हैं।

अतः अव मैं जिसका प्रकरण चल रहा है, उस उत्तम ज्ञानका ही उपदेश कर रहा हूँ, तुम इसका निरूपण सुनो । यह ज्ञान कानोंका आभूषण है और अज्ञानरूपी अन्वकारका नाश करनेवाला है। रघनन्दन! इस संसारमें सदा अच्छी तरह पुरुषार्थ (प्रयत् ) करनेसे सबको सब कुछ मिल जाता है। (जहाँ कहीं किसीको असफल देखा जाता है, वहाँ उसके सम्यक प्रयत्नका अभाव ही कारण है।) साधनके परिपक्व होनेपर हृदयमें, जैसे चन्द्रमासे शीतल्तायक्त आह्नाद प्राप्त होता है, उसी प्रकार सचिदानन्दघन परब्रह्म परमात्माकी प्राप्तिरूप अतिशय शीतल आनन्दका उदय होता है। यह आत्यन्तिक आनन्द पुरुषके प्रयत्नसे ही प्राप्त हो सकता है, अन्य हेत ( प्रारब्ध ) से नहीं । ( इसलिये परुषको प्रयत्नपर ही निर्भर रहना चाहिये | ) शास्त्रज्ञ सत्पुरुषोंके बताये हुए मार्गसे चलकर अपने कल्याणके लिये जो मानसिक. वाचिक और कायिक चेष्टा की जाती है, वही पुरुषार्थ है और वहीं सफल चेष्टा है। उससे भिन्न जो शास्त्र-विपरीत मनमाना आचरण है, वह पागलोंकी-सी चेछा हैं। जो मनुष्य जिस पदार्थको पाना चाहता है, उसकी प्राप्तिके लिये यदि वह क्रमशः यन करता है और बीचमें ही उससे मुँह नहीं मोड़ लेता तो अवस्य उसे प्राप्त कर लेता है । कोई एक विशेष प्राणी ही पुरुषोचित प्रयन्तके हारा तीनों लोकोंके ऐश्वर्यसे ग्रुक्त होनेके कारण परम सुन्दर प्रतीत होनेवाली इन्द्रपदवीको प्राप्त हो गया है । निरन्तर यत्नमें लगे रहकर सुदृढ़ अभ्यासमें तथर हुए बुद्धिमान् और साहसी पुरुष मेरुपर्वतको भी निगलजानेकी शक्ति प्राप्त कर लेते हैं । श्रुति-स्प्रति आदि शास्त्रसे नियन्तित पुरुषार्थके सम्यादनमें तथर जो पुरुषका पौरुष ( उद्योग ) है, वही मनोवाञ्छित फलकी सिद्धिका

कारण होता है । शास्त्रके विपरीत किया हुआ प्रयत्न अनर्थकी ही प्राप्ति करानेत्रात्य होता है । कोई पुरुष जब शास्त्रीय प्रयत्नको शिथिल कर देता है, तब स्वयं दरिद्रता, रोग और बन्धन आदि अपनी दुर्दशाके कारण वह ऐसी अवस्थामें पहुँच जाता है, जहाँ उसके लिये पानीकी एक बूँद भी बहुत समझी जाती है (दुर्लभ हो जाती है); परंतु किसीको शास्त्रानुसार आचरणके प्रभावसे ऐसी उत्तम अवस्था प्राप्त होती है, जहाँ समुद्र, पर्वत, नगर और द्वीपोंसे व्याप्त विशाल भूमण्डलका साम्राज्य भी अधिक नहीं समझा जाता (वह अनायास सुलभ हो जाता है)।

#### शास्त्रके अनुसार सत्कर्म करनेकी प्रेरणा, पुरुषार्थसे भिन्न प्रारब्धवादका खण्डन तथा पौरुषकी प्रधानताका प्रतिपादन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं-स्वृनन्दन! जैसे नीले, पीले आदि भिन्न-भिन्न रंगोंकी अभिन्यक्तिमें प्रकाश ही मुख्य कारण है, उसी प्रकार शास्त्रके अनुसार मन, वाणी और शरीरद्वारा व्यवहार करनेवाले अधिकारी पुरुषोंके समस्त पुरुषार्थोंकी सिद्धिमें उत्साहपूर्वक प्रवृत्ति ही प्रधान साधन है। मनुष्य केवल मनसे किसी वस्तुकी इच्छा करता है, शास्त्रानुसार कर्मसे नहीं, वह पागलेंकी-सी चेटा करता है। उसकी वह चेष्टा केवल मोहमें डालनेवाली है। पुरुषार्थको सिद्ध करनेवाली नहीं । जो मनुष्य जैसा प्रयत्न (कर्म) करता है, वह वैसा ही फल भोगता है, (जो यह कहते हैं कि दैववश फलमें विपरीतता भी आ जाती है तो उनका कथन ठीक नहीं; क्योंकि ) अपना पूर्वकृत कर्म ही फल देनेके लिये उन्मुख होनेपर दैव कहलाता है। उससे अतिरिक्त दैव नामकी कोई वस्त नहीं दिखायी देती । परुपार्थ दो प्रकारका है---एक शास्त्रानुमोदित ( पुण्य-कर्म ) और दूसरा शास्त्रविरुद्ध (पाप-कर्म )। इन दोनोंमें जो शालिमेरद पुरुषार्थ है, वह अनर्थका कारण होता है और शास्त्रानुमोदित पौरुष

परमार्थ वस्तुकी प्राप्तिमें कारण है। इसलिये पुरुषको शास्त्रीय प्रयत्नसे तथा साधु पुरुषोंके सङ्गसे ऐसा उद्योग करना चाहिये कि इस जन्मका पौरुष पूर्वजन्मके पौरुष ( प्रारच्य ) को शीव्र जीत ले। अपने उत्तम पुरुषार्थका आश्रय लेकर दाँतोंसे दाँतोंको पीसते हुए ( तत्परता-पूर्वक प्रयत्नमें लगे हुए ) पुरुषको अपने ग्रुभ पौरुषके द्वारा विन्न करनेके लिये उद्यत पूर्वजन्मके अग्रुम पौरूषको जीत लेना चाहिये । 'यह पूर्व जन्मका पुरुषार्थ ( प्रारच्य ) मुझे प्रेरित करके विशेष परिस्थितिमें डाल देता है' इस प्रकारकी बुद्धिको बलपूर्वक कुचल डालना चाहिये: क्योंकि वह प्रत्यक्ष प्रयत्नसे अधिक प्रवल नहीं है । तत्रतक प्रयत्नपूर्वक उत्तम पुरुषार्थके लिये सचेष्ट रहना चाहिये, जबतक कि पूर्वजन्मका अशुभ पौरुष खयं पूर्णतः शान्त न हो जाय । अर्थात् जबतकः पहले जन्मोंका किया हुआ अग्रुभ कर्म समूल नष्ट न हो जाय, तज्ञतक तत्परतासे उत्साहपूर्वक साधन करते रहना चाहिये।

जैसे अपने द्वारा कल घटित हुए दोषका आज

प्रायश्वित्त कर लेनेपर नाश हो जाता है, उसी प्रकार इस जन्मके गुणोंसे ( ग्रुम पौरुषसे ) पूर्व-जन्मका दोष ( अञ्चम पौरुष ) अवस्य नष्ट हो जाता है, इसमें कोई संशय नहीं है। पूर्वजन्मके अग्रुभ या दु:खदायक प्रारब्धको इस जन्मके ग्रुभ कर्मीसे विग्रुद्ध एवं पृष्ट हुई बुद्धिके द्वारा तिरस्कृत करके संसार-सागरसे पार होनेके उद्देश्यकी सिद्धिके लिये अपने भीतर देवी सम्पत्तिके संग्रहके निमित्त सदा यह करना चाहिये। उद्योगशून्य आलसी मनुष्य गदहोंके समान गये-बीते हैं। अतः खयं भी उद्योग छोड़कर उन्हींकी श्रेणी या तुलनामें नहीं जाना चाहिये। शास्त्रके अनुसार किया हुआ उद्योग इहलोक और परलोक दोनोंकी सिद्धिमें कारण है । मनुष्यको पुरुषार्थरूपी प्रयत्नका आश्रय लेकर इस संसाररूपी गङ्केसे खयं बलपूर्वक निकल जाना चाहिये। अपने शरीरको प्रतिदिन नाश होता हुआ समझे । पशुओं-के समान आचरणका स्थाग करे और सत्परुषोंके योग्य आचार-व्यवहारका आश्रय ले । जैसे कीड़ा धावमें पीब आदिका आखादन करके ही अपना जीवन समाप्त कर देता है, उसी तरह मनुष्यको घरमें स्त्री, अन्न, पान आदि द्रवयुक्त एवं कोमल तुच्छ पदार्थीका किंचित् आखाद लेकर सम्पूर्ण पुरुषार्थीके साधनभूत आयुको भस्म नहीं कर देना चाहिये (मानव-जीवनको व्यर्थ नहीं गवाँ देना चाहिये)। ग्रम पुरुषार्थसे शीघ ही ग्रम फलकी प्राप्ति होती है और अञ्चाम पुरुषार्थसे सदा अञ्चाम फल ही मिलता है। इन शुभ-अशुभ पुरुषार्थींके सिवा दैव नामकी दूसरी कोई वस्त नहीं है (इन्हींका नाम दैव या प्रारब्ध है )। इसलिये पहले पुरुषार्थके द्वारा विवेकका आश्रय लेकर आत्मज्ञानरूपी महान् प्रयोजनवाले शास्त्रोंका त्रिचार करना चाहिये। जो शास्त्रके अनुसार अपनी श्रवण, मनन आदि चेष्टाओंद्वारा साधन नहीं करते और चित्तमें विषयोंका ही चिन्तन करते रहते हैं, उन मूह प्ररूपोंकी

अत्यन्त दूषित भोनेच्छाको विकार है । पूर्वोक्त पुरुप्रयस यदि सत्-शास्त्रे अनुकूल तथा सत्सङ्ग और सदाचारसे युक्त होता है तो वह परमात्मसाक्षात्कार रूप अपने फलको देता है । यह उसका खभाव है। अन्यथा ( सत्-शास्त्रके प्रतिकृत तथा सत्सङ्घ और सदाचारसे रहित होनेपर ) उससे परमात्म-साक्षात्काररूप परम फलकी सिद्धि नहीं होती। यही पौरुषका खरूप है। इस प्रकार व्यवहार करनेवाले किसी भी पुरुषका प्रयत्न कभी विफल नहीं होता। बाल्यावस्था-से लेकर महीभाँति अभ्यासमें लाये हुए सत्-शास्त्रानुशीलन और सत्पुरुषोंके सङ्ग आदि सदगुणोद्वारा पुरुषार्थ करनेसे परम खार्थरूप परमात्मसाक्षात्कार प्राप्त होता है। इस प्रकार प्रत्यक्ष देखी हुई, अनुभवमें आयी हुई, सुनी हुई और साधनोंद्वारा प्राप्त की हुई परमार्थ वस्तुको जो लोग दैवके अधीन मानते हैं, उनकी बुद्धि कुल्पित है और वे साधनसे नष्ट-श्रष्ट हो गये हैं । निरन्तर कल्पित क्रीडाओं ( खेल-कृद ) के कारण अत्यन्त चञ्चलतापूर्ण बाल्यात्रस्थाके व्यतीत हो जानेपर जब ( दुखी और गुरुजनोंकी सेवामें समर्थ) बाहुदण्डसे अलंकृत यौवन-अवस्थाका आरम्भ हो जाय, तभीसे मनुष्यको पद-पदार्थके ज्ञानसे विशुद्ध-बुद्धि होकर सत्पुरुषोंके सङ्गसे अपने गुणों और दोषोंका विचार करना चाहिये। तात्पर्य यह कि विचारप्रविक दोषोंको त्याग करके गुणोंको प्रहण करना चाहिये।

श्रीवाल्मीिकजी कहते हैं—भरद्वाज! मुनिवर विसष्ठजीके इस प्रकार प्रवचन करनेपर वह दिन व्यतीत हो गया। सूर्यदेव अस्ताचलको चले गये तथा उस सभाके लोग विसष्ठजीको नमस्कार करके सायंकालिक कृत्य (संथ्योपासना और अग्निहोत्र आदि) करनेके लिये चले गये और रात्रि व्यतीत होनेपर पुन: सूर्यदेवकी किरणोंके साथ ही उस सभाभवनमें आ गये। (सर्ग ५)

# ऐहिक पुरुपार्थकी श्रेष्ठता और दैववादका निराकरण

श्रीवसिष्टजी कहते हैं-श्रीराम ! पूर्वजन्मक पौरुपसे भिन्न देव कोई वस्त नहीं है ( पूर्वजनमोंका प्रस्पार्थ ही दैत्र है )। इसलिये भी दैत्रके अधीन हैं, कर्म करनेमें खतन्त्र नहीं हुँ ऐसी बृद्धि या विचारधाराको सत्सङ्ग तथा सद-शास्त्रके अभ्यासदारा मनसे दर करके जीत्रत्माका इस संसार-सागरसे बल्प्रवेक उद्धार करे (आलस्यवश सत्कर्म अथवा साधन कभी नहीं छोड़े )। कैसे-जैसे प्रयत होगा, वसे-ही-वैसे शीवतापूर्वक फल प्राप्त होगा । इसीका नाम पौरुप हैं । पूर्वजन्मके उस पौरुपको ही कोई दैक्की संज्ञा देना चाहे तो दे सकता है । जो तुच्छ विषय-सखोंके क्षणिक लोभमें फँसकर उस पूर्वकृत पौरूष या दैवको वर्तमान जन्मके परुपार्यद्वारा जीतनेका प्रयत नहीं करते और सदा दैवके भरोसे बैठे रहते हैं, वे दीन. पामर और मृढ हैं (क्योंकि पुरुषार्थके बिना आत्म-कल्याण सिद्ध नहीं होता ) । पूर्वजन्मके तथा इस जन्मके पुरुपार्थ (कर्म ) दो मेडोंकी तरह आपसमें टड़ते हैं। उनमें जो भी बलवान होता है, वही दूसरेकी क्षणभरमें पळाड़ देता हैं \*। इस जन्ममें किया गया प्रबल परुपार्थ अपने बलसे पूर्वजन्मके पौरुप या दैनको नष्ट कर देता है और पूर्वजन्मका प्रवल पौरुष इस जन्मके पुरुषार्थको अपने बलसे दबा देता है। पूर्वकृत कर्मोंके फलक्रए प्रारच्य

# जैसे पूर्वजन्मके किसी प्रतिवन्धक कर्मके कारण किसी मनुष्यको पुत्रकी प्राप्ति नहीं होनेवाली है। वर्रत यदि वह पुत्र-प्राप्तिके लिये धास्त्रीय विधानके साथ पुत्रेष्टि-यक अथवा उभी कोटिके दूसरे किसी सरकर्मका अनुष्ठान करता है तो उसे पुत्रकी प्राप्ति हो जाती है। यहाँ पूर्वजन्मके प्रतिवन्धक कर्ममें इव जन्मका पुरुषार्थ आंधक बल्यान, होनेके कारण नवीन प्रारुधका निर्माण करके विजयी हो जाता है। इसी प्रकार पूर्वजन्मके कर्मानुसार यदि किसीकी मृत्यु अवस्थन्मायी है तो उसके प्रतीकारके लिये अनेक अकारके उपाय करनेपर भी मनुष्य उसे दाल नहीं पाता। अतः यहाँ पृत्रकृत कर्म (देव या प्रारब्ध) ही प्रवल होनेके कारण विजयी होना है। और वर्तमान जन्मके पुरुपार्थ—इन दोनोंमें वर्तमान जन्मका पुरुपार्थ ही प्रत्यक्षतः बल्यान् है, इसल्यिये अधिकारी मनुष्यको पुरुपार्थका सहारा लेकर सत्-शाक्षोंके अभ्यास और सरसङ्गद्धारा बुद्धिको निर्मल बनाकर संसार-सागरसे अपना उद्धार कर लेना चाहिने । इस जन्मके और पूर्वजन्मके दोनों पुरुपार्थ पुरुपरूपी बनमें उरणन हुए पल देनेवाले बुक्ष हैं । उन दोनोंमें जो अधिक बल्यान् होता है, वही विजयी होता है (अर्थात् वर्माचरण और मुक्तिके विषयमें तो इस जन्मका पुरुपार्थ बल्यान् है और अर्थ एवं कामके विषयमें पूर्वजन्मका फल्टानोन्मुख कर्म या देव प्रबल है ।)

जो पुरुष उदार खभावसे युक्त एवं सत्कर्मके लिये प्रयत करनेमं कुराल है, सदाचार ही जिसका लीला-विहार है, वह जगतुके मोहरूपी फंदेसे उसी प्रकार निकल जाता है. जैसे सिंह पिंजडेसे । जो मनप्य दृष्ट (पुरुषार्थ या पुरम कल्याणके लिये प्रयन ) का त्याग करके 'मुझे तो कोई ऐसा करनेके लिये प्रेरित कर रहा हैं ऐसी अनर्थकारिणी कुरिसत कल्पनामें स्थित हैं, उसे दरसे ही त्याग देना चाहिये; क्योंकि वह मनुष्योंमें अवम है। संसारमें सहस्रों स्पनहार हैं. जो आते-जाते रहते हैं। उनमें सुख और दु:ख-बुद्धि (अनुकृळता तथा प्रतिकृळताजनित राग-द्वेष ) का त्याग करके शास्त्रके अनुसार आचरण करना चाहिये। शास्त्रके अनुकृत और कभी उच्छित्र न होनेवाठी अपनी मर्यादाका जो त्याग नहीं करता, उस प्रस्वको सारी अमीष्ट वस्तुएँ उसी प्रकार प्राप्त होती हैं, जैसे सागरमें गोता लगानेवालेको रत्न । सरहका प्राप्ति और द:छका निवृत्ति---यर्हा मन्ययका स्वार्थ है । उस स्वार्थकी प्राप्ति करानेवाले जो आक्स्यक कर्तव्य या साधन हैं, एकमात्र उन्हींमें तरपर रहनेको ही विद्वान लोग पौरुष कहते हैं। वह तत्परता यदि शास्त्रसे नियन्त्रित हो तो परम प्रस्पार्थकी प्राप्ति करानेवाळी होती है। कर्तव्यपाळनके ळिये जो शरीर आदिका संचाळन होता है, वही जिसका धर्म है, उस किया (श्रवण-मनन ादि माधन) से, मत्सङ्गसे और सत्-शाक्षों के खाष्यायसे शुद्ध एवं तेज की हुई अपनी बुद्धिके हारा जो खर्य ही आत्माका उद्धार किया जाता है, वही परम खार्थकी सिद्धि है। विद्वान्त्रेग अन्तरहित, समतारूप परमानन्दसे पूर्ण परमार्थ वस्तु (परब्ध) को जानते हैं। जिन साज्नोंसे उसकी प्राप्ति होती है, उनका जिल्य-निरन्तर सेवन करना चाहिये। वे साधन हैं शाक्षोंका खाष्याय और सत्सङ्ग आदि। जो मनुष्य प्रयक्षपूर्वक आत्मक्त्याणके साधनमें संल्या होता है, उसे अपने पुरुषार्थसे ही हायपर क्ये हुए आँवलेकी माँति वह अमीष्ट फल प्रत्यक्ष दिखायी देता है। जो इस प्रत्यक्ष पुरुषार्थकों छोडकार देवलपी मोहमें निमम्न होता है, वह मुढ है।

अतः शुमाशय श्रीराम! अपनी कोरी कल्पनाके बलसे उत्पन्न, मिथ्याभृत तथा सम्पूर्ण कारण और कार्यसे रहित दैवकी अपेक्षा न रखकर आत्मकल्याणके लिये अपने उत्तम पुरुषार्थका आश्रय लो । शाखोंद्वारा तथा महापुरुषोंके सदाचारसे विस्तारको प्राप्त हुए विविध देश-धर्मोद्वारा समर्थित जो परमात्माकी प्राप्तिरूप अतिशय प्रसिद्ध पल है, उसके लिये हृदयमें अत्यन्त उत्कट अभिलाषा होनेपर उसकी प्राप्तिके लिये चित्तमें स्पन्दन या चेष्टा

होती है । तत्पश्चात् इन्द्रियों और हाय-पैर आदि अङ्गोंमें किया होती है-इनके द्वारा श्रवण-मनन आदि एवं यम-नियमादि मावनोंका आरम्भ होता है, इसीको उत्तम प्रमार्थ कहते हैं । अधिकारी प्रमुका जन्म प्रसार्थके सिद्ध होनेपर ही सफल होता है, अन्यथा नहीं-ऐसा जानकर सदा आत्मकल्याणके प्रयक्षमें ही संख्य रहना चाहिये । तत्पश्चात साधनत्रिपयक उस तत्परताको सत-शास्त्रोंके अभ्यास एवं संत-महात्माओं तथा ज्ञानी पुरुषोंक सेवनद्वारा आत्मज्ञानरूप फलकी प्राप्तिसे सफल बनाना चाहिये । आत्मकल्याणके विषयमें यदि परम परुषार्थका आश्रय विया जाय तो यह अवश्य दैवको जीत लेता है. ऐसी धारणा रखकर देव और पौरुपके बळावळका विचार करनेके कारण जो परम सुन्दर प्रतीत होते हैं तथा जिनमें राम, दम आदि साधन भी विद्यमान हैं एवं श्रेष्ट पुरुषोंकी सेवासे जिनका अन्तःकरण सदा भावित रहता है, ऐसे अधिकारी पुरुषोंको तत्त्वज्ञानकी प्राप्तिके लिये अवश्य उद्यम करना चाहिये। इस जन्ममें सम्पादन करनेयोग्य स्वाभाविक प्रयत्न ही परम पुरुषार्थकी सिद्धिका हेतु है, ऐसा निश्चितरूपसे जानकर यह अधिकारी जीव नित्य संतुष्ट एवं उत्तम ज्ञानीजनोंकी सेवारूप अमोध, मधर और उत्क्रप्ट औषधसे जन्म-भरणकी परम्परारूप भवरोगको शान्त करे । (सर्ग६)

# विविध युक्तियोंद्वारा देवकी दुर्बलता और पुरुषार्थकी प्रधानताका समर्थन

जो लोग उद्योगका त्याग करके केवल दैवके भरोसे बैठे रहते हैं, वे आलसी मनुष्य खयं ही अपने रात्रु हैं। वे अपने धर्म, अर्थ, काम और मोक्स—चारों पुरुषार्थोंका नारा कर डालते हैं। अ बुद्धि, मन और कॉर्मेन्ट्रियोंके द्वारा की जानेवाली चेष्टाएँ पौरुषके रूप हैं। इन्हींसे अभीष्ट फलकी प्राप्ति होती है। साक्षी चेतनमें पहले जैसी

विषयकी अनुभूति होती हैं, मन वैसी ही चेष्टा करता है। मनके व्यापारके अनुसार शरीर चलता है—शारीरिक किया होती है और उसके अनुसार ही फल्की सिद्धि होती है। लोकमें जहाँ-जहाँ जैसे-जैसे पुरुषार्थकी आवश्यकता होती हैं, वहाँ-वहाँ वैसे-ही-वैसे पौरुषके उपयोगसे तदनुरूप लोकिक या वैदिक फल्की सिद्धि होती है। पुरुषार्थसे ही बृहस्पति देवताओंके गुरु बने हुए हैं और पुरुषार्थसे सुक्राचार्यने दैक्यराजोंके गुरुका पट प्राप्त किया

स समुद्रांगमुख्युज्य स्थिता दैवपरायणाः ।
 ते धर्ममर्थे कामं च नाद्ययस्वास्मविद्विषः ॥
 ( मुसुञ्चु ० ७ । ३ )

है। जो नाना प्रकारके आश्चर्यजनक वैभवके आश्रय ( अधिपति ) थे और वैभवभोगकी दृष्टिसे महान् समझे जाते थे, ऐसे पुरुष भी अपने दोषयुक्त पौरुष (पापाचरण) से ही नरकोंके अतिथि हुए हैं--- उच पदवीसे भ्रष्ट हो गये हैं। सहस्रों सम्पदाओं और हजारों त्रिपत्तियोंसे पूर्ण नाना प्रकारकी अनुकूल-प्रतिकूल दशाओंमें पड़े हुए विभिन्न जातियोंके प्राणी अपने पुरुषार्थसे ही उन्हें ठाँघकर कल्याणके मार्गपर अग्रसर होते हैं। शास्त्रीके अभ्यास, गुरुके उपदेश और अपने प्रयन्न—इन तीनोंसे ही सर्वत्र पुरुषार्थकी सिद्धि देखी जाती है । कल्याणकामी पुरुष अञ्चभ कर्मोंमें लगे हुए मनको वहाँसे हटाकर प्रयत्न-पूर्वक शुभ कर्मोंमें ही लगाये। यही सम्पूर्ण शास्त्रोंके . सारांशका संग्रह है। ऋस! जो वस्तृ कल्याणकारी है, जो तुच्छ नहीं (सबसे उत्कृष्ट) है तथा जिसका कभी विनाश नहीं होता, उसीका यत्तपूर्वक आचरण करो । यही सब गुरुजन उपदेश देते हैं । पौरुषसे ही अभीट वस्तुकी सिद्धि होती देखी जाती है । पौरुषसे ही बुद्धिमानोंकी कल्याणमार्गमें प्रगति होती है। दैव तो दःख-सागरमें डूबे हुए कोयल एवं दुईल चित्तवाले लोगोंके लिये आश्वामनमान है ।

लोकमें प्रत्यक्ष आदि प्रमाणोंद्वारा पुरुषका प्रयत्न सदा सफल होता देखा जाता है । पुरुष अपने पौरुषसे ही देशान्तरमें आता-जाता है । उत्तम बुद्धिवाले मनुष्य पौरुषसे ही उन भीषण संकटोंसे अनायास पार हो जाते हैं, जिनसे पार पाना अत्यन्त कठिन होता है । यह जो व्यर्थ देशकी कल्पना की गयी है, उसके मरोसे वे संकटोंसे पार नहीं होते । जो मनुष्य जैसा प्रयत्न करता है, उसे बैसा ही फल प्राप्त होता है । इस जगत्में चुपचाप बैठे रहनेवाले किसी भी मनुष्यको अभीष्ट फलकी

प्राप्ति नहीं होती। श्रीराम ! ग्रुभ पुरुषार्थसे ग्रुभ फल प्राप्त होता है और अग्रुभ पुरुषार्थसे अग्रुभ । अत: तुम्हारी जैसी इच्छा हो, बैसा करो । अपने परम अभीष्ट वस्तुको प्राप्त करानेवाले एकमात्र कार्यके प्रयत्नमें जो तत्पर हो जाना है, उसीको विद्वान् पुरुष पौरुष कहते हैं। उस तत्परतासे ही सब कुछ प्राप्त किया जाता है। अपने पैरोंद्रारा एक स्थानसे दूसरे स्थानमें जाना, हाथका किसी द्रव्यको धारण करना तथा दूसरे-दूसरे अङ्गोंका तदनुकूल व्यापारमें प्रवृत्त होना-यह सब पुरुषार्थसे ही सम्भन्न होता है, देवसे नहीं । अनर्यकी प्राप्ति करानेवाले एकमात्र कार्यके प्रयक्षमें जो तत्पर होना है, उसे बिद्वानोंने पागळोंकी-सी चेष्टा बतायी हैं। उससे कोई भी ग्रुभ फल नहीं प्राप्त होता ( अग्रुम फलकी ही प्राप्ति होती है )। कर्तव्य-पालनके . लिये जो शरीर आदिका संचालन होता है, वही जिसका धर्म है, उस क्रियासे, सत्सङ्गसे और सत्-शास्त्रोंके खाध्यायसे शुद्ध एवं तेज की हुई अपनी बुद्धिके द्वारा जो खयं ही -आत्माका उद्घार किया जाता है, त्रही परम स्वार्थकी सिद्धि है । विद्वान्लोग अनन्त, समताम्बप परमानन्दसे पूर्ण अपने परम प्राप्य अर्थ (परब्रह्म परमात्मा ) को जानते हैं। जिन साधनोंसे उसकी प्राप्ति होती है, उन्हींका नित्य-निरन्तर सेवन करना चाहिये। वे साधन हैं शास्त्रोंके खाध्याय और सत्सङ्ग आदि । जैसे शरक्ताळ**में** स**रोजर** और कमळ एक दूसरेकी शोभा बढ़ाते हैं, उसी प्रकार सद्बुद्धिसे सत्-शास्त्रोंका अम्यास और सत्सङ्गरूपी गुण विकसित होता है तथा सत्-शास्त्रोंके खाथ्याय और सत्सङ्ग-रूपी गुणसे सद्बुद्धिकी वृद्धि होती है। चिरकालके अभ्याससे ये दोनों एक दूसरेके क्वंक और पोषक होते हैं। त्राल्यावस्थासे ही पूर्णत: अभ्यासमें त्याये गये शास्त्र और सत्सङ्ग आदि गुणोंसे पौरुषद्वारा अपना हितकारी खार्थ सिद्ध होता है। (सर्ग ७)

#### पुरुपार्थकी प्रवलता बताते हुए देवके खरूपका विवेचन तथा ग्रुभ वासनासे युक्त होकर सत्कर्भ करनेकी प्रेरणा

श्रीविसष्टजी कहते हैं —श्रीराम! वनाओ तो सही, इस लोकमें जो श्र्यीर, पराक्रमी, बुद्धिमान् और पण्डित हैं, वे किस दैयकी प्रतीक्षा करते हैं ! इन महामुनि विश्वामित्रजीने दैयको दूरसे ही त्यागकर पौरुपसे ही ब्राह्मणव प्राप्त किया है, और किसी साधनसे नहीं । हमने तथा दूमरे-दूमरे पुरुपोंने, जो इस समय मुनि-पदवीको प्राप्त हैं, चिरकालतक किये गये पौरुपसे ही आकाशमें विचरण करनेकी शक्ति प्राप्त की हैं । हिरण्यकशिपु आदि दानवेन्द्रोंने पुरुपोंचित प्रयत्नसे ही देवसमुदायको दूर मगाकर त्रिल्लेकीका साम्राज्य प्राप्त किया था । फिर इन्द्र शादि देवेखरोंने पुरुपोचित प्रयत्नसे ही शावुसेनाको लिक्न-भिन्न एवं जर्जर करके दानवोंसे कलपूर्वक इस विशाल बगतुका राज्य छीन लिया था ।

श्रीरामने पूछा—मगवन् ! आप सब धर्मोंके ज्ञाता हैं। ब्रह्मन् ! लोकमें जो बड़ी प्रतिष्टा प्राप्त कर चुका है, बह देव क्या है ! किसे देव कहते हैं, यह बताइये।

श्रीवसिष्ठजीने कहा—रघुनन्दन ! अवस्थम्भावी फलसे धुशोभित होनेत्राले पुरुषार्थके द्वारा प्राप्त हुए फलका जो श्रुम और अश्रुम भोग हैं, उसीको 'दैंग' शब्द से कहा जाता है । अथवा पौरुपद्वारा इष्ट और अनिष्ट कर्मका जो प्रिय और अप्रियरूप फल प्राप्त होता है, उसीको 'दैंग' नाम दिया गया है । एकमात्र पुरुषार्थसे सिद्ध होनेत्राला जो अवस्थम्भावी फल है, वही इस जनसमुद्रायमें 'देंग' शब्द से प्रतिपादित होता है । सिद्ध पुरुषार्थके श्रुम और अश्रुम फलका उदय होनेपर जो यह कहा जाता है कि 'यह इसी रूपमें मिल्नेत्राला था—यही होनहार थी,' इसीको 'देंग' कहते हैं । कर्मफलकी प्राप्ति होनेपर जो यह कहा जाता है कि 'ऐसी ही मेरी सुद्धि हुई थी, ऐसा ही मेरी निश्चय था,' इसीका नाम 'देंग' है । इष्ट

और अनिध फलके प्राप्त होनेपर जो आश्वामनमात्रके लिये यह कहा जाता है कि भेरा पूर्वजन्मका कर्म ही ऐसा थां इस तरहकी भावनाको व्यक्त करनेवाला क्चन ही भ्देंच कहलाता है।

श्रीराम ! मनुष्योंके मनमें पहले जो अनेक प्रकारकी वासनाएँ थीं, वे ही इस समय कायिक, वाचिक, कर्म-रूपमें परिणत हुई हैं । जीवमें जिस प्रकारकी वासना होती है, वह शीघ्र वैसा ही कर्म करता है। मनमें वासना और हो और वह कर्म किसी और ही प्रकारका करे, यह सम्भव नहीं । जो गाँवमें जानेकी इच्छा रखता है, वह गाँवमें और जो नगरमें जाना चाहता है, वह नगरमें पहुँचता है । जो-जो मनुष्य जिस-जिस बासनासे युक्त होता है, बह-बह उसी-उसीके लिये सदा प्रयत्न करता है। पूर्वजन्ममें फलकी उत्कट अभिलाषा होनेसे जो कर्म प्रकल प्रयक्षके द्वारा किया जाता है, वही इस जन्ममें 'दैंब' शब्दसे कहा जाता है। प्रवंजनमके उस कर्मका पर्यापयाची शब्द 'दैव' है । कर्न करनेवालोंके सभी कर्म इसी रीतिसे होते हैं। अपनी प्रबल वासना ही कर्म है। वासना मनसे भिन्न नहीं है और मन ही पुरुष है, अर्थात् पुरुपका संकल्प होनेसे वह पुरुपरूप ही है। मन आदि भावको प्राप्त हुआ यह प्राणी ही अपने हितके लिये जो-जो प्रयत्न करता है, 'दैव' नामसे प्रसिद्ध अपने उस कर्मसे ही वह तदनुरूप फल पाता है। श्रीराम ! मन, चित्त, वासना, कर्म, देव और निश्चय-ये सब कठिनतासे समझमें आनेवाले मनकी (मनोरूपताको प्राप्त हुए पुरुषकी ) संज्ञाएँ हैं, ऐसा सरकायोंका कथन है।

श्रीराम ! इस प्रकार पूर्वोक्त संज्ञाएँ धारण करनेवाळा पुरुष अपनी सुद्ध वासनाके द्वारा प्रतिदिन जैसा प्रयत्न करता है, उसके अनुसार ही उसे पर्याप्त फळ मिळता

है। रघुनन्दन ! इस प्रकार पौरुषसे मनुष्य इस जगत्में सभी कुछ प्राप्त कर सकता है, देवसे नहीं । अतः वह पुरुषार्थ तुम्हारे लिये शुभफल देनेवाला हो । तुम अपने प्रयत्नसे प्राप्त परम पुरुषार्थद्वारा ही सदा बने रहनेवाले परम कल्याणको प्राप्त होओगे, अन्यथा नहीं । श्रुतिमें जो चैतन्यमात्रखरूप प्राज्ञ पुरुष बताया गया है, वही तुम हो, जड शरीर नहीं हो । तुम खयंप्रकाशरूप चेतन हो । अन्य चेतनसे प्रकाशित होनेकी योग्यता तुममें कहाँ है ! यदि तुम्हें दूसरा कोई चेतन प्रकाशित करता है, ऐसा मान लिया जाय तो फिर उसे दूसरा कौन प्रकाशित करता है, यह प्रश्न खड़ा हो जायगा । यदि उसका भी कोई अन्य चेतन प्रकाशक हो तो फिर इसकों कौन प्रकाशित करेगा ! इस प्रकार अनवस्था-दोप प्राप्त होता है, जो वस्तका साधक नहीं है। इसलिये मनुष्यको चाहिये कि वह शुभ और अशुभ मार्गोंसे बहती हुई बासनारूपिणी नदीको पुरुषोचित प्रयत्नके द्वारा अञ्चय मार्गसे हटाकर ग्राम मार्गमें ही लगाये।

मनुष्यका चित्त शिद्धके समान चञ्चल होता है, उसे अञ्चभ मार्ग ( पाप ) से हटा दिया जाय तो ग्रुभ मार्ग (पुण्य) में जाता है और यि अभ मार्गसे हटाया जाय तो अभूम मार्गमें चला जाता है । इसलिये उसे बलपूर्वक पापमार्गसे हटाकर पुण्यके मार्गमें लगाना चाहिये। इस प्रकार मनुष्यके लिये उचित है कि वह पूर्वोक्त क्रमसे चित्तरूपी बाल्कको शीव ही समतारूप सान्त्रना देकर पुरुषोचित प्रयत्नके द्वारा धीरे-धीरे आत्मखरूपमें लगाये. हठप्रवंक एकाएक उसका निरोध न करे। यही उसका लालन-पालन है। लोकमें मनुष्य जिस-जिस विचयका अभ्यास करता है, निरुतंदेह उभीमें तन्मय हो जाता हैं । यह बात बालकोंसे लेकर बडे-बड़े विद्वानीतकमें देखी गयी हैं। अतः श्रीराम ! तम परम कल्याणकी प्राप्तिके लिये उत्तम प्रस्पार्थका आश्रय ले पाँचों इन्द्रियोंको जीतकर यहाँ ग्रुभ वासनासे यक्त हो जाओ । तुम श्रेष्ठतम पुरुषोंद्वारा सेवित और अत्यन्त सुन्दर शुभ वासनाका अनुसरण करके मनोरम भावयुक्त बुद्धिसे परम पुरुषार्थहारा सदा शोकरहित पदको प्राप्त करो । तत्पश्चात उम ज्ञुन त्रासनाका भी परित्याग करके परब्रह्म परमात्मामें भलीभाँति स्थित हो जाओ ।

(सर्ग ८-९)

श्रीवसिष्टजीद्वारा त्रवाजीके और अपने जन्मका वर्णन, ज्ञानप्राप्तिका विकार, श्रीनमानीके वैग्रस्यकी प्रशंसा, वक्ता और प्रश्नकर्ताके लक्षण आदिका विशेषकर्तने वर्णन

श्रीचित्तष्टकी कहते हैं —श्रीराम! जो सर्वत्र नित्य समतारूपसे स्थित सिबदानन्दमय ब्रह्मतत्व है, उससे सम्बन्ध रखनेवाळी सत्ताको नियित कहते हैं । ब्रह्मी नियन्ताकी नियन्त्रण-दाक्ति है तथा नियन्त्रणमें रहनेवाळे पदार्थीमें जो नियन्त्रित होनेकी योग्यता है, ब्रह्म भी सत्ता ही है । अब में उप सारगर्भित मंहिताका वर्णन करूँगा, जो इह्छोक तथा परछोककी सिद्धिके छिय परभपुरुषाध्रेरूप फळ प्रदान करनेवाळी और मोक्षके उपायभूत साधनोंसे सम्पन्न है । उसे तुम साववानतया श्रवण करों । प्राचीन काळकी बात है —स्रष्टिके आदिमें परभेखी

ब्रह्मानेहस मोक्षकायाका वर्गन किया था। यह सम्पूर्ण दुःखों-का विनाश वरनेवाली हैं और बुद्धिको परम शान्ति प्रदान करती हैं। सारे विवेकशील पुरुपोंके साथ इस मोक्ष-कथाको सुगकर तुम उस दुःखरहित सिचिशानन्दमय परमपदको प्राप्त कर लोगे, जहाँ पहुँच जानेपर पुनः विनाशका मय नहीं रह जाता।

श्रीराणन पृथ्य—भञ्चन् ! धूर्वकाळ्यं ब्रह्माजीने किस ळियं इस कथाका वर्गन किया था ? और आपको इसकी प्राप्ति केंसे हुई ? प्रभो ! यह इत्तान्त मुझे बताइये । श्रीविधिछ्जीनं कहां—श्रीराम ! परब्रह्म परमाक्ष्मा सर्वव्यापक, सवका आश्रय-स्थान, नित्य चेतन,अविनाशी, समस्त प्राणियोंमें प्रकाशकरूपसे वर्तमान और अनन्त विलासोंका एकमात्र अधिष्ठान है । प्रकृतिकी साम्यावस्था तथा विषमावस्थामें भी वह निर्विकाररूपसे स्थित रहता है । उसी परमात्मासे विष्णुका प्राकट्य हुआ, ठीक उसी तरह जैसे प्रवहणशील जलसे परिपूर्ण सागरसे तरङ्ग उत्पन्न होती है । उन विष्णुके हृदयकमलसे ब्रह्मा प्रकट हुए, जो वेद तथा वेदार्थके तत्त्वज्ञ हैं । उन्होंने देवताओं और मनियोंके समदायोंसे संयक्त होकर अनेकविध विकल्पोंकी सृष्टि करनेवाले मनकी भाँति विभिन्न प्रकार-की सृष्टि-रचना की । जम्बूद्वीपके इस भागमें, जो भारतवर्ष नामसे प्रसिद्ध है, ब्रह्माजीद्वारा रचित सारा प्राणिसमुदाय आधि-व्याधिसे संयुक्त, लाभ-हानिसे पीड़ित और जन्म-मरणशील था । प्राणियोंकी इस सृष्टिमें सारे जनसमुदायको नाना प्रकारके व्यसनजन्य कष्टोंसे पीड़ित देख सर्वलोकस्रष्टा भगवान ब्रह्माका हृदय उसी प्रकार दयाई हो गया, जैसे पुत्रको दूखी देखकर पिताको दया आ जाती है। फिर तो वे उनके कल्याणके लिये क्षणभर एकाग्रचित्त हो यों विचार करने लगे कि इन हताश तथा अल्पाय जीवोंके द:खका अन्त किरा प्रकार होगा । ऐसा विचारकर सामर्थ्यशाली खयं भगवान ब्रह्माने उनके कष्टापहरणके लिये तप, धर्म, दान, सत्य और तीर्थ-सेवन आदि साधनोंका निर्माण किया । इन्हें उत्पन्न करके सृष्टिकर्ता ब्रह्माने पनः खयं विचार किया कि इन साधनोंसे लोगोंके सांसारिक द:खका समूल विनाश नहीं हो सकता: बल्कि परम निर्वाणरूप मोक्ष ही परम सुख है, जिसकी प्राप्ति हो जानेपर जीव जन्म-मृत्युके चक्रसे छूट जाता है । उस मोक्षकी प्राप्ति ज्ञानसे ही होती है । इसलिये जीवके लिये संसार-सागरसे पार होनेका एकमात्र उपाय ज्ञान ही है। तप, दान और तीर्थसेवन आदि भव-तरणके लिये सीधे उपाय नहीं कहे गये हैं । अत: मैं इस हताश जनसम्बदायके दः एकी निवृत्तिके छिये संसारसे उद्धार पानेका एक नृतन उपाय शीव्र ही प्रकट करूँगा।

यों विचारकर कमलपर विराजमान भगवान् इक्षाने अपने मानसिक संकलपद्वारा तुम्हारे सामने बैठे हुए मुझको उत्पन्न किया । निष्पाप श्रीराम! जैसे एक तरङ्गसे शीघ्र ही दूसरी तरङ्ग प्रकट हो जाती है, उसी प्रकार में भी अनिर्वचनीय मायासे उत्पन्न हुआ और फिर तुरंत ही अपने उन पितृदेवके समीप जा पहुँचा, जिनके हाथमें कमण्डलु और रुद्राक्षकी माला शोभा या रही थी । मैंने नम्रतापूर्वक उनको प्रणाम किया । उस समय मैं भी कमण्डलु और रुद्राक्षकी मालसे संयुक्त था । तव 'बेटा ! यहाँ आओ' मुझसे यों कहकर उन्होंने अपने आसनभूत कमलके अपरी पत्तेपर श्वेत बादलपर बैठे हुए चन्द्रमाकी माँति मुझे अपने हाथसे पकड़कर है। लिया । फिर सुगचर्म ही जिसका परिधान था, ऐसे मुझसे सुगचर्मश्रीरी



मेरे पितृदेव ब्रह्माजीने कहा—'येटा ! जैसे चन्द्रमामें कलक्क्स प्रकिष्ट होता हैं, उसी प्रकार वानरके समाम

चञ्चल अज्ञान दो घड़ीके लिये तुम्हारे चित्तमें प्रवेश करे।

यों पिताद्वारा अभिशत हुआ मैं उनके संकल्पके अनन्तर अपने सम्पूर्ण श्रद्ध खरूपको भूळ गया । फिर तो मेरी बुद्धि तत्त्वज्ञानसे रहित हो गयी और मैं दु:ख-शोकसे संतप्त हो दीनताको प्राप्त हो गया । उस समय मैं 'हाय ! बड़े कष्टकी वात हुई । यह संसार नामक दोष मुझे कहाँसे प्राप्त हो गया ?' यों हृदयमें विचार करके चुपचाप बैठा रहता था। मेरी यह दशा देखकर मेरे पिताजीने मुझसे कहा--- 'बेटा ! तुम क्यों दुखी हो रहे हो ? अपने इस दु:खके नाशका उपाय मुझसे पूछो । उसे जानकर तुम नित्य परमात्माको प्राप्त दु:खमय संसार मुझ प्राणीको कहाँसे प्राप्त हो गया ? और इसका विनाश किस प्रकार होता है ? मेरे यों प्रश्न करनेपर उन्होंने मुझे ऐसे प्रचर ज्ञानका उपदेश दिया, जिस परम पावन ज्ञानको प्राप्तकर मैं पिताजीके अभिप्रायके अनुरूप अधिक ज्ञानसम्पन्न हो गया । इस प्रकार जब मुझे ज्ञातव्य तत्त्वकी जानकारी हो गयी और मैं अपनी प्रकृतिमें स्थित हो गया, तब जगत्-म्रष्टा तथा सबकी उत्पत्तिके कारणस्वरूप और उपदेश ब्रह्माजीने मुझसे कहा- 'पुत्र ! मैंने प्रथमतः तुम्हें शापद्वारा ज्ञान-हीन करके पन: समस्त अविकारी जनोंकी ज्ञान-सिद्धिके लिये इस सारभूत ज्ञानका पिपासु बनाया है । अब तुम्हारा शाप शान्त हो। गया है और तुम्हें परमोत्क्रष्ट ज्ञानकी प्राप्ति हो गयी है, जिससे तुम मेरे ही सहश अद्वितीय आत्मखरूप हो गये हो । साबो ! अब तुम प्राणियोंपर अनुप्रह करनेके लिये भूलोकमें जम्बद्धीपके मध्यभागमें स्थित भारतवर्धमें जाओ । परोपकारनिष्ठ पत्र ! तम तो बड़े बुद्धिमान हो; अतः वहाँ जो लोग कर्मकाण्ड-परायण हों, उन्हें कर्मकाण्डके क्रमसे शिक्षा देना और जो लोग विवेकशील, विरक्तचित्त तथा महाबुद्धिमान् हों, उन्हें परमानन्ददायक ज्ञानक। उपदेश करना ।'

रबुकुलभूषण राम! इस प्रकार में अपने पिता ब्रह्माजीद्वारा नियुक्त होकर इस लोकमें निवास कर रहा हूँ और जबतक यह सृष्टिपरम्परा रहेगी, तवतक यहाँ रहूँगा । जिस प्रकार भगवान् ब्रह्माने सुक्षे यहाँ आनेका आदेश दिया, उसी प्रकार उन्होंने सनक, सनन्दन, सनातन, सनस्क्रमार तथा नारद आदि अन्यान्य बहुत-से महर्षियोंको



भी यह कहकर प्रेरित किया कि तुमल्लेग भारतवर्षमें जाकर पत्रित्र कर्मकाण्ड तथा ज्ञानकाण्डके उपदेशद्वारा बहाँके निवासियोंका, जो अन्तःकरणके अज्ञानरूपी रोगके – बशीभूत होकर महान् कष्ट भोग रहे हैं, उद्धार करो।

प्राचीन कालमें सत्ययुगके समाप्त होनेपर जब भूतलपर कालक्रमसे पत्रित्र कर्मकाण्डका हास हो गया, तब उन महर्षियोंने कर्मकाण्डकी स्थापना तथा मर्यादाकी रक्षाके लिये पृथक्-पृथक् देशोंका विभाजन किया और उन देशोंपर भूपालोंकी स्थापना की । तदनन्तर उन्होंने भूतलपर धर्म, अर्थ और कामकी सिद्धिके लिये उन-उन कर्मोंक उपयक्त बहुत-से स्मृति-ग्रन्थों तथा यज्ञविज्ञायक शास्त्रोंका निर्माण किया । तत्पश्चात इस कालचक्रके चलते रहनेपर जब तम क्रमका विनास हो। मया तथा होग प्रतिदिन भोजनमात्रपरायण और बाद्य पदार्थींक उपार्जनमें तत्पर हो गये, तब हमलोगोंने उनकी दीनताका विनाश करने तथा लोकमें आत्मतत्वज्ञानके प्रचारके लिये बड़े-बड़े ज्ञानोत्पादक भाकोंका उपदेश किया । यह अध्यात्मविद्या प्रथमतः राजसमाजमें उपरिष्ट हुई। तदनन्तर इसका प्रसार लोकमें हुआ। इसी कारण इसे 'राजविद्या' कहा गया है। रवनन्दन ! राजिशवा एवं राजगुह्य नामसे जिसकी प्रसिद्धि है, उस उत्तम अध्यात्मज्ञानको पाकर राजालोग द्र:खरहित हो परमानन्द्रको प्राप्त हो गये। श्रीराम ! कालकमानुसार निर्मल कीर्तित्राले बहुसंस्थक राजाओंके खर्गवासी हो जानेपर इस समय तम इस भतलपर इन महाराज दशरथके यहाँ प्रकट हर हो । शत्रओंका मर्दन करनेवाले राम ! तुम्हारा मन अत्यन्त निर्मल है, इसीलिये किसी निमित्तके बिना खामाविक ही तुम्हारे मनमें यह परम पावन तथा उत्तम वैराग्य जाग उठा है: क्योंकि समस्त विवेकशील पुरुपोंमें जिसकी स्वाति है, उस श्रेष्ठ पुरुषका भी वैराग्य किसी निमित्तको लेकर होता है, इसलिये वह राजस कहलाता है, परंत तम्हारे मनमें उत्पन्न हुआ यह वैराग्य अपूर्व है । यह किसी निमित्तकी अपेक्षा न रखकर स्वतः अपने विवेकसे उत्पन्न हुआ है और सत्परवोंको आश्चर्यमं डाठनेत्राळा है, अतः सास्त्रिक है। जिन्हें निमित्तके जिना ही वैराग्य हो जाता है, वे ही महापुरुप तथा ज्ञानवान् हैं और उन्हींका अन्त:करण श्रद्ध है । \* जो लोग ज्ञानद्वारा इस सृष्टिपरम्पराका विचार करके वैराग्यको प्राप्त होते हैं, वे ही उत्तम पुरुष हैं।

श्रीराम ! जो छोग इस संसारकी असारता एवं

दुःखरूपताको देखकर अपनी सांसारिक परित्याग कर देते हैं, वे साँकलसे छटे हुए गजराजोंकी भाँति संसार-बन्धनसे मक्त होकर परब्रह्मको प्राप्त हो जाते हैं। यह जगत्-परम्परा त्रिपम और अनन्त है। इसमें पड़ा हुआ महान् जीत्र देहाध्याससे युक्त रहता है, अतएव ज्ञानके विना उसे परमपदकी प्राप्तिका मार्ग नहीं सञ्जता । परंत रचनन्दन ! जिनकी बुद्धि अगाध हैं—ऐसे त्रिवेकशील पुरुष इस दुस्तर भवसागरको बानरूपी नौकादारा क्षणमात्रमें ही पार कर जाते हैं । संसार सागरसे उन्नारनेवाले उस ज्ञानस्य उपायको तम अपनी बद्धिसे, जो नित्य त्रिवेक-वैराग्य आदिसे समन्त्रित है, एकाम्रचित्त होकर श्रवग करो; क्योंकि इस निर्दोष ज्ञानयक्तिके बिना अनन्त विक्षेपोंसे परिपूर्ण ये सांसारिक द:ख और भय चिरकाळतक हृदयको संतप्त करते रहते हैं । राघत्र ! श्रेष्ठ पुरुषोंमें शीत, उष्ण, वात आदि द्वन्द्वजनित दःखोंको महन करनेकी क्षमता ज्ञानके बलपर ही आती है, अन्यथा ज्ञानयुक्तिके अतिरिक्त वे किसी प्रकार सद्य नहीं हो सकते । दु:खकी चिन्ताएँ अज्ञानी मृतुष्यको पर-परपर आ घेरती हैं और समयानुसार उसे उसी प्रकार संतप्त करती रहती हैं, जैसे अग्निकी लपटें तणको जलाकर मस्म कर डालती हैं: परंत जिस प्रकार वर्षके जलसे अभिषिक्त हर वनपर उन अग्नि-ज्वालाओंका प्रभाव नहीं पडता, उसी तरह जिसे जाननेयोग्य अध्यात्मशास्त्रका ज्ञान प्राप्त हो है तथा जिसने भर्जभाँति इय तत्त्रका साक्षात्कार कर ित्रया है, ऐसे बाली परुपको मानसिक व्यथाएँ संताप नहीं पहुँचा सकतीं । इस संसारकर्पा बहनेबाली बाय शारीरिक तथा मानसिक कष्टरूपी आवर्तीसे परिपूर्ण हैं । यह क्षूब्य होकर भी तत्त्वज्ञानीकी वैसे ही पीडित नहीं कर सकती, जैसे प्रचण्ड आँधी कल्पवृक्षका कुछ नहीं त्रिगाड़ सकती।

इसलिये बुद्धिमान् पुरुषको चाहिये कि वह तत्त्वज्ञानकी

ते महानो महाप्राज्ञा निमित्तेन विनैव हि।
 वैराग्धं जायते येगां तेषां ह्यमळमानसम्।।
 (मुसुक्षः ११।२४)

प्राप्तिके लिये, जो श्रुति आदिका प्रमाण देनेमें कुराल और आत्मतत्त्वका यथार्थ ज्ञाता हो, ऐसे ज्ञानी पुरुषके पास जाकर प्रयत्नपूर्वक विनयभावसे प्रश्न करे। फिर जैसे केसरसे रँगा हुआ वस्त्र उसके रंगको पकड़ लेता है, उसी प्रकार जिससे प्रश्न किया गया है, उस प्रमाणकराल तथा विशुद्ध चित्तवाले उपदेशको वचनको प्रयत्नपूर्वक प्रहण करना चाहिये | किंतु वाग्वेत्ताओंमें श्रेष्ठ राम ! जो तत्त्वका ज्ञाता नहीं है, अतएव जिसके वचन अग्राह्य हैं, ऐसे पुरुषसे जो तत्त्वविषयक प्रश्न करता है, उससे बढ़कर मूर्ख दूसरा कोई नहीं है। इसी प्रकार जिससे पूछा गया है, उस प्रमाणकुराल तथा तत्त्वज्ञानी वक्ताके उपदेशका जो पुरुष यहपूर्वक अनुसरण नहीं करता, उससे बढ़कर दूसरा कोई नराधम नहीं है । अतः वक्ताके व्यवहार आदि कार्योंसे उसकी अज्ञता तथा तत्त्वज्ञताका पहले निर्णय करके जो पुरुष उससे प्रश्न करता है, वह प्रश्नकर्ता उत्कृष्ट बुद्धिवाला माना जाता है; परंतु जो मूर्ख जिज्ञास उत्तम वक्ताका निर्णय किये विना ही उससे प्रश्न करता है, वह अधम कहलाता है और उसे तत्त्वज्ञानरूप महान् अर्थकी प्राप्ति भी नहीं होती । ज्ञानीको भी चाहिये कि पूर्वापरका विवेचन करके उसका निश्चय करनेमें जिसकी बुद्धि समर्थ हो और जो निन्दनीय न हो, ऐसे पुरुषको उसके पूछे हुए तत्त्वका उपदेश दे; परंत जो आहार-निदा-भय-मैथन आदि पश्चधर्मसे संयक्त है. ऐसे अधमको तत्त्वका उपदेश न दे । क्योंकि प्रश्नकर्ताकी श्रति आदि प्रमाणोंद्वारा निर्णीत पदार्थके प्रहणकी योग्यताका विचार किये विना ही जो वक्ता उसे उपदेश देता है, उस पुरुषको ज्ञानीजन इस लोकमें महान् मूर्ख बतळाते हैं । रघुनन्दन ! तुम प्रशंसनीय गुणोंसे यक्त अत्यन्त श्रेष्ठ प्रश्नकर्ता हो और मैं उपदेश देना जानता हूँ, अत: हम दोनोंका यह समागम उचित ही है । शब्दार्थके ज्ञाता राम! जनसमाजमें तम

महापुरुष माने जाते हो । तुममें रागका लेशमात्र भी नहीं है । तुम तत्वके ज्ञाता हो । इसीलिये तुम्हारे प्रति किया हुआ उपदेश तुम्हारे अन्तर्हृदयमें चिपक जाता है, ठीक उसी तरह जैसे घोला हुआ रंग वस्त्रमें ल्या जाता है । तुम्हारी तीक्ष्ण बुद्धि उक्त पदार्थके प्रहण करनेमें निपुण और परमार्थका विवेचन करनेवाली है । वह परमार्थ-विषयमें उसी प्रकार प्रवेश करती है, जैसे सूर्यकी किरणें जलके भीतर धुस जाती हैं । इसलिये में जिस पदार्थका उपदेश करके, उसे तुम पह तत्व-वस्तु हैं। यों निश्चय करके यक्षपूर्वक अपने हृदयमें पूर्णतया धारण कर लो ।

मनुष्यको चाहिये कि वह विवेकहीन, अज्ञानी और दुर्जनोंसे प्रेम करनेशले मनुष्यका दूरसे ही परित्याग करके साध-महात्माओंकी सेवा करे; क्योंकि सदा मज्जनोंके सम्पर्कमें रहनेसे विवेककी उत्पत्ति होती है। यह विवेक एक वृक्षके समान है और भोग तथा मोक्ष उसके फल कहे गये हैं। उस मोक्षके द्वारपर निवास करनेवाले हैं, जिनके चार द्वारपाल बतलाये जाते हैं--- राम, तिचार, संतोष और चौथा साधसंगम। मनुष्यको इन चारोंका ही प्रयतपूर्वक सेवन करना चाहिये: क्योंकि इनका भलीभाँति सेवन होनेपर ये मोक्षरूपी राजमहलके द्वारको खोल देते हैं। यदि चारोंका सेवन न हो सके तो तीनका या दोका सेवन अवश्य करना चाहिये। दोका भी सेवन न हो सके तो सभी उपायोंद्वारा प्राणोंकी बाजी लगाकर भी एकका आश्रय तो अवस्य ही ग्रहण करना चाहिये; क्योंकि जब एक वशमें आ जाता है, तब शेष तीनों भी अधीन हो जाते हैं। \* विवेकी पुरुष तप, ज्ञान और

मोक्षद्वारे द्वारपालाश्चलारः परिकीर्तिताः ।
 शमो विचारः संतोषश्चतुर्थः साधुसंगमः ॥
 एते सेल्याः प्रयत्नेन चलारो द्वौ त्रयोडथवा ।
 द्वारसुद्धाटयन्त्येते मोक्षराजग्रहे तथा ॥

शास्त्रके श्रवण-मनन आदिका उत्तम है। जैसे तेजिखयोंमें सर्य सर्वश्रेष्ठ हैं। उसी प्रकार वह लोगोंमें आभूषणके समान आदरणीय होता है। जैसे शीतकी अधिकताके कारण जल जमकर पत्थरके सदश हो जाता है, उसी प्रकार अविवेकियोंकी बुद्धि मन्दता-धनताको प्राप्त होकर अत्यन्त जड हो जाती है । रचकुलभूषण राम ! तुम्हारा अन्तःकरण तो सर्योदय होनेपर खिले हुए कमल्की भाँति सौजन्य आदि गुण एवं शास्त्रार्थकी दृष्टियोंसे विकसित हो गया है। मनुष्यको उचित है कि वह पहले आवागमनके चक्रसे छटनेके लिये शास्त्राभ्यास और सत्संगतिप्रवैक तपस्या एवं इन्द्रियनिम्रहद्वारा अपनी बद्धिका ही संवर्द्धन करे। यह संसार विषवृक्षके समान है। यह विपत्तियोंका एकमात्र स्थान है, जो अज्ञानी मनुष्यको मोहित करता रहता है: इसलिये यह्नदारा

अज्ञानका विनाश कर डालना ही उचित है । \* जैसे मेकरहित आकाशमें निर्मल एवं पूर्ण मण्डलवाले चन्द्रमा-को देखकर दृष्टि प्रसन्न होती है, उसी प्रकार यह पूर्वोक्त परमार्थ-वस्तुदृष्टि ज्ञानीमें यथार्थ वस्तुके साथ एक-रसताको प्राप्त होकर प्रसन्न हो जाती है । जिसकी बुद्धि पूर्वापरके विचारसे सूक्ष्मतम अर्थको प्रहण करनेमें निपुण और चतुरतासे शोमित होकर पूर्ण विकसित हो गयी है, वही 'पुमान्' अर्थात् पुरुष कहा जाता है । श्रीराम ! तुम्हारा हृदय अज्ञानसे रहित अतएव विद्युद्ध शान्ति आदि गुणोंसे विकसित एवं उत्तम विचारकी शीतल चाँदनीसे प्रकाशित है । उस हृदयसे युक्त होकर तुम उसी प्रकार सुशोमित हो रहे हो, जैसे निर्मल चन्द्रमासे आकाशकी शोमा होती है ।

( सर्ग १०-११ )

## संसारप्राप्तिकी अनर्थरूपता, ज्ञानका उत्तम माहात्म्य, श्रीराममें प्रश्नकर्ताके गुणोंकी अधिकताका वर्णन, जीवन्युक्तिरूप फलके हेतुभृत वैराग्य आदि गुणोंका तथा शमका विशेषरूपसे निरूपण

श्रीविसष्ठजी कहते हैं—राधव ! तुम्हारा मन उत्तम गुणोंसे परिपूर्ण है । तुम हमारे योग्य शिष्य हो और प्रश्न करनेका ढंग भी तुम्हें भळीभाँति ज्ञात है । तुम कही हुई बातको विशेषरूपसे समझ ळेते हो, इसीळिये में आदरपूर्वक तुम्हें उपदेश देनेको उद्यत हुआ हूँ । अब तुम अपनी बुद्धिको, जो रजोगुण और तमोगुणसे रहित और ग्रुद्ध सच्वगुणका अनुसरण करनेवाळी है, आत्मामें स्थापित करके ज्ञानोपदेश श्रवण करनेके ळिये तैयार हो जाओ । प्रश्नकर्तामें जितने गुण होने चाहिये, वे सभी गुण तुममें वर्तमान हैं और जैसे समुद्रमें रह आदि सम्पत्तियाँ भरी रहती हैं, उसी तरह बक्ताके सभी गुण मुझमें विद्यमान हैं । वरस ! जैसे चन्द्रमाकी किरणोंके

सम्पर्कसे चन्द्रकान्तमिणमें आर्द्रता आ जाती है, उसी तरह तुम भी ज्ञानके संसर्गसे उत्पन्न हुए वैराग्यको प्राप्त हुए हो । तुम तो सर्वथा शुद्ध हो । तुम्हारा बाल्यावस्था- से ही शुद्ध, विस्तृत तथा अविच्छिन्न सद्गुणोंके साथ सम्बन्ध चला आ रहा है—ठीक उसी तरह जैसे कमल्का अपने विस्तारवाले, निर्मल एवं दीर्घ तन्तुओंसे लगाव रहता है । इसलिये तुम्हीं इस कथाको सुननेके योग्य अधिकारी हो । अब मैं इस मोक्षकथाका वर्णन करूँगा, तुम सावधान होकर इसे सुनो । यह कथा उस परमपदसे सम्बन्ध रखनेत्राली है, जिसका साक्षात्कार हो जानेपर जितने लौकिक कार्य तथा जितनी लौकिक दिध्याँ हैं, वे सब-के-सब पूर्णतया शान्त हो जाते हैं ।

एकं वा सर्वयत्नेन प्राणांस्यक्त्वा समाश्रयेत् । एकस्मिन् वरागे यान्ति चत्वारोऽपि वरा यतः ॥

**\*** संसारविषवृक्षोऽयमेकमास्पदमापदाम्

( सुमुञ्च० ११ । ५९-६१ ) |अज्ञं सम्मोहयेन्नित्यं मौर्ख्ये यत्नेन नारायेत् ॥ ( ससक्ष० ११ । ६९ ) श्रोराम ! संसाररूपी विषक्ते आवेदासे उत्पन्न हुई विधूचिका वड़ी दुस्सह होती है । विषनिवारक गारुडमन्त्रसे ही उसका समूल नारा होता है । जीव और ब्रह्मका एकात्मबोध ही वह गारुडमन्त्र है । वहीं परमार्थज्ञानका भी मूलमन्त्र है । सत्पुरुषोंके साथ शास्त्रानुशीलन करनेसे निस्संदेह उस योगकी प्राप्ति होती है ।

शास्त्रचिन्तःन करनेपर इसी जन्ममें अवस्य ही सम्पूर्ण दु:होंका समूल विनाश होता है-ऐसा मानना चाहिये: इसलिये उन विवेकशील सत्परुषोंको अवहेलनाकी दृष्टिसे नहीं देखना चाहिये। जिस विवेकी परुपको सम्यग्दृष्टिकी उपलब्धि हो चुकी है, वह पुरानी केंचुलका त्याग करके संतापरहित हुए सर्पकी भाँति मानसिक व्यथाओंसे परिपूर्ण इस संसारके अनुरागका परित्याग करके संतापरहित हो जाता है। उसका अन्त:करण शीतल हो जाता है। वह सम्पूर्ण जगत्को विनोदपूर्वक इन्द्रजालकी तरह सुखरूप देखता है; परंतु जो उस सम्यादृष्टिसे रहित है, उसके लिये यह संसार परम दु:खदायी ही है । यह संसारानुराग बड़ा ही कष्टदायक है। यह अनर्थकी आराङ्गा किये बिना ही मोहवश विषयोंमें फँसे हुए प्रखोंको सर्पकी तरह डँस लेता है. खड़की भाँति काट डालता है, भालेके समान बेध देता है. रस्सीकी तरह आवेष्टित कर लेता है, आगके सदश जला देता है; रात्रिकी तरह अंधा बना देता है, सिरपर गिरे हुए पत्थरके समान मुर्चिछत कर देता है, विचार-शक्तिको हर लेता है, मर्यादाका विनाश कर देता है और मोहरूपी अन्धकूपमें गिरा देता है। तृष्णा उन्हें जर्जर कर देती है। अधिक क्या, संसारमें ऐसा कोई द्र:ख नहीं है, जो संसारी मनुष्यको तृष्णासे न प्राप्त होता हो । यह विषयभोगरूपिणी विषुचिका दृष्परिणाम-वाळी है। यह नरक-नगररूप शरीर-समुदायके साथ अनुराग उत्पन्न करनेवाली है। यदि इसकी चिकित्सा न की जाय तो यह अवश्य ही उन-उन हजारों नारकीय दुर्गतियोंको प्राप्त कराती है, जहाँ नरकोंमें पाषाणमक्षण, खडदारा अङ्गोंका छेदन, पर्वतशिखरसे निपातन, प्रत्यरद्वारा उत्पीडन और अग्निदाहको हिमाभिषेककी भाँति, अङ्गोंके कतरनेको चन्दनके लेपकी तरह, असिपत्रवाले वृक्षोंके वनमें दौड़ने, कीड़ोंके द्वारा शरीरमें छिद्र किये जाने और लोहेकी गरम जंजीरोंद्वारा देहके लपेटनेको शरीर-संस्कारके समान, युद्धमें काम आनेवाले अग्नि-बुझे बाणोंकी धारावाहिक वृष्टिको ग्रीप्मऋतमें विनोदके लिये किये गये जलयन्त्रोंके फव्यारोंकी बूँद-वर्शके सदश, सिरके काटे जानेको सुखनिद्राके तुल्य, मुख बंद करके बलपूर्वक किये गये मुकीभावको स्वाभाविक मुखमुद्राके समान अकिंचित्करताको महती सम्पदवृद्धिकी तरह सहन करना पड़ता है । राघव ! इस प्रकार सहस्रों कष्टप्रद चेष्टाओंसे परिपूर्ण इस दारुण संसारचक्रमें उपर्वक्त उपदेशकी अवहेलना नहीं करनी चाहिये; बल्कि ऐसा विचार और निश्चय अवस्य करना चाहिये कि शास्त्रानशीलनसे निश्चय ही कल्याण होता है । सत्परुषोंके साथ शास्त्रचिन्तन करनेसे जिसका देहाभिमान नष्ट हो गया है. उसे तत्त्वका ज्ञान हो जानेसे सर्वव्यापक आत्माका खरूप विदित हो जाता है । वह शुद्ध बुद्धिद्वारा परब्रह्मका साक्षात्कार कर लेता है और अज्ञानरूपी घने बादलके विलीन हो जानेपर उसके मोहका विनाश हो जाता है। फिर तो उसके लिये यह जगतमें विचरण करना रमणीय हो जाता है।

श्रीराम ! जिन्हें आत्मखरूपका ज्ञान हो गया है, ऐसे उत्तम बुद्धिसम्पन्न महापुरुष इस पूर्वोक्त दृष्टिका अवलम्बन करके इस संसारमें विचरते हैं । उन्हें न शोक होता है, न कामना होती है और न वे ग्रुमाग्रुमकी याचना ही करते हैं । वे इस संसारमें सब कुछ करते हुए भी अकर्ताक समान रहते हैं । वे हेय और उपादेयके पक्षपातसे रहित होकर अपने आत्मामें स्थित रहते हैं, पवित्रतासे रहते हैं और सत्-शाक्षोंमें प्रतिपादित खच्छ कर्म करते हुए सन्मार्गपर चलते हैं । अन्य लोगोंकी दृष्टिसे वे आते हैं,

जाते हैं, कर्म करते हैं और बोलते हैं; परंतु वास्तवमं वे न आते हैं न जाते हैं, न कर्म करते हैं और न बोलते ही हैं। क्योंकि परमानन्दस्त्रस्प परमात्माको प्राप्त हुआ पुरुष न तो इन्द्रजालरूप मायिक कार्य करता है और न सांसारिक वासनाओं के पीछे ही दौड़ता है। वह बालकोंकी-सी भ्रममुख्य चपलताका परित्याग करके पूर्वकियत परमात्माके स्वरूपमें ही सदा विराजमान रहता है। इस प्रकारकी स्थितियाँ आत्मतत्त्रके साक्षाक्कारके अतिरिक्त अन्य उपायसे नहीं उपलब्ध होतीं। इसल्यि पुरुषको चाहिये कि वह जीवनपर्यन्त आत्माकी ही खोज करे, उसीकी उपासना करे और उसीका यथार्थ ज्ञान प्राप्त करे, । इसके अतिरिक्त उसके लिये और कोई कर्तव्य नहीं है।

जिस पुरुषको अपने अनुभव, शास्त्रवचन और गुरुके उपदेशकी एकवाक्यताका निश्चय हो गया है, वह निरन्तर किये गये उपर्यक्त अभ्यासके द्वारा परमात्माका साक्षात्कार कर लेता है। चाहे भारी-से-भारी आपत्ति क्यों न आ पड़े, परंतु जो शास्त्र और उसके अर्थकी अवहेळना करनेवाले तथा तत्त्वज्ञानी महापुरुषोंकी अवज्ञा करनेवाले हैं---ऐसे मूर्खोंका अनुकरण कभी नहीं करना चाहिये । क्योंकि भूतलपर मनुष्योंको जितना कष्ट अपने शरीरमें स्थित अकेटी मुर्खतासे प्राप्त होता है, उतना दु:ख शारीरिक क्वेश, विष, आपत्ति और मानसिक व्यथाएँ नहीं दे सकतीं । जिनकी बुद्धि कुछ भी उत्तम संस्कारोंसे संस्कृत हो चुकी है, उनकी मूर्खताका विनाश करनेमें जैसा यह शास्त्र समर्थ है, वैसा अन्य कोई शास्त्र नहीं है। जैसे खैरसे काँटे उत्पन्न होते हैं, उसी तरह जितनी दुस्तर आपत्तियाँ और अधम कुत्सित योनियाँ हैं, वे सभी मूर्खतासे पैदा होती हैं। जिस संसारी पुरुषको मोक्षके उपायभूत इस शास्त्ररूप प्रकाशकी प्राप्ति हो गयी है, वह मोहान्धकारमें भी पुनः अन्धताको नहा प्राप्त होता । तृष्णा मानवरूपी कमलको तभीतक संक्षचित करती है, जबतक विवेकरूपी सूर्यकी निर्मेल प्रमाका

उदय नहीं होता । रखुनन्दन ! जैसे इस संसारमें मगवान् विश्रु एवं शंकर आदि तथा अन्यान्य महर्षिगण जीवनमुक्त हो विचरते रहते हैं, उसी प्रकार तुम भी सांसारिक दु:खसे छुटकारा पानेके ळिये मंरे-जैसे आसीयजनोंके साथ बैठकर गुरूपदेश एवं शालप्रमाणद्वारा अपने खरूप-को जानकर जगत्में विहार करों । इस जगत्में सुख तो तुच्छ-से-तुच्छ तिनकेके सदश है, परंतु दु:खोंका तो अन्त ही नहीं है; इसळिये जो दु:खरूप परिणामसे परिपूर्ण हैं, उन लौकिक सुखोंमें आस्था नहीं करनी चाहिये ।

झानी पुरुषको चाहिये कि वह परम पुरुषार्थकी सिद्धिके लिये जो अनन्त और आयासरहित है, उस परम पदको प्रयक्षप्र्रीक प्राप्त करें; क्योंकि जिनका मन संतापरहित होकर सर्वोत्कृष्ट परम पदरूप परमालामें लीन हो गया है, वे ही पुरुषोंमें श्रेष्ठ हैं और उन्हींको परम पुरुषार्थकी प्राप्ति होती है । जो दुराला पुरुष राज्य आदि जागतिक सुखोंके उपलब्ध होनेपर उनके उत्तम भोगोंके आखादनमात्रसे ही तृप्त बने रहते हैं, उन्हों तो तुम अंधे मेढक समझो । अजनकी बुद्धि अझानके कारण मन्द पड़ गयी है, वे मूर्ख बञ्चकों, प्रबल दुराचारियों, लोकिक भोगोंमें रचे-पचे रहनेवालों और मित्रका-सा व्यवहार करनेवाले शत्रुओंमें आसिक्त करने लगते हैं, जिससे उन्हें एक संकटसे दूसरे संकटकी, एक दुःखसे दूसरे दुःखकी, एक मयसे दूसरे मयकी और एक नरकसे दूसरे नरककी प्राप्ति होती रहती है । † इसल्विय उत्तम विवेकका आश्रय

\* सम्भोगाशनमात्रेण राज्यादिपु सुखेषु च ।
 संबुधा बुधमनसो विद्धि तानन्यदर्वुरान् ॥
 ( सुसुक्षु० १३ । २६ )

† ये शठेषु हुरन्तेषु हुष्कृतारम्भशालिषु। द्विपत्सु मित्ररूपेषु भक्ता वे भोगभोगिषु॥ तेयान्ति हुर्गमाद् हुर्गे हुःखाद् हुःखं भयाद्भयम्। नरकाञ्चरकं मृढा मोहमन्थरजुद्धयः॥ (सुसुक्षु०१३।२७-२८) लेकर अभ्यास और वैराग्यके सहयोगसे दु:खखरूपिणी इस भयंकर संसार-नदीको पार करना चाहिये । जिसे प्राप्त कर लेनेपर पुनर्जन्म नहीं होता और जहाँ पहुँच जानेपर शोकका अस्तित्व मिट जाता है, वह परम पद ज्ञानद्वारा ही प्राप्त किया जा सकता है-इसमें कुछ भी संदेह नहीं है । इस संसारमें जब पुरुषकी शीव्र मोक्ष-प्राप्तिके उपायके चिन्तनमें प्रवृत्ति होती है, तब वह मोक्षप्रातिका पात्र कहा जाता है। उस प्रवृत्तिके प्राप्त हो जानेपर उत्तम कैवल्य-पदकी प्राप्तिमें कष्ट नहीं उठाना पड़ता। उस केवलरूप परमात्माकी प्राप्तिमें धन-सम्पत्ति, मित्र, भाई-बन्धु, हाथ-पैरका संचालन, देशान्तरगमन, शारीरिक कष्ट-सहन और तीर्थसेवन आदि उपकारी नहीं हो सकते। वह तो एकमात्र पुरुषार्थसे साध्य केवल परमात्माकी प्राप्तिकी वासनारूप कर्मसे एवं मनोजयसे प्राप्त किया जा सकता है । सुखपूर्वक सेवन करनेयोग्य आसनपर बैठकर उस परब्रह्मका चिन्तन करनेवाले परुषको उपर्यक्त परमपदकी प्राप्ति हो जाती है। फिर तो उसे न शोक करना पड़ता है और न संशारमें उसका पुनर्जन्म ही होता है। जैसे मृगतृष्णामें जलाभास दीखता है, वास्तवमें वहाँ जल नहीं रहता, उसी तरह स्वर्गलोक और मनुष्य-ळोकके सम्पूर्ण भावोंके विनाशी होनेके कारण इन दोनों लोकोंमें वास्तविक सुख नहीं है।

इसल्बियं जो राम और संतोषका साधन है, उस मनोजयकी प्राप्तिके ल्वियं उपाय सोचना चाहियं । उससे वह आनन्द उपलब्ध होता है, जो परमात्माके साथ ऐकात्म्य-सम्बन्धसे मिल्ता हैं । अतः देवता, दानव, राक्षस और मनुष्यको बैठते, चल्दो, गिरते-पड्ते अथवा घूमते हुए सदा ही मनोजय-जनित उस परम सुख्को अवस्य प्राप्त करना चाहिये; क्योंकि वह शान्तिरूप विकसित पुर्णोसे ल्वे हुए विवेकरूप महान् वृक्षका फल है । पूर्णारूपसे शान्त मन अत्यन्त निर्मल और भ्रमरहित हो जाता है । उस विश्रान्त मनमें किसी प्रकारकी स्पृहा नहीं रह जाती । उसके सभी मनोरथ पूर्ण हो जाते हैं। उस समय वह न तो किसी वस्तुकी अभिळापा करता है और न किसीका त्याग ही करता है।

राघव ! अब मोक्षद्वारपर स्थित रहनेवाले इन द्वारपालोंको क्रमशः सुनो, जिनमेंसे एकके प्रति भी प्रीति हो जानेसे मोक्षद्वारमें प्रविष्ट होनेका अधिकार प्राप्त हो जाता है । राम मङ्गलमय, शान्तिदायक तथा भ्रमका निराकरण करनेवाळा है । शमसे परम कल्याण-की प्राप्ति होती है और शम ही परम पद है। शमकी प्राप्तिसे पूर्णतया तृप्त हुए जिस पुरुषका चित्त शमविभूषित होनेके कारण शीतल एवं निर्मल हो गया है, उसका शत्र भी मित्र बन जाता है। जैसे चन्द्रोदय होनेसे क्षीरसागरकी ग्रम्नता बढ जाती है, उसी प्रकार जिनका चित्त शमरूपी चन्द्रमासे भलीभाँति शोभित हो गया है, उनकी परम ग्रुद्धताकी अभिवृद्धि होती है। जिनके कल्रङ्करहित मुखचन्द्रमें शमश्री शोभित होती है, वे अपने गुणरूप सौन्दर्यसे दूसरेकी इन्द्रियोंको क्शमें कर लेते हैं तथा वे ही कुलीनशिरोमणि एवं वन्दनीय हैं । त्रिलोकीकी राज्यलक्ष्मी भी वैसा आनन्द नहीं प्रदान कर सकती, जैसी आनन्ददायिनी साम्राज्य-सम्पत्तिके सदश शम-विभूतियाँ होती हैं। छोकमें जितने दु:ख, जितनी दुस्सह तृष्णाएँ और जितनी दु:खदायिनी मानसिक व्यथाएँ हैं, वे सब शान्तचित्तवाले पुरुषोंके निकट जाकर वैसे ही विलीन हो जाती हैं, जैसे सूर्यकी किरणोंके सम्पर्कसे अन्धकारका विनाश हो जाता है। शमपरायण पुरुषके दर्शनसे समस्त प्राणियोंका मन जैसा आह्रादपूर्ण एवं प्रसन्न होता है, वैसा चन्द्रमाके दर्शनसे नहीं होता । इस जगत्में जैसे अपनी मातापर सभीका विश्वास रहता है, उसी प्रकार शमयुक्त पुरुषपर दुरात्मा अथवा धर्मात्मा—सभी प्राणी विश्वास करते हैं । इसलिये रघुकुलभूषण राम ! तुम भी अपने मनको, जो समस्त शारीरिक क्लेशों तथा मानसिक

कम्पित और तृष्णारूपी रस्तीसे आबद्ध है, शमरूपी अमृतके अभिपेकसे प्रकृतिस्थ करो; क्योंकि जो शमनिष्ठ है, उस पुरुषसे पिशाच, राक्षस, दैत्य, शत्रु, ब्याप्न अथवा सर्प—कोई भी द्वेष नहीं करते।

जिसके समस्त अङ्ग उत्कृष्ट शमरूपी अमृत-कवचसे भारी-माँति सुरक्षित हैं, उसे दु:ख उसी प्रकार पीड़ा नहीं पहुँचा सकते, जैसे बाण हीरेको बेथनेमें असमर्थ होते हैं । निर्मट तथा शमिवभूषित समसुद्धिसे पुरुषकी जैसी शोमा होती है, वह शोमा अन्तः पुरमें विराजमान राजाको भी नसीव नहीं होती । शमयुक्त अन्तः करणवाले पुरुषका दर्शन करनेसे मनुष्यको जो शान्ति प्राप्त होती है, वह प्राणोंसे भी अधिक प्रिय स्वजनके मिळनेसे भी नहीं उपल्ब्य होती । इस लोकमें जो शमसे सुशोभित तथा लोगोंद्वारा प्रशंसित समस्तिसे सबके साथ उत्तम बर्ताव करता है, उसीका जीवन सार्थक है; इसके विपरीतका जीवन तो निरर्थक ही है । जिसका मन उद्युखतारहित हो गया है, ऐसा शमपरायण श्रेष्ठ पुरुष जो कर्म करता है, उसके उस कर्मकी ये समस्त प्राणी प्रशंसा करते हैं ।

जो पुरुष प्रिय और अप्रियको छुनकर, स्पर्शकर, देखकर, खाकर और सुँबकर न तो हर्षित होता है और न खिल्ल होता है, वह 'शान्त' कहा जाता है । जो प्रयक्षपूर्वक हिन्द्रयोंको अपने वशमें करके समस्त प्राणियोंके साथ समतापूर्ण व्यवहार करता है तथा न तो भविष्यकी आकाङ्क्षा करता है और न प्राप्तका परित्याग करता है, वह 'शान्त' कहलाता है । जिसका मन मरण, उरसव और युद्धके अवसरपर भी व्याकुल न होकर चन्द्रमण्डलके समान निर्मल आभासे युक्त रहता है, वह 'शान्त' कहा जाता है । हमें और कोपका अवसर उपस्थित

होनेपर भी जो पुरुष वहाँ अनुपस्थितके समान न तो हर्षको प्राप्त होता है और न कोध ही करता है, बल्कि उसका मन गाइ निदामें सोये हुए पुरुषके मनके समान निर्विकार रहता है, वह 'शान्त' पदसे व्यवहृत होता हैं । जिसकी अमृत-प्रवाहके सहश सुख्दायिनी तथा प्रेमपूर्ण दृष्टि सभी प्राणियोंपर समानरूपसे पड़ती है, उसकी 'शान्त' संज्ञा होती है । जिसका अन्तःकरण शीतल हो गया है एवं जिसकी बुद्धि मोहाच्छन्न नहीं है तथा जो लौकिक विषयोंके साथ व्यवहार करता हुआ भी उनमें आसक्त नहीं होता, उसे लोग 'शान्त' कहते हैं । सम्यक् प्रकारसे व्यवहार करते हुए भी जिस पुरुषकी बुद्धि आकाशके सहश निर्विकार रहती है, राग-देषरूप कल्ड्झसे लिस नहीं होती, उसे 'शान्त' कहा जाता है ।

तपिलयों, विद्वानों, याजकों, नरेशों, बलवानों और गुणियोंके समुदायमें शमयुक्त पुरुषकी ही विशेष शोभा होती है । जिन गुणशाली महापुरुषोंका मन शममें आसक्त हो गया है, उनके चित्तसे निर्वृतिका उदय होता है, ठीक उसी तरह जैसे चन्द्रमासे चाँदनी प्रकट होती है । जो गुणसमृहोंकी परमाविष्व है तथा जो पुरुषार्थका मुख्य भूषण है, वह श्रीसम्पन्न शम संकटों तथा सम्पूर्ण स्थानोंमें भी अपने प्रभावसे मुशोभित होता रहता है । रधुनन्दन ! जिसका अन्य पुरुष अपहरण नहीं कर सकते, जो पूज्य जनोंद्वारा सावधानीके साथ मुरिक्षत एवं अमृतखरूप है, उस शमरूप उत्कृष्ट साधनका आश्रय लेकर बहुत-से महानुभाव जिस कमसे परम पदको प्राप्त हो चुके हैं, तुम भी परम पुरुषार्थकी सिद्धिके लिये उसी कमका अस्तरण करों ।

(सर्ग १२-१३)

## विचार, संतोष और सत्समागमका विशेषरूपसे वर्णन तथा चारों गुणोंमेंसे एक ही गुणके सेवनसे सद्गतिका कथन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--राघव ! ( विषय, संदेह, पूर्वपक्ष, सिद्धान्त और प्रयोजनरूप ) कारणोंके ज्ञाता पुरुषको शास्त्रज्ञानसे निर्मल हुई अतएव परम पवित्र बुद्धिद्वारा निरन्तर आत्मचिन्तन करना चाहिये; क्योंकि आत्मविषयक विचार करनेसे बुद्धि तीव होकर परम पदका साक्षात्कार कर लेती है। संसाररूपी महारोगके लिये विचार ही महौषध है । जो अनन्त कामनारूपी पछ्नोंसे सुशोभित है, ऐसा आपत्तिरूपी वन विचाररूपी आरेसे काट दिये जानेपर पुनः अङ्कारित नहीं होता। लौकिक दु:खसे पार होनेके लिये विद्वानोंके पास विचारके अतिरिक्त दूसरा कोई उपाय नहीं है । स्तपुरुषोंकी बुद्धि विचारसे अञ्चनका परित्याग करके शुभको प्राप्त होती है । बुद्धिमानोंके बल, बुद्धि, सामर्थ्य, कर्तव्यका ज्ञान, क्रिया और उसका फल-ये सभी विचारसे ही सफल होते हैं । अतः जो उचित-अनुचितके रहस्योद्घाटनके लिये महान् दीपकके समान है तथा अभीष्टकी सिद्धि करनेवाला है, उस उत्कृष्ट विचारका आश्रय लेकर संसार-सागरको पार करना चाहिये। क्योंकि विशुद्ध विचाररूपी सिंह हृदयस्थित विवेकरूपी कमलोंको उखाड फेंकनेवाले महामोहरूपी गजराजोंको विदीर्ण कर डालता है। जो लोगं विचारका अभ्यदय करनेवाली बुद्धिद्वारा सबके साथ व्यवहार करते हैं, वे निश्चय ही अत्यन्त श्रेष्ठ फलोंके मागी होते हैं। सिंद्रचारपरायण मनुष्य अत्यन्त विस्तृत महान् आपत्तियोंसे यक्त मोहकी परिस्थितियोंमें उसी प्रकार निमान नहीं होता, जैसे सूर्य अन्धकारमें नहीं डूबते । जितने कूर कर्म, निषिद्धाचरण और कुत्सित मानसिक कष्ट हैं, वे सभी विचारहीनतासे ही आविर्भृत होते हैं। जिस अधिकारी पुरुषका मन आशाकी प्रवशतासे रहित और विचारयुक्त है, वह पूर्ण चन्द्रमाकी भाँति अपने

आत्मामें परमानन्दका अनुभव करता है । जब मनमें विवेकशीलताका उदय होता है, तव वह सारे विश्वको शीतल एवं सुशोभित करनेवाली चन्द्रमाकी चाँदनीकी भाँति सबको अत्यन्त शीतल और अलंकृत कर देती हैं । जगत्के सारे पदार्थ तमीतक सत्यकी तरह रमणीय प्रतीत होते हैं, जबतक विचार नहीं किया जाता । वस्तुत: उनका कोई अस्तित्व नहीं है, अत: विचार करनेपर वे नष्ट हो जाते हैं। जो समखरूप, आनन्दमय, अक्षय, अनन्त और अनन्याधीन है, उस कैवल्य पदको तुम विचाररूप महान् बृक्षका फल समझो । जो चित्तमें स्थित होकर उत्तम अचल स्थिति प्रदान करनेवाली है, उस आत्म-विचाररूपी महौषधिसे युक्त श्रेष्ठ पुरुष न तो अप्राप्तकी आकाङ्का करता है और न प्राप्तका परित्याग ही। विचारशील पुरुष गयी हुई वस्तुकी उपेक्षा कर देता है और प्राप्त वस्तका शास्त्राज्ञसार उपयोग करता है । वह मनकी प्रतिकृत्रतामें न तो क्षुव्य होता है और न अनुकूळतामें प्रसन्न ही। उस समय जलसे परिपूर्ण सागरकी तरह उसकी शोभा होती है । इस प्रकार जिन उदाराशय महात्मा योगियोंका मन पूर्णकाम हो गया है, वे जीवन्मुक्त होकर इस जगत्में विचरण करते हैं । बुद्धिमान् पुरुषको आपत्तिकालमें भी 'मैं कौन हूँ ? यह संसार किसका है ?? यों उसके प्रतीकारके लिये प्रयत्नपूर्वक विचार करना चाहिये । जैसे भूतत्वपर पदार्थींका ज्ञान दीपकसे होता है, उसी प्रकार परमात्मखरूपमें स्थिति प्राप्त करनेके लिये वेद-वेदान्तके सिद्धान्तोंकी स्थितियोंका निर्णय विचारद्वारा होता है। विचाररूपी सुन्दर नेत्र अन्धकारमें नष्ट नहीं होता, उप्र तेजस्वी सूर्य आदिकी ओर देखनेपर भी उसकी ज्योति प्रतिहत नहीं होती और वह व्यवधानयुक्त पदार्थोंको

भी देख लेता है। यह विचार-चमत्कृति परमात्ममयी, आदरणीया और परमानन्दकी एकमात्र साधिका है; अतः एक क्षणके लिये भी इसका परित्याग नहीं करना चाहिये । जैसे पक जानेके कारण मधुर रससे परिपूर्ण आमका फल सबके लिये रुचिकर होता है, उसी तरह उत्तम क्विरसे युक्त पुरुष, सामान्य जनोंकी तो बात ही क्या, महापुरुषोंके लिये भी आदरणीय हो जाता है। विचारद्वारा जिनकी बुद्धि विद्युद्ध हो गयी है और विचारसे ही जिन्हें ज्ञानमार्गमें जानेकी युक्ति ज्ञात है, वे मनुष्य नाना प्रकारके दु:खरूप गड्ढोंमें बार-बार नहीं गिरते अर्थात् आवागमनसे मुक्त हो जाते हैं। सैकडों अनथींके संयोगसे जिसका शरीर जर्जर हो गया है तथा जो रोगप्रस्त है, वह वैसा रुदन नहीं करता, जैसा वह मूर्ख विलाप करता है, जिसने विचारहीनतासे अपने आत्माका हनन कर दिया है । विचारहीनता सारे अनर्थोंका निजी निवासस्थान है । सभी सत्पुरुष उसका तिरस्कार करते हैं और वह सारी दुर्गतियोंकी चरम सीमा है, अतः उसका परित्याग कर देना चाहिये । विचारपूर्वक खयं ही अपनी बुद्धिद्वारा अपने मनको वशमें करके मोहमय संसारसागरसे अपने मनरूपी मृगका उद्घार करना चाहिये । मैं कौन हूँ और यह संसारनामक दोष मेरे निकट कैसे आ गया-इस विषयमें न्यायपूर्वक किया गया अनुसंधान 'विचार' कहलाता है । रघुनन्दन ! इस जगत्में सत्यके ग्रहण और असत्यके त्यागकी बुद्धिसे सम्पन्न पुरुषोंको विचारके बिना उत्तम तत्त्वका कुछ भी ज्ञान नहीं होता । विचारसे ही तत्त्वका ज्ञान होता है, तत्त्वज्ञानसे मनकी निश्चलता प्राप्त होती है और मनके शान्त हो जानेसे सम्पूर्ण दुःखोंका सर्वथा विनाश हो जाता है । भूतळपर सभी लोग स्पष्ट विचारदृष्टिसे ही समस्त कर्मोंकी सफलता लाभ करते हैं तथा उत्तम परमात्मसाक्षात्कारता भी विचारसे ही उपलब्ध होती है, इसलिये श्रीराम ! रामादि

साधनसम्पन्न तुम्हें उपर्युक्त विचारशीलता रुचिकर होनी चाहिये।

परंतप राम! संतोष ही परम श्रेय है और संतोष परम सुख भी कहा जाता है । संतोषयुक्त पुरुष परम विश्राम-को प्राप्त होता है। जो संतोषरूपी ऐक्वर्यके सुखसे सम्पन्न हैं तथा जिनका चित्त निरन्तर विश्रामपूर्ण रहता है, ऐसे शान्त पुरुषोंको विशाल साम्राज्य भी पुराने घासके टुकड़ेके समान प्रतीत होता है । श्रीराम ! संतोष-युक्त बुद्धि संसारकी विषम परिस्थितियोंमें भी न तो उद्विप्न होती है और न कभी उसका विनाश ही होता है । जो शान्त पुरुष संतोषामृतके पानसे पूर्णतः तृप्त हो चुके हैं, उनके लिये यह अपरिमित भौगसम्पत्ति विष-सी जान पड़ती हैं। रागादि दोषोंका विनाशक तथा अत्यन्त मधुर आखादसे युक्त संतोष जैसा सुखद होता है, वैसा सुख ये अमृतरसकी लहरियाँ नहीं दे सकतीं। जो अप्राप्त वस्तुकी आकाङ्काका परित्याग करके प्राप्त हुई वस्तमें समभाव रखनेशला है तथा जिसमें हर्ष-शोकके विकार परिलक्षित नहीं होते, वह मनुष्य इस लोकमें संतुष्ट कहा जाता है। जबतक मन आत्माके द्वारा आत्मामें संतुष्ट नहीं हो जाता, तवतक उस मनरूपी गड्ढेंसे उसी प्रकार आपत्तियाँ उद्भृत होती रहती हैं, जैसे गङ्केसे लताएँ । संतोषसे शीतल हुआ मन विद्युद्ध विज्ञानकी दृष्टियोंसे अत्यन्त विकासीको प्राप्त होता है---ठीक उसी तरह, जैसे सूर्यकी किरणोंके सम्पर्कसे कमल विकसित हो जाता है । जैसे मिलन दर्पणमें मुखकी छाया नहीं दीखती, उसी प्रकार आशाकी परवशतासे व्याकुळ एवं संतोषरहित चित्तमें ज्ञानका प्रतिविम्ब नहीं पड़ता। जिसका मन शारीरिक तथा मानसिक क्रेशोंसे मुक्त एवं संतृष्ट है, वह प्राणी दरिद्र होते हुए भी सच्चे साम्राज्य-स्रखका उपभोग करता है। अपने आत्मामें आत्मासे ही खयं सम्यक् प्रकारसे निरतिशय पूर्णानन्दका आश्रय लेकर पुरुषार्थेद्वारा प्रयत्नपूर्वक सभी विषयोंमें तृष्णा- का परित्याग कर देना चाहिये। चन्द्रमाकी माँति संतोधामृतसे परिपूर्ण मनुष्यका मन शान्त एवं शीतळ बुद्धिद्वारा खयं ही शाश्वती स्थिरताको प्राप्त हो जाता है। जब संतोधसे सम्पन्न पुरुष अपने आत्मार्में आत्माहारा खस्थरूपसे स्थित हो जाता है, उस समय उसकी सारी मानसिक व्यथाएँ उसी प्रकार अपने-आप शीष्ट्र ही जाती हैं। श्रीराम! जिसकी दृत्ति सदा शीतळ और कळद्भसे सर्वथा रहित है, वह पुरुष अपनी उस शुद्ध दृत्तिद्वारा चन्द्रमाकी माँति पूर्णतया शोभित होवा है। स्थुनन्दन! इस जगत्में जो पुरुषश्रेष्ठ गुणी पुरुषोद्वारा अभिनत समतासे सुशोभित है, उस विशुद्ध पुरुषको आकाशचारी देवता और महामुनि भी प्रणाम करते हैं।

महाबुद्धिमान् राम ! इस संसारमें श्रेष्ठ संत-समागम मनुष्योंका संसार-सागरसे उवारनेमें सर्वत्र विशेषरूपसे उपकार करता है । जो महात्मा पुरुष सत्संगतिरूपी वृक्षसे उत्पन्न हुए विवेक नामक निर्मल पुष्पकी रक्षा करतें हैं, वे मोक्ष-फलरूपी सम्पत्तिके अधिकारी होते हैं । जो आपत्तिरूपी कमिलनीके लिये हिम और मोहरूपी कुहरेके लिये वायुके समान है, वह उत्तम संत-समागम ही इस जगत्में सर्वोत्कृष्ट है। श्रीराम ! तुम्हें ज्ञात होना चाहिये कि संत-समागम विशेषरूपसे बुद्धि-वर्धक, अज्ञानरूपी वृक्षका उच्छेदक और मानसिक व्यथाओंको दूर भगानेवाला है । सत्सङ्गसे प्राप्त हुई दिव्य विभृतियाँ ऐसा परम उत्तम निर्वाण-सुख प्रदान करती हैं, जो सतत वर्धनशील, अविनाशी और बाबारहित होता है । अञ्चय अत्यन्त कष्टशयिनी दशामें पड़कर विवसताको प्रात हुए मनुष्योंको भी थोडे समयके लिये भी सत्संगतिका परित्याग नहीं करना चाहिये: क्योंकि लोकमें सरवंगति सन्धर्भको प्रकाशित करनेवाली और इदयान्यकारको दूर करनेके लिये ज्ञानरूपी सूर्यकी प्रभा है । जिसने सत्संगतिरूपी गङ्गामें, जो शीतळ एवं निर्मळ

है, स्तान कर लिया, उसे दान, तीर्थ, तप और यहांसे क्या लेना है अर्थात् सरसंगति इन सबसे बद्दकर है। जो रागरात्य और संशयरहित हैं तथा जिनकी चिज्रह-प्रन्थियाँ विनष्ट हो चुकी हैं, ऐसे संत पुरुष यदि लोकनें विद्यामन हैं तो तप एवं तीर्थोंक संग्रहसे क्या लाम ! अर्थात् वह फल तो उन संतोंकी संगतिसे ही प्राप्त हो सकता है। इसलिये जिनकी चिज्रडप्रन्थियोंका विनाश हो गया है एवं जो ब्रह्मज्ञानी हैं, उन सर्वसम्मत संतोंकी सभी उपायोंहारा मलीमाँति सेवा करनी चाहिये; क्योंकि वे भवसागरसे पार होनेके लिये सावन हैं। किंतु जो लोग नरकाग्निको चुझानेके लिये सावक हो। वस्ती अबहेलना-की हिष्टेसे देखते हैं, वे खयं उस नरकाग्निकी सस्वी लक्षड़ी वन जाते हैं!

संतोष, सत्संगति, विचार और शम-ये ही चारों मनुष्योंके लिये भवसागरसे तरनेके साधन हैं। इनमें संतोप परम लाभ है । सासंगति परम गति है । विचार उत्तम ज्ञान है और शम परमोत्कृष्ट सुख है। ये चारों संसारका समूल विनाश करनेके लिये विशुद्ध उपाय हैं । जिन्होंने इनका भळीभाँति सेवन किया, वे मोह-जलसे परिपूर्ण भवसागरसे पार हो गये। बुद्धिमानोंमें श्रेष्ठ राम ! इन चारों साधनोंमेंसे विश्वद्ध प्रकाशवाले एक ही साधनका अभ्यास हो जानेपर शेष तीनों भी अवस्य अभ्यस्त हो जाते हैं; क्योंकि इनमेंसे एक-एक भी क्रमशः इन चारोंकी जन्मभूमि है। अतः सबकी सिद्धिके लिये यत्नपूर्वक एकका तो पूर्णरूपसे आश्रय लेना ही चाहिये । जैसे प्रशान्त सागरमें जलयान खच्छन्द गतिसे चलते हैं, उसी प्रकार शमद्वारा निर्मल हुए हृदयमें सत्समागम, संतोप और विचार उत्तम धारणापूर्वक प्रवृत होते हैं। जो प्राणी विचार, संतोष, शम और सत्समागमसे सम्पन्न है, उसे दिव्य ज्ञान-सम्पत्तियाँ उपलब्ध हो जाती हैं--- ठीफ उसी तरह जैसे कल्पवृक्षका आश्रय लेनेवाले पुरुषको लौकिक

सम्पत्तियाँ द्वलम होती हैं। पूर्ण चन्द्रमामें परिलक्षित हुए सौन्दर्य आदि गुणींकी तरह विचार, शम, सरसमागम और संतोषयुक्त मानवमें प्रसाद आदि गुण प्रादुर्भूत हो जाते हैं। जैसे श्रेष्ठ मन्त्रिगणोंसे युक्त राजाके पास विचायल्यस्मी उपस्थित होती है, उसी तरह जिस पुरुषकी हुद्धि सरसङ्ग, संतोष, शम और विचारसे युक्त होनेके कारण उत्तम हो गयी है, उसे दिव्य झान-सम्पत्ति सुल्म हो जाती है। इसल्यिं एमुनन्दन ! मनुष्यको चाहिये कि वह पुरुषार्थसे मनको वशमें करके इनमेंसे एक गुणका नित्य यत्नपूर्वक उपार्जन करे; क्योंकि

जबतक मनुष्य परम पुरुषार्थके आश्रयसे अपने चित्तक्षी गजराजको जीतकर हृदयमें एक गुण भी धारण नहीं कर लेता, तबतक उत्तम गतिकी प्राप्ति नहीं हो सकती । जिसके चित्तमें उत्तम फलदायक एक ही गुण सुटढ़ हो गया है, उसके सारे दोष शीघ ही नष्ट हो जाते हैं; क्योंकि एक ही गुणकी विशेष वृद्धि होनेपर दोषोंपर विजय प्रदान करनेवाले अनेक गुणोंकी वृद्धि होती है और एक दोषके अधिक बढ़ जानेपर बहुत-से गुण-विनाशक दोष बढ़ जाते हैं। (सर्ग १४—१६)

## प्रकरणोंके क्रमसे प्रन्थ-संख्याका वर्णन, प्रन्थकी प्रशंसा, शान्ति, ब्रह्म, द्रष्टा और दश्यका विवेचनः परस्पर सहायक प्रज्ञा और सदाचारका वर्णन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--रघुनन्दन ! जिसका हृदय पूर्वोक्त प्रकारके विवेकसे युक्त है, वही इस जगतमें महान् है और वही ज्ञानोपदेश सुननेका योग्य अधिकारी **है**—ठीक उसी तरह, जैसे राजा नीति-शास्त्रके श्रवणका उत्तम पात्र होता है । जैसे मेघजालसे रहित शरत्काल-का आकाश चन्द्रमाके लिये योग्य होता है, उसी तरह जो मूर्खोंके सङ्गसे रहित एवं महान् आशयवाला है, वह निर्मल पुरुष विद्युद्ध विचारका योग्य भाजन है । श्रीराम ! तुम इस समग्र गुणलक्ष्मीसे सम्पन्न हो; अत: मैं आगे जिसका वर्णन करूँगा, उस मनके मोहको हरनेवाले वाक्यको सुनो । जिसका पुण्यरूपी कल्पनृक्ष फलोंके भारसे अत्यन्त झका हुआ खड़ा है, वही पुरुष मक्ति-प्राप्तिके निमित्त इसे श्रवण करनेके लिये उद्योग करता है । अतः उपर्युक्त गुणसम्पन्न पुरुष ही कल्याण-प्राप्तिके िळये पवित्र, उदार तथा परायेको ज्ञान प्रदान करनेवाले बचनोंके सननेका अधिकारी होता है।

यह संहिता मोक्ष-साधनकी प्रतिपादिका, सारभूत अर्थोसे परिपूर्ण और मोक्षदायिनी है। इसमें क्तीस हजार \* श्लोक बतलाये जाते हैं। जैसे गाढ़ निद्राके वशीभूत हुए पुरुषके सामने दीपक जला दिये जानेगर यद्यपि उसे प्रकाशकी कामना नहीं रहती तो भी प्रकाश होता है, उसी प्रकार इस संहिताके परिशीलनसे इच्छा न रहने-पर भी निर्वाणकी प्राप्ति हो जाती है। यह संहिता खयं सम्यक् प्रकारसे परिशीलन करके जानी गयी हो अथवा अन्यद्वारा वर्णन किये जाते समय सुनी गयी हो, तो भी पाप-तापकी शान्तिद्वारा सुखकी हेतुभूता

\* इस ग्रन्थके छहाँ प्रकरणों में क्रमताः वैरास्यप्रकरणमें ११४५, मुमुश्रुव्यवहारप्रकरणमें ८०७, उत्पत्तिप्रकरणमें ५४०४, खितिप्रकरणमें १४०४, उपरामप्रकरणमें ४२७७ और निर्वाणपकरणमें १४२७५ रहोक-संख्या है—इस प्रकार सम्पूर्ण ग्रन्थमें रहोकोंकी संख्या २८३१२ मिळती है। किंतु यहाँ इस सर्गोमें वेरास्यप्रकरणमें १५००, सुमुश्रुव्यवहारप्रकरणमें १०००, उत्पत्तिप्रकरणमें १०००, खितिप्रकरणमें १०००, उत्पत्तिप्रकरणमें १०००, स्थातप्रकरणमें १४५००—इस प्रकार कुळ ३२००० रहोक बताये गये हैं। ग्रन्थमें आये हुए बड़े रहोकोंके और गद्यमागके अक्षरोंकी संख्याको ३२ अक्षरके एक अनुष्टुप् रहोकके हिसाबसे गिननेपर यह संख्या प्रायः ठीक हो सकती है।

देवनदी गङ्गाके समान यह अज्ञानके उपरामद्वारा तुरंत झख प्रदान करती है। जैसे रस्सीका पूर्ण ज्ञान हो जानेसे उसमें उत्पन्न हुई सर्पभान्ति विनष्ट हो जाती है, उसी तरह इस संहिताके सम्यक परिशीलनसे संसार-दु:ख शान्त हो जाता है । इस संहितामें पृथक-पृथक रचे गये छः प्रकरण हैं, जो युक्तियुक्त अर्थवाले वाक्यों-से यक्त और सार-सार दृष्टान्तोंसे भरी हुई सूक्तियोंसे समन्त्रित हैं । उनमें पहला प्रकरग 'वैराग्य' नामसे कहा गया है, जिसके अध्ययनसे उसी प्रकार विरागकी वृद्धि होती है, जैसे मरुस्थलमें भी जलके सिंचनसे वृक्ष बढ़ता है। जैसे मणिके भलीभाँति मार्जित किये जानेके कारण उत्पन्न हुए प्रकाशसे उसमें निर्मलता प्रकट हो जाती है, उसी तरह डेढ़ हजार श्लोकोंसे युक्त इस वैराग्य-प्रकरणका विचार करनेसे विषयोंके दोषोंका परिज्ञान होनेके कारण उत्पन्न हुए वित्रेकके प्रकाशसे हृदयमें श्चद्धताका उदय हो जाता है। तदनन्तर 'मुमुक्षुन्यवहार' नामक प्रकरणकी रचना की गयी है। इस प्रकरणमें केवल एक हजार श्लोक हैं। युक्तियोंसे भरा होनेके कारण यह अत्यन्त सुन्दर है और इसमें मुमुक्ष पुरुषोंके खभावका वर्गन किया गया है। इसके बाद तीसरा 'उत्पत्तिप्रकरण' आता है, जो दृष्टान्त और आख्यायिकाओं-से परिपूर्ण तथा विज्ञानका प्रतिपादक है। उसमें सात हजार श्लोक हैं । इस प्रकरणमें 'अहं' और 'त्वं' जिसका खरूप है एवं जो वास्तवमें उत्पन्न न होकर भी प्रकट हुई-सी प्रतीत होती है, द्रष्टा और दश्यके भेदसे समन्वित उस सांसारिक सम्पत्तिका वर्णन किया गया है। इस प्रकरणके सनने पर श्रोता इस सम्पूर्ण जगत्को अपने हृदयमं ऐसा समझता है कि यह 'त्वं' और 'अहं'के विस्तारसे यक्त, लोक, पर्वत और आकाशसे समन्वित, संकल्पमय नगरके तुल्य क्षणध्वंसी, खप्नमें प्राप्त हर पदार्थींके समान सत्तारहित, मनोराज्यकी तरह विस्तारवाला, अर्थशून्य होनेके कारण गन्धर्वनगरके

सदश, दो चन्द्रमाओंकी भ्रान्तिके समान मुगतण्यामें जलस्रान्तिकी तरह, नौकाके चलनेसे पर्वतादिके संचलन-भ्रमकी भाँति चञ्चल और यथार्थ लामसे रहित है तथा जैसे सुवर्णमें कडूण, जळमें तरङ्ग और आकाशमें नीलिमा असत् है, वस्तुतः ये क्रमशः अपने-अपने अधिष्ठानके ही अङ्ग हैं, उसी तरह यह जगत् असत् होकर भी सत-रूपसे उत्पन्न हुआ है । परमार्थ-दृष्टिसे तो यह उस विज्ञानरूपी शरकालके आकाशके समान है. जिसका अज्ञानरूपी कहरा पूर्णरूपसे शान्त हो गया है। तत्पश्चात चौथे 'स्थितिप्रकरण'की अवतारणाकी गयी है । इस प्रकरणमें तीन हजार श्लोक हैं और यह व्याख्यान और आख्यायिकाओंसे भरा हुआ है । ब्रह्म ही द्रष्टा और दृश्य भावको स्त्रीकार करके इस प्रकार जगत्-रूप एवं अहरूपसे स्थितिको प्राप्त हुआ है-ऐसा इस प्रकरणमें कहा गया है। इसी तरह यह जगदभ्रम जो दसों दिशाओंके मण्डलकी विशालतासे देडी यमान है और चिरकालसे वृद्धिको प्राप्त होता आया है, यह विषय भी उस प्रकरणमें समझाया गया है।

तदुपरान्त पाँचवाँ 'उपशान्ति' प्रकरण कहा गया है ! इसमें पाँच हजार स्त्रोक हैं । यह परम पावन तथा विविच युक्तियोंसे युक्त होनेके कारण अत्यन्त सुन्दर है । इस प्रकरणमें 'यह जगत् है, यह में हूँ, यह तुम हो और यह वह है—यों उत्पन्न हुई भ्रान्ति किस प्रकार पूर्णरूपसे शान्त होती है' यह विषय बहुत-से स्त्रोकों हारा बतळाया गया है । उपशमप्रकरणका श्रवण करनेसे यह संसार प्रायः शान्त हो जाता है; क्योंकि विसका भ्रान्त सरूप सम्यक् प्रकारसे शान्त हो गया है —ऐसी संस्तिका शतांशमत्र अवशिष्ट रह जाता है । तदनन्तर 'निर्वाण' नामक छठे प्रकरणका वर्णन किया गया है । उसमें शेष साढ़े चौदह हजार स्त्रोक

हैं। यह प्रकरण ज्ञानरूपी महान् पुरुवार्थका देनेबाळा

है। उसे जान लेनेपर सारी कल्पनाएँ शान्त हो जाती

हैं और परमात्माकी प्राप्तिरूप परम कल्याण हस्तगत हो जाता है। अधिक क्या, उक्त प्रकरणके ज्ञाता प्ररूपके सम्पूर्ण सांसारिक भ्रम मिट जाते हैं। वह निर्विपय चैतन्य प्रकाशरूप, विज्ञानखरूप, आधि-व्याधियोंसे रहित और आकाशमण्डलके समान निर्विकार हो जाता है। उसकी सभी जगद-मात्राएँ शान्त हो जाती हैं और वह कृतकृत्य होनेके कारण खस्थ हो जाता है। वह प्रकृति एवं प्रकृतिके कार्यभूत सम्पूर्ण विपयोंमें कर्ताके अभिमान और प्रहण-त्यागकी दृष्टिसे रहित हो जाता है, इसलिये वह देहधारी होते हुए विदेह-सा एवं संसारी होनेपर भी असंसारी-सा प्रतीत होता है । उसका अहंकाररूप पिशाच नष्ट हो जाता है और वह देहयुक्त होते हुए भी शरीर-रहित-सा रहता है । चैतन्यघन परमात्मा अपने अंदर कल्पित आकारामें प्रत्येक परमाणुमें सहस्रों लोकोंकी रचना करके उन्हें धारण करता है और खयं उन्हें देखता है।

श्रीराम ! जैसे उपजाऊ खेतमें उचित समयपर वोये गये उत्तम बीजसे अवस्य ही श्रेष्ठ फल प्राप्त होता है। उसी तरह इस संहिताको इदयंगम कर लेनेसे परमार्थ-विषयक ज्ञान सुलभ हो जाता है। जैसे प्रात:काल होनेपर प्रकाशका होना अवस्यम्भावी है, वैसे ही इस संहिताको चित्तमें धारण कर हेने मात्रसे निश्चय ही उत्तम विवेककी उपलब्धि होगी । विद्वानीके मुखसे इसका श्रवण करके अथवा खयं ही इसे समझकर धीरे-धीरे विचार करनेसे जब बुद्धि सददरूपसे संस्कृत हो जाती है, तब पहले हृदयमें सभास्थानको विभूपित करनेवाळी ऊँची लताके समान संस्कारयक्त विश्रद्ध वाणीका उदय होता है । फिर महान् गुणोंसे सुशोभित वह श्रेष्ठ चतुरता प्रकट होती है, जिससे राजा तथा देवगण भी प्रसन्न होते हैं । जैसे सुन्दर नेत्रोंसे युक्त पुरुष रात्रिके समय दीपक हाथमें लेकर सभी पदार्थाको देख लेता है, उसी तरह बुद्धिमान, मनुष्य सर्वत्र पूर्वा-

परका ज्ञाता हो जाता है । इस प्रन्थके अभ्याससे जिसका अज्ञानान्यकाररूप आवरण फट गया है अतएव जो पदार्थींक प्रविभाजनमें समर्थ हो गयी है, ऐसी प्रज्ञा कालिमारहित रत्नदीपककी लौके समान उत्कृष्ट प्रकाशवाली हो जाती है। प्रस्तुत प्रन्थका ज्ञाता पुरुष चाहे भयहेतुओंके सम्मुख ही क्यों न खड़ा हो, पिर भी जैसे बाण बड़ी-बड़ी चहानोंको विद्योर्ण नहीं कर सकते, उसी तरह भयंकर सांसारिक गय उसके हृदयको पीड़ा नहीं पहुँचा सकते । इस ग्रन्थके अध्ययनसे जन्ममें प्रारब्बकी और कर्ममें परुपार्थकी कारणता कैसे होगी ?-इस प्रकारके संशय-ममुदाय दिनमें अन्यकार-की मोंति विटीन हो जाते हैं। इस प्रन्थका विचार करनेत्राले पुरुषके हृदयमें समुद्रकी-शी गर्मीरताका, समेरुगिरिकी-सी धीरताका और चन्द्रमाकी-सी शीतळता-का उदय हो जाता है । जब हृदयाकाशमें शासके आलोकसे विभूषित विवेकरूपी निर्मल सूर्यका उदय हो जाता है, तत्र निश्चय ही अनर्थमृत्यक कामादि धूमकेतु अपना उदय नहीं ले पाते । धैर्यकी पराकाष्टाकी प्राप्त हुई जो बुद्धि धर्मरूपी दीवालमें गाढ्रूपसे संलभ्न हो गयी है, उसे मानसिक चिन्ताएँ विचलित नहीं कर सकतीं, जैसे वायु चित्रलिखित ळताको नहीं काँपा सकती । तत्त्रज्ञ पुरुष विषयासक्तिरूप गड्ढेमें नहीं गिरता; क्पोंकि जिसे उत्तम मार्गका ज्ञान है, वह मला, गड्ढेकी ओर क्यों दौड़ेगा । सत्-शाक्षोंके परिशीलनसे जिनका चरित्र उत्तम हो गया है, उनकी बुद्धि यथायोध्य प्राप्त शासानुकूल कर्षमें ही रमण करती है-ठीक उसी तरह, जैसे पतित्रता छी अपने अन्तः पुरके आँगनमें ही प्रसन्न रहती है । जिस पुरुपका अन्तःकरण नेक्षः साधनके अनुभवते द्वार हो गया है, उसे भोगराभदाय न तो कभी पीड़ित ही करते हैं और न आनन्द ही देते हैं। वह अनिष्ट कार्यांके प्राप्त होने र न तो देश करता है और न इष्ट कार्योंके नष्ट हो जानेपर उनकी आकाञ्चा ही करता है; बल्कि वह कार्य-फलादिके खळपका जाता होकर भी जड वृक्षकी भाँति अनभिन्नका-सा आचरण करता है। वह साधारण जनकी तरह समयानुकूळ शाप्त हुए पदार्थोंसे ही निर्वाह करता हुआ देखा जाता हैं—यहाँतक कि अयवा अनिष्ट फलके प्राप्त होनेपर भी उसके हर्यमें खल्पमात्र भी विकार नहीं होता । राघव ! इस सम्पूर्ण शास्त्रको बँचवाकर और समझकर भिर इसपर विचार करों । यह कथनमात्र नहीं हैं, बल्कि देवोंके अरहान और शापकी भाँति इसका फल अवस्य प्राप्त होता है। यह सुन्दर शास्त्र उत्तम ज्ञानसे युक्त. अलंकारोंसे विभूपित, काव्यखरूप और सरस है। इसमें दृष्टान्तोंद्वारा विषयका प्रतिपादन किया गया है । जिसे थोड़ा भी पद-पदार्थका ज्ञान है, वह खयं ही उसे समझ छेता है; किंत जो खयं इसे जाननेमें असमर्थ है, उसे पण्डितके मुखसे सुनना चाहिये । जैसे संकल्पद्वारा निर्मित नगरमें पुरुषको हर्ष-विषाद बाधा नहीं पहुँचाते, उसी तरह संसार-भ्रमका परिज्ञान हो जानेपर यह भी कष्टदायक नहीं होता । जैसे यह चित्रविखित सर्प है, वास्तविक सर्प नहीं है--ऐसा जान लेनेपर वह सर्प-जनित भयका दाता नहीं होता, उसी तरह इस दृश्य संसाररूपी सर्पका यथार्थ ज्ञान हो जानेपर यह भी सुख अथवा दु:ख नहीं देता । जैसे चित्रलिखित सर्पका पूर्ण ज्ञान हो जानेपर उसका सर्पत्व ही नट हो जाता है, उसी प्रकार संसारका वास्तविक खरूप ज्ञात हो जानेपर यह स्थित रहते हुए भी शान्त हो जाता है अर्थात् इसका प्रभाव नहीं पड़ता ।

रघुनन्दन ! यह शाख ज्ञानका विस्तार करनेवाला और बुद्धिद्वारा प्रहण किये जानेवाले सारभून पदार्थोंकी परमाविष है । अब मैं इसका वर्णन करता हूँ, सुनो । पहले जिस विधिसे यह शाख श्रवण किया जाता है तथा जिस परिभाषासे इसका यथार्थरूपसे विचार करनेका विधान है, वह अवतरिणका श्रवण करो । जिस देखे

द्वर पदार्थके सादस्यसे अनुभवमें न आये द्वर पदार्थका ज्ञान कराया जाता है, बोधोपकाररूप फल प्रदान करनेवाले उस सादश्यको विद्वान् लोग द्रधान्त कहते हैं । श्रीराम ! जैसे रात्रिमें दीपकके जिना घरमें रक्त हए बर्तन आदि सामप्रियोंका ज्ञान नहीं हो सकता, उदी तरह दृष्टान्तके विना अपूर्व अर्थका बीच होना असम्भव है । उपमान और उपमेयके जिस कार्य-कारगभावका ग्रनि-पाटन किया गया है, वह परवसको छोड़कर रोग सुना पदार्थिक साथ लागू होता है। मैं यहाँ वसीपदेशक प्रसङ्गमें तुमसे जो द्रधान्त कह रहा हूँ, उसमें एकदेशके साधर्म्यसे प्रकृतार्थका परिप्रहण किया जाता है । यहाँ ब्रह्मतत्त्वका दोध करानेके छिये जी-जी दृष्टान्त दिया जाता है, वह खप्नमें प्रतीत होनेवाले पदार्थोकी तरह मिथ्याभृत जगत्के अन्तर्गत ही है--ऐसा सपद्मना चाहिये । उत्पत्तिके पूर्व और विनाशके उत्तरकालमें जैसे यह जगत् अभावग्रस्त था, उसी तरह वर्तमान कालमें भी विचार करनेपर अवस्तुभूत ही है; अत: मिथ्यात्वके कारण जाग्रत् और खप्न-इन दोनोंकी समानता है । यह प्रसिद्ध बात बालकोतककी समझमें आ सकती है। मौक्षसाधनोंके निर्माता प्रन्थकर्ता महर्षि वाल्मीकिने दूसरे भी जिन प्रन्थोंकी रचना की है, उनमें भी ज्ञातव्य वस्तुका ज्ञान करानेके लिये केवल यही व्यवस्था रक्खी है कि दशन्तोंके जिस अंशमें समता सम्भव हो, उसी अंशके साथ समता रक्खी जाय । चूँकि यह जगत् खप्न, संकल्प और ध्यानसे कल्पित नगरके समान मिथ्या है, इसी कारण यहाँ वे ही द्यान्त दिये गये हैं, दूसरे नहीं। ज्ञानप्राप्तिके न्त्रिये कारणरहित ब्रह्ममें जो कारणताकी उपमा दी जाती है. वहाँ उपमाप्रयुक्त पदार्थांके साथ सर्वाशमें माधम्ब सम्भव नहीं हो सकता । अतः विवादरहित बुद्धिमान परुषको ज्ञानप्राप्तिके लिये उपमानसे उपमेयका एक अंशमें ही साधर्म्य स्वीकार करना चाहिये। पदार्थीके क्ल्प्येकरमें दीपकते प्रकाशमात्रके अतिरिक्त उसके पात्र, तेच और नती अपि किसीका भी उपयोग नहीं होता । केवल एकदेकके साद्यस्ये उपमान उपमेयका बान करा देता है । जैने भागिदीप इव इम दृष्टान्तवे उपमान दीपक केवल प्रकाशने उपमेय सणिका बोधक होता है । दृष्टान्तके अंशमाहसे बोध नत्कका बान हो काने र नत्यमिं आहि महाधाक्योंके अवैका निश्चय उपादेयरूपसे प्रहण करना चाहिये । कुनार्किकताका आश्र्य लेकर अनुमविक्द्र अपवित्र विकल्पोंद्रारा प्रसुद्धताका नाश नहीं करना चाहिये ।

श्रीराम ! दृष्टान्तके द्वारा अद्वितीय आत्मज्ञानखरूप शासार्थके ज्ञानसे महावाक्यार्थभूत ब्रह्मस्वरूपसे सम्यक प्रकारसे सिद्ध हुई शान्तिको ही निर्वाण कहा जाता है। इसलिये दशन्त और दार्शन्तके विविध विकल्पोंके पचडेसे कोई प्रयोजन नहीं हैं। किंतु जिस किसी भी युक्तिसे महावाक्यार्थका भटीभाँति आश्रय लेना चाहिये । राघव ! तम शान्तिको ही परम श्रेय जानो, अतः उसकी प्राप्तिक ख़िये यत्नशील हो जाओ: क्योंकि शान्ति और शास्त्र-ज्ञानसे विभूषित विचारपरायण पुरुषको दृष्टान्त एवं शास्त्रीपदेश, सौजन्य, उत्तम वृद्धि और शास्त्रज्ञ प्रुपोंके समागमदारा यतनका आश्रय लेकर उत्तम परम पदको प्राप्त करना चाहिये । विद्वान पुरुषको तवतक विचार करते रहना चाहिये, जवतक पुन: नप्ट न होनेवाळी तर्यपद नामक शान्तिमयी आत्मविश्वान्ति प्राप्त न हो जाय । जो पुरुष तुर्यपद नामक शान्तिसे युक्त होकर भवसागरसे पार हो गया है, वह गृहस्थ हो या संन्यासी, उसका जीने या न जीनेसे अथवा कर्म करने या न करनेसे कोई प्रयोजन नहीं रह जाता । जैसे सम्पूर्ण जलोंका अधिष्ठान समद्र है, उसी तरह सारे प्रमाणोंकी सत्ताका प्रमाण एकमात्र प्रत्यक्ष ही है; अत: अब तम उसके विषयमें श्रवण करो । श्रेष्ट पुरुष सारी इन्द्रियोंके सारभूत ज्ञानको प्रत्यक्ष कहते हैं । जिस इन्द्रियके

प्रति जो ज्ञान सिद्ध होता है, वही प्रत्यक्ष कहा जाता है। अनुसति, वेदन और प्रतिपत्तिके नामानुसार इस शास्त्रमं उसीका प्रत्यक्ष नाम रक्खा गया है। वही हम्लोगोंका जीव है, वही संवित है, वही आहंता की प्रतीतिका विषयभूत साक्षी पुरुष है । वह जब संवित्के सहयोगसे उदित होता है, तब उसे पदार्थ कहा जाता है। जैसे जल तरङ्ग आदिके रूपमें दृष्टिगोचर होता है, उसी प्रकार वह परमात्मा संकल्प-विकल्प आदि नाना प्रकारके भ्रमोंके कारण जगदरूपसे प्रकाशित होता है। सृद्धिके पूर्व जो कारणरहित था, वही सृष्टिके आरम्भर्मे सष्टिळीळावरा स्वयं ही अपनेमें रक्तरित होकर प्रत्यक्ष कारण हुआ। जीवका अज्ञानजनित कारण यद्यपि असत है, तथापि वह सत्-सा प्रतीत होता है। वही इस प्रकृतिमें जगदरूपसे व्यक्त हुआ है । विचार तो खयं ही खकर्मा-नसार प्राप्त हुए अपने शरीरका नाश करके शीघ ही महान परम पदको प्रकट कर देता है। विचारवान पुरुष जब पुरमात्माको प्राप्त कर छेता है, तब उसका विचार भी उसीमें विलीन हो जाता है, उस समय वर्णनातीत केवल परमात्मा ही अवशिष्ट रह जाता है ।

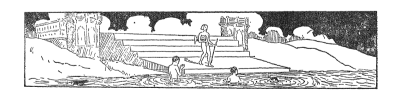
इस प्रकार प्रपञ्चका अभाव हो जानेके कारण अपने चुद्धि, इन्द्रिय और कर्मोद्वारा मनके इच्छारहित अतएव शान्त हो जानेपर उसका न तो कर्म करनेसे कोई प्रयोजन रहता है और न न करनेसे ही। फिर तो जैसे संचालकके द्वारा विना चलाया हुआ यन्त्र काम नहीं देता, उसी तरह इच्छारहित मनके शान्त हो जानेपर कर्मेन्द्रियाँ कर्म आदिमें प्रवृत्त ही नहीं होतीं। बाह्य इन्द्रियोँ कर्म आदिमें प्रवृत्त ही नहीं होतीं। बाह्य इन्द्रियोँदारा विशय-प्रहण एवं मनद्वारा विश्यानुसंशान-रूप पदार्थोसे समाकुल यह जगत् विचारके अन्तर्गत विद्यमान है—ठीक उसी तरह, जैसे स्पन्दन वायुके भीतर ही होता है। शुद्ध सर्वात्मविश्यक विचार जिस प्रकार कर्मानुसार मोगके लिये प्रकट होता है, तदनुरूप ही वह दिशा, काल तथा बाह्य एवं आन्तर पदार्थोंक

रूपमें विस्तृतरूपसे शोभित होता है । यह विचार शरीर आदिमें दक्ष्यताभासको देखकर 'यही मेरा खरूप हैं' यों मोहवश धारणा करके स्थित है। उसको अपना रूप जहाँ, जेसे और जिस प्रकारका प्रतीत होता है, वह वैसा ही हो जाता है । वह सर्वात्मा जहाँ जिस प्रकार आविर्भत होता है. वहाँ वैसे ही तत्काल स्थिर हो जाता हैं और उसे अपना ही ख़रूप भानकर सुशोभित होता है । सर्वात्मकताके कारण द्रष्टामें दश्यत्वका आरोप होता है। वह दश्यत्व द्रष्टाकी उपस्थितिमें ही सम्भव है। अन्यथा दृश्यता भी वास्तविक नहीं है। अतः प्रत्यक्ष ही कारणरहित अद्वितीय ब्रह्मरूपसे सिद्ध हुआ स्थित है। वही सभी प्रमाणोंका निर्माता है: क्योंकि अनुमान आदि प्रमाण प्रत्यक्षपूर्वक होनेके कारण उसीके अंश हैं। साधस्त्रभाव राम ! अपने कर्ममात्रको दैव---प्रारब्य मानकर उसकी उपासना करनेवाला इन्द्रियजयी पुरुष उस दैव-शब्दार्थ अर्थात् प्रारब्धको दूर हटाकर अपने पुरुषार्थ-द्वारा उस परम पदको अपने भीतर ही प्राप्त करता है ।

रघुनन्दन ! पहले संत-समागमरूपी युक्तिके द्वारा बलपूर्वक अपनी बुद्धिको बढ़ाना उचित है । तत्पश्चात् महापुरुषोके लक्षणोके अनुकरणसे अपनेमें महापुरुषता लानी चाहिये। इस जगत्में जो-जो पुरुष जिस-जिस गुणसे विशेषरूपसे सम्पन्न है, वह उसी गणके दाग त्रिशिष्ट समझा जाता है; अत: शीघ्र ही उस परुषसे वह गुण प्राप्त करके अपनी बुद्धिकी वृद्धि करनी चाहिये। जैसे कमलसे सरोवर और सरोवरसे कमळ परस्पर उन्नति-लाम करते हैं, उसी तरह ज्ञानसे शम आदि गुण और शम आदि गुणोंसे ज्ञान-ये परस्पर बर्द्धिगत होते रहते हैं। सत्परुषोंके सदाचरणसे ज्ञानकी और ज्ञानसे सत्परुषोंके आचरणकी वृद्धि होती है । यों ज्ञान और सत्परुषोंके आचरण परस्पर एक-दूसरेके सहयोगसे बदते रहते हैं । तात ! जबतक इस संसारमें ज्ञान और सदाचारका समानरूपसे अभ्यास नहीं किया जाता, तबतक प्रकाको इन दोनोंमेंसे एककी भी सिद्धि नहीं होती । रघनन्दन ! जिस प्रकार मैंने सदाचारके क्रमका वर्णन किया है, उसी तरह अब आगे ज्ञानकमका मलीमाँति उपदेश करूँगा । यह सत्-शास्त्र कीर्तिकारक, आयुवर्धक और परम पुरुषार्थरूप फल प्रदान करनेवाला है: अत: बद्धिमान पुरुषको इस शास्त्रके ज्ञानसे सम्पन्न आप्त परुवसे इसका श्रवण करना चाहिये।

( सर्ग १७—२० }

॥ मुमुख्रुव्यवहार-प्रकरण सम्पूर्ण ॥



## उत्पत्ति-प्रकरण

रह्य जगतके निभ्यात्वका निरूपण, दृष्य ही बन्धन है और उसका निवारण होनेसे ही मोक्ष होता है, इसका प्रतिपादन तथा द्रष्टाके हृदयमें ही दृष्यकी स्थितिका कथन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं-श्रीराम ! जिसमें मसअजोंके व्यवहारोंका ही प्रधानस्थासे वर्णन है. उस समक्ष-ध्यवहार-प्रकरणके बाद अब मैं इस उत्पत्ति-प्रकरणका कर्णन करता हैं। जनतक दस्य जगवकी सत्ता है। तभीतक यह जन्म-मृत्युद्धा संसारका बन्वन है । दश्य-का अभाव हो जानेसे बन्धन कदापि नहीं रह सकता। यह दस्य जगद जिस प्रकार उत्पन्न होता है, वह बता रहा हैं। तम क्रमशः ध्यान देकर सुनो । संसारमें जो क्रयन्न होता है, वही बृद्धि एवं क्षयको प्राप्त होता है । बही बँचता और मोक्षको प्राप्त होता है तथा वही स्वर्ग या नरकमें पडता है। अपने खरूपका बोच न होनेसे ही बन्धन है। इसलिये खरूपके बोधके लिये ही मैं आगेकी बात बता रहा हैं ( इससे तम्हें यह जात होगा कि यह दश्य प्रपञ्च कभी हुआ ही नहीं )। उत्पत्ति आदिका सम्बन्ध इस दश्य जगत्त्से ही है (अत्मासे नहीं ) । आत्मा तो दृश्यकी उत्पत्तिसे पहले जैसा रहा है, वैसा ही उसकी उत्पत्तिके बाद भी है (वह सदा ही एकरस रहता है )। जैसे सुप्रतिमें खप्रके संसारका अभाव हो जाता है, उसी तरह यह जो समस्त चराचर जगत् दिखायी देता है, इसका कल्पके धन्तमें विनाश (अभाव) हो जाता है। तत्पश्चात निष्क्रिय गम्भीर (अपरिच्छिन), नाम-रूपसे रहित और अन्यक्त कोई अनिर्वचनीय सद् वस्तु ही शेष रह जाती है। वह तेजस्तत्त्व नहीं है, क्योंकि उसके रूप नहीं होता । तथा वह तमोमय भी नहीं है, क्योंकि बह खयं प्रकाशस्क्रप है। विद्वानोंने व्यवहार-निर्वाहके लिये उस सत्-खरूप परमात्माके ऋतः, आत्माः, परब्रह्म क्ष्या सत्य इत्यादि नाम रख छोडे हैं।

सोनेका बना हुआ कहा सोना ही है । उस सोनेसे 'कटक' शब्दका अर्थ ( कड़ा ) जैसे पृथक नहीं किया जा सकता, उसी प्रकार 'जगत' शब्दका जो अर्ध है, वह परब्रह्मपर ही आवारित है, अत: उससे प्राप्क नहीं है। जैसे कड़ेका खरूप सवर्णके खमावके ही अन्तर्गत है, कड़ेके खभावके अन्तर्गत नहीं, उसी प्रकार यह दृश्यमान जगत भी अपने परिच्छिन खभावको त्याग देनेपर ब्रह्मभावमें ही प्रतिष्ठित है, 'जगत' शब्द के अर्थमें नहीं। (तात्पर्य यह कि सोनेमें ही कडेकी कल्पना हुई है, कड़ेमें नहीं। इसी तरह ब्रह्ममें ही जगतकी कल्पना हुई है, जगतमें नहीं: अत: वह ब्रह्मसे भिन्न नहीं है । ) जैसे मरु-मरीचिकामें प्रतीत होनेवाळी नदी अपने भीतर न होनेपर भी चञ्चल तरझेंका विस्तार करती है और वे तरङ्गें सन्ही-सी जान पड़ती हैं. उसी प्रकार मन ही इस जगत-रूपी इन्द्रजालकी सम्पत्ति-का विस्तार करता है और वह सम्पत्ति असत होनेपर भी सत्य-सी प्रतीत होती है। जिसके कारण असत वस्त भी सत्-सी प्रतीत होती है, वह माया है। सर्वेङ विद्वानोंने उसके अविद्या, संस्ति, बन्ध, माया, मोड, महत और तम आदि अनेक नामोंकी कल्पना की है )

प्रिय श्रीराम ! दस्य प्रपञ्चका अस्तित्व ही द्रष्टाका बन्धन कहा गया है । दस्यके बल्से ही द्रष्टा बन्धनमें पड़ा है । दस्यका निवारण हो जानेपर वह उस बन्धनसे मुक्त हो जाता है । 'त्वम्' (त्र्.), 'अहम्' (मैं) और 'इदम्' (यह) इत्यदि रूपोंमें कल्पित जे मिथ्या जगत् है, उसीको दस्य कहते हैं । जनतक यह दस्य बना रहता है, तबतक मोक्ष नहीं होता । यदि यह दस्य जगत् वास्तवमें है, तब तो किसीके लिये उसका

# कल्याण 派



लीलापर देवी सरस्वतीकी कृपा ( उत्पत्ति-प्रकरण, सर्ग १५ )

निवारण नहीं हो सकता; क्योंकि जो असत् कस्तु है, उसका कस्ता अस्तित्व नहीं हे और जो सत् वस्तु है, उसका कभी अभाव नहीं होता । चित्-सरूप आत्माका जिसे बोच नहीं है, यह द्रष्टा जहाँ कहीं भी रहता है, वहाँ उसकी दृष्टिक समक्ष इस दृश्य जगत्का वैभव प्रकट हो जातः हैं। इस दृश्य-प्रचक्ते रहते हुए निर्विकत्य समावि कैसे हो सकती हैं! निर्विकत्य समावि होनेगर ही चेतनता और तृश्य पश्की उपवित होती है । कैसे सुपुति (प्रमाद निद्रा ) के प्रधात यह सारा सांसारिक दृश्य अनुभवर्गे आने लगता है, उसी प्रकार सप्ताविसे उठनेगर यह सम्पूर्ण दृश्यमय जगत् जैसेका तेना प्रतीत होने लगता है । इस मनरूप दृश्यमय जगत् जैसेका तेना प्रतीत होने लगता है । इस मनरूप दृश्यमय जगत् जैसेका तेना प्रतीत होने लगता है । इस मनरूप दृश्यमय जगत् जैसेका तेना प्रतीत होने लगता है । इस मनरूप दृश्यम्य जगत् के स्था न हो, क्यां उसे दृश्य प्राप्त नहीं होता ! ( अवश्य होता है ); क्योंकि जहाँ-जहाँ इसकी चित्तवृत्ति जाती है, वहाँ-वहाँ

उससे सम्बन्ध रखनेत्राले जगत्रहापी भ्रमका निवारण नहीं किया जा सकता। जैसे कमळाडेके भीतर कमिनीका वह बीज विधान है, जितमें मृणालमय स्त्रप छिपा हुआ है, उती प्रकार अहाली द्रयमें वह बुद्धि स्ट्रती है, जिनमें दश्य जगत् अलाईत होता है। जैसे पदार्थिने रस, तिच जाडिमें तेल और फ्लोंने सुगंप रहती है, उसी प्रकार उपद्रश्रामें १३२ बुद्धि रहती ही है । कपूर ना कस्तुरी आहि नहीं नहीं भी हों, उनकी धुनंत प्रकट हो ही जाती है, उदी प्रकार द्रष्टा कहीं भी हो, उनके उदर्ने दरप जगद्का प्रादर्भाव होता ही है। जैसे तुम्हारे हृदयमें स्थित मनी-राज्य-यद्धि अपने अनुमनसे ही देखी नयी है और जैसे हृद्यस्थित साभ एवं संकल्प तुम्हारे द्वारा अनुभवसे ही देखे जाते हैं, उसी प्रकार यह दश्य जगतं तुम्हारे हृदयमं ही स्थित है और अपने अनुभवसे ही दृष्टिगीचर होता है। (सर्ग १ 🤄

#### ब्रह्माकी मनोरूपता और उसके संकल्पमय जगत्की असत्ता तथा ज्ञाताके केंबल्यकी ही मोक्षरूपताका प्रतिपादन

श्रीयिसएजी कहते हैं—श्रीराम ! मन्वन्तर आरम्भ होनेपर जब सम्पूर्ण प्राणियोंको अपना प्रास बनानेवाटी पृत्यु प्रजाका संहार करती हुई सबक हो उठी, तब उसने खयं ही ब्रह्माजीपर आक्रमण करनेका उद्योग आरम्भ किया । उस समय धर्मराज यमने उसे शीत्र ही इस प्रकार शिक्षा दी—'पृत्यो ! ब्रह्मा परम (चिन्मय ) व्योमखरूप हैं । उनकी आकृति पृथ्वी आदि पाँचों भूतोंसे रहित है । वे मनोमय और संकल्परूप हैं । भळा, उनपर कैसे आक्रमण किया जा सकता है ! जो चेतन आकाशके समान चमकारपूर्ण और चिन्मय आकाशके समान अनुभवरूप हैं, वे ब्रह्मा चिन्मय आकाश ही हैं । उनमें कार्य-कारण-मात्र नहीं है । जैसे आकाशमें इन्द्रनील मणिसे बने हुए तथा ओंचे एक्खे हुए महान् कड़ाहका-सा आकार पृथ्वी आदिसे

रहित प्रतीत होता है और जैसे संकल्पनिर्मित पुरुष भी पृथ्वी आदिसे रहित ही ज्ञात होता है, उसी प्रकार खयम्भू ब्रह्मा भी पृथ्वी, जन्न आदि तत्त्वोंसे रहित ही मासित होते हैं। केवळ (अदितीय) परमात्मामें न दृश्य है और न द्राया ही है। यह खयं चिन्मात्रखरूए ही है, तथापि 'खयम्भू' नामसे प्रकाशित होता है। आदि, मध्य और अन्तसे रहित चिदाकाशरूप अदितीय ब्रह्म ही अपने संकल्पके कारण खयम्भू ब्रह्माके नामसे पुरुष अथवा देहधारी-सा मासित होता है।

श्रीराम ! जिसका पूर्वजन्योंमें उपार्जित कर्मोंसे युक्त पूर्व-शरीर रहा है, उमीको इम जन्ममें संसार-स्थितिकी कारणभूत स्मृतिका होना सम्भव है । जब ब्रह्माका कोई प्राक्तन कर्म हं ही नहीं, तब उन्हें पूर्व-जन्मकी स्मृतिका उदय कहाँसे और कैसे होगा !

इसिल्प्ये ब्रह्माका शरीर पृथ्वी आदि कारणोंसे रहित है। ब्रह्मा अपने कारणभूत परब्रह्म परमात्मासे अभिन्न एवं खयं आत्मखरूप हैं। श्रीराम ! खयम्भू ब्रह्माका वह शरीर आतिवाहिक ही है। जो अजन्मा है, उसे अधिभौतिक शरीरकी प्राति हो ही नहीं सकती।

श्रीरामचन्द्रजीने पूछा—गुरुदेश ! सभी प्राणियेंके एक 'आतिवाहिक' शरीर होता है और दूसरा 'आवि-भैतिक' । किंतु ब्रह्माके केवल आतिवाहिक ही शरीर क्यों है ?

श्रीविसण्डजीने कहा-श्रीराम! सभी भूत कारणात्मा हैं—पञ्चीकृत भूतोंसे उत्पन्न देह आदिसे युक्त हैं; इसलिये उनके दो-दो शरीर होते हैं; परंत अजन्मा ब्रह्माके लिये ऐसा कोई कारण नहीं है। इसलिये उनके एक ही आतिवाहिक शरीर है । एकमात्र अजन्मा ब्रह्मा ही सभी जातिके प्राणियोंके परम कारण हैं। उनका दूसरा कोई कारण नहीं है। इसलिये भी उनके एक ही शरीर है। संकल्परूप ही उनका शरीर है। पृथ्वी आदि भूतोंके क्रमशः सम्मिश्रगसे उनके शरीरका निर्माण नहीं हुआ है। वे चिदाकाशखरूप आदि-प्रजापति ब्रह्मा ही विविध जीवोंकी सार्थ करके उनका विस्तार करते हैं। वे जीव ब्रह्माके संकल्पके सिवा अन्य कारणोंसे उत्पन्न नहीं द्वए हैं। अत: वे भी चिदाकाश-खरूप ही हैं। जिस उपादानसे जिसकी उत्पत्ति होती है, वह तद्रूप ही होता है ( जैसे मृत्तिकासे निर्मित हुआ घट मृत्तिकारूप ही है )। खर्णके कटक-कुण्डल आदि दृष्टान्तोंके द्वारा इस बातका सभीको अनुभव होता है। संसारमें व्यवहार करनेवाले समस्त प्राणियोंमें त्रह्मा ही सबसे प्रथम चेद्याशील चेतन भूत हैं। अन्त:करण ही उनका खरूप है । उन्हींस

१. अर्चि आदि मार्गके द्वारा लोकान्तरमें पहुँचना 'अतिवहन' कहळाता है । इस अतिवहन कमेमें कुशल अत्यन्त सुक्स शरीरको 'आतिवाहिक' कहते हैं।

अहंकारका उदय होता है । जैसे वायुसे हिलना-चलना आदि चेटाएँ प्रकट होती हैं, उसी प्रकार उन प्रथम प्रतिरपन्द ( पहले प्रकट हुए चेन्टाशील चेतन भूत ) ब्रह्मासे अभिन्न रूपवाली यह सृष्टि प्रकट हुई और फैली है। प्रतिभास ही जिनकी आकृति है, उन ब्रह्मासे उत्पन्न होनेके कारण यह दृश्यमान सृष्टि भी प्रतिभास-रूप ही हैं। फिर भी छोगोंकी दृष्टिमें यह सत्य-सी प्रतीत होती है। इस विषयमें दयन्त है-खप्रमें दीखने-वाले खप्तान्तरमें प्राप्त होनेवाला स्रीका समागम । जैसे खप्नमें श्री-समागमका खप्न देखा जाय तो उससे भी वीर्यपात होता है, उसी प्रकार व्यवहार और प्रयोजन-की सिद्धिकी दृष्टिसे असत् वस्तु भी सत्य वस्तुके समान व्यवहारका प्रकाश करती है । तात्पर्य यह कि खप्नमें स्त्रीका समागम जाग्रत्-कालमें सर्वथा असत्य सिद्ध होता है, तो भी उससे सत्यके समान कार्य होता देखा जाता है । इसी प्रकार प्रतिभासमात्र शरीरवाले ब्रह्मासे उत्पन्न यह सृष्टि भी यद्यपि प्रतिभासरूपा ही है, तथापि सत्यके समान प्रयोजनको सिद्ध करती है।

जिनका शरीर पृथ्वी आहि तत्वोंसे नहीं वना है, जो चिदाकाशखरूप और निराकार हैं, वे सम्पूर्ण भूतोंके अविपति खयम्भू ब्रह्मा सशरीर पुरुषकी भाँति प्रतीत होते हैं। पृथ्वी आदि तत्त्वोंसे शून्य आकारवाले संकल्प-पुरुष ब्रह्माका शरीर चित्तमात्र है । वे ही तीनों लोकोंकी स्थितिके कारण हैं। खयम्भू ब्रह्माका यह संकल्प प्राण्योंके कर्मोंके अनुसार जिस-जिस प्रकारसे विकासको प्राप्त होता है, चिदाकाश-खरूप आत्मा उसी प्रकारसे प्रतीत होता है। ब्रह्मा मनोमय ही हैं, पृथ्वी-आदि-निर्मित नहीं हैं। इसलिये उनसे उत्पन्न हुआ यह विश्व भी मनोमय ही हैं; क्योंकि जो जिससे उत्पन्न होता है, वह तद्रूप ही होता है। (जैसे सोनेका बना हुआ कहक-कुण्डल आदि सुवर्णरूप ही होता है।) अजन्मा ब्रह्मांक कोई सहकारी कारण

नहीं हैं । प्रुतरां उनसे उत्पन हुए जगत्के भी कोई सहस्कारी कारण नहीं है । अतः यहाँ कारणसे कार्यमें कोई विकित्रता या विळक्षणता नहीं है । इसिलिये जैसे कारण शुद्ध है, वैसे कार्य भी शुद्ध ब्रह्स ही है—यह सिद्धान्त स्थिर हुआ । इस जगत्के विषयमें कार्य-कारण-भावकी किंचिन्मात्र भी संगति नहीं है । जैसा परब्रह्म है, वैसे ही तीनों छोक हैं । जल इनत्वसे अभिन्न ही है । उस अभिन्नरूप जलसे जिस तरह इनत्वका विस्तार होता है, उसी प्रकार मनोरूपनाको प्राप्त हुए ब्रह्मा अपने शुद्ध अत्मा ( खरूप ) से ही जगत्का विस्तार करते हैं । वह जगत् जनके विशुद्ध आत्मखरूपसे भिन्न नहीं है । जैसे ज्ञानियोंकी दिष्टेमें रस्सीमें सर्पमाव नहीं है , उसी प्रकार जगत्में आधिभौतिकता ( जडता ) नहीं है । फिर वे प्रसुद्ध ब्रह्मा आदि आधिभौतिकता ( जडता ) नहीं है । फिर वे प्रसुद्ध ब्रह्मा आदि आधिभौतिक सरूपको प्राप्त हुआ है । वह मन

मन ही ब्रह्माके खरूपको प्राप्त हुआ है। वह मन संकल्परूप है। मन अपने ही खरूपको विकस्तित

करके इस जगत्का निर्माण एवं विस्तार करता है ! मनका रूप ब्रह्मा है और ब्रह्माका रूप मन ! इसर्ने पृथ्वी आदिका प्रवेश नहीं है । मनने ही परमात्मानें पृथ्वी आदिकी कल्पनाकी है। जैसे कमलगहेके अंदर कमिलनी (भावी कमल-नाल) विवासन है, उसी प्रकार मनके भीतर सम्पूर्ण इइवर्त्रम स्थित हैं। मन, दश्यक्री और इन दोनोंका द्रष्टा—इनका कमी किसीने विवेक नहीं किया। ( जवतक द्रष्टा और दश्यका विवेक न किया जाय, तबतक अज्ञानका उच्छेद न होनेसे मनमें दश्यवर्गकी प्रतीति होती ही है।) यदि दृश्यरूप दु:स्व सत् हो तो उसकी कभी शानित नहीं हो सकती और दस्पकी शान्ति न होनेपर ज्ञातामें कैवल्य (मोक्ष) की तिद्धि नहीं हो सकती । दश्यका अभाव हो जानेपर ज्ञातामें ज्ञातृभाव स्थित हो, तो भी वह शान्त या निवृत्त हो जाना है । वही ( ज्ञाताका कैयल्य ही ) (सर्ग २-३) उमका मोक्ष कहा गया है।

मनके खरूपका विवेचन, मन एवं मनःकल्पित दृश्य जगत्की असत्ताका निरूपण तथा महाप्रलय-कालमें समस्त जगत्को अपनेमें लीन करके एकमात्र परमात्मा ही शेप रहते हैं और वे ही सबके मुल हैं, इसका प्रतिपादन

श्रीरामचन्द्रजीने पूछा—भगवन् ! मनका खरूप कैसा है, यह मुझे स्पष्टरूपसे बताइये; क्योंकि मन ही इस सम्पूर्ण टोर्कोमञ्जरीका विस्तार करता है ।

श्रीवासिष्टजीने कहा—श्रीराम ! जैसे शून्य तथा जड धाकारवाले आकाशका नाममात्रके अतिरिक्त दूसरा कोई रूप दिश्गोचर नहीं होता, उसी प्रकार शून्य एवं जड-रूप इस संकल्पारमक मनका नामके सिवा कोई भी बास्तविक रूप नहीं दिखायी देता । यह जगत् क्षणिक संकल्परूपी मनसे उत्पन्न हुआ है । मृगतृष्णामें प्रतीत होनेवाले जल तथा चन्द्रमामें अमसे दीखनेवाले हितीय चन्द्रमाके समान ही इस मनःकित्पत जगत्का खरूप है। रघुनन्दन! संकल्पको ही मन समझो। जैसे द्रवत्व ( द्रवरूपता) से जलका मेद नहीं है और जैसे वायुसे स्पन्दन ( चेष्टा या गतिशीलता) मिन्न नहीं है, उसी प्रकार संकल्पसे मन मिन्न नहीं है। प्रियत्वर श्रीराम! जिस विषयके लिये संकल्प होता है, उसमें मन संकल्प-रूपसे स्थित रहता है। तार्त्य यह कि जो संकल्प है वही मन है। संकल्प और मनको कभी कोई पृथक् नहीं कर पाया है (इन दोनोंके पार्थक्यका अनुमव किसीको नहीं हुआ है)। मनको संकल्पमात्र समझो।

वह समष्टिगत मन ही पितामह ब्रह्मा है। आतिवाहिक देह

( रॉकलंपमुय शरीर ) न्हपी इह्याको छोकमें समिष्टिगत मन कहा गया है। अविद्या, संभार, चित्त, मन, बन्धन, मल और तम-इन्हें श्रेष्ट बिद्वानोंने दृहयके पूर्वायवाची नाम माना है । संकल्पच्य दृहयसे अतिरिक्त मान्ना बुळ भी स्वरूप नहीं है । यह दश्य-प्रपञ्च वास्तवमें उत्पन्न ही नहीं हुआ है, यह दात में आगे चलकर फिर बताऊँगा। जैसे प्रकाशका आखेक\* खमाव है, जैसे चपलता धायका खमाव है और जिस प्रकार द्वीसन होना जटका खमाव है, उसी प्रकार द्रष्टामें दरपत्य खमावसे ही विद्यमान है ( अर्थात द्रष्टासे दस्य भिन्न नहीं है ), जैसे सुवर्णमें बाज्बंद और कटक-फ्राउठ आदिकी स्थिति है, जैसे मगतणाकी नदीमें जलकी स्थिति है और जैसे सपनेकी नगरीमें उठायी गयी दीवारकी स्थिति है, उसी प्रकार द्रश्रमें दर्यकी स्थिति मानी गयी है । अर्थात् जैसे उपर्युक्त वस्तुएँ अपने अधिष्टानसे भिन्न नहीं हैं. उसी प्रकार द्रष्टासे दरयकी पृथक सत्ता नहीं है।

द्रष्टासे दरयकी पृथक् सत्ता न होनेके कारण दरयका अभाव हो जानेगर जो द्रष्टामें वळान् द्रष्टापनका अभाव प्राप्त होता है, उसीको तुम असत् (मिथ्या दर्श) के बाधित होनेसे सन्मात्र चिन्मयरूपमें अवशिष्ट हुए आत्माका केवलीमाव (या कंवल्य) समझो । जव चित्त आत्माक कैवल्य ( अदितीय चिन्मात्रस्रूर्णता ) के बोधसे तदाकार (केवल्यभावको आत ) हो जाता है, तव उमकी सग-देष आदि वासनाएँ उसी तरह शान्त हो जाती हैं, जैसे हवाके न चलनेगर वृक्षोमें कम्पन और जलशशय आदिमें व्हर्णेका उठना वंद हो जाता हैं । दिशा, भूमि और आकाशरूपी सभी प्रकाशनीय पदार्थोके न रहनेगर जिस तरह प्रकाशका छुद्र रूप ही अवशिष्ट रहता है, उसी प्रकार तीनों लोक, तू और में इन्यादि दरय-प्रपञ्चकी सत्ता न होनेगर छुद्ररूपसे अवशिष्ट चिन्मय द्रष्टाका केवलीमाव (केवल्य) ही रह जाता है ।

श्रीराजजीन पृष्ठा—म्ब्रान् ! यदि दश्य सत् है, तब तो यह शान्त या निष्ठत्त नहीं हो सकता; क्योंकि सद्का कभी अभाव नहीं होता और यदि यह दोष प्रदान करने-बाळा दश्य असत् है,तब यह बात हमारी समग्रमें आती गहीं। इसिंग्ये यह दश्यक्षिणी विष्वृविका (हैजा), जो मनसे जन्म आदिके अनको उरण्य करनेवाळी और हु:हक्षी प्रस्पराको देनेवाळी है, क्षेसे शान्त होगी ट

श्रीविष्ठिष्ठणीने कहा—रपुनन्दम ! जिस थरतुकी सत्ता है, उसका कभी नाश नहीं होता । यह जो कुछ आकाश आहि भूत और अहंदा, रंक रूपमें छक्षित होता है, वह सब व्यवहार-दशामें जगत् है, किंदु परमार्थ दशामें बहा है। ब्रह्मके सिवा 'जगत्' शब्दका दूसरा कोई वास्तविक अर्थ है ही नहीं। हमारे सामने यह जो कुछ दश्य-प्रपन्न दिशामिर होता है, वह सब अजर, अमर एवं अव्यय परब्रह्म ही । सिवंत्र पूर्णका प्रसार हो रहा है। शान्त परब्रह्म शान्त जगत् स्थित है । आकाशमें ही आकाशका उदय हुआ है तथा ब्रह्म संविष्ठ व स्वा प्रतिष्ठित है \*। वास्तवमें न तो दश्य सत्-रूप

 परव्रह्म परमात्माके साथ जीवात्माकी एकताका जो बोध है। वहीं पूर्णमें पूर्णका प्रसार या प्रवेश है। परब्रह्म परमात्मा सर्वत्र व्यापक होनेके कारण पूर्ण है। जीवात्मा भी उससे अभिन्न होनेके कारण पूर्ण ही है। इनमें जो मेदका भ्रम था, उसका मिट जाना ही उनकी एकता है। इस एकताको अनुभूति ही पूर्णमें पूर्णका प्रवेश है। वास्तवमें जीवाल्मा न तो कभी ब्रह्मसे पृथक होता है और न वह कहीं अन्यनसे आकर ब्रह्ममें प्रविष्ट ही होता है। ये प्रवेश और निर्गम औप-चारिक हैं। वह ( जीवात्मा ) ब्रह्मरूप होकर ही ब्रह्ममें प्रतिष्ठित होता है, जैसा कि श्रतिका कथन है- 'ब्रह्मीय सन् ब्रह्माप्येति।' मूळ ग्रन्थमें जो 'शान्ते शान्तं व्यवस्थितम्' कहा गया है, इसमें प्रथम 'शान्त' शब्द ब्रह्मके लिये प्रयुक्त हुआ है और दूसरा ·शान्त' शब्द जगतके लिये । जहाँ तीनों अवस्थाओं तथा सव प्रकारकी भेद-भ्रान्तियोंका सदाके लिये शमन हो गया है, वह ब्रह्म शान्तस्वरूप कहा गया है। ब्रह्मदृष्टि प्राप्त होनेपर जगतु-दृष्टि शान्त हो जाती है, इसलिये जगतको भी शान्त कहा गया

अन्यकारकी निवृत्तिपूर्वक समस्त पदार्थोंको नेत्रोके
 समक्ष ल देना ।

है, न द्रष्टा, न दर्शन, न सून्य, न जड और न चित् भी सद्द्रप है। केनल शान्तस्त्रक्रप नग ही सद्द्रप है, जो सर्वत्र व्यास है।

यह जगद छिके आरिनें उत्पन नहीं हुआ था. असलिये इसका श्राद्धान्य सर्वत्र। नहीं है। जैते खार लादिमें मनसे ही नगरकी प्रतिति होती है, उनी प्रकार ्ड जगत भी मनसे ही उत्पन्न होकर प्रतीतिका विषय हो रहा है। खबं यन ही शब्दि आदिनें उत्पन्न न हॅनेशे बारण अपद-खरूव है, उस अता-एम मनसे कल्पित होरेके कारण भी यह जगत वराय ही है। फिर जिल प्रकार इनका अनुसर होता है, वह उता रहा हैं, सुनो । मन निरन्तर श्रील होनेबाले इन इरश्हरी रोषका विकार करता है। वह खर्थ अगरा-गरा ही है, तों भी सरा-मा प्रतीत होनेत्राले जगतको छहि बस्ता है—रीक उनी तरह, जैसे सम असत होता हुआ भी सत्-सा प्रतीत होनेवाले खप्रान्तरकी सृटि करता है। मन हो अपनी इच्छाके अनु तर खयं शीघ्र ही शरीरकी कल्पना कर लेना है । वही चिरकालकी भागनासे विस्तारको प्राप्त होकर इस ऐन्द्रजाविक वैभवक्रप दृश्य-जगतका विस्तार करता है। चन्नळ शक्तिसे यक्त होनेके कारण केवल यह मन ही खयं स्करित होता, उल्लान, कृदता, जाता, आता, याचना करता, घुमता, गोते लगाता, संहार करता और अपकर्मको प्राप्त होता है ।

श्रीराम ! महाप्रलय होनेवर जब जगत् अति सूक्ष्म कपने स्थार होनेके कार अपने कार्यने धानार हो लाना है, उन समय बहु सम्पूर्ण मादी दृश्यार्गकी सृष्टिके एक्टले विक्षेपरहित शान्तावस्तामें ही रोग रहता है। उन प्रारम्कालमें केवल कर्म आज न होनेवाले सुर्यदेव— स्वर्यक्रमें केवल कर्म आज नहीनेवाले सुर्यदेव— स्वर्यक्रमें केवल कर्म अपने रहित, महा स्वर्यक्रमें मान, रिवर्वक्रम, परमाला महेवर हो विरामकात होते

हैं। जहाँसे बाणी उन्हें न पकर ीट अती है अर्थात जहाँ वाणीकी पहुँच नहीं हो पानी, जो जीवनमूक महान्याओंके द्वारा जाने जाते हैं, सांख्या शेनके अनुयापी जिन्हें एका कहते हैं, बहान्तरही 'ऋग' नामसे जिनका चिल्तन करते हैं, विकानवंचा जंदी दक्षिों यो परम निर्मेख विकासमात्र हैं, जिन्हें शास्त्रवादी शस्त्र कहते हैं, जो सर्वके वकाराके भी प्रकारक हैं: वंने नदी-नाले आदिके जल शन्तवेशका महाकार में ही मिस्ते हैं, उसी प्रकार भर्मा क्रथनगड महाग्राज्यकालने जिनमें ही विलीन होते हैं। जो आकाराने, विभिन्न सरीसंसे, प्रस्तरोंमें, जलमें, क्यातीर्वे, चिकाणेर्वे, एवंतीर्वे, रायमं और पाताल आदि सभी देता. बाउ एवं वस्तुओं मगान भावसे स्थित हैं; जिन्हें ने आकाशको गुल्य,पर्ननेंको वनीसूत और जलको इत्रीमृत बनाया है, जगतको नीपकर्का माति प्रकाशित करनेवाले सूर्य जिनके अभीन हैं; वेसे महसूमिमें सूर्यकी तपती हुई किरगोंके भीतर जलराशि लहराती दिखायी देती है, उसी प्रकार जिन अत्यन्त व्यापक प्रसात्मारूपी महामागरमें आविर्भाव और निरोधाव (उत्पत्ति और प्रलय)-से यक्त विकेशकारियां वरकें उठवी रहती हैं, जो सम्पूर्ण व्यावहारिक सत्तावांसे जॅंब उठे हुए—सर्वविलक्षण परमार्थिक सत्तासे सम्पन्न हैं; जिनसे ही नियति, देश, काट, चटन, चेटा और किया आहि नमस्त भावोंको कार्य-निर्वाहकी क्षमता प्राप्त हुई है--ने एकमात्र परव्रह्म परमेशर ही उक्त महाप्रक्रम के समय शेष रहते हैं । वे परमातमा उत्पत्ति-स्थिति अिने रहित, कभी अस्त न होनेपाले, निस्प प्रकाशपान सानले उरिसर्ग एवं विकारसूच्य अपने खरूपमें ही स्थित हैं। ने एकमान-शिवतीय ही ब्रचाण्डोंकी रचना करने हुए भी अम्तवमें न फोई कार्य कारते हैं और न उससे कोड़ चं शएँ ही पनवा हैं । ( नर्ग ४-५ )

है। मृतिकार्ग वटकी माँनि तक्षामें ही कान्की कराता हुई है। उनकिंग वह उनीमें खिन है। वह आदि उनारवाक नष्ट होनेपर पद्मकारक, मठाकार आदिकी जो महाकार्यमें प्रतिष्ठा हानी है, वही आक्रवामें आकारका उदय है। इसी तरह जाक्दाधिका निवारण होकर जो प्रसामायका साक्षारकार होता है, वही ब्रह्ममें ब्रह्मकी प्रतिष्ठा है।

## ज्ञानसे ही परासिद्धि या परमात्मप्राप्तिका प्रतिपादन तथा ज्ञानके उपायोंमें सत्सङ्ग एवं सत्-शास्त्रोंके स्नाध्यायकी प्रशंसा

श्रीवासिष्ठजी कहते हैं— रशुनन्दन ! परम्राह्म परमाहमा देवताओंके भी देवता हैं । उनके झानसे ही परम् सिद्धि ( मोश्व ) की प्राप्ति होती है, क्लेश्युक्त सकाम कर्मोंक अनुष्ठानसे नहीं । संसार-बन्धनकी निष्ठत्ति या मोश्वकी प्राप्तिकं लिये झान ही साधन है, झानके अतिरिक्त सकाम कर्म आदिका इसमें कोई भी उपयोग नहीं है; क्योंकि मृगतृणामें होनेवाले जलके अमका निवारण करनेके लिये झानका ही उपयोग देखा गया है— झानसे ही उन अमकी निष्ठत्ति होती है, किसी कर्मसे नहों । सस्प्तङ्ग तथा सत्य-शास्त्रोंके खाध्यायमें तथ्यर होना ही महस्रानकी प्राप्तिमें हेतु है । वह स्वामाविक साधन ही मोहजालका नाशक होता है । यह परमात्मा सरस्वरूप ही है, ऐसे झानमात्रसे ही जीवके दु:खका निवारण होता है तथा वह जीवन्सुक्त अवस्थाको प्राप्त होता है ।

श्रीरामचन्द्रजीने पृष्ठा—गुरुदेव ! सबके आस्मस्वरूप इन परग्रात्माके ज्ञानमात्रसे कद्यप्रद जन्म-मरण आदि फिर कभी बाधा नहीं देते । अतः बताइये, ये महान् देवाधिदेव परम्रह्म परमात्मा किस उपायसे शीघ्र प्राप्त होते हैं ! किस तीव्र तपस्यासे अथवा कितने महान् क्लेश उठानेसे इनके ज्ञानकी उपलब्धि हो सकती है !

श्रीवासिण्डजीने कहा श्रीराम ! अपने पौरुपजनित प्रयत्नसे विकासको प्राप्त हुए विवेकके द्वारा उन परमात्म-देवका यथार्थ ज्ञान होता हैं । इसिन्निये पुरुषोचित प्रयत्नके द्वारा भवरोगके निवारणके लिये मुख्य औपवोंका संग्रह करना चाहिये । सत्-शाखोंका अभ्यास और सत्पुरुषों-का सङ्ग-्ये दो प्रधान औषवें संसाररूपी रोगका नाश करनेवाली हैं । इस जगत्में सम्पूर्ण दुःखोंके विनाशकी सिद्धिके लिये एकमात्र पुरुषप्रयत्न ही प्रधान

साधन है। उसे छोड़कर दूसरी कोई गति या उपाद काम दे सके, यह सम्भव नहीं । रघनन्दन ! आत्म-ज्ञानकी प्राप्तिके लिये अपेक्षित उस प्ररूपप्रयत्नका खरूप कैसा है, जिसका पूर्णतया पालन करनेसे राग-देव-मयी महामारी शान्त हो जाती है-यह बताता हैं सुनी । मुमुक्षु पुरुषको चाहिये कि वह यथासम्भव ऐसी वृत्तिके द्वारा जो लोक और शास्त्रके विरुद्ध न हो, निष्कामभावसे जीवन-निर्वाह करता हुआ संतुष्टचित्त हो भोगवासनाका परित्याग करे । अपनी अनुद्धिग्नता ( उद्वेगशून्यता अथवा शान्तवृत्ति ) के द्वारा यथासम्भव उद्योग करके सत्सङ्ग और सत्-शास्त्रोंका अभ्यास-इन दो साधनोंकी सबसे पहले शरण लेनी चाहिये । जो पुरुष प्रारब्धके अनुसार जो कुछ भी मिळ जाय, उसीसे संतुष्ट रहता है, सत्परुषों अथवा शास्त्रोंद्वारा निन्दित वस्तुकी और आँख उठाकर नहीं देखता और सत्सङ्ग एवं सत्-शास्त्रोंके अभ्यासमें तत्वर रहता है. वह शीव ही सक्त हो जाता है। देशमें प्राय: सज्जन (शास्त्रोक्त सदाचारमें प्रतिष्ठित ) पुरुष जिसे श्रेष्ठ महात्मा कहते हैं, वह यदि इान-वैराग्य आदि उत्तम गुणोंसे युक्त हो तो अवस्य ही श्रेष्ठ महात्मा है । ऐसे महात्माकी प्रयत्नपूर्वक शरण लेनी चाहिये । सम्पूर्ण विद्याओंमें अध्यात्मविद्या प्रधान है । उस अध्यात्मतत्त्वकी चर्चासे युक्त जो उपनिषद्, व्रह्मसत्र एवं गीता आदि सदमन्य हैं, उन्हींको सद-शास्त्र कहते हैं । उनका विवेकपूर्वक विचार करनेसे मनुष्य मुक्त हो जाता है । जैसे निर्मेटीके चूर्णके संसर्गसे जलकी मैल साफ हो जाती है तथा जिस प्रकार योगके अभ्याससे लोगोंकी बुद्धि शुद्ध हो जाती है, उसी प्रकार संत्-शास्त्र और सत्सङ्गसे प्राप्त हुए विवेकके द्वारा अज्ञानका बलपूर्वक निवारण हो जाता है। (सर्ग ६) परमात्माके ज्ञानकी महिमा, उसके खरूपका विवेचन, दृश्य जगतके अत्यन्ताभाव एवं ब्रह्मरूपताका निरूपण तथा आत्मज्ञानकी प्राप्तिके लिये योगवासिष्ठ ही सर्वोत्तम शास्त्र है—इसका प्रतिपादन

श्रीविसिष्ठजी कहतं हैं—रघुनन्दन ! जिन परमाध्य-देवकी चर्चा की गयी है, ये कहीं दूर नहीं रहते, सदा रारीरमें ही स्थित हैं और चिन्मय (चेतन ) रूपसे विख्यात हैं । ये ही चिन्मय चन्द्ररोखर शिव हैं । ये ही चिन्मय गरुखवाहन विष्णु हैं । ये ही चिन्मय सूर्य हैं तथा ये ही चिन्मय ब्रह्मा हैं । कार्य-कारणखरूप इन परब्रह्म परमात्माका साक्षात्कार हो जानेपर इस साधन-परायणके हृदयकी गाँठ (चिज्जडप्रन्थि) खुळ जाती है, सम्पूर्ण संशय छिन्न-भिन्न हो जाते हैं और सम्पूर्ण द्युमाञ्चम कर्म नष्ट हो जाते हैं ।

श्रीराम ! जब परमात्माका ज्ञान हो जाता है, तव विपके वेगके शान्त होनेपर जैसे विष्कृचिका मिट जाती है, उसीं प्रकार सम्पूर्ण दुःखोंकी परम्परा नष्ट हो जाती है !

श्रीरामजीने पृद्धा — ब्रह्मत् ! जिनका ज्ञान या साक्षात्-कार होनेपर मन सम्पूर्ण मोह-महासागरके पार हो जायगा, उन परब्रह्म परमास्माका यथार्थ स्वरूप कैसा है ! इसका मेरे समक्ष वर्णन कीजिये

श्रीविसिष्ठजीने कहा — रघुनन्दन ! जिस ज्ञानरूपी महासागरमें नाश आदि विकारके विना ही ज्यों-के-त्यों स्थित हुए इस संसारका अत्यन्त अभाव ही सिद्ध होता है, वही परमात्माका खरूप है । जो परम चिन्मय होनेके कारण अत्यन्त सूक्ष्म होकर भी अज्ञानी जनोंकी दृष्टिमें विशाल पापाणकी माँति स्थूलरूपसे स्थित प्रतीत होता है तथा अजड ( चिन्मय ) होता हुआ भी मृद्ध मनुष्योंके अन्तःकर गर्मे जडके तुल्य ही जान पड़ता है, वह परमात्माका खरूप है।

श्रीरामचन्द्रजीने पूछा—मुने ! परमात्मा सत् है, यह कैसे जाना जाता है ? तथा इतने बढ़े इस जगत् नामक दश्यको असत् कैसे समझा जाता है ? आप कहते हैं इसकी उत्पत्ति हुई ही नहीं, यह बिना हुए ही प्रतीत हो रहा है; यह बात कैसे समझमें आये ?

श्रीवसिष्ठजीने कहा-स्वनन्दन ! जैसे रूपहीन आकाशमें भ्रमवश नील, पीत आदि वर्णोंकी प्रतीति होती है, उसी प्रकार सिचदानन्दमय ब्रह्ममें यह जगत-सम्बन्धी भ्रम उत्पन्न हुआ है । इस भ्रमके अत्यन्ताभाव-के ज्ञानमें यदि पूरी दढ़ता हो जाय, तभी ब्रह्मका खरूप ज्ञात होता है, दूसरे किसी कर्मसे नहीं । दश्यके अत्यन्ताभावके सिवा दूसरी कोई शुभ गति नहीं है। ज्यों-के-त्यों स्थित हुए इस दश्य-जगत्के अत्यन्ताभावका निश्चय हो जानेपर जो शेष रह जाता है, उसी परमार्थ वस्तका बोध होता है। जिसका बोध होता है, वह परमात्मा उस जाननेत्राले पुरुषका आत्मा ही हो जाता है। जबतक इस जगत् नामक दश्यकी अपनी सत्ताका अत्यन्ताभाव अथवा मिथ्यात्व सिद्ध नहीं हो जाता, तवतक परम तत्त्वरूप परमात्माको कभी कोई जान नहीं सकता । असत् पदार्थकी सत्ता नहीं होती और सत् वस्तुका कभी अभाव नहीं होता । जो वस्तु स्वभावसे हैं ही नहीं, उसके निवारणमें—उसे मिथ्या समझकर त्याग देनेमें कौन-सी कठिनाई है । यह जो विस्तृत जगत दिखायी देता है, पहले उत्पन्न नहीं हुआ था। यह चिन्मात्र होनेके कारण निर्मल आत्मामें ही कल्पित है. अतः ब्रह्मरूप ही है । उससे अतिरिक्त इसकी कोई सत्ता नहीं है । जगत् नामसे न यह कभी उत्पन्न हुआ, न हैं और न दिखायी ही देता है । जैसे सुवर्णमें कल्पित कटक-कुण्डल आदिका सुवर्ण-दृष्टिसे अभाव ही है, उसी प्रकार ब्रह्ममें कल्पित जगत्तका ब्रह्मदृष्टिसे अभाव ही सिद्ध होता है । अत: इसके परिमार्जनमें— इसे असत् समझ लेनेमें क्या परिश्रम है !

अव मैं बहुत-ती युक्तियोंद्वारा इस विषयका कुछ शिस्तारके साथ इस तरह प्रतिपादन कहाँगा, जिससे अबाधित ( परमार्थ ) तत्त्रका खपं ही अनुभव हो जाता है। जो पहने ( सचित्रे आरम्भनें ) ही उत्पन्न नहीं हुआ, उपका वहाँ अस्तित्व फैसे हो सकता है । मरुभूमिमें इन्द्र्य नदीकी सन्ता कैसे सम्भव है। भ्रममें यतीत हो देवले दितीय चन्यवामें ग्रहमात्र कैसे हो सकता है। जैसे उन्धाता वत्र नहीं होता, जैसे महम्पतिमं जरुकी जिला गहाँ उत्ती और जैसे आसामाने बुक्ष नहीं होता. उसी तरह जगत्-ऋष भनका भी कहीं सत्ता नहीं है । शीरान ! यह जो कुछ दिग्हायी देता है, यह सब रोग-शोक से रहित ब्रह्म ही है। इस विषयका में आगे चळवार केवळ वाणीहारा ही नहीं, प्रतिपादन कर्जगा । उदारवदि यक्तियोंसे भी रघनन्दन ! तत्त्वज्ञ प्रध्य जिस विवयका अक्रियंद्वारा वर्णन करते हैं, उसकी अवहेदना करना कहापि उचित नहीं है । जो महबद्धि मानव शक्तियक्त वस्तका अनाहर करके कप्टमाध्य ( युक्तिसून्य ) वस्तुमें आग्रह रखता है, उसे बिहान कीम अज्ञानी ही समझते हैं।

श्रीरामचन्द्रजीनं पृद्धा—सगतन् ! यह किम युक्तिसे जाना जाता है कि यह इस्प्रधान जगत् ब्रह्म दी है ! यह बात कैसे तिन्द होती है ! यदि युक्तियोदारा इस विषयका अनुभव हो जाय, तब तो फिर जाननेयोग्य ब्रह्म भी शेष नहीं रह जाता ।

श्रीविभिष्ठवीने कहा—रहुनल्य ! यह मिथ्पाइन-रुपिया नियुचिका निरकालने एडक्ट्र हो गर्या दे । इसीका नाम जगत् हैं और उसीको अधिकार करने हैं । यह जानके किना निहस्त नहीं होती ! जो जिस पदार्थको पाना चाहता है और उसके लिये पूरा प्रयत्त करता है, वह उस पदार्थको अवदय प्रात कर लेता है । परंतु यह बात तभी सम्भव होती है, जब वह बीचमें ही यककर या जबकर प्रयत्नसे मुँह न भोड़ ले ।

श्रीरामजीने पूछा—शास्त्रवेत्ताओंमें श्रेष्ठ गुरुदेव

आत्मज्ञानकी प्राप्ति करानेके ळिये कौन-सा शास्त्र सुख्य है, जिसका ज्ञान प्राप्त कर छेनेपर मनुष्यको फिर कभी शोक नहीं होता ?

शीवसिष्ठजीने कहा-महामते ! जिन शास्त्रोंमें मुख्यतः आत्मज्ञानका ही प्रतिपादन हुआ है, उनमें यह महारामायण नामक शास्त्र ही तबसे श्रेष्ठ और श्रम है। इस उत्तम इतिहासका श्रवण करनेसे बोध प्राप्त हो जाता है । इसे समस्त इतिहासींका सार कहा गया है । इस वाङमय ( शाख ) का श्रवण कर छेनेपर कभी धीण न होनेवाळी जीवनमुक्ति खयं ही प्रकट हो जाती है। इसविवे यही वदकी अपेक्षा अत्यन्त पावन है । जैसे खप्त अहिके रहते हुए ही यह खप्त हैं। ऐसा ज्ञान हो जानेपर उन खप्रके सच्चे होनेकी भावता नष्ट हो जाती है, उसी प्रकार उस शासका विचार करनेसे जब यह समझमें आ जाता है कि सारा जगत खप्रको समान भिथ्या है, तब यह दश्य जगत ज्यों-का-त्यों स्थित रहकर भी ज्ञानीकी द्योपें अन्तको प्राप्त हो जाता है। शात्मज्ञानके लिये अंपक्षित जो-जो युक्तियाँ इस शासमें हैं, वे ही दूसरे प्रन्योंने भी उपलब्ध होती। हैं। इसीलिये विद्वान परुप इस महारामायणकी सम्पूर्ण विज्ञान-शास्त्रभी भनका कोष ( सजाना ) मानते हैं। जो पुरुष प्रतिदिन इस महारामायणका श्रवण करता है, उसमें उत्कृष्ट चमत्कार आ जाता है । उसकी बुद्धि अन्य प्रन्थोंके खाध्यायते उत्पन्न हुए बोधकी अपेक्षा उत्तम बीवको प्राप्त कर लेती है, इसमें संशय नहीं । किसी हुए भेके फलका उद्य होतेक कारण जिसकी इस अन्धके प्रति । इवि । अथवा धवा नहीं है, जिसे यह शास्त्र नहीं रुचता, वह दूसरे किली ज्ञानप्रधान सत्-शालका विचार करे ( उससे हमरा कोई देव नहीं हैं ) । जैसे उत्तन औप का पान करनेपर ख़या ही नीरोगता प्राप्त हो जती है, उसी तरह इस योगवासिष्ठ महारामायणका श्रवण कर लेनेवर जीवन्मुक्तिका स्वयं अनुभव होने लगता है। (सर्ग ७-८)

#### जीवन्युक्तिका लक्षण, जगत्की असत्ता तथा ब्रबसे उसकी अभिन्नताका प्रतिपादन, परब्रह्म परमात्माके खरूपका वर्णन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—रचुनन्दन ! जिनके चित्त परमात्मचिन्तनमें लगे हुए हैं, जिनके प्राण उन्हीं में रम रहे हैं, जो परस्पर परमात्मतत्त्वका बोध कराते हुए सदा परमात्माक्षी ही चर्चा कराते हैं, उसीसे ही संतुष्ट होते हैं और उसीमें निरन्तर रत रहते हैं, एकमात्र ज्ञानमें ही जिनकी निष्ठा है तथा जो सदा परमात्मज्ञानका ही विचार करते हैं, उन पुरुगोंको ही वह जीवन्मुक्ति प्राप्त होती है, जो देह-स्यागके अनन्तर विद्युद्ध मुक्ति ही है ।

शास्त्रानुकूल व्यवहार करते हुए भी जिस पुरुपकी दृष्टिमें ज्यों-का-त्यों क्षित हुआ यह जगत् विटीन हो जाता है और आकाशके समान शन्य प्रतीत होने लगता है. वह जीवनमुक्त कहलाता है। जो न्यवहारमें लगा हुआ ही एकमात्र बोच-निष्ठाको प्राप्त हो, जाप्रत-अवस्थामें भी सुषुत-पुरुषकी भाँति राग-द्वेष एवं हर्ष-शोकादिसे शून्य हो जाता है, उसे जीवनमुक्त कहते हैं। जिसके मखकी कान्ति सखमें उदित ( अथवा वृद्धिको प्राप्त ) नहीं होती तथा दु:खमें अस्त नहीं हो ज.ती और प्रारव्यके अनुसार जो कुछ मिल जाय, उसीसे जो संतोपपूर्वक जीवननिर्वाह करता रहता है, वहीं जीवन्सक्त कहा जाता है। जो निर्विकार आत्मामें सुपुतकी माँति स्थित रहता हुआ भी अविद्यारूपिणी निद्राका निवारण हो जानेसे सदा जागता ग्हता है, जिसकी जाप्रत अवस्था नहीं है ( अर्थात देह, इन्द्रिय आदिका बाध हो जानेसे जो इन्द्रियोंहारा पदार्थींका उपभोग नहीं करता ) और जिसका ज्ञान सर्वया वासना-रहित है, वह जीवन्युक्त कहरू।ता है। जिसमें अहंकारका भाव नहीं है, जिसकी बुद्धि कर्म करते समय कर्तृत्वके और न करते समय अकर्तृत्वके अभिमानसे छित नहीं होती, वह जीवन्मुक्त कहलाता है। जो ज्ञानखरूप प्रमात्माके किंचित् उन्मेष और निमेषसे ही तीनों लोकोंकी

प्रलय और उत्पत्ति देखता है तथा जिसका सबके प्रति अपने समान ही भाव है अर्थात् जो सबके प्रति आसभाव रखता है, वह जीवन्मुक्त कहलाता है। जिससे लोगोंको उद्देग नहीं होता और जिसको लोगोंसे उद्देग नहीं होता तथा जो हर्व, अमर्व और भयसे रहित है, वह पुरुप जीवन्मुक्त कहा जाता है। जिसकी संसारके प्रति सन्यता-वृद्धि नष्ट हो गर्या है, जो दूसरोंकी दृष्टिमें अवयवोंसे युक्त होनेपर भी वास्तवमें अवयवरहित है तथा जो चित्तयुक्त होकर भी वस्तुतः चित्तसे शून्य है, वह जीवन्मुक्त कहलाता है।

श्रीराम! विदेहमुक्ति ही मुक्ति कहलाती है। इसीको बढ़ा कहा गया है और इसीको निर्वाण कहते हैं। इसकी प्राप्ति कैसे होती है, यह वता रहा हूँ; सुनो। में, तुम, यह, वह इत्यादि रूपसे जो यह दश्य-प्रपञ्च दिखायी देता है, यह यद्यपि सत्-रूपसे प्रतीत होता है, तथापि वन्ध्यापुत्रके समान इसकी कभी उत्पत्ति हुई ही नहीं--ऐसा निश्चय हो जानेपर यह मुक्ति प्राप्त होती है । जो अद्वितीय, शान्त, चिन्मय और आकाशके समान निर्मल है, वह ब्रह्म ही यह सम्पूर्ण जगत है; क्योंकि सवमें सत्तामात्रका ही तो बोध होता है । रघनन्दन ! मैंने सोनेके कड़ेमें बहुत विचार करनेपर भी विशुद्ध सुवर्णके सिवा कहीं कोई कड़ा नामकी वस्त नहीं देखी। जलकी तरङ्गमें मैं जलके सिवा दूसरी कोई वस्तु नहीं देखता: क्योंकि जहाँ वैसी तरङ्ग नहीं दिखायी देती, वहाँ भी जल ही है ( अत: जहाँ तरङ्ग है, वहाँ भी जठके अतिरिक्त कुछ नहीं है ) । वायुके अतिरिक्त कभी कहीं भी स्पन्दन ( गतिशीलता ) नामकी कोई वस्तु नहीं है । स्पन्दन सदा वायुरूप ही है । अतः इन दशन्तोंके अनुसार यह जगत् भी ब्रह्मसे भिन्न नहीं है। जैसे आकारामें शून्यता है. मरुभूमियें ताप ही जल है और प्रकाशमें सदा तेज ही स्थित है, उसी प्रकार ये तीनों लोक परम्रह्म परमात्मा ही हैं।
श्रीरामचन्द्रजीने कहा—मुने ! जिस युक्तिसे इस दृश्यजगत्के अत्यन्ताभावका बोध होकर मुक्तिका उदय हो,
उस उत्तम युक्तिका आप मुझे उपदेश कीजिये । द्वैतका
अभाव होनेपर ही निर्वाण मुख्ये उपदेश कीजिये । द्वैतका
अभाव होनेपर ही निर्वाण मुख्ये उपदेश कीजिये । द्वैतका
अभाव होनेपर ही निर्वाण मुख्ये उपदेश कीजिये । द्वेतका
प्रकार इस दृश्य जगत्की अत्यन्त असत्ता सिद्ध हो और
इसके रूपमें सभावनिष्ठ ब्रह्म ही विराजमान है—यह बोध
हो जाय, वैसा ही उपदेश मुझे दीजिये । महर्षे ! किस
युक्तिसे इस बातका ज्ञान होता है और कैसे यह
बात सिद्ध होती है १ इस ज्ञानके सिद्ध हो जानेपर तो
फिर कुछ साध्य (कर्तव्य) शेष नहीं रह जायगा ।

श्रीवसिष्ठजीने कहा-रघुनन्दन ! यह मिथ्याज्ञान-रूपिणी विष्चिका चिरकालसे दृढमूल हो गयी है। निश्चय ही विचाररूपी मन्त्रसे इसका समूल नाश हो जाता है। सब प्रकारकी वस्तओंसे यक्त तथा देवता। असर और किंनर आदिसहित यह जो कुछ भी स्थावर-जङ्गमरूप सारा जगत् दिखायी देता है, वह महाप्रलय-कालमें असत एवं अदृश्यरूप होकर न जाने कहाँ चला जाता और नष्ट हो जाता है। तदनन्तर नाम और रूपसे रहित, शान्त, गम्भीर एवं अनिर्वचनीय 'सत् अवशिष्ट रहता है। वह न तो तेज है न फैला हुआ अन्यकार है; न शून्य है न आकारवान् है; न दश्य है न दर्शन है और न भूतों तथा भौतिक पदार्थींका समृह ही है। वह त्रिळक्षण सदवस्त अनन्तरूपसे स्थित है । नाम-रूपसे रहित होनेके कारण ही उसके खरूपका विशेषरूपसे वर्णन नहीं किया जा सकता । उसका खरूप पूर्णसे भी पूर्णतर है । वह दश्य-शून्य, चिन्मात्र, असीम, अजर, . शिव, आदि, मध्य और अन्तसे रहित, कारणशून्य तथा रोग-शोक आदिसे रहित है । उसके न कान हैं न जीभ, न नासिका है, न त्वचा है और न नेत्र ही हैं: तथापि वह सदा सभी जगह सुनता है, रसका आखादन करता है, सूँघता है, स्पर्श करता है और देखता है। जिस

प्रकाशसे पूर्वोक्त सदसत्-खरूप प्रपञ्च दिखायी देता है, वह चैतन्यमय प्रकाश भी वही है । विविध सृष्टियोंसे विचित्र रूप धारण करनेवाळा भी वही है । आदि-अन्तसे शून्य खरूपको पाकर सर्वत्र प्रकाशित होनेवाळा नित्य चेतन ब्रह्म भी वही है ।

जो सामान्यतः तो सर्वत्र प्रकाशित होते हैं, परंतु अन्तःकरणमें विशेषरूपसे निरन्तर प्रकाशित होते हुए विद्यमान रहते हैं, जो चिन्मय दीप हैं तथा जिनके ही प्रकाशसे तीनों लोक प्रकाशित होते हैं, जिनके विना ये सूर्य आदि सारे प्रकाश अन्वकारके तुल्य हैं, जिनके रहनेपर ही त्रिभुवनरूपी मृग-तृष्णाकी प्रवृत्ति होती है (अर्थात् जैसे सूर्यकी किरणोंके प्रकाशित होनेपर ही उनमें मृग-तृष्णाके जल्मी प्रतीति होती है, उसी प्रकार जिन चिन्मय परमात्मामें ही त्रिलोकीरूपी भ्रमका उदय होता है ), जगत्की सृष्टि और संहार जिनके विलास हैं, जो सबसे महान् और व्यापक हैं, स्पन्द और अस्पन्द (चल और अचल ) जिनके सक्तप हैं, जिनका खमाव निर्मल और अविनाशी है, वायुके समान जिनकी गतिशील और गतिहीन सर्वत्यापिनी सत्ता व्यवहारवश केवल नामसे ही मिन्न हैं, वास्तवमें मिन्न नहीं है, वही चिन्मय परमात्मा हैं।

जो सदा ही जगा हुआ है, सर्वदा ही सोया हुआ है तथा जो सर्वत्र और सदा ही न तो सोया है और न जगा ही हुआ है, जिसका स्पन्दरहित (निश्चल) रूप कल्याणखरूप और शान्त है, जिसका स्पन्दनशील खरूप ही तीनों लोकोंकी स्थिति है, स्पन्द और अस्पन्दका विलास ही जिसका खरूप है; जो अद्वितीय एवं परिपूर्णखरूप है, फ्लूलोंनें सुगन्यकी भाँति सब पदार्थोंनें साररूपसे स्थित है, विनाशशील वस्तुओंनें भी अविनाशी रूपसे विधमान है, सम्पूर्ण वस्तुओंका प्रत्यक्ष करनेवाली वृत्तियोंनें प्रकाश-रूपसे स्थित होकर भी जो श्वेतव्यक्षीं स्थित श्वेतताकी भाँति अग्राह्य है, जो वाग् आदि इन्द्रियोंसे रहित होनेके कारण गूँगेके समान होता हुआ भी सबकी वाणीकी

प्रवृत्तिमें कारण होनेसे गुँगा नहीं है; जो मननरूप विकारसे रहित होनेके कारण पाषाणके समान होता हुआ भी मननशील है, नित्यतप्त होता हुआ भी भोक्ता है और अकिंचन (क्रिया आदिसे रहित) होता हुआ भी कर्ता है: जो अझरहित है तथापि सम्पूर्ण छोकोंके अझ जिसके अपने ही अङ्ग हैं: जो सहस्रों भुजाओं और नेत्रोंसे यक्त है, अकिंचनरूपसे स्थित होनेपर भी जिसने सम्प्रणी जगतको व्याप्त कर रक्खा है; जो इन्द्रिय-बलसे हीन है तो भी जिससे सम्पूर्ण इन्द्रियोंके व्यापार होते रहते हैं: जो मननश्रन्य है तथापि जिससे ये मनोनिर्माणकी रीतियाँ प्रकट होती हैं: जिसका साक्षात्कार न होनेसे भ्रान्तिजनित संसाररूपी सर्पका भय बना रहता है तथा जिसका दर्शन (ज्ञान) हो जानेपर सारी आशाएँ और सम्पूर्ण भय सब ओर भाग जाते हैं: जैसे समद्रसे छोटी-छोटी लहरोंके समूहसे यक्त चन्नल उत्ताल तरङ्गे प्रकट होती रहती हैं, उसी तरह जिससे घट-पट आदिके रूपमें सैकड़ों पदार्थींकी श्रेणियाँ प्रादुर्भत होती हैं; जैसे कड़े बाज्बंद, बहूँटा और नूपुर आदिके रूपमें सुवर्ण ही

अन्य-सा प्रतीत होता है, उसी प्रकार शत-शत घटादि पदार्थोंके भ्रमसे जो अन्य-सा भासित होता है; जैसे जल्में प्रतिक्षण नष्ट होनेशाळी तरङ्गमाळा प्रकट होती रहती है, उसी प्रकार जिससे अन्य-सी, अतिरिक्त-सी, पहले-जैसी और नृतन-सी क्षणभङ्कर दश्यपरम्परा स्फुरित होती है, उसे चिनमय परमात्मा ही समझो।

रधुनन्दन ! तुम जिस रूपमें स्थित होकर किया, रूप, रस, गन्ध, शब्द, स्पर्श और चेतनको जानते हो, वह प्रमाता चेतन भी वही है और जिससे जानते हो, वह भी परमात्मदेव ही है । साधो ! द्रष्टा, दर्शन और द्रस्यके मध्यमें साक्षी-रूपसे जिसका दर्शन होता है, उसे तुम एकाप्रचित्त होकर अपना आत्मा ही समझो । श्रीराम ! वह परम्रह्म परमात्मा अजन्मा, अजर, अनादि, सनातन, नित्य, कल्याणमय, निर्मल, अमोघ, सबका परम वन्दनीय, अनित्य, समस्त कल्नाओंसे शून्य, कारणोंका भी कारण, अनुभव-रूप, अवेष, ज्ञानखरूप, विश्वरूप तथा अन्तर्यामी है । (सर्ग ९)

### जगत्की ब्रह्मसे अभिन्नता, परमार्थ-तत्त्वका लक्षण, महाप्रलयकालमें जगत्के अधिष्ठानका विचार तथा जगत्की ब्रह्मरूपताका प्रतिपादन

श्रीविसिष्ठजी कहते हैं—रघुनन्दन ! यह जगत् न तो कभी परब्रह्मसे उत्पन्न होता है और न उसमें छीन ही होता है । इस प्रकार केवल यह सद्ब्रह्म हो सदा अपने आपमें प्रतिष्ठित है । ब्रह्ममें जो शून्य-शब्दार्थकी कल्पना की गयी है अर्थात् उसे जो शून्य-शब्दार्थकी कल्पना की गयी है अर्थात् उसे जो शून्य कहा गया है, वह अशून्यकी अपेक्षासे है । वास्तवमें वह अशून्यरूप (सत्) है । उसमें शून्यता और अशून्यताकी कल्पनाएँ कैसे सम्भव हैं । चेतन आकाशरूप इस ब्रह्मका प्रकाश केवल अपने अनुभवका ही विषय है । जो बुद्धि आदिके भीतर अन्तर्यामीरूपसे स्थित है, उसका वही अनुभव करता है, दूसरा नहीं (क्योंकि वह स्वानुभवैक्तवेष है ) । निश्वल

होनेके कारण सीम्य ( शान्त ) आकारवाले महासागरके जलमें जिस प्रकार बड़ी-बड़ी लहरें विद्यमान होती हैं, उसी प्रकार निराकार बड़ी-बड़ी लहरें विद्यमान होती हैं, उसी प्रकार निराकार बड़ामें उसीके समान यह विश्व स्थित है । पूर्णसे पूर्णका ही प्रसार होता है; जो पूर्णमें स्थित है, वह पूर्ण ही है । अतः विश्व कभी उत्पन्न ही नहीं हुआ और जो उत्पन्न हुआ है, वह तत्स्वरूप ( ब्रह्मरूप ) ही है । वह परमाणुसे भी अधिक स्पूक्ष, अत्यन्त अणुसे भी अधिक अणु, परम शुद्ध, सूक्ष्म, शान्त और आकाशके मध्यभागसे भी बढ़कर निर्मल है । दिशा, काल और परिमाणसे उसका खरूप सीमित नहीं है; अतएव वह अस्यन्त विस्तृत ( सर्वव्यापक ) है । उसका

आदि-अन्त नहीं है । यह खयं प्रकाशखरूप है, दूसरे किसी प्रकाशसे प्रकाशित होने योग्य नहीं है।

श्रीरामजीने पृद्धा—भगवन् ! अनन्त चेतनखरूप उस परमात्मतत्त्वका कैसा रूप है—इस विषयको आप फिर मुझसे कहिये, जिससे उसका भळीमाँति बोब हो जाय ।

श्रीविसप्रजीनं कहा-रघुनन्दन ! महाप्रलय होनेपर सम्पूर्ण कारणोंका भी कारण परब्रह्म परमात्मा ही शेव रहता है । उसका वर्णन किया जाता है, सुनो । समाधिमें निरोधके द्वारा जब मनकी वृत्तियोंका क्षय हो जाता है, तव मनके अपने स्वरूपका नाज करके जो अनिर्वचनीय स्वप्रकाश सद्रूप अवशिष्ट रहता है, वही उस अनन्त चिन्मय परमार्थ-वस्तुका रूप है। जब दश्य जगत् नहीं रहता और दश्यके अभावसे द्रष्टा भी विलीन हुआ-सा प्रतीत होता है, उस समय जो द्रष्टा, दश्य और दर्शन--इस त्रिपटीके लयका प्रकाशक साक्षीरूपसे अवशिष्ट रहता है, वह चिनमय ब्रह्म ही उस परमार्थ-वस्तुका खरूप है । जीवखरूपा चित्-सत्ताका जो अचिन्तनीय चिन्मय निर्मळ एवं शान्त खरूप है, वही उस परमार्थ वस्तु या परमात्माका रूप है । आकाशका जो रहस्य (व्यापकत्व) है, शिलाका जो तात्त्रिक रूप घनत्व है तथा वायुका जो गूढ़ रूप अन्तर-बाहरमें परिपूर्ण होना है, वही उस चेत्य-भिन्न ( दश्यरहित ) चेतन आकारास्त्ररूप परमात्माका खरूप है। वेदन (बुद्धि-वृत्ति) का, प्रकाश (पदार्थीकी स्फुरणा ) का, दश्य ( विषय ) का और तम ( अज्ञान )-का साक्षीभृत जो अनादि-अनन्त वेदन (ज्ञान) है, वही उस परमात्माका रूप है । ज्ञेय, ज्ञान और ज्ञाता---सामने प्रतीत होनेवाली यह त्रिपुटी जहाँ उदित होती है, जिसमें स्थित रहती है और जिसमें ही ठीन हो जाती है, वहीं उस प्रमात्माका परम दुर्छम रूप है ।

श्रीरामजीने पूछा—ब्रह्मन् ! जो 'इदम्' रूपसे प्रत्यक्ष दिखायी दे रहा है और जिसका आप ब्रह्ममें अभाव कहते हैं, वह यह दश्य-जगत् महाप्रलय होनेपर कहाँ स्थित होता है ?

श्रीवसिष्ठजीनं कहा—रघुनन्दन ! जैसे वन्ध्याके पुत्र और आकाशमें वन कभी नहीं होते, उसी प्रकार यह सम्पूर्ण दृश्यजगत् तीनों कालोंमें कभी अस्तित्वमें नहीं आता । जगत् न कभी उत्पन्न हुआ है और न उसका कभी नाश ही होता है । जिसकी पहले सत्ता ही नहीं है, उसकी उत्पत्ति कैसी, और उसके विनाशकी चर्चा कैसी ?

श्रीरामजीने पूछा—वन्धापुत्र और आकाश-बृक्षकी कल्पना तो की ही जाती है। वह कल्पना जैसे उत्पत्ति और विनाशसे युक्त है, उसी प्रकार यह जगत् भी जन्म और नाशसे युक्त क्यों नहीं होगा ?

श्रीवसिष्टजीने कहा—जैसे सोनेके कड़ेमें सुस्पष्ट दिखायी देनेवाला यह कटकत्व वास्तवमें है नहीं, सुवर्ण ही उसके रूपमें भासित होता है, उसी प्रकार परब्रह्म परमात्मामें जगत् नामकीं कोई वस्तु नहीं है ( जिसे हम जगत् कहते हैं, वह ब्रह्म ही है )। जैसे आकाशमें जो शून्यता है, वह आकाशसे मिन्न नहीं है, उसी प्रकार ब्रह्ममें प्रत्यक्ष उपलब्ध होनेपर भी यह जगत् उससे भिन्न नहीं है। जैसे कालिमा काजलसे भिन्न नहीं है और जैसे शीतलता बर्फसे पृथक् नहीं है, उसी तरह परमपद-परमात्मामें पृथक् प्रतीत होनेवाला जगत् नहीं है । जैसे शीतलता चन्द्रमासे और हिमसे अलग नहीं होती, उसी प्रकार यह सृष्टि भी ब्रह्मसे पृथक् नहीं है । जैसे मरुभूमिमें प्रतीत होनेत्राळी मृग-तृष्णाके नदीमें जल नहीं हैं तथा जैसे नेत्रदोषसे प्रतीत होनेवाले द्वितीय चन्द्रमामें चन्द्रत्व नहीं है, उसी प्रकार निर्मल परमात्मामें प्रत्यक्ष दीखनेपर भी जगत् नामकी कोई वस्त नहीं है । स्वप्नमें स्वप्न देखनेवाले पुरुषके अन्त:-करणमें जो खाप्तिक जगत्की भ्रान्ति होती है, वह जैसे संवित् (ज्ञान ) का विकासमात्र है, उसी तरह सृष्टिके प्रारम्भिक कालमें ब्रह्ममें ही इस जगत्का विकास हुआ है । अतः यह उससे भिन्न नहीं हैं। जैसे दब्दव (तरल्ता) जल्रू ही है, स्पन्दन (कम्पन) वायुक्तप ही है और जैसे आभास प्रकाशरूप ही है, उसी प्रकार भूत, भविष्य और वर्तमान—तीनों कालोंमें प्रतीत होनेवाला जगत् ब्रह्मरूप ही है। जिस प्रकार खब्र देखनेवाले पुरुषके भीतरका चेंतन्य ही प्र.म-नगर आदि-जेसा प्रतीत होता है, उसी प्रकार परमात्मामें उसका अपना विन्मय खक्त्प ही जगत-सा भामित होता है।

श्रीरामजीने पृद्धा—त्रक्षन् ! यदि यह दृश्यरूपी विष उत्पन्न होकर भी स्वप्नगत जगतुके समान मिथ्या ही है, तो इसकी इतनी सुदृढ़ प्रतीति कैसे हो रही है—यह बताइये ।

श्रीविसष्टजीने कहा—श्रीराम ! यह जगत् सर्वात्मक ( ब्रह्मम्य ) ही है, ब्रह्मसे भिन्न कदापि नहीं । जगत्-रूपमें जो इसकी प्रतीति होती है, वह सर्वथा असत् है । रखनन्दन ! यह प्रसिद्ध परमात्मा एक ही है । उसके विषयमें द्वितीय होनेकी कोई कल्पना नहीं है । उस अद्वितीय परमात्मामें यह जगत् जिस प्रकार उत्पन्न हुआ है, वह तुम्हें आगे चलकर वताऊँगा । प्रिय श्रीराम ! उसीसे ये सारे दश्य-पदार्थ विस्तारको प्राप्त हुए हैं । वह परमात्मा ही यह व्यिष्ठ और समिष्टिरूप जगत् है । दश्य वस्तुओंके दर्शन और मननीय वस्तुके मननके जो-जो प्रकार हैं, उनके रूपमें वह स्वयं ही उदित और विद्यीन होता रहता है— उसीके आविर्माव और तिरोमाव होते रहते हैं । ( सर्ग १०-११ )

#### ब्रह्ममें जगत्का अध्यारोप, जीव एवं जगत्के रूपमें ब्रह्मकी ही अखण्ड सत्ताका वर्णन

श्रीविसष्टची कहते हैं—रघुनन्दन ! जैसे सुपुति ही खमवत् प्रतीत होती है, उसी प्रकार ब्रह्म ही इस सृष्टिके रूपमें प्रतीतिका विषय हो रहा है । एक पुरुषकी वासना-मात्रका कार्य होनेसे खमकी घनी ( सुटह ) प्रतीति नहीं होती; परंतु यह प्रपन्न समिष्टिकी वासनाका कार्य होनेके कारण इसकी सुटह एवं कमबद्ध प्रतीति होती है । सर्वात्मक ब्रह्म ही इस प्रपन्नका अधिष्ठान है । असीम प्रकाशखरूप जो अनन्त चैतन्यमणि ( ब्रह्म ) है, उसका सत्तामात्र रूप ही यह सम्पूर्ण विश्व है ।

पश्चभूतोंकी जो तन्मात्राएँ हैं, वे ही जगत्का बीज हैं । पश्चतन्मात्राओंका बीज आदिमाया शक्ति है, जिसका परमात्मासे व्यवधान-रहित ( साक्षात् ) सम्बन्ध है तथा वहीं जगत्की स्थितिमें हेतु है । इस प्रकार वह चिन्म्य, अजन्मा एवं सवका आदिभृत परमात्मा ही मायाद्वारा जगत्का बीज होता है । मायाके हट जानेपर वहीं अपने विशुद्ध रूपसे सदा अनुभवमें आता है । इसिल्ये यह जगद्-वैभव चिन्मय परमात्मरूप ही है । जैसे खप्तमें विना बनाये ही नगर वन जाता है उसी प्रकार महाकाशारूपी महान् वनमें जगद्रूष्पी वृक्ष वारंवार उत्पन्न होकर नष्ट हो जाता है। जैसे खप्त देखनेवाला पुरुष अपने लिये नगरका निर्माण-सा कर लेता है, उसी प्रकार यह चेतन आत्मा भी पृथ्वी आदिकी सृष्टि कर लेता है। वास्तवमें उस समय भी वह असङ्ग चेतन आत्मा ही रहता है। जगत्का बीज हैं पञ्चतन्मात्राएँ और उनका बीज है अविनाशी चेतन आत्मा। जो बीज है, उसीको फल समझो (क्योंकि उपादान कारण और कार्यमें मेद नहीं है)। इसलिये सारा जगत् ब्रह्ममय ही है। जो खरूप कलित है, वह सत्य कैसे हो सकता है। यदि पञ्चभूतोंकी तन्मात्राएँ ब्रह्मखरूपा हैं तो उनके कार्यरूप स्थूल पाँच महाभूतोंको भी ब्रह्म ही समझो। इससे यह सिद्म हुआ कि सदासे टढमूल यह त्रिलोकी ब्रह्म ही है।

इस प्रकार यह जगत् न कभी उत्पन्न होता है न उत्पन्न हुआ दिखायी देता है। जैसे खप्न एवं मनोरथ- द्वारा निर्मित पुर असत् होता हुआ भी सत्-सा प्रतीत होता है, उसी प्रकार ब्रह्माकाशरूपी परम व्योममय चिन्मय आत्मामें जीवाकाशत्व असत् होता हुआ भी सत्-सा प्रतीत होता है, अर्थात् उस ब्रह्ममय महाकाशसे अविभक्त होनेपर भी विभक्त-सा दीखता है । चिदातमा परमेश्वरमें कल्पित समष्टि-जीवाकाश अत्यन्त विस्तृत होता हुआ भी 'मैं चिनगारीकी भाँति अत्यन्त सूक्ष्म तेजका कण हूँ' ऐसी भावना करनेसे वह अपनेको वैसा ही (अगुरूप ही) अनुभव करने लगता है । आकाशमें आत्मरूपसे जिस स्थूलताका चिन्तन करता है, भावनाद्वारा अपनेको वैसा ही स्थूल समझने लगता है। जैसे संकल्पसे कल्पित चन्द्रमा सत् नहीं है, वैसे ही भावनाद्वारा भावित वह रूप भी सत् नहीं है, तथापि सत्-सा प्रतीत होता है। जैसे खप्त देखनेवाला मनुष्य सपनेमें अपनेको पथिकके रूपमें देखता है, उसी प्रकार वह चित्तकी कल्पनासे अपनेमें लिङ्ग देह और भावी स्थूल शरीरकी प्रतीतिको भी धारण करता है । जैसे पर्वत बाहर स्थित होनेपर भी दर्पणके भीतर स्थित हुआ-सा प्रतीत होता है, जैसे कुएँके जलमें प्रतिविम्वित हुआ शरीर वही व्यवहारकर्ता-सा जान पड़ता है, जैसे दूरतक सुनायी देने योग्य शब्द भी सम्प्रद ( गुफा आदि ) में अवरुद्ध होकर उसके भीतर ही रह जाता है, बाहर नहीं फैलने पाता तथा जैसे खप्त और मनोरथविषयक संवित् देहके भीतर ही खप्त आदि देखती है-ने विषय बाहर होनेपर भी अपने बाह्य रूपको त्यागकर ही शरीरके भीतर अन्तःकरणमें भासित होते हैं, उसी प्रकार आगकी चिनगारीके समान अणु उपाधिमें खरूपतः कल्पित जो सूक्ष्मशरीर है, उसके मीतर स्थित हुआ यह जीवात्मा वासनामय देहादि-व्यवहारका अनुभव करता है।

मनोमय शरीरवाला जीव अपने मनोमय देहाकाशमें ही स्थूलता श्री भावना करके स्थूल देहचारी हो गया है । वह अपनी कल्पनाके भीतर ही स्थित हुए ब्रह्माण्डका दर्शन करता है । मनोमय शरीरधारी जीव मनको ही आत्मा समझता है। उस आत्मभूत चित्तसे अपने संकल्पके अनुसार अपने ही लिये गर्भरूपी गृह, देश, काल, कर्म तथा द्रव्य आदिकी कल्पनाओंकी भावना करता हुआ नाम आदिका निर्माता बनकर वह आतिवाहिक देहधारी जीव अपने द्वारा कल्पित विभिन्न नामोंसे उन-उन पदार्थोंको और अपनेको भी असत्य जगत-रूपी श्रममें बाँघता है । जैसे मिथ्यामृत खप्तमें झूठे ही अपना उड़ना प्रतीत होता है, उसी प्रकार असत्य जगत्-रूपी भ्रममें ही यह जीवात्मा मिथ्या विकासको प्राप्त होता जान पड़ता है। वह कभी उत्पन्न नहीं हुआ है। इस ब्रह्माण्डरूपी भ्रमके उदित होनेपर भी इसमें कभी कुछ उत्पन्न नहीं हुआ । उत्पन्न हुई कोई वस्तु दिखायी नहीं देती; केवल अनन्त, निर्मल ब्रह्माकाश ही सर्वत्र विद्यमान है। संकल्पद्वारा निर्मित नगरके समान यह दश्य-प्रपञ्च सत्-सा प्रतीत होनेपर भी सत् नहीं है । खयं उदित हुआ यह प्रपञ्च उस चित्रके समान है, जिसका किसी चित्रकारने न तो निर्माण किया है और न उसमें रंग ही भरा है । यह विना बनाये ही बनकर अनुभवमें आ रहा है और सत्य न होकर भी सत्य-सा स्थित है। महाकल्पके अन्तमें ब्रह्मा आदिके मुक्त हो जानेके कारण निश्चय ही वर्तमान कल्पके ब्रह्माको कोई पूर्वजन्मकी स्मृति नहीं रह जाती, अतः वह स्मृति इस जगत्की उत्पत्तिमें कारण नहीं हो सकती । इसलिये वर्तमान कल्पमें जैसे ब्रह्मा संकल्पमय हैं, वैसे ही उनसे उत्पन्न हुआ यह जगत् भी संकल्पजन्य ही माना गया है। इस पृथ्वी आदिकी सृष्टिके विषयमें जो इस तरह साक्षीका अनादिकालका अनुभव है, उसीको यदि कारण माना जाय तो साक्षिवेद खप्तदृष्ट पृथ्वी आदि पदार्थ जैसे जागरण अवस्थामें मिथ्या सिद्ध होते हैं, उसी प्रकार अनादि संस्कारसे उत्पन्न जगत् भी मिथ्या ही सिद्ध होगा। जैसे जिस किसी भी देश या कालमें द्रवत्व जलसे

भिन्न नहीं होता, उसी प्रकार किसी भी देश या कालमें यह सृष्टि परमात्मासे भिन्न नहीं है । इस प्रकार यह सृष्टि भ्रमसे ही प्रौढ ( सुदृढ़ या घनीभूत ) प्रतीत होती है । वास्तवमें यह विषमतारहित परमात्मा ही इसके रूपमें स्थित है। जो ब्रह्माण्ड प्रतीत होता है, वह अत्यन्त निर्मेल चिन्मय ब्रह्म ही है ( उससे भिन्न दूसरी कोई वस्तु नहीं है )। इसी तरह यह दश्य-जगत्, जो आत्मामें सर्वथा कल्पित भ्रमरूप है, शान्त, आधाररहित, आधेय-शून्य, अद्वेत तथा एकत्वके व्यवहारसे भी शून्य ब्रह्मरूप ही है। यद्यपि इस जगत-रूपी भ्रमकी प्रतीति होती है। तथापि उसके रूपमें कोई वस्तु उत्पन्न नहीं हुई है। चारों ओरसे शून्य जो निर्मल चेतनाकाश (ब्रह्म ) प्रतिष्ठित है, वहीं सदा सर्वत्र अपने खरूपसे स्थित है। उसमें न सम्पूर्ण संसार है, न उसका कोई आधार है, न आधेय है; न दर्य है न उसमें द्रष्टापन है; न ब्रह्माण्ड है न ब्रह्मा है और न कहीं कोई वितण्डावाद ही है। न जगत है न पृथ्वी है। यह सम्पूर्ण दश्य शान्तखरूप निर्मेल ब्रह्म ही है । इस प्रकार परब्रह्म परमात्मा ही अपनेमें अपनेसे विकासको प्राप्त होता है।

जैसे तरल होनेके कारण जल ही आवर्त रूपसे प्रतीत होता है, उसी प्रकार चित-रूप होनेके कारण आत्मा ही अपनेमें जगत-सा प्रतीत होता है । जगत् इससे कोई भिन्न पदार्थ नहीं है । असत् होता हुआ ही यह प्रतीतिका विषय होता और यहाँ सत-सा अनुभवमें आता हैं । अन्तमें ( महाप्रलयके समय ) यह असत् होता हुआ ही नष्ट होता है । जैसे स्वप्नमें जो अपना मरण दिखायी देता है, वह जायतुकालमें असत् ही सिद्ध होता है, उसी प्रकार अज्ञान अवस्थामें प्रतीत होनेत्राला यह दश्य-प्रपञ्च ज्ञान होनेपर असत् ही सिद्ध होता है। (अथवा प्रलयकालमें जो इसका संहार होता है, वह खप्तावस्थामें प्रतीत होनेवाले अपने ही मरणके समान मिथ्या है।) अथवा ब्रह्मका अपना ही स्वरूप होनेके कारण यह दश्य-प्रपञ्च सन्मात्र, अनामय, अखण्डित ( परिपूर्ण ), अनादि, अनन्त तथा चेतन आकाशरूप ब्रह्म ही है। (उससे अतिरिक्त इसकी सत्ता ही नहीं है।) (सर्ग १२-१३) 

भेदके निराकरणपूर्वक एकमात्र ब्रह्मकी ही अखण्ड सत्ताका वर्णन तथा जगत्की पृथक सत्ताका खण्डन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं---रघुनन्दन ! इस प्रकार अहंता आदि दश्यसमृहभूत जगत् वास्तवमें कोई वस्त् नहीं है। कभी उत्पन्न न होनेके कारण इसका अस्तित्व है ही नहीं और जिसका अस्तित्व है, वह तो परब्रह्म परमात्मा ही है। यदि खप्नमें दिखायी देनेवाला पर्वत अविनाशी हो तो यह जगत् उसीके समान अविनाशी है । यदि खप्नमें प्रतीत होनेवाला नगर स्थिर हो तो उसी तरह यह जगत् भी स्थिर है। (तात्पर्य यह कि जैसे वे अविनाशी और स्थिर नहीं हैं, वही दशा इस जगत्की भी है।) यदि चित्रकारका चित्त स्थिर हो और उसमें वासनामय स्थिर चित्र बने तो उस चित्रमें कल्पनाद्वारा अङ्कित सेनाके समान ही इस जगत्की आकृति है अर्थात् जैसे उस चित्रमें अङ्कित सेना अस्थिर एवं असत्य है, उसी तरह यह जगत् भी है। आदि-प्रजापतिका भी, जो खयम्भू नामसे पहले-पहल विख्यात कोई कारण नहीं है; क्योंकि उसके पूर्वजन्मके कर्म शेष नहीं हैं। महाप्रलय होनेपर पूर्वकालके सभी प्रजापति मुक्त हो जाते हैं, अतः उनमें पूर्वजन्मका कर्म कैसे रह सकता है। ब्रह्म ही सबसे प्रथम होनेवाला हिरण्यगर्भ है । वही विराट है और त्रिराट् ही सृष्टिखरूप है । इस तरह वह चिन्मय परमात्मा ही जीवाकाशरूपसे स्थित है, जिससे पृथ्वी आदि असत् प्रपञ्चकी उत्पत्ति होती है। (तात्पर्य यह कि समस्त जगत ब्रह्म ही है, ब्रह्मसे भिन्न दूसरी कोई वस्तु नहीं।)

केवल एकमात्र इ.स. चिद्धन निर्मल एवं सर्वव्यापक ब्रह्म ही सदा सर्वत्र विराजमान है । वह सर्वशक्तिमान् होनेसे जिन-जिन कौशलपूर्ण कल्पनाओंकी भावना करता है, उन्हें खयं ही प्राप्त करता है--खयं तदरूप हो जाता है। जैसे हाथमें दीपक लेकर ढूँढ़ा जाय या देखा जाय तो अन्धकार अदृश्य हो जाता है, उसका कहीं पता नहीं ज्ञानका प्रकाश छा जानेपर प्रकार अज्ञानरूपी अन्धकारका तत्त्व ज्ञात नहीं होता--उसका पता ही नहीं चलता । इसी प्रकार अखण्ड, व्यवधानशून्य, अनादि, अनन्त तथा सर्वशक्तिमान् जीवात्मा, जो कभी बावित न होनेवाले महाचैतन्यरूपी सारभूत अंशसे रूपवान् प्रतीत होता है, ब्रह्म ही है-उससे भिन्न नहीं है । वह ब्रह्म सब प्रकारसे महान् है—देश, काल और परिणामसे परिच्छिन नहीं है। इसलिये कहीं उसमें भेद-की कल्पना नहीं है और जो भेदकी कल्पना होती है, वह भी ब्रह्म ही है, उससे भिन्न नहीं; क्योंकि सर्वज ऐसा ही अनुभव होता है । चेतनकी जो यह आकाशसे भी सूक्ष्म शक्ति सब ओर फैली है, वह खभावसे ही पहले इस अहंता ( अहंकार ) का दर्शन ( अनुसंधान ) करती है । जैसे जल अपने आपमें खयं ही बुदबुद और तरङ्ग आदिके रूपमें स्फुरित होता है, उसी प्रकार जब आत्मा अपने आपमें खयं ही स्फ़रणशील होता है, तब उस चेतन आत्माकी यह चिच्छक्ति उस सूक्ष्म अहंताका दर्शन ( अनुसंधान ) करती हैं, जो उत्तरोत्तर स्थलताको प्राप्त होती हुई अन्तमें ब्रह्माण्डका आकार धारण कर लेती है। चेतनकी चमत्कारकारिणी जो चितिशक्ति है, वह खयं अपने आपमें जिस सुन्दर चमत्कारकी सृष्टि करती है, उसीका नाम जगत् रख दिया गया है । रघनन्दन ! चेत्य ( दश्य ) भूत जो अहंकार है, उसकी कल्पना चैतन्यके अत्रीन है अर्थात् चैतन्यकी ही वह कल्पना है। तथा तन्मात्रा आदि जो जगत् है, उसकी कल्पना अहंकारके अधीन है, इस प्रकार अहंकार और जगत्

चैतन्यरूप ही हैं। फिर उस चैतन्यमें द्वेत और अद्वैत कहाँ रहे।

ईहा अर्थात् मनकी चेष्टा ( संकल्प )-रूप जो सारा सूक्ष्म जगत् है, वह शून्य ही है तथा इन्द्रिय और उनके अधिष्ठाता देवताओंका निवासभूत जो साकार एवं स्थूल त्रिश्व है, वह भी शून्य ही है; क्योंकि दोनों ही चैतन्य-के चमत्काररूप ( चैतन्य ही ) हैं । इसलिये वे चैतन्यसे भिन्न नहीं हैं । जो वस्तु जिस वस्तुका विलास होती है, वह उससे कभी भी भिन्न नहीं होती । अवयवयक्त जल आदिके विळासभूत तरङ्ग आदिमें भी ऐसा देखा गया है । फिर अवयवरहित चेतनके विलासमें अभिनता हो, इसके लिये तो कहना ही क्या है । सदा अचेत्य ( अदस्य अधवा रूपसे रहित ), नामरहित और सर्वव्यापक चैतन्यशक्तिका जो रूप है, उससे स्कृति प्राप्त करनेवाले जगत्का भी वही रूप है। ( चैतन्यकी ही जो भिन्न-भिन्न आकारमें स्करणाएँ होती हैं, वे ही जगत कही गयी हैं; अतः यह जगत् उस चैतन्यशक्ति आत्मासे भिन्न नहीं है।) श्रीराम ! चेतन आत्माका जो चैतन्य है, उसीको जगत् समझो । वह चैतन्य जगत्से पृथका नहीं हैं । यदि चैतन्यको जगद्भावसे रहित या भिन्न माना जाय तो चित् चित् नहीं रह जायगा-चेतनको चेतन नहीं कहा जा सकेगा। ( क्योंकि अपने धर्म या खन्हपभूत जगत्को चेतित-प्रकाशित करनेके कारण ही उसको 'चित्' या 'चेतन' कहते हैं ।) अतः चेतनसे जगतुका प्रतीतिमात्रसे ही भेद हैं, वास्तवमें भेद नहीं है। ऐसी परिस्थितिमें जगत्की पृथक् सत्ता कैसे सिद्ध हो सकती है।

चैतन्यप्रधान अहंकार कर्ता है और स्पन्दप्रधान (हिल्ना-चलना आदि चेष्टामय) प्राण कर्म (क्रिया) है। इन दोनोंमें कोई मेद नहीं है; क्योंकि कर्ताका अपनी क्रियासे मेद नहीं देखा जाता। चित्का स्पन्दनमात्र ही क्रिया (प्राण) है, उससे संयुक्त पुरुष ही जीव कहा गया



सुरुचि और देवद्त (वैराग्य-प्रकरण वर्ष १)

है। ( इस प्रकार जीव और जगत्में भी मेद नहीं है।) कार्य-कारण आदि भावरूप जगत चेतन आत्मासे भिन्न नहीं है । वह चैतन्य प्रकाशकी एक झलकमात्र है । अतः जहाँ सब भेदोंका त्य हो गया है, वह प्रमात्मा ही जगत् है, यह सिद्ध हुआ । इस प्रकार तत्त्वज्ञान हो जानेपर यह निश्चय हो जाता है कि मैं अच्छेच हूँ ( कोई शख मुझे काट नहीं सकता ), में अदाह्य हूँ ( मुझे आग जला नहीं सकती ), मैं अशोष्य हूँ ( हवा मुझे स़खा नहीं सकती ) तथा मैं नित्य सर्वव्यापी, सुस्थिर और अचल हूँ । जैसे अपने भ्रमसे औरोंको भ्रममें डालते हुए विवादशील मनुष्य परस्पर विवाद करते हैं, उसी प्रकार जो अज्ञानी हैं, वे ही इस प्रमात्मतत्त्वके विषयमें वाद-विवाद करते हैं । हमलोग तो भ्रमरहित हो गये हैं । अतः हमारे लिये विवादका अवसर ही नहीं है। अज्ञानी लोगोंने जिसकी सत्ताको दृढ्तापूर्वक मान रक्खा है, वह दृश्य जगत् उनकी दृष्टिमें मूर्त एवं सत्य है; अत: उन्हींकी भावनाके अनुसार उसमें पृथक विकार आदि हो सकते हैं । परंत आत्मज्ञानीकी दृष्टिसे जो निराकार, असत्य एवं चिन्मय आकाशरूप है, उसमें आत्मासे पृथक विकार आदिकी प्रतीति कैसे सम्भव है।

चेतन आत्मा खयं अपने खरूपमें किसी प्रकारका विकार न आने देकर विचित्र आकाशके रूपमें आविर्भूत होता है। तत्पश्चात् वह चेतन खयं ही आकाशकित वायु होकर विव्यक्षण स्पन्दन (कस्पन ) के साथं प्रकट होता है। इसके बाद (जिसकी उत्पत्तिकी चर्चा अभी की जायगी, उस तेजस्तत्त्रके रूपमें प्रादुर्भूत हुआ) चेतन खयं जळतत्त्र बनकर विचित्र विकासको प्राप्त होता है। वह जळ धरती खोदकर निकाले गयं कूप, तहाग आदिके जळसे मिन्न होता है (क्योंकि पृथ्वीकी सृष्टिसे पहले उसका उस कृप आदिसे सम्बन्ध होना सम्भव नहीं है)। जळतत्त्रकी सृष्टिके बाद वह चेतन खयं ही सुवर्ण, रजत आदि विचित्र धातुओंसे पूर्ण पृथ्वी-

तत्त्वको—देवता, असुर एवं मनुष्य आदिके दारीरभावको भी प्राप्त हुआ ।

सदा उदित रहनेवाला चेतनरूपी चन्द्रमा खयं ही अपने विचित्र रसोल्ठाससे युक्त चाँदनी और महान् चिन्मय प्रकाश बनकर प्रकट हुआ । अपने चैतन्यखरूपके ज्ञान-के आलोकसे दश्य-प्रपञ्चरूपी अज्ञानान्यकारके नष्ट हो जानेपर वह चेतन आत्मारूपी चन्द्रमा खयं ही पूर्णताको प्राप्त होकर उदित एवं प्रकाशित होता है और खयं ही जडतावरा स्थावर आदि पदार्थोंमें अहंभाव करनेसे सपित अवस्थाको प्राप्त होता है । चिन्मय महाकाशरूप ब्रह्म खयं ही अविचार-दशामें स्पन्दनशील प्राण आदिमें आतम-मावकी कल्पना करनेपर स्पन्दी अर्थात् संसारी हो जाता है। फिर विचार करनेसे 'मैं चेतन ही हूँ' इस प्रकार जब चैतन्य ज्ञानका उदय होता है, तब वह पुन: पूर्ववत् अपने खरूपभूत चैतन्यमें ही प्रतिष्ठित होता है । यह जगत चेतनरूपी तेजका प्रकाश है । अतः ब्रह्मदृष्टिसे तो यह ब्रह्मखरूप है, किंत जगत-दृष्टिसे यह सर्वथा अस्तित्व-शून्य है । जगत् चेतनरूपी एकमात्र आकाशकी शून्यता है । ब्रह्मरूपसे यह सत् है और जगत-रूपसे असत । जगत् चेतनरूपी आलोकका महान् रूप है। ब्रह्मदृष्टिसे वह सत् है और उससे भिन्न रूपमें उसकी सत्ताका सर्वथा अभाव है 🖈 जगत् चेतनरूपी वायुका स्पन्दनमात्र है । यह जगन्मयी रेखा चेतनरूपी अग्निकी उष्णता है ( जैसे अग्निका उष्णतासे मेद नहीं है, उसी प्रकार चेतनका जगत्से )। यह जगत् चेतनरूपी जलका द्रवत्व ( तरलता ) है, चिन्मय इक्षुदण्डका माधुर्य है, चैतन्यरूप हिमकी शीतलता है, चेतनरूपी ज्वालाकी लपट है. चैतन्यमयी सरिताकी तरङ्ग है और चेतनरूपी सुवर्णका बना हुआ कङ्कण है, चेतनकी सत्ता ही इस जगत्की सत्ता है । जैसे आकाशमें मल नहीं है— वह सर्वथा निर्मल है, उसी प्रकार चेतन परमात्मामें मेद और विकार आदि नहीं हैं---वह सर्वथा अखण्ड एवं निर्विकार है। इस प्रकार ये तीनों लोक सत् आत्माका खरूपभूत होने-से सत् है, अन्यथा इनका कोई अस्तित्व नहीं है ।

चित्तमय परमाक्षामें अवयव और अवयवी—इन दोनों शब्दोंके अर्थ खरगोशकं सींगकी माँति असत् हैं। सम्पूर्ण पदार्थ-समृहोंके अविद्यानमृत चेतन आकाशमय परमाक्षागें इस भूताकाशजित वायु आदि जगत्क्ष्मी मळकी प्रतीति होती है; परंतु जब असङ्ग भूताकाशसे ही उसके कार्यभूत वायु आदिका सम्बन्ध नहीं हैं, तब चेतन महाकाश-खरूप परमाक्षामें इस प्रपञ्जकी सत्ता, असत्ता तथा तू, में आदि माबोंके सम्बन्ध कैसे हो सकते हैं ? संसारमें जितने कार्य हैं, उन सबके समस्त कारण-समृहोंका आदिकारण ब्रह्मा है। चित्तसे उत्पन्न मनोरथजितत सारे संकल्प-विकल्प असत् होते हैं, अतः चित्त खमाबसे ही किसीका कारण नहीं हैं। वह अकारणरूप ही है और वही ब्रह्मा है। यदि हम कहें कि 'चेत्यजगत्के असत्

होनेपर चेतन भी असत् हो जायगा; क्योंकि वह अपने खरूपमूत चेत्यसे पृथक् नहीं हैं', तो यह ठीक नहीं। चेतनकी असत्ता तो वाणीमात्रसे भी सिद्ध नहीं की जा सकती; क्योंकि चेतन आसा अनुभवसे सिद्ध है। जो है, उसका अवश्य उदय होता है, जैसे वीजसे अङ्कुरका। यह बात प्रत्यक्ष देखी गयी है। (अतः यह सिद्धान्त स्थिर हुआ कि प्रमात्माकी सत्तासे ही जगत्की सत्ता है, खतन्त्र नहीं।)

महिष विसिष्ठ जब इतनी बात कह चुके, तब दिन बीत गया । सूर्य अस्ताचलको चले गये । मुनियोंकी बह सभा सायंकालिक नित्यकर्म करनेके लिये स्नान करनेके उद्देश्यसे महिषको नमस्कार करके उठ गयी । फिर जब रात बीती, तब प्रांत:कालके सूर्यकी किरणोंके साथ-साथ वह मुनिमण्डली पुन: सभाभवनमें आकर बैठ गयी । (सर्ग १४)

### जगत्के अत्यन्तासावका प्रतिपादन, मण्डपोपाच्यानका आरम्भ, राजा पद्म तथा राजी लीलाका परस्पर अनुराग, लीलाका सरस्वतीकी आराधना करके वर पाना और रणखूनिमें पतिके मारे जानेसे अत्यन्त न्याकुल होना

जैसे समुद्रके मीतर जलके स्पन्द (हल्ल-चलन आदि) जलके खमावसे च्युत हुए विना ही लहरोंके वेगके रूपमें प्रकट होते हैं, उसी प्रकार-चेतन परमालामें दश्यजगत्की प्रतीतियाँ होती रहती हैं। जैसे खप्त और संकल्प (मनोरथ) में प्रतीत होनेवाले घट-पट आदि पदार्थ अनुभवमें आनेपर भी बास्तवमें हैं नहीं, उसी प्रकार चेतनाकाशरूपी परम्रहा परमालामें दिन्यगोचर होनेवाले ये पृथ्वी आदि जगत् इन्द्रियोंके अनुभवमें आनेपर भी वास्तवमें हैं नहीं। जैसे मरूमूमिमें सूर्यकी किरणोंके अन्तर्गत दीखनेवाली जलकी नदी (मृगत्णा) में कहीं भी जलका होना सम्भव नहीं है, उसी प्रकार इस विज्ञानाकाशखरूप जगत्में मूर्तरूपका होना करापि सम्भव नहीं है। जिसमें मूर्त रूपका

ग्रहण नहीं होता तथा जो संकल्पकिएत नगरके समान मिथ्या है, उस जगत्में जो दश्यताकी प्रतीति होती है, वह मरुमरीचिकामें दृष्टिगोचर होनेवाळी नदी-के समान भ्रान्तिरूप ही है। इस जगत्का जो दर्शनीय-सा दश्य-वैभव है, उसे साक्षिभृत चैतन्यमपी तराज्के एक पळड़ेमें रक्खा जाय और दूसरी ओर खप्तको रखकर सार और असारका विवेचन करनेवाळी बुद्धिरूप काँटे-से यदि तौला जाय तो वह दश्य-वैभव खप्तकी माँति कळनारहित (असत्य) होकर आकाशकी माँति शून्यरूप अथवा चेतनाकाशमय ब्रह्मरूपमें ही स्थित होता हैं।

अज्ञानियोंकी जो समझ हैं, उसीमें 'जगत्' शब्दका ब्रह्मसे भिन्न अर्थ भासित होता हैं । वास्तवमें जगत्, ब्रह्म और ख ( आत्मा )---इन इाब्दोंके अर्थमें कोई मेद है ही नहीं । इसलिये यहाँ जगत आदि कोई भी दृश्य उत्पन्न नहीं दृआ है । नाम और रूपसे रहित चेतन ब्रह्म ही ज्यों-का-त्यों ( निर्विकार भावते ) विराज-मान है । इस रीतिसे मायामय महाकादामें स्थित यह जगत् आवरणशून्य चेतन आकाशरूप परमात्मा ही है। इस विपयमें मण्डपास्त्यान सनाया जाता है, जो कानोंके लिये आभूपगरूप हैं । तुम ध्यान देकर इसे सनो ।



पूर्वकालमें इस भूतलपर पद्म नामसे प्रसिद्ध एक राजा हो गये हैं, जो अपने कुलरूपी सरोवरमें प्रकल्ल कमळके समान शोभा पाते थे। वे राजळङ्मीसे सम्पन्न और अनेक पुत्रोंसे युक्त होते हुए भी विवेक-शील थे। ये मर्यादाका पालन करनेमें समझ और ढोपरूपी तिनकोंको जला डालनेके लिये अग्निके समान थे। जैसे मेरुपर्वत देवताओंका आश्रय है, वैसे ही वे विद्वानोंके समुदायको आश्रय देनेवाले थे। जैसे पूर्ण चन्द्रमाके उदयमें महासागर उल्लिसत हो उठता है. उसी प्रकार उनके संयशके विस्तारसे संसारका आनन्द-वर्धन होता था। वे सदगुणरूपी हंसोंके छिये मान-सरोवर थे । संग्राम-भूमिमें शत्रुरूपी झाड़ियोंको कम्पित कर देनेके लिये प्रचण्ड पवन थे । मनव्हपी मतवाले हाथीको वशमें करनेके लिये सिंह थे। समस्त विद्यारूपी वनिताओंके प्राणवल्टम और सम्प्रग आश्चर्यमय गुणोंकी खान थे । देवदोही दैत्योंके सैन्य-ममद्रको मथ डाठनेके लिये शोभाशाली मन्दराचल थे। भगवान विष्णुके समान साहस और उत्साहसे सम्पन्न थे। सौजन्यरूपी कमदिनीके विकासके लिये शीतरहिम चन्द्रमा थे तथा दराचाररूपी विषक्ती वेटोंको भस्म करनेके टिये धवकती हुई आग थे।

राजा पद्मकी पत्नीका नाम था लीला। वह वडी सुन्दरी तथा सब प्रकारके सौभाग्यसे सम्पन्न थी। ळीळा इस भूतळपर प्रकट हुई ळक्षीके समान शोभा पाती थी। पति-सेवाके जितने प्रकार हो सकते हैं, उन सबमें निपण होनेके कारण उसकी मनोरमना वढ़ गयी थी ( अथवा सबके अनुकूल वर्ताव करनेके कारण वह सभीको प्रिय एवं मनोहर जान पड़ती थी ) । वह सदा मीठे बचन बोळा करती थी और आनन्द-मान होकर मन्द-मन्द गतिये चलती थी । जब वह मुस्कराती, उस समय ऐसा लगता, मानो दूसरे चन्द्रमाका उदय हो गया है। उसके अङ्ग गौर वर्णके थे। पतिकी प्राण-वल्लभा लीला राजाके खिन्न होनेपर खिन्न हो उठती थी, उनके प्रसन्त होनेपर आनन्दमग्न हो जाती थी और जब वे किसी चिन्तासे व्याकुळ होते, तब बह भी चिन्ताके कारण घवरा उठती थी। इस प्रकार सारी वातोंमें तो वह पतिके प्रतिविम्बकी माँति उनका अनुकरण एवं अनुसरण करती थी; परंतु उनके कृपित

होनेपर वह केवल भयभीत होती थी (क्रोध नहीं करती थी)।

रचुनन्दन ! टीटा अपने पतिकी अनन्यप्रिया— एकमात्र बल्टमा थी अथवा उसका अपने पतिमें अनन्य अनुराग था । ऐसी भायिक पति महाराज पद्मने भूतट्यकी अप्सरा-सी मनोहर अपनी उस प्रेयसीके साथ खाभाविक प्रेम-रसका आखादन करते हुए विहार किया । इस प्रकार सुखमें पटी हुई राजाकी प्रणयिनी और प्रियतमा, सुन्दर भौंहों और ग्रुम संकल्पसे सुशोभित होनेवाटी टीटाने एक दिन मन-ही-मन विचार किया कि 'ये मेरे प्राणोंसे भी अधिक प्रिय पतिदेव पृथ्वीनाथ महाराज, जो जवानीके उल्टाससे परिपूर्ग और परम कान्तिमान् हैं, किस उपायसे अजर-अमर हो सकते हैं ! मैं तप, जप और यम-नियम आहि चेटाओंसे ऐसा प्रयन्न करूँ, जिससे ये चन्द्रमाके समान मनोहर मुखवाळे राजा अजर-अमर हो जायँ । पहले मैं ज्ञान, तपस्या और विद्यामें वई-चई ब्राह्मणोंसे पूछती हूँ कि कौन-सा ऐसा उपाय



है, जिससे मनुष्योंकी मृत्यु न हो। १ ऐसा विचार करके उसने पूर्वोक्त गुणवाले ब्राह्मणोंको बुल्वाया और उनकी पूजा करके नतमस्तक हो बारंबार पूछा—'विप्रगण! ( मुझे और मेरे पतिको ) अमरत्व कैसे प्राप्त हो सकता है १

नाह्मण बोले—देवि ! तप, जप और यम-नियमों-का पालन करनेसे सिद्धोंकी समस्त सिद्धियाँ प्राप्त हो सकती हैं; परंतु उनसे अमरन्त्र कदापि नहीं मिल सकता ।

ब्राह्मणों के मुखसे यह बात सुनकर अपने प्रियतमके भावी वियोगसे भयभीत हो लीलाने अपनी बुद्धिसे ही फिर तत्काल इस प्रकार सोचना आरम्भ किया—'यदि दैववरा पतिके सामने मेरी मृत्यु हो गयी, तव तो मैं सम्पूर्ण दुःखोंसे छूटकर परमात्मामें खुखपूर्वक स्थित हो जाऊँगी; किंतु यदि एक सहस्र वर्षके वाद पहले मेरे पित ही चल बसे तो मैं ऐसा यत्न करूँगी, जिससे उनका जीव घरसे वाहर न जा मकेगा। फिर तो मैं अपने अन्तः पुरके मण्डपमें, जहाँ मेरे पतिदेवका जीव विचर रहा होगा, पतिके दृष्टिपयमें रहकर सदा खुखपूर्वक निवास करूँगी। अपने संकल्पकी सिद्धिके छिये मैं आजसे ही जप, उपवास और नियमोंद्वारा ज्ञानमयी सरस्वती देवीकी तवतक आराधना करती रहूँगी, जवतक कि वे पूर्णस्टपसे संतुष्ट न हो जायँ।'

ऐसा निश्चय करके उस श्रेष्ठ नारीने अपने खामीको वताये विना ही नियमपरायण हो शास्त्रीय विधिके अनुसार उम्र तपस्या आरम्भ कर दी। तीन-तीन रात वीत जानेपर वह मोजन करती और देवता, ब्राह्मण, गुरु, ज्ञानी एवं विद्वानोंकी पूजामें तत्पर रहती थी। वह अपने शरीरको सदा स्नान, दान, तप और ध्यानमें व्यापे एखती थी। सम्पूर्ण शास्त्रीय कर्मोंका फळ अवस्य मिळता है, ऐसी आस्तिकतापूर्ण बुद्धिसे युक्त हो वह सदाचारका पाळन करती और पतिके क्लेशोंका निवारण

करनेमें दत्तचित्त रहती थी। उन दिनों भी वह पहले- हुई हूँ। अत: तुम सुझसे कोई मनोवाञ्छित वर की ही भाँति ठीक समयपर पूरी चेप्टा और लगनके साथ शास्त्रोक्त रीतिसे क्रमशः पतिकी सेत्रा-शुश्रुषा करके उन्हें संतुष्ट रखती थी। अतः अपनी वर्तमान स्थितिका उसने पतिको पता नहीं छगने दिया। इस तरह नियम-पालनसे संशोभित होनेवाली उस मोली-माली ळीळाने ळगातार तीन सौ रातोंतक कष्टप्रद चेष्टाओंके द्वारा तपस्याका निर्वाह किया । सौ त्रिरात्र व्रतोंकी



पूर्ति हो जानेपर उसके द्वारा पूजित और सम्मानित हो गौरवर्णा भगवती वागीश्वरी सरखती संतुष्ट हो उसके सामने प्रकट हुई और बोलीं।

श्रीसरस्वतीजीने कहा—बेटी ! तुमने जो निरन्तर तपस्या की है, वह तुम्हारी पति-भक्तिके कारण अधिक उत्कर्ष-शालिनी हो गयी है । उससे मैं तुमपर बहुत संतुष्ट प्रहण करो ।

रानी बोली--देवि! आप जन्म और जरारूपी अग्रि-की ज्वाळाओंसे उत्पन्न दाहरूपी दोषका शमन करनेके लिये चन्द्रमाकी प्रभाके समान हैं, आपकी जय हो। आप हृदयकी अज्ञानान्यकार-राशिका निवारण करनेके लिये सर्यदेवकी प्रभाके तुल्य हैं। आपकी जय हो । अम्व ! मात: ! जगदम्बिके ! इस दीन सेविकाका आप संकटसे उद्धार करें। शमे ! मैं आपसे जो दो वर माँगती हैं. उन्हें मझे देनेकी कृपा कीजिये । उनमें पहला वर तो यह है कि जब मेरे पतिदेवका शरीर छुट जाय, तब उनका जीव मेरे इस अन्तः परके मण्डपसे बाहर न जाय। और महादेवि ! मैं दूसरा वर यह माँगती हूँ कि जब-जब मैं आपसे वर पानेके उददेश्यसे दर्शन देनेकी प्रार्थना करूँ, तब-तब आप मझे अवस्य दर्शन दें।

लीलाकी यह बात सुनकर जगनमाता सरखतीने कहा—'बेटी! तुम्हारी यह अभिलाषा पूर्ण हो ।' यह कहकर वे स्वयं वहाँसे अदृश्य हो गयीं--- ठीक वैसे ही जैसे महासागरमें लहर उठकर खयं ही शान्त हो जाती है। तदनन्तर जिसकी इष्टदेवी संतुष्ट हो गयी थीं। वह राजरानी छीछा संगीत सुनकर मस्त हुई मृगीके समान आनन्दमें मग्न हो गयी । इसके बाद पक्ष जिसके नेमिगोलक, मास जिसके मध्यगोलक तथा ऋत जिसके नामिगोलक हैं, दिन जिसके अरे हैं, वर्ष जिसका अक्षदण्ड ( धुरा ) है और क्षण जिसके नाभिका छेद है, ऐसे गतिशील कालचक्रके चलते रहनेसे लीलाके पतिकी चेतना सूखे पत्तेके रसकी भाँति देखते-ही-देखते शरीरमें सहसा अदृश्य हो गयी।

बात यह हुई कि किसी राष्ट्रने आक्राण किया और युद्धमें धायल होकर उनका हार्गर धराशासी हो गया।
( वे अन्त:पुरमें लाये गये और वहीं मर गये।) इस प्रकार राजाकी एरगु हो जानेगर लीला अन्त:पुरके मण्डपमें जल्कार य कमिलिनीकी मीति मुरझा गयी— उसका मुख मिलिन हो गया। विपत्तन्य उस नि:खाससे उनका सारा अवर-पछत्र सृख गया। वह बेचारी वाणसे विची हुई हरिणीके समान छटपदाती हुई एरगु-तुल्य अवस्थाको पहुँच गयी। तन्पश्चात् जलाहायक मृख जानेसे व्याञ्चल हुई मछलीके ऊपर जैसे आपाइकी पहुली वर्षा अनुकम्पा करती है, उसी प्रकार पतिके वियोगसे अस्यन्त विहुल हुई लीलाके ऊपर दयामयी सरस्वतीने आकाहावाणीके रूपमें रूपा की।



सरसतीकी आज्ञासे पतिके शबको फुठोंकी टेरीमें रखकर सत्राजिस्थित हुई ठीठाका पछिके वासनामय स्टब्स एवं राजवेशवको देखना तथा समाधिसे उटकर पुनः राजसवारी समाध्येला दर्धन करना

श्रीसरस्ततीजीन कहा—देटी ! अपने पतिके शक्को तुम फूटोंके ढेरमें टिपाकर रक्खों । ऐसा करनेसे तुम फिर अपने इस पतिको प्राप्त कर लोगी । न तो ये फूट सुरक्षायेंगे और न तुम्हारे पतिका यह शत्र ही सङ्गाटकर नष्ट होने पायेगा । फिर थोड़े ही दिनोंने यह शत्र पुनः जीवित होकर तुम्हारे पतिका उत्तरश्चित्व सँमालेगा । इसका जीव जो आकाशके समान निर्मट है, तुम्हारे इस अन्तःपुरके मण्डपसे शीघ्र बाहर नहीं निकट सकेगा ।

तव अपने पतिको वहीं अन्तःपुरमें फूलोंके ढेरमें छिपाकर रखनेके पश्चात् रानीको कुछ आइवामन मिळा; परंतु घरमें निवि ( खजाने ) को रखकर भी उसके उपयोगसे बिक्कत होनेके कारण दरिद्रतापूर्ण जीवन बितानेवाळी स्त्रीके समान छीछा भी पतिकी सेवाके सुखसे वंश्वित होनेके कारण उस विषयमें दरिद्र ही बनी रही ।



फिर उसी दिन आधीरातके समय जब सभी परिजन ( सेवकराण ) निदासे अचेत हो गये, छीछाने अन्त:पुर-के उस मण्डपमें बिक्कुद्ध ध्यानसे युक्त अन्त:करणके द्वारा ज्ञानमयी भगवती सरखतीदेवीका बड़े दु:खसे आवाहन किया । देवी उसके पास आ गयीं और वोव्हीं—

'बेटी ! तुमने क्यों मेरा स्मरण किया है ? तुम क्यों अपने मनमें शोकको स्थान देती हो ? जैसे मृगतृणामें झूठे ही जळकी प्रतिति होती है, उसी प्रकार ये संसार-रूपी भ्रम मिथ्या ही प्रतीत होते हैं ।



लीलाने कहा—देवि ! मेरे पति कहाँ हैं ? क्यां करते हैं और कैसे हैं ? मुझे उनके पास ले चलिये ! में उनके विना अकेरी नहीं जी सकती !

श्रीसरस्वतीजी वोर्ली — सुमृष्टि ! एक शुद्ध चेतन परमात्मरूप आकाश है, दूनरा मनक्ष्य आकाश है और तीसरा यह सुप्रसिद्ध भूताकाश है । जिलाकाश और भूताकाश—इन दोनोंसे जो सर्वथा शून्य हैं, उसीको तुम चिन्नय आकाश समक्षो । तुमने जो अपने पतिके रहने आदिका स्थान पूळा है, वह चेतन आकाशमय कोश ही है ( उससे अतिरिक्त नहीं है ); अतः चेतन आकाशका एकाप्रमनसे जय चिन्तन किया जाता है, तब प्रथम् विद्यमान न होनेपर भी बह शीघ्र दिखायी देता और अनुभवमें आता हैं। मद्रे ! यदि तुम सम्पूर्ण संकल्पोंको त्यागकर उस चेतनाकाशरूप परब्रह्ममें स्थित हो जाओ—उसीमें मनको एकाप्र कर दो तो तुम उस सर्वात्मपदको, जो परम तत्त्वरूप है, अवस्य प्राप्त कर लेगी—इसमें संशय नहीं है । सुन्दरि ! उक्त तत्त्व यद्यपि इस जगत्के अत्यन्ताभावका बोध होनेपर ही सुल्म होता है, दूसरे किसी उपायसे नहीं, तथापि तुम मेरे वरदानके प्रभावसे उसे शीघ्र प्राप्त कर लेगी।

श्रीविसिण्डजी कहते हैं—रघुनन्दन । यह कहकर देवी सरखती अपने दिव्य धामको चळी गयीं और ठीळा लीळापूर्वक ( अनायास ) ही निर्विकल्प समाधिमें स्थित हो गयी।

रानीने निर्विकत्प समाधिके द्वारा चेतन.कारामें स्थित होकर अपने उसी राजप्रासादके आकारामें राजा पश्रको सिंहासनपर विराजमान देखा। (वे अपनी वासना और



कमींके अनुसार देह-गेह एवं वैभवसे सम्पन्न थे।) अनेक राजाओंसे घिरे हुए सभामण्डपमें सिंहासनपर कैने हुए राजाकी वन्दीजन 'महाराजकी जय हो, हमारे ।धिराज चिरजीवी होंग इत्यादि कहकर स्तुति करते । वे अपने अधीनस्थ जनपद तथा सेनाके कार्यकी अ-माल करनेमें सादर जुटे हुए थे। पताकारूपिणी मुद्धारियोंसे व्याप्त राजधानीके जिस सन्दर सभाभवनमें राजा बैठे थे, उसके पूर्व दरवाजेपर असंख्य मुनियों और ब्रह्मर्षियोंकी मण्डली विराज रही थी । दक्षिण द्वारपर असंख्य राजे-महाराजे विद्यमान थे । पश्चिम द्वारपर अगणित सन्दरी ठलनाओंका समृह शोभा पाता था और उत्तर द्वारपर असंख्य रथ, हाथी एवं घोडोंकी भीड़ लगी थी । राजाने गुप्तचरकी वातें सनकर दक्षिण देशके युद्ध-की गतिविधिका निर्णय किया । पंक्तिबद्ध खंडे हुए अगणित भूपालोंकी प्रभासे उस राजभवनका सारा ऑगन जगमगा रहा था । यज्ञमण्डपमें वेदमन्त्रोंका उचारण करते हुए ब्राह्मणोंकी वेदध्वनिसे श्रेष्ठ वाद्योंका मध्र घोष दब गया था । अनेक सामन्तनरेश आरम्भमें मन्द्र गतिसे चलनेवाले उत्तम कार्योंमें संलग्न थे । अनेक शिल्पियोंके सरदार वहाँ नाना नगरोंके निर्माणकी तैयारीमें ल्यो हुए थे। उस समय आकाशखरूपा लीला उस आकाशरूपिणी राजसभामें प्रविष्ट हुई। जैसे दूसरेके संकल्पसे निर्मित हुई नगरीको दूसरा नहीं देखता, उसी प्रकार अपने आगे-आगे विचरती हुई छीलाको उस सभामें रहनेवाले लोगोंमेंसे किसीने नहीं देखा। वहाँ उसने अपने उन्हीं सब लोगोंको सभामें बैठे देखा, जो पहले देखे गये थे, मानो वे सव-के-सब राजाके साथ ही एक नगरसे दूसरे नगरमें चले आये हों। जो पहले जहाँपर बैठते थे, वे वहीं बैठे थे। वैसा ही उनका

आचरण था । लीला जिन्हें पहले देख चुकी थी, उन्हीं बालकों, उन्हीं मन्त्रियों, उन्हीं सामन्त-नरेशों, उन्हीं विद्वानों, उन्हीं विद्वाकों तथा उन्हीं पहले- वाले सेवकोंसे मिलते-जुलते भृत्योंको भी देखा ।

तदनन्तर उसने कुछ दूसरे पण्डितों और सुहदोंको भी देखा, जो सर्वथा नये थे-पहले कभी देखनेमें नहीं आये थे: कुछ व्यवहार भी पहलेसे भिन्न दिखायी दिये । बहत-से परवासी तथा अन्य लोग भी अपरिचित दृष्टिगोचर हुए । पहलेकी सारी जनता और समस्त परवासियोंको भी वहाँ देखकर सुन्दरी लीला चिन्ताके वशीभूत हो गयी । वह सोचने लगी--क्या उस नगरमें रहनेवाले सब-के-सब मर गये । फिर सरस्वतीदेवीकी कपासे बोध प्राप्त हुआ । उसकी समाधि ट्रट गयी और वह क्षणभर-में पहलेके अन्त:परमें अवस्थित हो गयी। उसने वहाँ आधीरातके समय सव लोगोंको प्रवंवत सोते देखा। फिर उसने नींदमें पड़ी हुई सिखयोंको उठाया और कहा---'मुझे बड़ा दु:ख हो रहा है, अत: तुमलोग समाभवनमें मझे स्थान दो । यदि मैं पतिदेवके सिंहासन-के पास बैठूँ और समस्त सभासदोंको वहाँ पूर्ववत् उपस्थित देखें, तभी जीवित रह सकती हैं, अन्यथा नहीं।'

रानीके यों कहनेपर सारा-का-प्तारा राजपरिवार



जाग उठा और क्रमशः सब लोग अपने-अपने सर्वस्वभूत कार्य-कलापमें जुर गये । जैसे सूर्यकी किरणें लोगोंको अपने-अपने न्यवहारमें लगानेके लिये पृथ्वीपर आती
हैं, बैसे ही समृह-के-समृह छड़ीशार राजसेक्क पुरवासी
समासदोंको बुलानेके लिये चारों ओर चल दिये ।
दूसरे-दूसरे सेक्क आदरपूर्वक समाभवनकी उसी तरह
सफाई करने लगे, जैसे शरद्-ऋतुके दिन मेघोंसे मलिन
हुए आकाशको खच्छ कर देते हैं । जैसे महाप्रलयके
बाद जब त्रिलोकीवित पुनः सृष्टि होती है, तव सारे

लोकपाल अपनी-अपनी दिशाओं में अधिष्ठित हो जाते हैं, उसी तरह निर्दोप मन्त्री और सामन्तराण उस समाभवनमें अपने-अपने स्थानपर आ बैठे । राजाके सिंहासनके पास ही रानी लीला एक नृतन सुवर्णमय विचित्र आसनपर विराजमान हुई । उसने पहलेकी ही माँति यथ स्थान बैठे हुए पूर्वपरिचित समस्त नरेशों, गुरुजनों, श्रेष्ठ पुरुषों, मित्रों, सदस्यों, सुहरों, सम्बन्धियों और बन्धु-बान्धवोंको देखा । राजाके राष्ट्रमें निवास करनेवाले समी लोगोंको वहाँ पूर्ववत् ही देखकर रानीको बड़ी प्रसन्तता हुई । (सर्ग १७)

# लीलाका सरखतीसे कृत्रिम और अकृत्रिम सृष्टिके विषयमें पूछना और सरस्वतीका इस विषयको समझानेके लिये लीलाके जीवनसे मिलते-जुलते एक ब्राह्मण-दम्पतिके जीवनका वृत्तान्त सुनाना

श्रीविसिष्ठजी कहते हैं—रघुनन्दन ! तर्नन्तर रानी लीला सभाभवनसे उठ गयी और अन्तःपुरमें प्रवेश करके रनवासके पूर्वोक्त मण्डपमें फूलोंसे ढके हुए पितके पास जा पहुँची तथा मन-ही-मन इस प्रकार विचार करने लगी—'अहो ! यह तो बड़ी विचित्र माया है । ये हमारे पुरवासी मनुष्य इस बाह्य प्रदेशमें और उस अन्तर-देशमें भी विद्यमान हैं । ताल, तमाल और हिंताल आदि हुसोंसे घिरे हुए ये पर्वत जैसे वहाँ हैं, उसी तरह यहाँ भी हैं । यह बड़ी ही आर्थ्यजनक माया फैली हुई है । जैसे दर्पणमें पर्वत उसके भीतर और वाहर भी स्थित प्रतीत होता है, उसी प्रकार चेतन-आकाशरूपी दर्पणमें भीतर और बाहर भी यह सृष्टि प्रतीत हो रही है । उनमेंसे कौन सृष्टि आन्तिमयी है और कौन वास्तविक, इस संदेहको मैं वागीश्वरी देवीकी पूजा करके उन्हींसे पूछती हूँ, जिससे उनके उपदेशसे संशयका निवारण हो जाय ।' ऐसा निश्चय करके रानीने उस समय देवीका

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं---रघुनन्दन ! तइनन्तर रानी पूजन किया और देखा---देत्री सरखती कुमारीरूप



धारण करके सामने आ गयी हैं। तव ठीळा परमार्थ-महाशक्तिखरूपा देवीको सिंहासनपर विराजमान करके खर्य उनके सामने पृथ्वीपर खड़ी हो गयी और इस प्रकार पूछने ळगी।

टीटाने कहा—परमेश्वरि! मैं आपके सामने विनम्न होकर जो कुछ पूछ रही हूँ, उसे बताइये। यह त्रिटोकी-का प्रतिविश्व-वैभव बाहर भी स्थित है और भीतर भी। इनमेंसे कौन कृत्रिम ( झूटा ) है और कौन अकृत्रिम ( सचा ) ! देवि अध्विको ! जैसे में यहाँ खड़ी हूँ और आप यहाँ बैटी हैं, देवेश्वरि! इसीको में सची स्पष्टि समझती हूँ। परंतु जहाँ इस समय मेरे पतिदेव विराजमान हैं, उस स्थिको में कृत्रिम समझती हूँ, क्योंकि वह स्ना है । उससे देश, काल और व्यवहारकी पूर्ति ( सिद्धि ) नहीं होती ।

देवीने कहा—चेटी! अक्टात्रिम सृष्टिसे कदापि कृत्रिम सृष्टि नहीं उत्पन्न होती। कहीं भी कारणसे विलक्षण ( सर्वथा मित्र ) कार्यका उदय नहीं होता।

हीलाने कहा—माताजी ! मुझे तो कारणसे कार्य सर्वथा विलक्षण दिखायी देता है । मिद्दीका होंदा जल धारण करनेमें असमर्थ हैं; किंतु उसीसे उत्पन्न हुआ घड़ा जलका आधार बन जाता है ।

देवीने कहा—सुमुखि ! बताओ तो सही—-इस सृष्टिके अन्तर्गत जो पृथ्वी आदि तत्त्व हैं, उनमेंसे कौन-सा तत्त्व तम्हारे पतिकी सृष्टिका कारण है ?

लीला बोली—देवि ! मेरे पतिकी वह स्मृति ही उस रूपमें दृद्धिको प्राप्त हुई है, अतः में स्मृतिको ही उस सृष्टिका कारण समझती हूँ । उसीसे यह सृष्टि हुई है, ऐसा मेरा निश्चय है ।

देवीने कहा—अबले ! स्पृति तो आकाशकी भाँति शू-यरूप है । जैसे स्पृति शू-य है, उसी प्रकार उससे उत्पन्न तुम्हारे पतिकी सृष्टि भी शू-य ही है । वह उस रूपमें अनुभवमें आनेपर भी शून्यके अतिरिक्त कुछ नहीं हैं।

टीटाने कहा—देवि ! जैसे आपने मेरे पतिकी सृष्टिको स्मृतिमात्र—शून्यरूप बताया है, उसी तरह में इस सृष्टिको भी स्मृतिमात्र एवं शून्यरूप ही समझती हूँ । समाधिमें देखी गयी वह सृष्टि ही मेरी ऐसी मान्यतामें उदाहरण है ।

देवीने कहा-—वेटी ! ठीक ऐसी ही बात है । वह सृष्टि असत् होनेपर भी ( उसका आश्रयभूत चेतन आत्मा ही ) तुम्हारे पतिके उन-उन भावोंसे उस रूपमें प्रकाशित होता है । इसी तरह यहाँ यह सृष्टि भी मिथ्या ही है ( तथापि उसका आश्रयभूत चेतन आत्मा ) जीवके विभिन्न भावोंके अनुसार इस रूपमें भासित होता है ।

लीला बोली—देवि ! जैसे इस सृष्टिसे मेरे पतिकी भ्रमरूप अमूर्त सृष्टि हुई, वह प्रकार मुझे बताइये; जिससे मेरा यह जगत्रूपी भ्रम दूर हो जाय ।

देवीनं कहा—जिस प्रकार पूर्व सृष्टिकी स्मृतिसे उत्पन्न हुई यह भ्रमरूपिणी सृष्टि स्वम-भ्रमके तुल्य प्रतीत होती है, उस प्रकार में तुमसे इस विषयका प्रतिपादन करती हूँ, सुनो । चिन्मय आकाशमें कहीं ( अज्ञानसे आहत भागमें और उसके भी ) किसी एक देशमें ( विवाताके अन्तःकरणके एक अंशमें ) संसाररूपी मण्डप है, उस मण्डपके किसी एक आकाशरूपी कमरेके भीतर एक कोनेमें पर्वतरूपी मिद्दीको ढेलेके नीचे एक छोटा-सा गहु। है, जो पर्वतसम्बन्धी छोटा-सा गाँव है । नदी, पर्वत और वनोंसे थिरे हुए उस प्रामके भीतर एक धर्मपरायण नीरोग अग्रिहोत्री ब्राह्मण अपने श्री-पुनोंके साथ रहते थे । उन्हें वहाँ गायका दूध सुल्म था । वे राजाके भयसे सर्वथा मुक्त थे तथा वहाँ आनेवाले सभी प्राणियोंका वे आतिथ्य-सत्कार करने थे ।

बेटी ! वे ब्राह्मण धन-सम्पत्ति, वेश-भूषा, अवस्था, कर्म,

विद्या, विभव और चेष्टाओंकी दृष्टिसे साक्षात् विशिष्ट सुनिके समान थे । उनका नाम भी विसिष्ट ही था । उन्हें चाँदजैसी भार्या प्राप्त थी, जिसका नाम अरुन्थती था । एक दिन उन ब्रह्मिष्मेंने, जो उस पर्वतके शिखरपर हरी-हरी धासोंसे ढकी हुई समतल भूमिपर बैठे हुए थे, नीचे एक राजाको देखा, जो अपने सारे परिवारके साथ शिकार खेलनेकी इच्छासे जा रहे थे । वे अपनी उस विशाल सेनाके महान् घोषसे मानो मेरु पर्वतको भी विदीर्ण कर देना चाहते थे। उस सेनाके महान् कोलाहलसे दिग्न्नम-सा हो जानेके कारण सभी दिशाओंके प्राणियोंके समुदाय भाग रहे थे—जलके भैंबरके समान एक-एक स्थानपर चक्कर काट रहे थे। उन भूपालको देखकर ब्राह्मणने मन-ही-मन यह विचार किया—'अहो ! राजाका पद बड़ा



ही रमणीय है। उस पदपर प्रतिष्ठित मनुष्य सम्पूर्ण सौभाग्योंसे उद्घासित हो उठता है। क्व ऐसा समय आयेगा जब कि मैं भी पैदल, रथ, हाथी और बोड़ोंसे

संकुष्ट चतुरंगिणी सेना, पताका, छत्र और चँवरसे सम्पन्न हो दस दिशाक्ष्मी कुख़ोंको परिपूर्ण करनेवाला राजा होऊँगा।' उसी दिनसे ब्राह्मणके मनमें इस तरहका संकल्प होने लगा। वे जनतक जीवित रहे, प्रतिदिन आलस्य छोड़कर खचर्म-पालनमें लगे रहे। तत्पश्चात् उनके शरीरको जर्जर बना देनेके लिये जर्जरित अङ्गनाली जरावस्था बड़े आदरके साथ उन ब्राह्मण देवताके पास आयी। जब वे मृत्युके निकट पहुँच गये, तब उनकी प्रतीको बड़ी चिन्ता हुई। उस कल्याणम्यी ब्राह्मणप्रतीने तुम्हारी ही भाँति मेरी आराधना की। अमरत्वको अस्यन्त दुर्लभ मानकर उसने मुझसे यह वर माँगा—'देवि!



मरनेपर मेरे पितका जीव अपने मण्डपसे बाहर न जाय। अतः मैंने उसके उसी वरको खीकार कर ल्रिया। तदनन्तर काल्ववश ब्राह्मणका शरीर छूट गया। फिर उसी घरके आकाशमें वह ब्राह्मणका जीवारमा स्थित रहा। पूर्व-जन्मके सुदृढ़ एवं महान् संकल्पसे वह ब्राह्मणीका पित खयं सर्वशक्तिशाली राजा बन गया। उसने अपने प्रभावसे

भूमण्डलपर विजय प्राप्त कर ली । उसका प्रताप र्खाग-लोकतक फैल गया और उसने क्रपा करके पाताललोकका भी पालन किया । इस प्रकार वह त्रिलोकविजयी नरेश हो गया। वह याचकोंको मुँहमाँगा दान देनेके लिये कल्पवृक्षके समान था, धर्मरूपी चन्द्रमाके पूर्ण विकासके लिये पूर्णिमाकी रात्रिके सदश था। उधर उस ब्राह्मणके मृत्युमुखमें पहुँच जानेपर उसकी पत्नी ब्राह्मणी शोकसे अत्यन्त कुश हो गयी । उड़दकी सूखी छीमीके समान उसके हृद्यके दो ट्रकड़े हो गये। पतिके साथ ही मरकर अपने शरीरको दूर छोड़ वह आतिवाहिक देह (मानस-शरीर) के द्वारा पतिके पास जा पहुँची। जैसे नदी गर्तमें गिरती है, उसी प्रकार पतिका अनुसरण करके उनके पास जा वह वासंती लताके समान शोक-रहित हो गयी । उस पर्वत-प्राममें मरे हुए इस ब्राह्मणके घर हैं, भूमि-बृक्ष आदि स्थावर सम्पत्तियाँ हैं तथा मृत्युके बादसे उनका जीव उस पर्वतीय ग्रामके गृह-मण्डपमें विद्यमान है। ( सर्ग १८-१९ )



# लीला और सरस्वतीका संवाद—जगत्की असत्ता एवं अजातवादकी स्थापना

देवी सरस्वतीने कहा-कल्याणि ! वही ब्राह्मण अव



राजा होकर तुम्हारा पित हुआ है और जो अरुग्यती नामवाली ब्राह्मणी थी, वह तुम हो । तुम्हीं दोनों सुन्दर दम्पित यहाँपर राज्य करते हो । तुम्हारे पूर्वजन्मका यही सारा सृष्टिकम है, जिसे मैंने कह सुनाया । ब्रह्मरूप आकाशमें जीवभावकी आनित होनेसे ही यह सब कुछ प्रतित होता है । इसिल्ये कौन सृष्टि ध्रमरूप है और कौन भ्रमसे रहित है ? सुतरां सारी सृष्टि ही अनर्गल अनर्थ-बोधके सिवा दूसरा कुछ नहीं है ।

श्रीविसष्ठजी कहते हैं—रघुनन्दन ! देवी सरखतीका यह वचन सुनकर छीळाके सुन्दर नेत्र आश्चर्यसे खिळ उठे। वह इस प्रकार बोळी।

लीलाने कहा—देवि ! आपकी बात तो सत्य ही होगी । मैं उसे मिथ्या कहनेका साहस नहीं कर सकती; परंतु ऐसी विरुद्ध बात कैसे सम्भव हो सकती है ? कहाँ ब्राह्मणका जीव अपने घरमें है और कहाँ इतने वड़े विशाल प्रदेशमें हमलोग स्थित हैं। (फिर वे ब्राह्मण-दम्पति और हमलोग एक कैसे हो सकते हैं?) मेरे खामी जहाँ स्थित हैं वैसा वह दूसरा लोक, वह विस्तृत भूमि, वे विशाल पर्वत और वे दसों दिशाएँ एक घरके भीतर कैसे प्रतीत हो सकती हैं? सर्वेश्वरेश्वरि! यदि कोई कहे कि एक सरसोंके दानेके भीतर मतवाला ऐरावत हाथी बँवा हुआ है, परमाणुके भीतर वैठे हुए एक मच्छरने भिंह-ममहोंके साथ युद्ध किया, सुमेरु पर्वत कमल्याहेके भीतर रक्खा हुआ है तो जैसे ये सारी वार्ते असम्भव होनेके कारण असमझस प्रतीत होती हैं—ठीक नहीं लगतीं, उसी प्रकार उस घरके अंदर ये विशाल भूलोक और पर्वत हैं, यह कथन भी असम्भव एवं असंगत ही जान पहता है।

देवी सरस्वती बोलीं-सुन्दरि ! मैं यह झूठ नहीं कह रही हूँ । तुम ध्यान देकर यथावत् रूपसे इस विषयको सुनो । दूसरोंके द्वारा तोड़ी जानेवाली धर्मकी जिस मर्यादाको मैं खयं ही स्थापित करती हूँ, उसीका यदि मैं भेदन करूँ तो दूसरा कौन पालन करेगा ? उस पर्वतीय गाँवके ब्राह्मणका वह जीवात्मा अपने उसी घरके आकाशमें चिदाकाशरूप होकर ही इस कल्पित महान् राष्ट्रको देख रहा है। कल्याणि! जैसे खप्तमें जाग्रत्कालकी स्मृति ल्लप्त हो जाती है और दूसरी स्मृति उदित होती है, उसी प्रकार तुम दोनोंकी पूर्वजन्मकी स्पृति नष्ट हो गयी है और उससे विपरीत दूसरी स्पृति उदित हुई है। यही उस शरीरका मरण है । जैसे खप्नमें तीनों लोकोंका दीखना, संकल्पमें त्रिलोकीका उदय होना तथा मरू-मरीचिकामें जलका होना असत्य है, फिर भी वहाँ उन वस्तुओंकी प्रतीति होती है, उसी प्रकार ब्राह्मणके घरके भीतर पर्वत, वन और नगरोंसहित भूमिका होना यद्यपि असत् है तो भी वहाँ इन सबकी प्रतीति होती है। जो असत्यसे उत्पन्न हुआ है, वह असत् है, जो स्मृतिसे उत्पन्न हुआ है, वह भी असत् है—जैसे मृग-तृष्णाकी नदीमें जलका होना मिथ्या है; फिर उस जल्में जो तरङ्गकी प्रतीति होती है, वह सत् कैसे हो सकती है ?

बेटी ! उस पर्वतीय गृहके आकाशरूपी कोशमें स्थित तुम्हारा जो यह घर है तथा जो मैं हूँ और तुम हो-यह सन कुछ तुम केवल चिन्मय आकाशरूप ब्रह्म ही समझो । इस विषयको स्पष्टरूपसे समझने और समझानेके लिये खप्त, भ्रम, संकल्प और अपने-अपने अनुभवकी परम्पराएँ ही मुख्य प्रमाण ( उदाहरण ) हैं । ब्राह्मणके उस पूर्वतीय घरके भीतर उस ब्राह्मणका जीव है । उस जीवाकाशमें ( अर्थात् उस जीवात्माके संकल्पमें ) समुद्र और वनोंसे परिपूर्ण यह पृथ्वी है। कृशाङ्गि ! उस ब्राह्मणके घरके भीतर इस नूतन सृष्टिमें जो यह नगर निर्मित हुआ है, यह यद्यपि मनमें बैठ गया है, तथापि ब्राह्मणका वह पहला घर आज भी मौजूद ही है--नष्ट नहीं हुआ । जैसे इस जगत्-सृष्टिकी प्रतीति आभासमात्र है, उसी प्रकार क्षण, कल्प आदिकी प्रतीति भी आभास-मात्र ही है, वास्तविक नहीं । परमात्मामें जो तू-मैं इत्यादि मावोंका अध्यास है, उसके अधीन जो अपने जन्मका भ्रम होता है, ऐसा भ्रम जिन लोगोंको है, उन्हीं पुरुषोंको क्षण, कल्प आदि सम्पूर्ण जगत्की प्रतीति होती है ।

उत्तम व्रतका पालन करनेवाली लीले ! मरणकालकी मिथ्याभूत मूर्च्छांका अनुभव करके जब जीव पूर्वजन्मके सभी भावोंको भुला देता और दूसरे नृतन भावको देखने या अनुभव करने लगता है, तभी वह पल्क मारते-मारते मनमें यह स्मरण करने लगता है कि मैं आधेय हूँ और इस आधारमें स्थित हूँ । यद्यपि वह उस समय (चेतन) आकाश (प्रमाला) में आकाश (चिदाकाश जीवाला) रूपसे ही स्थित होता है (इसलिये उसमें आधाराधेयभावकी कल्पना मिथ्या ही है), तथापि उसके चित्तमें वैसा संस्कार प्रकट होता है । उसे यह मान होता है कि हाथ, पैर आदि अवयवोंसे युक्त यह शरीर मेरा ही

है । उसके मनमें जो शरीर स्थित होता है अर्थात् उसमें जैसे शरीरका संस्कार रहता है, उसी या वैसे ही इस शरीरको वह आसीयभावसे देखना है । उसे जान पड़ता है कि भी इस पिताका पुत्र हूँ । इतने वर्षोंकी मेरी अवस्था हो गयी । ये मेरे मनोरम भाई-बन्धु हैं । यह मेरा रमणीय घर है । जब मेरा जन्म हुआ, तब मैं वालक था और अब वहकर ऐसा हो गया हूँ ।'

स्त्रप्तमें द्रष्टा और दश्यरूपसे जो विभिन्न पदार्थ किल्पत होते हैं, उन सबमें अदृश्यरूपसे जो चेतन स्थित होता है, वही उन स्वप्नगत पदार्थोंका बाध होनेपर एक-रस चेतनरूपसे पुन: दृष्टिगोचर (अनुभवका विषय) होता है। अत: कुछ भी उत्पन्न नहीं हुआ था—विना उत्पन्न हुए ही स्वप्नावस्थामें उन वस्तुओंके दर्शन हुए थे। इस तरह जैसे खप्तमें वह चेतन ही द्रष्टा, दृश्य आदिके रूपमें उदित होता है, उसी प्रकार परलेकमें भी उदित होता है और जैसे परलेकमें उदित होता है, उसी तरह इस लोकमें भी वह चेतन ही द्रष्टा, दृश्य आदिके रूपमें आविर्भृत होता है। इसल्ये खप्त, परलेक और इहलोक— इनमें थोड़ा-सा भी मेद नहीं है। ये सब-के-सब असत् होते हुए भी अमवश सत्-से प्रतीत होते हैं — ठीक उसी तरह जैसे जलमें उठनेवाली तरङ्गोंका एक दूसरेसे मेद नहीं होता और वे सब असत् होती हुई ही सत्-सी प्रतीत होती हैं। चूँकि जलमें डि यह जगत् अमवश प्रतीत हो रहा है, अत: यह कभी उरपन ही नहीं हुआ—यह सिद्धान्त स्थिर हुआ।

----

#### लीला और सरस्वतीका संवाद—सब कुछ चिन्मात्र ब्रह्म ही है, इसका प्रतिपादन

श्रीसरस्वतीजीने कहा--जैसे आँख खोलनेपर प्राणीको सारे रूप अन्छी तरह दिखायी देने लगते हैं, उसी प्रकार मृत्युरूपी मूर्च्छिके दूर होनेपर जीवको शीघ्र ही सम्प्रर्ण लोकोंका पूर्णतः भान होने लगता है। जैसे खप्नमें अपनेको अपने ही मरणकी प्रतीति होती है, उसी प्रकार जीवको, संसारमें जिसका अनुभव या दर्शन नहीं हुआ है, ऐसा कार्य भी इस तरह तत्काल याद आने लगता है कि इसे मैंने किया है। चिन्मय आकाशरूप परमात्माके भीतर मायारूपी आकाशमें इस तरहकी अनन्त भ्रान्तियाँ भासित होती हैं। यह जगत नामकी नगरी जो बिना दीवालको ही प्रतीत होती है, वास्तवमें कल्पनामात्र है (सत्य नहीं)। यह जगत्, यह सृष्टि इत्यादि रूपसे स्मृति ( वासना ) ही विस्तार-को प्राप्त हो रही है। कुशाक्ती लीले! यह त्रिभवन आदि दश्य-प्रपञ्च कुछ लोगोंके अनुभवमें आकर उनकी स्प्रतिमें स्थित है और कुछ छोगोंके अनुमवमें आये बिना

ही उनकी स्मृतिमें विद्यमान है । विश्वका अत्यन्त विस्मृत हो जाना ही मोक्ष कहलाता है । उस अवस्थामें किसीके लिये भी कोई प्रिय और अप्रिय नहीं रह जाते । अहंता और जगत्की आधारभूत अविद्याका अत्यन्त अभाव हुए बिना मोक्ष खाभाविक रूपसे विद्यमान होता हुआ भी उदित नहीं होता । जैसे रज़्ज़में जो सर्पका भ्रम होता है, वह वास्तविक नहीं है; तो भी जबतक उसमें 'सर्प' शब्द और उसके अर्थकी सम्भावनाका प्रणिरूपसे बाध नहीं हो जाता, तबतक वह शान्त होनेपर भी शान्त नहीं होता । यह जो विशाल संसार है, परब्रह्म ही है-यह निश्चित सिद्धान्त है। अविद्याका अभाव हो जानेपर भी यदि अनुवृत्तिवश प्रतीति होता है तो उसे प्रतीतिमात्र ही समझना चाहिये। वह वास्तवमें नहीं है ( जैसे खप्नसे जागनेपर खप्नके संसारकी आकृति प्रतीत हो तो भी वह मिथ्या ही है. वास्तविक नहीं )। इसी प्रकार जगतके उदित होनेपर भी कहीं कभी कुछ भी उदित नहीं हुआ, केवल चिनमय आकाशरूप परमत्मा ही स्थित है।

इस तरह विचार करनेसे यह सिद्ध हुआ कि कभी कुछ उत्पन्न नहीं हुआ। जो कुछ जगत् आदि दृश्यरूपसे प्रतीत होता है, वह भी चिन्मय परमात्मा ही है। केवल चेतन आकाशरूप ब्रह्म ही अपने आपमें स्थित है।

लीला बोली—वेवि ! जैसे प्रातःकालकी प्रभासे जगत्की रूप-सम्पत्ति सुस्पष्ट दिखायी देने लगती है, उसी प्रकार आपने मुझे यह बहुत ही उत्तम और अद्भुत हिए प्रदान की है । इस समय जबतक मैं तीव्र अभ्यास न होनेके कारण इस दिष्टमें सुदृढ़ स्थिति नहीं प्राप्त कर लेती, तबतक आप अपने उपदेशद्वारा इस दृश्य-कौतुकका—इस संसारका बाध करती रहें । देवि ! बह बाह्मण अपनी बाह्मणीके साथ पूर्वसृष्टिके जिस गाँव और घरमें रहता था, उस सृष्टिके उसी पर्वतीय ग्राममें आप मुझे ले चल्चिये । मैं उसे देखना चाहती हूँ ।

श्रीसरस्वतीजीने कहा—छीले ! चेत्यरहित चिन्मय परमात्मरूप जो परम पावन दृष्टि है, उसका अवल्यवन करके तुम इस आकारका—इस देहके अभिमानका त्यागकर निर्मल हो जाओ । ( ताल्पर्य यह कि पूर्व-सृष्टिकी उस वस्तुको देखनेके लिये इस दारीरको भूल जाना आवश्यक है ।) इस प्रकार जब तुम देहाभिमान-रूप मलसे रहित हो जाओगी, तब हम दोनों साथ-साथ रहकर बिना किसी रुकावटके उस सृष्टिको देखेंगे । यह दारीर उस सृष्टिक दर्शनरूपी गृहद्वारके लिये एक सुरद्ध अर्गला ( रुकावट ) के रूपमें स्थित है ।

बेटी ! ये तीनों छोक मायामय होनेके कारण अमूर्त हैं । मिथ्या आग्रह या अज्ञानके कारण ये तुम्हें मूर्ति-

मान् प्रतीत होते हैं, जैसे सुवर्णको छोग अँगुठीके रूपमें देखते हैं। जैसे अँगूठीका रूप धारण करनेवाले सुवर्णमें अँगूठीपना नहीं है, उसी प्रकार जगतुका रूप धारण किये हुए ब्रह्ममें जगत नहीं है। यह जगत आकाशकी माँति ग्रन्य ही है: इसके रूपमें यहाँ जो कळ दिखायी देता है, वह ब्रह्म ही है । ब्रह्ममें भ्रमवश माया दिष्टगोचर होती है । यह सारा प्रपन्न झुठा ही है । केवल अद्वितीय ब्रह्म ही, जिसका अहं ( आत्मा )-रूपसे अनुभव होता है, परमार्थ सत्य है । इस विषयमें उपनिषदोंके वाक्य, गुरुजनोंके उपदेश और अपना अनुभव प्रमाण है। जो ब्रह्म है, वहीं ब्रह्मको देखता है। जो ब्रह्म नहीं है, वह कदापि ब्रह्मको नहीं देख सकता। ब्रह्मका ही जो ऐसा खमाव है (जो उसकी अवृत्त सत्ता है ), वहीं सच्टि आदिके नामसे प्रसिद्ध है। जबतक अभ्यासयोगके द्वारा तम्हारी भेदबद्धि शान्त नहीं हो जाती, तबतक अब्रह्मरूप होनेके कारण निश्चय ही तम ब्रह्मको नहीं देख सकती। ब्रह्मज्ञानका बारंबार अभ्यास करनेके कारण ब्रह्ममें अद्वेतभावसे जिनकी दढ़ स्थिति हो गयी है, ऐसे हमलोग ही उस परमपदका साक्षात्कार करते हैं। जब अपने संकल्प ( मनोरथ ) से निर्मित हुआ नगर भी अपने इस शरीरसे प्राप्त नहीं हो सकता, तब दूसरेके संकल्पसे निर्मित नगरको दूसरा शरीर कैसे प्राप्त करेगा। अतः कार्यको समझनेवाली स्त्रियोंमें श्रेष्ठ लीले ! तम इस देहाध्याससे रहित होकर चेतन ब्रह्ममय आकाशरूपिणी हो जाओ । तब तत्काल ही उस ग्रामका दर्शन करोगी। अतः शीघ्र वही कार्य करो ।

ठीठाने कहा—देवि ! आपने कहा है कि ब्राह्मण और ब्राह्मणीके जगत्में हम दोनों साथ-साथ चर्छेगी; परंतु माताजी ! मैं यह पुरुती हूँ कि हम दोनोंका साथ-साथ चठना कैसे हो सकता है । मैं तो इस शरीरको यहीं स्थापित करके शुद्ध सस्त्रका अनुसरण करनेवाले चित्तके द्वारा उस उत्तम आकाशमय लोकमें चली जाऊँगी । परंतु आप अपने इसी शरीरसे वहाँ कैसे जायँगी ?

देवी सरस्वतीने कहा—चेटी ! जैसे तुम्हारा संकल्पमय आकाश, बृक्ष आदि सांकल्पिक सत्तासे सत् होता हुआ भी वास्तवमें शूत्यरूप ही है, उसी तरह शुद्ध सच्वगुणका कार्यभूत जो मेरा शरीर है, यह चेतन परमात्माका ही प्रकाश है—इसके रूपमें चेतन परमात्माकी ही प्रतिति होती है । अतः इसका उससे मेद नहीं है । ऐसा जो मेरा यह दिव्य शरीर है, इसका त्याग करके में नहीं जाऊँगी । जैसे वायु गन्धको प्राप्त होती है, उसी तरह में इसी शरीरसे ब्राह्मण-ब्राह्मगीके उस देशमें पहुँच सकती हूँ । भद्रे ! ये देह आदि परब्रह्मसे परिपूर्ण होकर ही स्थित हैं, अतः अपनी उत्कृष्ट महिमामें स्थित परब्रह्म ही हैं । इस सत्यको हमलोग विना किसी विष्न-वाधाके देखते हैं, किंतु तुम ऐसा नहीं देखती ( क्योंकि तुम्हें अभी दृढ़ तत्त्वज्ञान नहीं हुआ है )।

जैसे सुत्रगीमें कटकरन, जलमें तरङ्गस्त्र और खप्नके नगर एवं संकल्प-कल्पित पुर आदिमें सत्यत्न नहीं है, उसी प्रकार सिचदानन्दरूप ब्रह्ममें कल्पनातीत अनामय आत्मखमावसे पृथक् कोई वस्तु नहीं है। जो कुछ भी यह दश्य-प्रपन्न मासित हो रहा है, वह सब ब्रह्मका ही निर्मेल विकास है। जैसे परम उत्तम चन्द्रकान्तमणिकी अमवश काचके समान प्रतीति होती है, वैसे ही ब्रह्मके विशुद्ध विकासकी आन्तिवश दश्यरूप-से प्रतीति हो रही है।

लीलाने पूछा—देवि ! कृपया यह बताइये कि इतने दीर्घकालसे किसने हमलोगोंको द्वेत और अद्वैतके दिविश्र विकल्पोंद्वारा भ्रममें डाल रक्खा है।

श्रीसरस्वतीजीने कहा-चञ्चले ! तुम चिरकालसे अविचारद्वारा व्याकुल होकर भटक रही हो । अविचार खभावसे उत्पन्न होता है और विचारसे उसका नाश हो जाता है। विचारद्वारा अविचारका पळक मारते-मारते नाश हो जाता है। यह अविचाररूप अविद्या विचार या विवेकसे बाधित होकर ब्रह्मसत्ता हो जाती है--- ब्रह्मके सत्-खरूपकी प्राप्ति हो जाती है। इसलिये अविद्याका अस्तित्व नहीं है । अतः न तो कहीं अविचार है न अविद्या है, न बन्धन है और न मोक्ष ही है। यह जगत, ग्रुद्ध बोधखरूप (चिन्मय ब्रह्म) ही है। चूँकि इतने समयतक तुमने इसका विचार नहीं किया, इसीलिये तुम्हें बोध नहीं हुआ। तुम भ्रान्त एवं व्याकुल ही बनी रह गयी । आजसे तम्हारे चित्तमें वासनाका क्षयरूप बीज पड़ गया है। इसिन्ध्ये अब तुम त्रिवेकरा लिनी, प्रबुद्ध एवं त्रिमुक्त हो । एकपात्र ब्रह्मके चिन्तनरूप उत्तम निर्विकलप समाधिके मनमें आरूढ़ होनेपर जब द्रष्टा, दश्य और दिन्टिका अत्यन्ता-भाव हो जायगा तथा हृदयमें यह वासना-क्षयरूप वीज कुछ अङ्करित हो ज.यगा, तव राग-द्वेष आदि दिष्टियाँ क्रमशः उदित नहीं होंगी, संसारकी उत्पत्ति भी निर्मूल हो जायगी और निर्विकल्प समाधि पूर्णतः स्थिरताको प्राप्त होगी । इस तरह निर्विकल्प समाधिके स्थिर होने-पर कुछ कालके अनन्तर मायाकाश और उसके कार्योंके अधिष्ठान-खरूप निर्मल आत्माके साक्षात्कारसे तुम भ्रान्ति-ज्ञानरूप कालिमाके कलङ्कसे शून्य होकर सम्पूर्ण प्राणियोंकी भ्रान्तियोंका, उनकी कार्यभूत वासनाओंका और उनकी कारणभूत अविद्याका जहाँ अन्त हो जाता है, उस मोक्षरूप परम पुरुषार्थमें प्रतिष्ठित हो जाओगी ।

(सर्ग २१)

#### वासनाओं के क्षयका उपाय और ब्रह्मचिन्तनके अभ्यासका निरूपण

श्रीसरस्वतीजीने कहा-ठीले ! यद्यपि खप्तावस्थामें खप्तके शरीरका अनुभव होता है, तथापि यह खप्त है-ऐसा ज्ञान होनेसे जैसे खप्त-शरीर वास्तविक नहीं रहता, मिथ्या ठहरता है, उसी तरह यद्यपि इस स्थूल शरीरका पहले अनुभव होता है, तथापि इसे खप्तवत् मान लेनेपर वासनाओंका क्षय होनेसे यह भी 'असत्' (बाबित ) ही हो जाता है । जैसे स्वप्नके ज्ञानसे स्वप्नावस्थाका शरीर शान्त हो जाता है, उसी प्रकार जाप्रत्-अवस्थाके शरीरको भी खप्तवत् समझ लेनेपर वासनाओंके क्षीण होनेसे यह शान्त हो जाता है । जैसे खप्त-शरीरका और मनोरय-कल्पित कल्पनामय शरीरका अन्त होनेपर इस जाग्रत्-शरीरका मान होता है, उसी प्रकार जगद्-भावना ( स्थूल शरीरमें अहं-भावना ) या अन्त होनेपर आतिवाहिक ( सूक्म ) शरीरका उदय ( अनुभव ) होता ही है । जैसे खप्तावस्थाके वासनाबीजसे रहित होनेपर सुषुति-अवस्था उदित ( प्राप्त ) होती है, उसी तरह जाप्रद्-अवस्था भी जब वासनाबीजसे रहित हो जाती है, तब जीव-मुक्तिकी प्राप्ति होती है । जिसमें वासनाएँ सप्त अथवा विलीन हो जाती हैं, उस प्रगढ़ निदाका नाम सुप्रति है। जिस अवस्थामें वासनाओंका सर्वथा क्षय हो जाता है, उसे 'तुरीया' कहते हैं । जाग्रतु-अत्रस्थामें भी परम पदका अनुभव होनेपर (वासनाओंका समूल नाश हो जानेके कारण ) तुर्यावस्था होती ही है। जीवित पुरुषोंके जीवनकी वह अवस्था, जिसमें वासनाओंका सर्वथा क्षय हो जाता है, जीवनमुक्ति कहलाती है । अज्ञानी बद्ध जीव इसका अनुभव नहीं कर पाते।

लीले ! जब पूर्ण अभ्यास करनेसे तुम्हारा यह अहंभाव शान्त हो जायगा, तब तुम्हारी खाभाविक चैतन्यरूपता, जो इस दृश्य-प्रपश्चकी चरम अवधिभूत है, उदित एवं विकसित हो जायगी । जब आतिवाहिकता (शरीरकी सूक्ष्मता) का ज्ञान सदाके लिये स्थायी हो

जायगा, तव तुम संकल्पदोपसे रहित पावन लोकोंका साक्षास्त्रार कर सकोगी। अतः सती-साध्यी छीले! तुम वासनाको क्षीण करनेका प्रयत्न करो। जव तुम्ह्र्ररी वासना-उर्द्र्य स्थिति अत्यन्त दृह् हो जायगी, तव तुम जीवन्मुक्त हो जाओगी। जवतक तुम्ह्र्ररा यह शीतल ( शान्तिप्रद ) ज्ञानरूपी चन्द्रमा पूर्णताको नहीं प्राप्त हो जाता, तवतक तुम इस शरीरको यहीं स्थापित करके लोकान्तरोंके दर्शन करो। मैंने तुमसे जो बात कही है, यह बाल्कोंसे लेकर सिद्ध पुरुषोंतकमें प्रसिद्ध, सबके अनुभवसे सिद्ध एवं ययार्थ है। यह शरीर न तो मरता है और न जीता ही है। खप्त और संकल्पसम्बन्धी अममें मरण और जीवनकी चर्चा ही क्या है! बेटी! जैसे मनोरयकल्पित पुरुषमें जीवन और मरण असस्य ही प्रतीत होते हैं, उसी प्रकार इस स्थूल्शरीरमें भी जीवन-मरण मिथ्या ही हैं।

लीला बोली—देवि ! आपने मुझे यहाँ उस निर्मल झानका उपदेश दिया है, जिसके श्रवणमात्रसे ही दश्य- रूपी हैं जेकी बीमारी शान्त हो जाती है । अब इस विषयमें मेरा एक उपकार और कीजिये । कृपया मुझे यह बताइये कि वह अभ्यास क्या है, कैसा है, अथंबा कैसे वह पुष्ट होता है और उसके पुष्ट हो जानेपर क्या होता है ।

श्रीसरस्वतीजीने कहा—वेटी ! जिस पुरुपके द्वारा जिस-जिस साधनसे जब-जब जो भी कार्य किया जाता है, वह अभ्यासके विना कभी सिद्ध नहीं होता । सिच्चदा-नन्दधन परमात्माका चिन्तन करना, जिज्ञासुओंके प्रति उसका वर्णन करना, आपसमें एक-दूसरेको ब्रह्मके तत्त्वका बोध कराते रहना तथा उस एकमात्र ब्रह्मके ही परायण हो जाना—इसे ही विद्वान् छोग ब्रह्मविषयक अभ्यास समझते हैं । जो विरक्त महात्मा पुरुष मुक्तिके लिये अपने अन्तःकरणमें भोग-वासनाओंके क्षीण होनेकी भावना करते

हैं, वे ही भव्य (कत्याणके भागी ) पुरुष भूमण्डलवें विजयी होते—उत्कृष्ट पद पाते हैं । जिनकी बुद्धि उदारता (परिप्रह-त्याग )-रूपी सौन्दर्य और वेराग्यके रससे रिखत हो आनन्दका स्पन्दन करनेवाळी है, वे ही उत्तम अभ्यासी कहे गये हैं । जो लोग युक्ति तथा शाखोंके ज्ञाताके द्वारा जाननेमें आनेवाली लौकिक ज्ञेय वस्तुओंके अत्यन्ताभावकी सिद्धिके लिये प्रयक्त करते हैं, वे ब्रह्माभ्यासी कहे गये हैं । यह दश्य जगत् सृष्टिके आरम्भवें ही उत्यन्न नहीं हुआ, इसलिये कभी भी इसका अस्तित्व है ही नहीं । जो कुछ प्रतीत हो रहा है, वह मैं ही हूँ—मुझ सिच्चितानन्दघन परमहमासो यह भिन्न नहीं है, ऐसे अभ्यासको बोध (ब्रह्मज्ञान) का अभ्यास कहा गया है । दश्यकी उत्पत्ति कभी हुई ही नहीं, इस बोधसे राग-देव आदिका क्ष्मय हो जानेपर ब्रह्मचिन्तनके

वळसे उत्पन्न हुई जो परमात्मरति है, वह ब्रह्माम्यास है। जैसे शरद् ऋतुमें हिमके समान शीतळ ओस-जळके अभिषेकसे सव ओर फेळा हुआ भारी कुहरा मिट जाता है, उसी प्रकार चित्तमें पूर्वोक्त रीतिसे अभ्यासमें व्यये हुए विवेक-वोधरूपी जळके निरन्तर सिझनसे, जो सम्पूर्ण तापोंको शान्त करनेवाळा होनेके कारण हिमके समान शीतळ है, संसाररूपी कुण्णपक्षकी अँधेरी रातमें उत्पन्न हुई मोहमयी गाढ़ निदा सर्वथा गळ जाती (मिट जाती) है।

महर्षि वाल्मीकि कहते हैं—जब मुनिवर विसष्ठ इस प्रकार यह प्रसङ्ग सुना चुके, तब दिन वीत गया, सूर्य अस्त हो गये, मुनियोंकी वह सभा विसष्ठजीको नमस्कार करके सार्यकाल्कि कृत्य करनेके ल्यि चली गयी और रात वीतनेपर सूर्यकी किरणोंके साथ ही फिर सभा-स्थानमें आ गयी।

## सरस्वती और लीलाका ज्ञानदेहके द्वारा आकाशमें गमन और उसका वर्णन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--रधनन्दन ! वे दोनों श्रेष्ट देवियाँ सरस्वती और लीला उस आधी रातके समय जव कि समस्त परिजन सो गये थे, पूर्वीकरूपसे बातचीत करके अन्त:परके मण्डपमें जो सुरझाये नहीं थे, ऐसे फलोंकी मालारूपी वस्त्रसे ढके हुए राजाके शवके पास ही एक आसनपर बैठ गयीं । वे समाधिमें स्थित हो ऐसी निश्चल हो गयीं मानी रतके वने हुए खंभेंमें ख़दी हुई दो मुर्तियाँ हों अथवा दीवालमें अङ्कित किये गये दो सन्दर चित्र हों । निर्विकलप समाधि लग जानेसे वे बाह्यज्ञानसे शून्य हो गयीं । पहले उन दोनोंको भी जगतः इस भ्रमरूप दश्यकी अनुत्पत्तिका बीध हुआ. अर्थात उन्होंने भी अनुभव किया कि जगत्की कभी उत्पत्ति हुई ही नहीं । जब ऐसा अनुभव हुआ, तब उन्हें इस दरय-प्रपञ्चके अत्यन्ताभावका निश्चयात्मक ज्ञान हो गया । फिर तो उन दोनोंकी दृष्टिसे यह दृश्य-च्ची पिशाच प्रश्तिया ओझल हो गया--किसी आडमें लिप

गया हो, ऐसी बात नहीं । उसकी सत्ता है ही नहीं, इसिल्ये वह सर्वथा अरह्य हो गया । निष्पाप एवुनन्दन ! जैसे हमलोगोंकी दृष्टिमें खरगोशके सींग नहीं हैं और न होनेके कारण ही वे दीखते नहीं, उसी तरह यह दृश्य-पिशाच न होनेके कारण ही उनके लिये सर्वथा तिरोहित हो गया । जो वस्तु पहलेसे ही नहीं है, वह वर्तमानमें भी अस्तित्वश्र्य ही है । इस जगत्की यही स्थिति हैं । यह प्रतीत हो तो सृगतृण्णामें जलकी प्रतीतिके समान असत् है और यि प्रतीत न हो तो खरगोशके सींगकी भाँति असत् हैं । तात्पर्य यह कि किसी भी दशामें इसकी सत्ता नहीं हैं । तात्पर्य यह कि किसी भी दशामें इसकी सत्ता नहीं हैं ।

ज्ञानकी देवी सरखती अपने उसी ज्ञानमय शरीरसे विचरण करने लगीं । परंतु मानवी रानी लीलाने मानव-देहके अभिमानका त्याग करके ध्यान और ज्ञानके अनुरूप दिव्य शरीरका आश्रय ले उसीके द्वारा तीव्र गतिसे आकाशमें विचरना आरम्भ किया । उन दोनोंने उद्बुद्ध हुए पूर्वसंकल्पजित संस्कार-हानसे गृहाङाशमें ही एक वित्ता ऊँचे उटकर आकाश-गमनमें समर्थ चिन्मय आकृतियाँ धारण कर छीं । दोनों ही चेतन आकाश ( ब्रह्म )-रूपिणी हो गयीं । यद्यपि वे उसी घरमें वैठी रहीं, तथापि चिन्मय चित्तके संकल्पसे कोटि योजन विस्तृत दूर-से-दूर आकाशस्थलमें उड़ने लगीं—-उड़नेका अनुमव करने लगीं । यद्यपि ये दोनों सिक्याँ वास्तवमें चेतन आभासमय शरीरवाली थीं, तो भी पूर्वसंकल्पित इस्यके अनुसंवानमें लगे रहनेवाले चित्तके साथ अभिन्नताको प्राप्त हुए अपने स्वभावके कारण वे एक दूसरेके शरीरको देखती और परस्पर स्नेह्ममन होती थीं ।

तदनन्तर वे दोनों देवियाँ यथाशक्ति यत्र-तत्र विश्राम करती हुई धीमी चाळसे आगे वहने ळगीं। उन्होंने शून्यमें ही देखा, आकाशमण्डल बड़े-बड़े भुवनों और बहाँके निवासियोंके निर्माण-कार्यसे अस्यन्त भर गया है—अककाशहारून्य हो रहा है। उपर-ऊपरका आकाश मिल-मिल भुवनोंसे अलग-अलग विरा हुआ था। वे धुन्दर विमानोंसे धुशोमित भुवन विचित्र आभूषणोंके समान प्रतीत होते थे। उसमें कहींपर वज्र, चक्र, शूल, खङ्ग और शक्ति आदि अख-शब्तोंके अधिष्ठाता देवता मूर्तिमान् होकर विचर रहे थे। उनसे युक्त वह लोक बिना भीतके ही भवनोंसे विभूषित था और वहाँ नारद, तुम्बुरु आदि गन्धर्य गीत गाते थे। महांमेंबोंके मार्गमें (पुष्कर और आवर्तक आदि) महामेंबोंके

वृष्टि-सम्बन्धी महान आयोजनसे वहाँ सब और हलचल मची थी और कहींपर प्रलयकालके मेघ चित्रलिखितकी भाँति निश्चेष्ट एवं नीरव दिखायी देते थे । कहीं उठते हुए कज्जलगिरिके समान सुन्दर मेघोंकी घटा घिरी आ रही थी। कहीं ख़वर्ण-द्रवके समान मनोहर सर्वके तापको दुर करनेवाले वादल छ। रहे थे और कहीं दिशाओंके दाहसे उत्पन्न हुई गरमी फैल रही थी। कहीं शून्यतारूपी जलसे परिपूर्ण आकाश प्रशान्त महासागरके समान शोभा पाता था। कहीं विमानोंपर बैठे हुए देवताओंकी बहरंगी प्रभासे आकाशकी रूप-रेखा चितकवरी-सी जान पडती थी। कहीं वह शान्त. समाधिस्य तथा परम पदमें विश्रान्त मुनियोंकी मण्डलीसे घिरा हुआ था और कहीं जिन्होंने क्रोधको दूरसे ही त्याग दिया है, उन साधु-महात्माओंके चित्तके समान वह सन्दर एवं सम था। कहीं रुद्रपुर, कहीं ब्रह्मपुर और कहीं मायानिर्मित पर वहाँ दृष्टिगोचर होते थे। कहीं सिद्धोंके समुदाय विचर रहे थे। कहीं वह आकाश ज्ञानी पुरुषके हृदयकी भाँति दश्यश्रमसे अत्यन्त शून्य, उज्जळ, आवरणरहित, आनन्दमय, कोमल, शान्त, खच्छ एवं विस्तृत था ।

जहाँ गूलरके फलके भीतर रहनेवाले छोटे-छोटे मच्छरों-के समान त्रिभुवनवासी प्राणियोंका समुद्राय घूम रहा था, उस आकाशको बहुत ऊँचेतक लाँघकर वे दोनों छळनाएँ फिर भूतल्पर जानेको उचत हुईं। ( सर्ग २३-२४)

### लीलाका भृतलमें प्रवेश और उसके द्वारा अपने पूर्वजन्मके खजनोंके दर्शन, ज्येष्टशमीको माताके रूपमें लीलाका दर्शन न होनेका कारण

श्रीवसिप्डजी कहते हैं—रधुनन्दन ! आकाशसे किसी पर्वतीय ग्रामको जाती हुई उन दोनों छियोंने उसी भूतल्को देखा, जो ज्ञानकी देवी सरखतीके मनमें था—जिसे वे लीलाको दिखाना चाहती थीं। सागर, बडे-बडे पर्वत, लोकपाल, स्वर्ग, आकाश और

भूतल्खे परिवेधित जगत्के मध्यभागका अवलोकन करके मानव-कन्या रानी लीलाने तुरंत ही अपने मन्त्रिके आधारभूत पर्वतीय प्रापका वह स्थान देखा ।

इस प्रकार वे दोनों सुन्द्रस्याँ, जहाँ राजा पद्म रहते थे, उस क्ष्माण्डमण्डलसे निकलकर दूसरे ब्रह्माण्डमें जा पहुँचीं, जहाँ विसष्ट नामक ब्राह्मणका घर था। वे दोनों ही श्रियों सिद्ध थीं। उन्होंने दूसरे लोगोंसे अदस्य रहकर ही ब्राह्मणके निवासमूत मण्डपको, जो उनका अपना ही घर था, देखा। वह घर गृहस्वामीके वियोगसे हतप्रभ हो गया था। उसके मुख अर्थात् द्वारकी कान्ति करुणासे व्याप्त थी और उसका विनाश निकट था।

रघुनन्दन ! सुन्दरी लीला चिरकालतक सुन्दर झान-का अभ्यान करनेके कारण देवताकी भाँति सल्यसंकल्य और उत्यक्ताम हो गयी थी। (वह जो चाहती, वही हो जाता था।) उसने सोचा, ये मेरे बन्धुजन मुझको और इन देवी सरस्वतीको साधारण श्लीके रूपमें रेखें। उसके ऐसा संकल्प करते ही उस घरके लोगोंने वहाँ दो दिव्याङ्गनाओंको देखा, जो उस घरको अपनी प्रमासे उद्धासित कर रही थीं। वे दोनों लक्ष्मी और पार्वतीकी जोड़ी-सी जान पड़ती थीं। तदनन्तर ज्येष्ट्रामांने घरके अन्य लोगोंके साथ यह कहकर कि 'आप दोनों बन-देवियोंको नमस्कार है' उन दोनोंके लिये प्रणाञ्चाल लोड़ी।



उस ससय ज्येण्डशर्मा आदि बोले—वनदेवियो ! आप दोनोंकी जय । निश्चय ही आप हमारे दु:खोंका नाश करनेके लिये आयी हैं; त्योंकि प्राय: दूसरोंका संकटसे उद्धार करना ही सरपुरुयोंका अपना कार्य होता है ।

ज्येप्टरामी आदिके ऐसा कहनेके पश्चात् वे दोनों देवियाँ बड़े आदरसे वोटों— 'तुम सब ट्रोग अपना वह दुःख बताओ, जिससे यह सारा जनसमुदाय दुखी दिखायी देता है।' तब उन ज्येप्टरामी आदिने उन दोनों देवियोंसे क्रमशः ब्राह्मणरम्पतीके मरणरूप अपना सारा दुःख निवेदन किया।

ज्येष्ठशर्मा आदि वोलं — देवियो ! यहाँ दो ब्राह्मण पित-पत्नी रहते थे, जिनका आपसमें बड़ा स्तेह था ! वे यहाँ पधारे हुए सभी लोगोंका आतिथ्य-संकार करते थे । हमारी इस कुल-परम्पाके प्रवर्तक भी वे ही थे । हिलातियोंकी मर्यादाके तो वे स्तम्भ ही थे । वे ही दोनों हमारे माता-पिता थे । इस समय पुत्रों, बन्धु-बान्धवों और पशुओंसहित इस घरको त्यागकर वे दोनों स्वर्गलोकको चले गये हैं; इससे हमें तीनों होक सूने दिखायी देते हैं । इसलिये देवियो ! आप दोनों पहले हमारे इस शोकका निवारण करें; क्योंकि महात्माओंके दर्शन कभी निष्कल नहीं होते ।

पुत्र ज्येष्ठशर्मा जब ऐसा कह चुका, तब माता ही हाथ ने अपने हाथ से उसके मस्तकका स्पर्श किया । उसके उस स्पर्शसे ज्येष्ठशर्माके दुःख-दुर्भाग्यरूपी संकटका तत्काळ निवारण हो गया । घरके सभी छोग उन दोनों देवियोंके दर्शनसे अपृत पीनेवाळे देवताओंके समान दुःखसे मुक्त हो दिव्य शोभासे सम्पन्न हो गये ।

श्रीरामजीने पूछा—भगवन् ! माता लीलाने अपने पुत्र उयेष्ठरामीको उसकी माताके रूपमें ही उसे क्यों नहीं दर्शन दिया ? आप पहले मेरे इस मोह ( संदेह )-का ही निराकरण कीजिये ।

श्रीवसिष्ठजीने कहा—रघुनन्दन ! मनुष्य जैसी भावना करता है, उसके अनुमार ही इन पदार्थीका अभ्यासजितित खरूप दिखायी देता है, कियी भी परार्थका वास्तवमें कोई एक रूप नहीं है। ठींळाने तो यह यथार्थ ज्ञान प्राप्त कर लिया था कि पृथ्वी आदि भूतोंका अस्तित्व कदापि नहीं है। चेतन आकाशरूप जो ब्रह्म है, वहीं कल्पनाद्वारा मिथ्या प्रपञ्चरूपसे प्रकट हो मासित हो रहा है ( उसका ज्येप्रशमिक प्रति पुत्र-सम्बन्धी स्नेह नहीं रह गया था, इसल्ये उसे अपनी माताके रूपमें ठीळाका दर्शन नहीं हुआ) सर्वत्र सभी

रूपों में केवल एक चेतनाक शक्ष परम्रह्म परमास्मा ही विराजमान है—जिसे ऐसा बोब प्राप्त हो गया है, उस मुनिके लिये मौन, किस प्रकार, कब और किस निमित्त से पुत्र, मित्र एवं कल्ला हो सकते हैं। दश्य-प्रपन्न तो सुष्टिके आदिमें ही उत्पन्न नहीं हुआ। जो जुळ प्रतीत हो रहा है, वह अजन्मा ब्रम्म ही है। ऐसे यथार्थ ज्ञानवाले लोगोंको राग-हेषसे युक्त दृष्टि केंसे प्राप्त हो सकती है। (सर्ग २५-२६)

लीलाकी सत्य-संकल्पता, उसे अपने अनेक जन्मोंकी स्पृति, लीला और सरस्रतीका आकाशमें अमण तथा परम न्योन—परमात्माकी अनादि-अनन्त स**ाका प्रति**ाः

श्रीविसष्टजी कहते हैं—रञ्जनन्दन ! उस पर्वतके तट-प्रान्तमें बसे हुए ग्रामके मीतर उस ब्राह्मणके गृहरूपी आकाश-में ही खड़ी हुई वे दोनों खियाँ सहसा अदृश्य हो गयीं । उस घरके होगोंने समब्रा कि दोनों वनदेवियोंने हमपर बड़ी भारी कृपा की है; अतः उनक मारा दुःख मिट गया और वे अपने-अपने काम-धंशोंमें छग गये। तत्पश्चात् उस मण्डपाकाशमें दूपरोंकी दृष्टिसे तिरे हिन हुई छीलासे, जो वहाँ मुस्कराती हुई चुपचाप खड़ी थी, सरखतीने कहा— श्रीसरस्वतीजी बोर्टी—बेर्टा ! तुमने इ.तच्य वस्तुको पूर्णरूपमे जान लिया है, इग्रन्थ पदार्थोंको देख लिया है । इस प्रकारको यह ब्रह्मसत्ता है । बताओ, अब और क्या प्रक्रती हो !

लीलाने पृद्धा—देवि ! मेरे मृत-पतिका जीव जहाँपर राज्य करता है, वहाँपर मुझे उन लोगोंने क्यों नहीं देखा ? और यहाँ भेरे पुत्रने कीसे देख लिया ?

श्रीसरस्वतीजीने कहा— सुन्दरी! मैं ळीळा हूँ — ऐसा जो तुम्हारा दृढ़ संस्कार था, वह पहले नष्ट नहीं हुआ था; क्योंकि उस संस्कारको मिटानेके ळिये तुमने वैसा अभ्यास नहीं किया। जबतक वह संस्कार बना था, तबतक तुम्हारी सस्य-संकल्पता प्रकट नहीं हुई थी। अब वह संस्कार मिट जानेसे तुम सस्य-संकल्प हो गयी हो। इसळिये जब तुमने यह अभिळावा की कि मेरा पुत्र मुखे देखे, तव तुम्हारा वह मनोरथ तस्काळ स्पूफळ हुआ। इस समय यदि तुम अपने पत्तिके समीप जाओ तो उसके साथ भी तुम्हारा सारा व्यवहार पहलेकी ही भौति होने ळगेगा।

लीला बोली—देवि ! इसी मण्डपके आकाशमें भेरे पतिदेव श्रक्षण उत्पान हुए और इशीनें मृत्युक्तो प्राप्त होकर राजा हो गये । अन्य भूमण्डलरूप उनका वह संसार भी यहीं है । इसमें जो उनकी राजधानीका



नगर है, उसमें मैं उनकी राजमहिपीके रूपमें स्थित हूँ। यहीं उस अन्त:परमें मेरे पति राजा पद्मकी मृत्य हुई और इसी अन्त:परके आकाशमें वह नगर है, जिसमें वे पुन: राजा हुए हैं। ब्रह्माजीसे उत्पन्न होनेके पश्चात आजतक विभिन्न योनियोंमें जो मेरे बहत-से जन्म हो चके हैं, उनमेंसे आठ सौ जन्मोंको तो मैं इस समय पनः देख-सी रही हैं, उनकी सारी वातोंका स्पष्टरूपसे स्मरण कर रही हूँ। देनि ! पहले किसी दूसरे संसार-मण्डलमें में लोकान्तररूपी कमलकी भ्रमरी-विद्याधर-राजकी धर्मपत्नी हुई थी । उन दिनों मेरा हृदय दुर्वासनाओंसे दृषित था । इसलिये उसके बाद मैं मनुष्ययोनिमें उत्पन्न हुई, नदनन्तर दूमरे संसार-मण्डलमें मैं नागराजकी भार्य हुई । इसके बाद कदम्ब, कुन्द, जम्बीर और करक्कोंके वनमें निवास करनेवाळी तथा बृक्षोंके पत्तोंको ही वस्त्रके रूपमें धारण करनेवाली काली-कन्नटी मीलनी हुई।

तदनन्तर प्रस्थात्वरूपी फल देनेवाले कर्मीके परिणाम-से मैं सौ वर्षांतक सौराष्ट्र देशमें श्रीसम्पन्न राजा होकर रही । फिर राजा-शरीरसे बने हुए दप्कर्म-दोषके कारण ताड़ बृक्षके नीचे किसी नदीके कछारमें नौ वर्षीतक नेवलीकी योनिमें रही । उस समय मेरे सारे अङ्ग क्रष्ट-रोगसे नष्टप्राय हो गये थे । देवि ! उसके वाद् मैं सौराष्ट्र देशमें आठ वर्षोतक गौका शरीर धारण करके रही । उस योनिमें दुर्जन, दृष्ट, अज्ञ और बालक ग्वालें-की मारने-पीटने आहि कीडाओंका साधन वनी रही। फिर क्रमश: पक्षिणी, अमरी, मनोहर नेतवाली हरिणी, मछली, पुलिन्द जातिकी की, सारमी और राजहंसी हुई । इस प्रकार नाना प्रकारके शत-शत दु:खोंसे संकुल अनेकानेक योनियोंमें मैंने भ्रमण किया है। तराज्के पळडेकी माँति कभी ऊँचे उठने और कभी नीचे गिरनेसे मेरे सारे अङ्ग व्याकुल होते रहे हैं । में संसाररूपी विशाल सरिताकी चञ्चल तरङ्ग बनकर उठती और विलीन होती रही हूँ । जैसे वातप्रमी जातिकी हरिणीकी गतिको रोकता कठिन है, उसी प्रकार में दुर्निवार्य आवागमन-क्री परम्परामें पड़कर क्रमहाः विभिन्न योनियोंमं भटकती आयी हूँ ।

इस प्रकार परस्पर वार्ताळाप करती हुई वे दोनों सुन्दरी ललनाएँ मनोहारिणी गतिसे उस घरके बाहर निकलीं। उस समय गाँवके लोग उन्हें नहीं देख पाते थे, परंतु वे दोनों अपने सामनेके पर्वतको अच्छी तरह देख रही थीं।

टीला बोली—दंवि ! इस देशको देखकर मैं आपकी कृपासे अपने पूर्वजन्मकी उन सभी विविध चेटाओंका स्मरण करती हूँ, जो यहाँ घटित हुई हैं; मैं यहीं बूढ़ी ब्राह्मणीके रूपमें रहती थी । मेरे सारे अङ्ग उभरी हुई नस-नाड़ियोंसे



व्यात दिखायी देते थे । मैं बहुत दुबर्छा-पतळी थी । मेरा शरीर गौर और बाल सफेद थे । मेरी हथेळी सूखे कुशों-के अग्रभागसे लिल-भिन्न होती रहनेके कारण रूखी हो गयी थी । मैं अपने पतिदेवके कुळकी दृद्धि करनेवाळी

भार्या थी । दुध और मथानी मेरी शोभा बढ़ाते थे । मैं सारे पत्रोंकी अकेली माता और अतिथियोंका सत्कार करनेवाळी गृहिणी थी। देवताओं, ब्राह्मणों और संत-महात्याओंके प्रति मेरे मनमें बड़ी भक्ति थी। मैं भर्जनपात्र, चरुस्थाली तथा कलका आदि पात्रीं एवं यज्ञके अन्य उपकरणोंको घो-पोंछकर साफ-सथरा रखती थी । जमाई, बेटी, माई, विता और माताकी सदा सेवा-ग्रथम करती थी । जबतक मेरा शरीर रहा, तबतक घरकी ही सेवा-टहळमें मेरे दिन-रात बीतते थे। 'ओह ! इस काममें बहुत देर हो गयी, बड़ा बिलम्ब हुआ' इत्यादि वातें कहती और निरन्तर कार्यमें व्यस्त रहती थी। 'मैं कौन हुँ, यह संसार कैंसा है ?? इस बातकी चर्चा या इन प्रश्नोंपर विचार कभी स्वप्नमें भी मैंने नहीं किया । मेरे पति श्रोत्रिय होनेके साथ ही तत्त्व-विचारमें मूढ़ थे। मेरे ही समान उनकी भी घरमें आसक्ति बनी हुई थी। उनकी बुद्धि झुद्ध नहीं थी । समिवा, साग, गोबर और ईंधनके संप्रहमें हो मेरी एकपात्र निष्ठा थी । घरके पास खेतोंमें जो साग-सब्जीकी क्यारियों थीं। उन्हें सींचनेके लिये मैं जल्दी-जल्दी जलपात्र लेकर आनेके निमित्त नौकरोंको प्रकारा करती थी । जलकी लहरोंके किनारे जो हरी-हरी वासें उगी होती थीं, उन्हें खयं लाकर मैं अपनी छोटी-सी बहियाको तम किया करती थी । प्रतिक्षण घरके दरवाजेको लीपकर वहाँ चौक बनाती और उसमें भाँति-भाँतिके रंग भरकर सजा देती थी । घरके नौकरोंको शिक्षा देनेके लिये मैं कुछ डीनताके साथ नम्रतापूर्वक समञ्जाती कि 'छोग तुम्हाश निन्दा करेंगे, इसलिये तुम्हें विनय और सदाचारसे रहना चाहिये।' जैसे समद्र अपनी तटभूमिका लङ्कन न करके निरन्तर मर्यादामें स्थित रहता है, उसी प्रकार में भी धर्म-भर्यादाके नियमसे कभी च्यत नहीं होती थी।

श्रीवसिष्टजी कहते हैं—रघुनन्दन ! यों कहकर उस पर्वतीय प्रामके भीतर श्रमण करती हुई छीळाने

अपने साथ विचरती हुई सरखती देवीको मन्द मुस्कान-के साथ वहाँकी एक-एक वस्तुको दिखाया । फिर बह इस प्रकार बोटी—'देवि ! इस घरके आकाशमें ही वह मेरे पतिका जीव राजांके रूपमें रह रहां है । यहीं अङ्गुप्टमात्र गृहाकाशके भीतर ही स्थित परमार्थ वस्तु (परब्रक्ष) को मैंने अमसे करोड़ों योजन विस्तृत पति-का राज्य समझा था । जगदीश्चिर ! इम दोनों चेतन-आकाशरूप परमत्मा ही हैं । मेरे पतिदेवका राज्य, जो सहस्रों पर्वतांसे भरा हुआ है, आकाशमें ही स्थित है । यह बहुत बड़ी माया फैंटी हुई है । इसस्टिये देवि ! अपने पतिके नगरमें जानेको पुनः मेरी इच्छा हो रही है । अतः चिविं, इस दोनों बहाँ चर्छे । जिन्होंने कहीँ जानेका निश्चय कर स्थित हो, उनके लिये वह स्थान क्या दूर है ?

यों कहकर ठीठाने देवीको प्रणाम किया और शीघ्र ही गृह-मण्डपमें प्रवेशकर सरखती देवीके साथ



वह आकाशमें उड़ चली । भगवान् विष्णुकी अङ्गकान्ति-

के समान नीले मेशपथको लाँधकर वे प्रवह आदि सात वायुओंके लोकमें जा पहुँचीं । फिर वहाँसे सौरमार्ग तथा चन्द्रमार्गको लाँधती हुई वे ध्रुवमार्गसे भी ऊपर पहुँच गर्यीं । इसके बाद साध्योंके मार्गसे ऊपर उठकर सिद्धोंकी भूमिको भी लाँघ गर्यीं और खर्गमण्डलको भी लाँघ कर अत्यन्त दूर जानेपर लीलाको कुछ बोध हुआ । फिर उसने पीछ फिरकर पार किये हुए आकाश-स्थलका अवलेकन किया । वहाँसे नीचे देखनेपर चन्द्रमा, सूर्य और तारा आदि कुछ भी नहीं दिखायी देते थे । केवल अध्यकार-ही-अन्धकार था ।

तब लीलाने पूळा—देति ! बताओ, सूर्य आदिका तेज नीचे कहाँ चला गया ! परत्रके मध्यभागकी भाँति सुदृद्द एवं बनीभृत होनेके कारण मुद्दीमें लेने योग्य यह अन्यकार कहाँसे आ गया !

श्रीसरस्वती देवीने ऋहा—बेटी ! तुम इतनी दूर आकाश-मार्गमें आ गयी हो कि यहाँसे सूर्य आदि तेज भी नहीं िखायी देते।

हीला बोही—देवि ! यह तो बढ़े आश्चर्यकी बात है । क्या हम दोनों आकाश-मार्गमें इतनी दूर आ गयीं, जहाँसे नीचे सूर्यदेव भी परमाणुके कणकी भाँति तनिक भी दिखायी नहीं देते ! माताजी ! इससे आगे दूसरा मार्ग कौन और कैसा होगा और उसमें कैसे जाना होगा ! देवि ! यह सब मुझे बताइये ।

श्रीसरस्वती देवीने कहा—वेटी ! इसके बाद आगे तुम्हें ब्रह्माण्ड-सम्पुटके ऊपरी कपाळमें जाना है ।

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—रघुनन्दन ! जैसे दो भ्रमिरियाँ पर्वतकी चट्टानोंसे बनी हुई धनीभूत मण्डपवाळी

दीवालपर पहुँच जायँ, उसी प्रकार आपसमें उपर्यक्त बातें करती हुई वे दोनों देवियाँ ब्रह्माण्ड-सम्पटके ऊपर-वाले कपालतक पहुँच गयीं । साथ ही जैसे कोई आकाशसे निकले, उसी तरह वे वहाँसे अनायास ही बाहर निकल गर्यो । जो वस्त सत्यताके दृढ़ निश्चयसे यक्त होती है, वही वज्रके समान ठोस और भारी होती हैं और जो इससे भिन्न कल्पित दीवार आदि वस्तु हैं, वह मिध्यात्व-बुद्धिसे बाधित हो जाती हैं । लीलाका विज्ञान आवरणशून्य था । इसलिये वह ब्रह्माण्ड-सम्पुट-के ऊपरवाले कपालको मिथ्यात्व-बुद्धिसे बाधित करके उससे बाहर निकल गयी। ब्रह्माण्डके पार जानेपर उसे अत्यन्त प्रकाशमान जर आदिका आवरण दिखायी दिया, जो सब ओर व्याप्त था । उस आवरण-समुदायमें जो जलका आवरण है, उसमें ब्रह्माण्डकी अपेक्षा दसगुना जल विद्यमान है । उसके बाद उससे भी दसगुना अग्निमय आत्ररण है । फिर उससे भी दसगनी वाय और उससे भी दसगुने आकाशके आवरण हैं । तदनन्तर विशुद्ध चिन्मय आकाश है । उस परम व्योम ( चेतना-कारा ) रूप परब्रह्म परमात्मामें आदि, मध्य और अन्तर्की कोई कल्पनाएँ नहीं उदित होतीं (वह परमात्मा सर्वत्र परिपूर्ण एवं अपरिन्छिन है ) । वह अद्वितीय, सर्वव्यापो, शान्त, आदि अथवा कारणसे रहित, स्रम-शून्य, अनादि, अनन्त, मध्यरहित तथा अपनी ही महिमामें प्रतिष्ठित है । उस निर्मल चेतनाकाशस्त्रकर परमात्मामें यदि एक कल्पतक बढ़े भारी वेगसे ऊपरसे नीचेको पत्थरकी शिला गिरती रहे और नीचेसे पश्चिराज गरुड़ भी अपना सारा बल लगाकर ऊपरको उड़े तथा उनके बीचमें सबको मापनेमें समर्थ वायु समान वेगसे दोनों ओर बहे तो वह भी उन दोनोंका संयोग नहीं पा सकती। ( सर्ग-२७--२९)

#### लीठाद्वारा त्रजाण्डोंका निरीक्षण, दोनों देनियोंका भारतवर्षमें लीठाके पतिके राज्यमें जाना और नहाँ यहका आयोजन देखनाः सुरके लक्षण तथा डिम्माहनकी परिभापा

श्रीविसिष्ठजी कहते हैं—रघुनन्दन! तदनन्तर लीला-ने उस अपरिमित चेतन आकाशखरूप परमासमामें इस जगत्की ही भाँति फैले हुए अनन्त ब्रह्मण्डोंको देखा। जैसे धूप निकलनेपर जँगलेको छेदसे जो किरणें घरमें आती हैं, उनके अन्तर्गत आकाशमें असंस्थ त्रसरेणु दिष्ट-गोचर होते हैं, उसी प्रकार लीलाने उन सभी ब्रह्माण्डोंसे वैसे ही आवरणोंसे युक्त चराचर प्राणियोंकी करोड़ों रिष्टियोंको देखा, जो खयम्प्रकाश अधिष्ठानभूत चेतन्यसे मासित थीं। अविद्यारूपी जलसे मरे हुए महाकाश-रूपी महासागरमें महाचेतन्यके स्क्ररणरूप द्वीमाशसे प्रकट हुए असंस्य ब्रह्माण्डरूपी बुद्युरोंको लीलाने लक्ष्य किया।

जिसकी दृष्टि अज्ञानसे दूषित है, उसी पुरुषको असीम एवं महान् चेतन आकाशरूप परमात्मामें सम्पूर्ण आवरणोंसे युक्त ये ब्रह्माण्ड प्रतीत होते हैं। सारे ही पदार्थ परतन्त्र होनेके कारण वेगपूर्वक इधर-उधर भाग रहे हैं ( उनमें परस्पर आकर्षण होनेके कारण वे गिरते नहीं।) ब्रह्माण्डमें जो महापृथ्वीरूप भाग है, वह उसका अधोमाग है और उससे मिन्न जो आकाश है, वह उसका उपरीभाग है। जैसे गोल मिट्टीके ढेलेमें दसों दिशाओंकी ओरसे सटी हुई चींटियोंके जो पैर होते हैं, वे ही उनके लिये अधोभाग हैं और जिस ओर उनकी पीठ रहती है, वही ऊपरका भाग है, उसी प्रकार दसों दिशाओंमें संलग्न जो पैर हैं, वे ही नीचेके भाग कहलाते हैं और आकाशकी ओर जो पीठ या सिर होते हैं, उन्हें ऊर्ध्व-भागमें स्थित बताया गया है--यह बड़े-बड़े विद्वानोंका कथन है। किन्हीं-किन्हीं ब्रह्माण्डोंके भीतरकी भूमि वृक्षों और वल्मीकोंके समूहसे व्यात है ( उसमें मनुष्य नहीं हैं ) और उन ब्रह्माण्डोंका निर्मेट जाकाश देखता, किन्नर तथा दैत्योंसे यक्त विभिन्न लोकोंसे वेष्टित है। जैसे पका हुआ

अखरोटका फल छिलकेसे दका रहता है, उसी प्रकार कुछ ब्रह्माण्ड तत्काल काल्पत जरायुज, उद्भिज, अण्डज और स्त्रेदज—चार प्रकारके प्राणियों तथा प्राम, नगर और पर्वतोंसे यक्त होकर उत्पन्न हुए हैं । स्थितिकालमें सम्प्रग पदार्थ चेतन परब्रह्म परमात्मामें रहते हैं । स्रष्टि-कालमें उससे उत्पन्न होते हैं और प्रलयकालमें सब उसीमें लीन हो जाते हैं । अतः सम्पूर्ण दिशाओं, कालों और वस्तुओंमें वही है । उससे अतिरिक्त कोई नहीं है । वही नित्य, सर्वमय आत्मा हैं। उस परम प्रकाशके सागर श्रद्ध बोधमय चेतन आकाशख्यू परब्रह्म परमात्मामें ब्रह्माण्ड नामक तरङ्गें निरन्तर उठती और विलीन होती रहती हैं । किन्हीं ब्रह्माण्डोंमें महाप्रलयकी प्राप्ति होनेपर जैसे सूर्यका ताप लगनेसे हिमकण गल जाते हैं, उसी प्रकार सूर्य, अग्नि, विद्युत् और पर्वत भी गलने लगते हैं । कुछ ब्रह्माण्डोंके (सृष्टिकर्ता) ब्रह्मा हैं। कुछके आदिस्रष्टा और पालक भगवान् विष्यु हैं। कुछ ब्रह्माण्डोंके प्रजापति दसरे ( रुद्र एवं दुर्गा आदि हैं ) तथा कुछ ब्रह्माण्डोंमें जो जीव-जन्तु हैं, उनका कोई भी नाथ ( रक्षक या नियन्त्रण करनेवाळा ) नहीं होता । इसी तरह कुछ ब्रह्माण्डोंकी सृष्टि और प्रजापित विचित्र ही हैं। महामते ! जगतके वर्णनके विषयमें हमारी बुद्धिका जो सम्पूर्ण वैभव था. उसे हम दिखला चुके । उसके बाद जो जगत है. वह हमारी बुद्धिका विषय नहीं है । अतः उसका वर्णन करनेमें हम असमर्थ हैं।

अपने पूर्वजन्मके संसारसे निकलकर पूर्वोक्त रीतिसे अनन्त कोटि ब्रह्माण्डोंकी विचित्रताको देखती हुई उन दोनों लियोंने किसी ब्रह्माण्डमें प्रवेश करके वहाँके अन्त:-पुरको देखा और फिर वहांसे वेशीब्रह्मा बाहर निकल आयाँ। उस अन्त:पुरमें पुण्पराशिसे आच्छादित महाराज पद्मका महान् शव रक्ष्या था। उस शवके पास ही बैठी हुई लीलाका स्थूलशरीर था, जिसका चित्त समाधि-अवस्था-में आरूढ़ था। शोकके कारण रात्रि बड़ी प्रतीत होनेसे वहाँके लोग कुळ-कुळ प्रगाद निद्रासे युक्त थे। वह अन्तः पुर धूप, जन्दन, कपूर और केसरकी सुगन्बसे मरा था। उसे देखकर लीलाको पतिके दूसरे संसारमें जानेकी हच्छा हुई ( अर्थात् राजा पद्म मृस्युके पश्चात् जहाँ उस्पत्न हुए थे, वहाँ जानेके लिये वह उत्कण्टित हुई )। तब वे दोनों देवियाँ विभिन्न लोकों, पर्वतों और आकाशको लाँककर भूतलपर पहुँचां, जो पर्वतमालाओं तथा समुद्रोंसे विरा हुआ था। तत्यश्चात् मेरुपर्वतसे अलंकत जम्बूदीपमें गर्यां, जिसका भीतरी भाग नो खण्डोंमें विभक्त है। जम्बूदीपके भीतर भारतवर्षमें लीलाके पतिका राज्य था। वहीं वे दोनों जा पहुँचों। इसी समय जो भूमण्डलका मण्डन था, उस राज्यमें किसी राजाने आक्रमण



किया । अपने महायभूत मामन्तोंके कारण उस आक्रमणकारी भूगाळका शक्ति बहुत वही-चढ़ी थीं । उस राजाके साथ संग्राम छिड्नेपर उसे देखनेके छिये आये

हुए तीनों लोकोंके प्राणियोंसे बहाँका आकाश ठसाठस भर गया । उक्त दोनों देवियाँ निक्शङ्क होकर वहाँ आ गयाँ । उन्होंने उस आकाशको आकाशचारी प्राणियोंके ससुदायसे इस तरह आकारत देखा, मानो बहाँ मेघोंकी घटा किर आयी हो। स्वर्गलोकों स्थान पाने योग्य श्रूरवीरोंको लानेके लिये व्यप्न हुए इन्द्रके भट वहाँके आकाशको उद्धासित कर रहे थे।

श्रीरामजीनं पृष्ठा—भगवन् ! 'शूर्' शब्द से किस तरह के योद्धाका प्रतिपादन किया जाता है ? कौन स्वर्गका अलंकार हे अथवा कौन डिम्माहव ( बच्चोंका युद्ध ) कहलाता है ?

श्रीगसिष्डजीने यहा-रघुनन्दन ! जो शास्त्रोक्त सदाचारसे युक्त खामीके छिये रणभूमिनं युद्ध करता है, वह चाहे मरे या विजयी हो, दोनों अवस्थाओं में शूर कहा गया है। वहीं खर्गछोकका भागी होता है। पूर्वोक्त विधिसे विपरीत, अत्याचारी खामीके लिये युद्ध करके जो रणभूमिमें किसी प्राणीके द्वारा अङ्गोंके कट जानेसे मृत्यको प्राप्त होता है, वह डिम्माहवमें मारा गया कहलाता है । ऐसा मनुष्य नरकगामी होता है। जिसका आचरण शास्त्रके अनुकृत नहीं है, उसके लिये जो मनुष्य युद्ध करता है, वह यदि संग्राममें मारा जाय तो उसे सदा बने रहनेवाले नरककी प्राप्ति होती है। यथासम्भव शास्त्रकी आज्ञा और लोकान्वारका पालन करनेवाला जो व्यक्ति रणभूमि-में ( भर्म ) युद्ध करता है तथा वैसे ही सदाचारी खामीका भक्त होता है, वह शूर कहलाता है। ग्रुद्ध-बुद्धिवाले रघुनन्दन ! जो गौ, श्रह्मण तथा मित्रकी रक्षाके लिये प्राण देता है अथवा शरणागतकी रक्षाके लिये यह करते हुए मारा जाता है, वह शूरवीर खर्गलोकका अलंकार है। \* राजाके लिये अपना देश सदा ही रक्षणीय होता

मोर्चे वात्राणस्यार्थे भित्रास्त्रों न नकति ।
 भरणाजनस्त्रेत न नृतः व्यसंज्ञाम् ॥
 ( उपित्रि० ३१ । २८ )

है। जो अना एकामन उपीक्तां स्थापे च्या गृहता है, उसके लिये जो युद्धमें मारे जाते हैं, वे ही बीर हैं और उन्होंको वीएलोककी प्राप्ति होती है। जो प्रजाके प्रति उपद्धव करनेमें ही ल्या गृहता है, यह राजा हो या न हो, वैसे खामीके लिये जो युद्धमें प्राण देते हैं, वे निश्चय ही नरकगामी होते हैं। जो शास्त्रके प्रतिकृत्य आचरण कारनेमारे हैं, वे गया हों या त हों, उनके लिये जो युद्धमें अपने अङ्गांको कट कर मृत्युको प्राप्त होते हैं, वे निस्संदेह नरकों गिरते हैं। जो सदाचारी पुरुषोंके लिये तलवास्की आस्को सहते हैं, वे श्रूर्वार कहे जाते हैं। रोष सभी लोग डिम्माहवों मारे गये कहलाते हैं। (सर्ग ३०-३१)

#### ळीला और सरस्तिका आकाशमें विमानपर स्थित हो युद्धका दश्य देखना

श्रीवसिष्टची कहतं हैं—- स्हानन्दन ! तदनन्तर आकाशमें स्थित हुई सरस्वती-देवीमहित छीलाने भूतलपर पतिदेवके द्वारा छुरक्षित, सैन्यक्श्ले सस्पन्न राष्ट्रमण्डलमें आमने-सामने दो सेनाएँ देखीं, जो एक दूसरेके प्रति क्षोमसे मरी हुई थीं । दोनों ही मतवाली दिखायी देती थीं । दोनों महान् आयोजनमें संलय एवं घनी थीं । उनमें उभय पक्षोंके दो राजा विद्यमान थे । दोनों सेनाएँ युद्धके लिये सुसज्जित थीं, कवच और शिरखाण आदिसे संनद्ध थीं तथा प्रज्वलित अग्निके समान अद्धुत दिखायी देती थीं । पहले कौन प्रहार अथवा अख-शक्षोंकी वर्षा करता है, यह देखनेक लिये क्षुच्य हुए असंस्थ नेत्र उन्हें एकटक दृष्टिसे देख रहे थे। जपर उठी हुई चमचमाती तत्त्रवारोंकी धारें ही मानो धारावाहिक वृष्टि थीं, जिसे दोनों सेनाओंके सैनिक अपने अङ्गोपर बहन करते थे। परसे, भाले, मिन्दिपाल, ऋष्टि और मुद्धर आदि अल-शक्ष वहाँ चमक रहे थे।

जिन्हें रोक्ता असम्भव था, ऐसी उन दोनों विशाल सेनाओं के तुमुल नाद से लोगोंको शापसकी वातचीत तक नहीं सुनायी देती थी। राजाकी आक्षाके विना कोई पहले प्रहार न कर बैठे, इस आशक्कासे बहुत देरतक दोनों सेनाओं में रणहुन्दुमि न वज सकी। अपने-अपने स्थानमें स्रेणीबद्ध होकर खड़े हुए सैनिक ही जिनके अङ्ग थे, उन सम्पूर्ण टुकाइयों से भरी-पूरी होनेके कारण वे दोनों सेनाएँ मन्यरगति से आगे बढ़ रही थीं। उन ने असंस्य सैनिक अपने प्राणरूपी सर्वस्वको स्टा देनेके लिये उद्यत थे। समी धनुर्पर वीर कानतक खींचे गये बाणसमूहोंकी धाराबाहिक वृष्टि करनेके लिये उस्तुक थे। प्रहार करनेके आदेशकी प्रतीक्षामें अगणित योद्धा महाँ निश्चल खड़े थे।

तदनन्तर छीटा और सरखती दोनों देवियाँ उस युद्धको देखनेक लिये वहीं रुके हुए एक सुन्दर, सुस्थिर एवं मनःकल्पित विमानपर आरुढ़ हुईँ । इतनेमें ही दोनों सेनाओंमें आमने-सामने संघर्ष आरम्भ होनेपर शतु-पक्षकी सेनासे प्रलयकालिक समुद्रसे उठी हुई एक तरङ्गकी माँति कोई निर्भय योद्धा निकला और आगे वद्धा । वह प्रहार करना ही चाहता था कि छील्याके पितने, जो पूर्वजन्ममें पद्म था और वर्तमान जन्ममें विद्रयक्षे नामसे विख्यात था, उसके आक्रमणको सहनेमें असमर्थ होकर पर्वतके शिखरपर गिरायी हुई शिलाकी माँति उस विपक्षी योद्धाकी छातीपर मुद्धरका प्रहार किया । फिर तो दोनों



सेनाओंमें प्रलयकालीन ससुद्रके समान वेगसे बलपूर्वक अस्त-रास्त्रोंका प्रहार आरम्भ हुआ । अग्नि-तुल्य तेजस्त्री आयुधोंकी प्रमा चपराकी चमकके समान सब ओर चकाचौंघ पैदा करने लगी । चञ्चल अख-शबोंकी धारके अग्रभागसे आकाश रेखाङ्कित-सा प्रतीत होने लगा। घरघराते हुए रथोंके वेगसे जो टीकें बन गयी थीं, वे ही योद्धाओंके शरीरसे निकलकर बहनेवाली खनकी नदीके खिये मार्ग थीं । सैनिकोंकी दौड़-ध्रुपसे इतनी धुळ उ**ी** कि वहाँ सब और क़हरा-सा छा गया। धारावाहिक रूपसे बरसते हुए अख-शख चमचमाहट पैदा करते थे। उस सेनारूपी समुद्रका कोळाहळ एकत्र हुए सम्पूर्ण मेघोंकी क्षोभपूर्ण गर्जनाके समान प्रतीत होता था। क्षेपणास्रोद्वारा फेंके गये पत्थरों और चक्रसमूहोंसे भयभीत हो आकाश-चारी पक्षी दूर भाग गये थे । कुठारोंके आधातसे योद्धाओंके मस्तक विदीर्ण हो गये थे। पूरी शक्ति लगाकर चलायी गयी शक्तियोंके समूहसे छिन्न-भिन्न होकर गिरे हुए हाथियोंकी लाशोंसे धरती पट गयी थी।

बड़े-बड़े ताड़ वृक्षोंके समान ऊँचे पुरुषोंने हाथमें कुदाल ले वनभूमि खोदकर उसे समतल कर दिया था। जहाँतक वाण फेंका जा सकता है, उससे दृने प्रदेशमें सब ओरसे लोगोंको हटा दिया गया था और पर्थरोंकी चहानें भी काट-छाँटकर बहाँसे दूर फेंक दी गयी थीं। नाराचरूपी श्रेष्ठ जल्की वर्ण करनेवाले वीरसस्हरूपी मतवाले मेबोंके विर आनेसे जहाँ कवन्वरूपी मोर नाचने लगे थे तथा बेगसे खहर काटते हुए मदमत्त गजराजरूपी पर्वतोंसे जो आवेटित था, वह बेगपूर्वक चलता हुआ युद्ध वहाँ प्रलयकाल्का-सा हस्य उपस्थित कर रहा था।

तदनन्तर युद्धकी इच्छा रखनेवाले राजाओं, योद्धाओं, मन्त्रियों तथा आकाशसे संप्रामका दश्य देखनेवाले देव, गन्धर्य अदिके मुखसे वहाँ इस तरहक्षी वार्ते निकलने द्यां—'देखो, तुरंतके कटे हुए मस्तकोंके मुखस्पी गहुमें गोते लगाती हुई सफेद चीलोंसे व्यास हुए ये कवन्ध ( भड़ ) समगङ्गामें बजते हुए व.बोंके तालपर उळ्ळ-उळ्ळकार नाच रहे हैं। देवताओंकी गोष्टियोंमें परस्पर यह चर्चा चल रही थी कि 'कौन धीर पुरुष कव, कैसे और क्यों खर्ग आदि लोकोंमें जायँगे! कुळ लोग ऐसी बार्ते कह रहे थे—'मृद्धों! आगे बड़कार युद्ध करो। अधमरे मनुष्योंको उठा ले जाओ। नराधमों! इन अपने ही लोगोंको पैरोंके प्रहारसे कुचल न डालो।'

जैसे सोया हुआ मनुत्य थोड़ी देरमें खप्त-देहको प्राप्त कर लेता है, उसी प्रकार युद्धमें मारा गया योद्धा मरण-कालिक मूर्छाके पश्चात् एक ही निमेषमें अपने कर्मरूपी शिल्पी ( म्नष्टा ) द्वारा रचित देवरारीरको प्राप्त कर लेता था। उस युद्धस्थलमें परस्पर छेदन-मेदनके लिये उठे हुए हस्त-समृहों मे भुशुष्टि, शक्ति, शूल, खङ्ग, मुसल और प्राप्त नामक अल-शबोंकी वर्षा हो रही थी। परस्पर चलाये गये युद्धहेतुक अल-शब्ध आपसमें टकराकर चूर-चूर हो जाते थे। उन मर्यकर आयुवोंके चूर्णसे भरा हुआ वह संप्रामरूपी समुद्ध वालुका-राशिसे परिपूर्ण-सा जान पड़ता था। कटकर गिरे हुए छत्र उस रणसिन्धुमें उठती हुई तरङ्गके समान प्रतीत होते थे।

युद्ध में थका हुआ कोई सैनिक अपने दूसरे साथीसे कह रहा था—'मित्र ! संप्राममें थक जानेके कारण मेरी ही तरह तुन्हरी भी लड़नेकी इच्छा शान्त हो गयी होगी; अत: मैं एक अच्छी वात बता रहा हूँ, धुनो । जलती हुई अगके समान उज्ज्वल बाण जनतक हमलोगोंके अङ्गोंके टुकड़े-टुकड़े नहीं कर डालते, तभीतक हमारे लिये निकल मागनेका अवसर है । इसलिये आओ, हम लोग शीव ही यहाँसे माग चलें; क्योंकि यह जो चौथा पहर बीत रहा है, यमराजका ही दिन है (अत: इस समय यहाँ रहनेसे प्राणोंकी रक्षा असम्भव हो जायगी )।'

रधुनन्दन ! तदनन्तर वह समर-सःगर उद्भत ताण्डव नृत्य करनेवाले उन्मत्तके समान प्रतीत होने लगा । उड़ जानेके लिये उद्यत हुए तुरंगम ( अश्व ) ही उसमें उत्ताल तरङ्गके समान जान पड़ते थे । बाणरूपी जलकी धारासे धनीमृत हुए सैन्यरूपी मेथोंने वहाँके भूतल और आकाशको आच्छादित करके एक-सा कर दिया था । दोनों विशाल सेनारूपी महासागरोंकी क्षोभजनित टक्करसे वहाँ लोगोंमें भाग-दौड़ मच गयी । जैसे समुद्रके गर्भमें स्थित पर्वत जलीय सपेंसि व्याप्त होता है, उसी प्रकार एक दूसरे दलका दलन करनेमें लगे हुए और प्रलयकालमें

उठे हुए-से अख-शबोंद्वारा वह समराङ्गण व्याप्त हो रहा था। शूल, खङ्ग, चक्र, बाण, शक्ति, गदा, भुशुण्डि और प्रास्त आदि सैकड़ों चमकीले आयुध परस्पर टकराते, काटते और अद्भुत ध्वनि उत्पन्न करते हुए दसों दिशाओं मृम-पूमकर प्रलयकालीन प्रचण्ड वायुके झोंकेसे टूटकर आकाशमें चक्कर काटते हुए दुस आदि पदार्थोंकी लीला धारण करते थे। (सर्ग ३२—३५)

# युद्धका वर्णन तथा उभयपक्षको सहायता देनेवाले विभिन्न जनपदों और स्थानोंका उल्लेख

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं---रचुनन्दन ! दोनों सेनाओंमें जो महान् धर्मनिष्ठ, सुशील, ओजस्त्री, वैर्यशाली, शुद्ध, कुळकमळ और युद्धमें कभी पीठ न दिखानेवाले शूरवीर थे, उनमें परस्पर द्वन्द्वयुद्ध होने लगा । वे मेञ्जेंक समान गर्जना करते हुए एक दूसरेको निगल जानेके लिये उत्स्रक हो दो नदियोंके वेगयुक्त प्रवाहोंके समान एक दूसरेसे भिडते और टकराते थे । चक्रधारी योद्धा चक्रधारियोंसे उलझ गये । धनुर्घर वीर धनुर्घरोंसे भिड़ गये । खड़से युद्ध करनेवाले सैनिक खड्डधारियोंसे जुड़ाने लगे। भाले-वाले भालेवालोंसे, मुद्रस्थारी मुद्रस्थारियोंसे, गदावारी गदाधारियोंसे, शक्तिसे यद्ध करनेवाले शक्तिधारी योडाओं-से, छुरेवाले छुरेवालोंसे, त्रिशूलधारी त्रिशुलवारियोंसे और लोहेकी जंजीरोंका जालीदार कोट पहननेवाले योदा अपने-जैसे ही विपक्षी योद्धाओंसे इस तरह वेगपूर्वक युद्ध करने लगे, मानो प्रलयकालके विक्षुच्य महासागरोंकी तर्हें आपसमें टकरा रही हों । वह युद्धकाशरूपी महासागर वहाँ अद्भुत शोभा पा रहा था । श्लोभपूर्वक चळाचे गये चकसमृह उसमें भँवरके समान जान पड़ते थे। वहाँ बहनेवाळी वायुमें बाणरूपी जलके कण व्याप्त हो रहे थे और आयुधरूपी मगर उसमें सब ओर विचर रहे थे। विद्या, बुद्धि, बल, शौर्य, अस्त्र-शस्त्र, अस्त्र, रथ और धनुष-ये युद्धके दिव्य आठ साधन जिनके पास मौजुद थे, ऐसे सैन्यसमृह दो पक्ष होनेके कारण आधे-आधे भागसे दोनों पक्षोंमें बँटकर कोधपूर्वक युद्धके लिये खड़े थे। वे दोनों नरेश विदूर्य और सिन्धुराज भी तदनुसार ही स्थित थे।

रखुनन्दन ! मध्यदेशको आदि ( मुख्य ) स्थान मानकर वहींसे दिशाकी गणना करनेपर ळीळाके पति महाराज पद्म ( जो वर्तमान जन्ममें निद्र्य थे ) के पक्षमें उनकी सहायताके ळिये पूर्व दिशासे जिस-जिस जनपदके ळोग आये थे, उन सबके नाम बताता हूँ; सुनो ! पूर्व दिशामें स्थित जो कोसल, काशि, मगध, मिश्रिला, उत्कल, मेखल, कर्कर, मुद्र, संग्राम-शौण्डक, मुख्य, हिम, रुद्रमुख्य, ताम्रलिम, प्राग्य्योतिप, अश्वमुख, अम्बष्ठ, पुरुषादक, वर्णकोष्ठ, सिक्श्वोत्र, आममीनाशन, व्याप्रवक्त्र, किरात, सौवीर और एकपादक—ये चौबीस जनपद हैं । इनके निवासी योद्धा राजाकी सहायताके ळिये आये थे । इनके सिवा पूर्व दिशामें जो माल्यवान, शिवि, आञ्चन, वृषल, ध्वज, पद्म तथा उदयगिरि नामक सात पर्वत हैं, वहाँके निवासी भी राजा पद्मके पक्षमें पथारे थे । \*

क्ष यहाँ जो देशोंके नाम आये हैं, वे पुराणों तथा महाभारत आदिमें उल्लिखित नामोंसे कुछ-कुछ भिन्नता रखते हैं। कितने ही प्रसिद्ध नाम छूट गये हैं और नये नाम आ गये हैं, जो कभी मुने नहीं गये। इनके लिये जो दिशा निर्धारित की गयी है, उसमें भी बड़ा मतभेद है। जैसे बन्नदेशको पूर्वमें न बताकर पूर्व और दक्षिण दिशाओंके बीचमें पूर्व-दक्षिण दिशामें जो ये विन्ध्य आदिके नियासी हैं, वे भी आये थे। इनके अतिरिक्त चेटि, बस्स, दशार्ण, अङ्ग, बङ्ग, उपवङ्ग, कल्ङ्गि, पुण्डू, जटर, विदर्भ, मेखल, शवराननवर्ण, कर्ण, व्रिपुर, पूरक, कण्टकस्थल, पृथ्ग् दीएक, कोमल, कर्णान्त्र, चौलिक, चार्मण्यवत ( चर्मण्यती नदिके तटवर्ती), काकक, हेमकुण्ड, रमशुभर, बलिग्रीव, महाग्रीव, किष्कित्य और नालिकेरी—इन देशोंक निवासी वीर भी जीला-पतिकी सहायतामें आये थे।

रघनन्दन ! दक्षिण दिशामें जिन-जिन देशोंके नरेश ळीळा-पतिके सहायक थे, उनके नाम इस प्रकार हैं---विनध्य, कुसुमापीड, महेन्द्र, दर्दुर, मलय और सूर्यवान्-इन छ: पर्वतोंके आस-पास जो समृद्धिशाली गणतन्त्र राज्य थे, वहाँके सैनिक भी वहाँ पधारे थे। इनके सिवा अवन्ती और शाम्बवती नामसे विख्यात देश, दशपूर, कथाचक्रार, ईषिक, आतुर, कच्छप, वनवासीपगिरि, भद्रगिरि, नागर, दण्डक, गणराष्ट्र ( गणतन्त्रराज्य ), नृराष्ट्र ( जनतन्त्र राज्य ), साह, शैव, ऋष्यमूक, कर्कोट, वनविम्बल, पम्पानिवासी, कैरक, कर्कवीरक, स्वेरिक, यासिक, धर्मपत्तन, पश्चिक, काशिक, तण-खल्द्रल, याद, ताम्रपर्णक, गोनर्द, कनक, दीनपत्तन, मामक, ताम्रीक, दम्भर, आकीर्णक, सहकार, ऐणक, बैतुण्डक, तुम्बवनाल, अजिनद्वीप, कर्णिक, कर्णिकाभ, शिवि, कोङ्कण, चित्रकूट, कर्णाट, मण्टवटक, महाकटकिक, आन्ध्र, कोलगिरि, अवन्तिक, विचेरिक, चण्डायत्त, देवनक, क्रीब्र, वाह, शिलाक्षारोद, भोनन्द, मर्दन, मलय और बताया है। सौवीर देश पश्चिममें है, तथापि इसे पूर्वदिशाके अन्तर्गत बताया गया है। माल्यवान् पर्वत दक्षिण दिशामें है; किंतु इसे पूर्व दिशामें वताया गया है-इत्यादि। यद्यपि इस तरह देशों और दिशाओं के नाममें वैपरीत्य देखा जाता है, तथापि यह वर्णन किसी दूसरे ब्रह्माण्डका है; इसिल्ये इस ब्रह्माण्डके भारतवर्षकी स्थितिसे कुछ भिन्नता भी मिले तो दोषकी बात नहीं; क्योंकि ब्रह्माण्डभेदसे देशों और

दिशाओंकी श्वितिमें कुछ भेद होना असम्भव नहीं है।

चित्रकृट शिष्पके चानी। मनुष्य तथा टङ्गाके <mark>सक्षसगण</mark> भी उस सुद्धनें सम्मिल्टित हुए थे ।

थव पश्चिम-दक्षिण दिशाके देश बनाये जाते हैं ( जहाँके निवासी ब्लेख-पितंके लहायक थे )—महाराष्ट्र, सौराष्ट्र, सिन्धु, सौवीर, शूद्र, आमीर, द्रविड, कीकट, सिद्धसण्ड, कालिरह, हेमगिरि, रेवतक पर्वत, जयकच्छ, मयवर, जहाँ यवन जातिके लोग रहते थे, बाह्रीक, मार्गणावन्त, बूब, तुम्बक, व्यवगण, उक्त दिशाके पर्वतवासी, अमुद्रतटवर्ती तथा तोकनियुत नामक स्थानके निवासी—ये सब लीख-पतिकी सहायतामें आये थे।

रवनन्दन ! जो लोग लीला-पतिके विपक्षमें आये थे, उनके इन जनपदोंका वर्णन सुनो । पश्चिम दिशामें जो ये ऊँचे और वड़े-वड़े पर्वत हैं, पहले उनके नाम बताये जाते हैं---गिरिराज मणिमान्, कुरार्पणगिरि, वन, अर्कह, मेघभव, चक्रवान् और अस्ताचल-इन सबके निवासी उक्त नरेशके विपक्षमें आपे थे। इनके अतिरिक्त जो काश नामक गणों और ब्राह्मणसमूहोंका अन्त करने-वाले हैं, वे पश्चजन नामक गणतन्त्र राज्यके सैनिक भी युद्धके लिये आये थे। इसी प्रकार भारक्षतथ, पारक, शान्तिक, शैव्य, आरमरकाय, अच्छ, अगुहुत्व, अनियम, हैहय, सुझगाय, ताजिक, हूणक, दक्षिण कतक और उत्तर कतक देशोंके पार्श्वभागमें स्थित कर्क देश, गिरिपर्ण और अवम-इन सब देशोंके निवासी म्लेच्छ जातिके अन्तर्गत हैं; क्योंकि इन्होंने धर्मकी मर्यादाका सर्वथा त्याग कर दिया है । ( ये सभी राजा विदृश्यके विपक्षमं आये थे।) तदनन्तर दो सौ योजनतककी भूमि जनपदोंसे रहित हैं। तत्पश्चात् महेन्द्र पर्वत है, जिसकी भूमिमें मोती और मणियोंकी अधिकता है। उसके बाद अश्वगिरि है, जो सैकड़ों पर्वतोंसे यक्त है। उससे आगे भयंकर महासागर है, जिसके तटपर पारियात्र नामक पर्वत है। ( इन सब स्थानोंके निवासी सिन्ध्रराज-की ओरसे युद्ध करने आये थे।)

पश्चिमोत्तर दिशामें पर्वतीय प्रदेशके मीतर बेणुपति और नरपति नामक देश हैं, जहाँ अनेक प्रकारके उत्सव होते रहते हैं। इनके सिवा जो फल्गुणक, माण्डव्य, अनेकनेश्रक, पुरुकुन्द्र, पार, भानुमण्डव्य, भावन, विमिन्न, निव्यत्ति (वड़ी) होती हैं, रङ्ग, स्तिनक, गुरुह और लुह नामवाले देश हैं (उनके निवासी भी सिन्धुराजकी ओरसे आये थे)। तदनन्तर अनुपम बीराष्ट्र है, जहाँके लोग गाय-बैल और अपनी संतान-तकको खा जाते हैं। (इन सब स्थानोंके निवासी उस सुद्धमें सिम्मिट्टत हुए थे।)

उत्तर दिशामें जो हिम्सान्, कौंख्र, मथुमान्, कैंल्लास, बसुमान् और मेरु पर्वत हैं तथा इन सबके आस-पास जो शाखापर्वत हैं, उनपर जो लोग निवास करते हैं (वे सब योद्धा सिन्धुराजकी ओरसे युद्ध करनेके लिये आये थे )। इनके सिन्ना मद्र, वारेब, योचेय, माल्ब, श्रूरसेनिक, राजन्य, अर्जुनातनय, त्रिगर्त, एकपान्, स्रुद्ध, आमबल, खरस्तवासी, अबल, प्रप्लल, शाक, स्नेमधूर्ति, दशधान, गावसन्य, दंड, हन्यसन, धनद, सरक, बटधान, अन्तरद्वीप, गन्यार, अबन्ति, सर,

तक्षशिला, बील्य, गोधनी, पुष्करावर्त देशके अन्तर्गत यशोवती, नाभिमती, तिक्षा, काल्यर, काहकनगर, पुरसृतिपुर, रितकादर्श, अन्तरादर्श, पिङ्गल, पाण्डव्य, यासुन, यातुप्रानक, मानव, नाङ्गन, हेमताल, खखसुख—हन देशोंके निवासी भी उस युद्धनें सिन्धुराजकी ओरसे आये थे। ( उपर्युक्त देश पर्वतसे नीचे हैं। इनसे ऊपरकी ओर ) पूर्वोक्त हिमवान्, बसुमान्, क्रौच्च और कैलास नामक पर्वत हैं। उनसे आगे बढ़नेपर आठ हजार योजनतककी भूमि जनपर्शेसे रहित है।

पूर्वोत्तर दिशामें जो जनपद हैं, क्रमशः उनके नाम सुनो—काछत, ब्रह्मपुत्र, कुणिद, खदिन, माळब, रम्प्रराज्य, वन, राष्ट्र, केंडवस्त, सिंहपुत्र, वामन, सावाकत्, चापळबह, कामिर, दरद, अमिसासद, जार्वाक, पळोळ, कुवि, कौतुक, किरात, यामुपात और दीन नामक जनपद हैं ( इन सबके निवासी युद्धके ळिथे आये थे ) । इससे आगे ईशानकोणमें सुवर्णमयी भूमि है । उससे आगे अत्यन्त शोभाशाळी देत्रस्थळीय उपवनकी भूमि है । तस्यश्चात् गन्धर्वराज विश्वाबद्धका उत्तम मन्दिर है । उससे आगे केळासभूमि है । उससे भी आगे मञ्जुवन नामक पर्वत है, जहाँकी भूमि विवाधरों और देवताओंके विमानके समान है ।

#### युद्धका उपसंहार, राजा विदृश्यके शयनागारमें गवाक्षरन्त्रसे लीला और सरखतीका प्रवेश तथा दक्षम चिन्मय शरीरकी सर्वत्र गमनशक्तिका प्रतिपादन

श्रीयिसिष्ठजी कहते हैं—श्रीराम ! कितना कहा जाय, वासुिक ( शेषनाग ) भी अपनी दो हजार जिह्नाओंसे यिद आकुल्टनापूर्वक (शीवतासे) वताना चाहें, तो वे भी इस श्रेष्ठ संग्रामका पूर्णतया वर्णन करनेंगें समर्थ नहीं हो सकते ।

इस प्रकार वहाँ वहा भासान युद्ध हो रहा था। विजयी वीर मुजाओंपर ताल ठोक रहे थे और पराजित योद्धा भयसे हाहाकार कर रहे थे। इन दोनों प्रकारके शब्दोंसे वह युक्तरणा गूँच जाणा। गूळकृणी अञ्चलारसे आच्छादित हुए स्वैदेव बृद्ध (मन्द्रगाभी या अस्तोन्मुख)- से प्रतीत होने लगे। योद्धाओंके स्थिरके प्रवाहको रोकने

या ढकनेत्राले कठोर कवचके भीतरसे खून टपक रहा था।

तदनत्तर उभयपक्षके सेनापितयोंने मिन्त्रयोंके साथ विचार करके एक-दूसरेके पास दूत मेजे और यह संदेश कहलाया कि अब युद्ध बंद किया जाय । उस युद्धस्थलमें विशेष परिश्रमके कारण समीके यन्त्र, शक्काल और पराक्रम मन्द पड़ गये थे । अतः उस समय सब लोगोंने गृह बंद करनेकी जान हत्त्रयरे खीकार की । तत्पश्चात् विशाल रथके जैंचे ध्वजके पास ही स्थापित हुए लंबे बाँसके खंमेपर दोनों सेनाओंका एक-एक योद्धा उसी प्रकार चढ़ा, जैसे ध्रुव उच्चतम स्थानको आरूढ़ हुए हों।



उँचे चढ़े हुए उन योद्धाओंने सम्पूर्ण दिशाओंमें उसी प्रकार श्वेत वस्त्र हिलाया, जैसे रात्रि ग्रुम्न किरणोंसे सुशोमित पूर्ण चन्द्रमाको समस्त दिशाओंमें श्रुमाती है। वस्त्र हिलाकर उन्होंनेयह सूचना दी कि 'अन युद्ध बंद करो।'

इसके बाद जैसे प्रत्यक्त अन्तमें तस्कालीन एकार्णवसे जलका प्रवाह चारों दिशाओंमें निकलने लगता है, उसी प्रकार उस युद्धस्थलसे दोनों सेनाएँ बाहर जाने लगीं । सारी रणभूमि मुद्देंकि हैरसे पट गयी थी ! जहाँ-तहाँ खूनकी नदियाँ बह रही थीं और सब ओर घायल योद्धाओंके चीक्तार सुनायी पड़ते थे । वह रणभूमि मुस्युके उद्यानकी माँति जान पड़ती थी । वहाँ मरकर गिरे हुए असंख्य घोड़ों, हाथियों, मनुष्यों, राजाओं, सारथि-सहित रखें और कटी हुई ऊँटोंकी गर्दनोंसे जो रक्तका प्रवाहित हो चली थी । खूनसे भीगे हुए अख़-शल ही वहाँ जलसे सींची हुई हरी-मरी लताओंकं समान जान पड़ते थे । वह रणोद्यान प्रव्यक्तालमें पर्वतोंसहित विध्वस्त

हुए सम्पूर्ण जगत्की भाँति दृष्टिगोचर हो रहा था।

( सूर्यास्तके पश्चात् ) आकाश, पर्वत, उसके निकुख और उसकी गुकाके मीतर फैल्कर पिण्डके समान एकत्र हुए घने अन्यकारका समृह काले मेघोंकी घटाके समान वहाँ सब और छा गया था। चन्नल भूतोंके केगसे व्याकुल हुआ वह रणक्षेत्र प्रलयकाल्की वायुसे कम्पित लोकों और उनके उपकरणोंसे युक्त ब्रह्माण्डके समान जान पड़ता था।

तदनन्तर जब सर्वत्र नीरवता छा गयी, अन्यकारका संचार हो गया, सम्पूर्ण दिशाओंके लोगोंकी आँखें निद्रासे बंद हो गयीं, उस समय उदारहृदय लीला-पति कुछ खिलचित्त-से होकर चन्द्रमाके मध्यभागके सदश मनोहर तथा शीतल कमरोंवाले अपने सुन्दर महलमें पूर्ण चन्द्रमाके समान आकारवाली और वर्षके समान शीतल क्वेत शय्यापर अपने नेत्र-कमलोंको बंद करके सो गये और दो ही बड़ीमें उन्हें गहरी नींद आ गयी।

तत्पश्चात् वेदोनों ळळनाएँ उस युद्धस्थळके आकाशको छोड़कर उस राजमहलमें खिड़कियोंके छेदोंसे उसी प्रकार घुस गयों, जैसे वायुकी दो रेखाएँ इसी छोटे रन्ध्रमार्गसे





अधिले कमलके भीतर प्रविद्य हुई हों।

श्रीरामजीने पूछा—विद्वान् वक्ताओंमें श्रेष्ठ प्रमो ! यह इतना वड़ा स्थूलशरीर तन्तुके समान सूक्ष्म छेदकी राहसे किस प्रकार उम घरमें प्रविष्ट हुआ ?

श्रीवसिष्ठजीने कहा-स्युनन्दन ! जिस पुरुषने पहले दीर्घकालसे यह अनुभव किया हो कि भी स्थूल शरीर नहीं हूँ, शुद्ध चिन्मय आत्मा हूँ, अतः सभी स्थानोंमें जा मकता हूँ वह पीछे चलकर स्थलदेहकी अवरोध आदि कियाओंसे कैसे युक्त हो मकता है ? क्योंकि वह उसी चेतनका अंश है, जो सर्वत्र जानेमें समर्थ हैं। जिसकी आकृति खप्तगत पुरुष या संकल्पकल्पित पुरुषके समान है, आकारामात्र ही जिसका आकार है अर्थात जो वास्तवमें स्थूल आकारसे रहित है, उसे कौन कैसे रोक सकता है। जीव जहाँ मरता है, उसी स्थानको शीघ्र देखता है और वहीं उसे अनेक भवनोंसे युक्त यह विस्तृत प्रपञ्च इसी रूपमें स्थित-सा दिखायी देता है । आगन्तक गेह आदिसे आत्मवान् हुआ-सा यह चेतन आकाशरूपी जीव देह आदिको ही आत्मा समझकर निर्मट चिन्मय आकाशमें ही 'यह में हूँ, यह जगत है' इस आकाशरूप ( शून्य ) भ्रमका अनुभव करता है । इस जगत्रूक्पी भ्रममें देवताओं, अमरावती आदि श्रेष्टनगरों, मेरु आदि पर्वतों, सूर्य, चन्द्रमा और तारासमृहके कारण अपूर्व सौन्दर्य प्रतीत होता है । इस भ्रमरूपी वक्षके खोखलेमें जरा, मृत्यु, व्याकुलता तथा नाना प्रकारकी आधि-व्याधियाँ ठूँस-ठूँसकर भरी हुई हैं। इसमें अपने अभीष्ट वस्तुकी प्राप्ति और अनिष्ट वस्तुके निवारणके लिये स्थूल-सूक्ष्म, चर-

अचर सभी प्राणी उद्योगशील हैं तथा यह अमरूची ग्रपञ्च समझ, पर्वत, नदी, उनके अधिपति, दिन, रात, कलप, क्षण और प्रलय—इन सबसे युक्त हैं। इस प्रकार यद्यपि यह विश्व दीवालकी तरह स्थूल एवं स्थिर दिखायी देता है, तथापि मनन---मनके संकल्पके मित्रा और कुछ नहीं हैं । मनन करनेपर यह चळ ( अस्थिर ) ही सिद्ध होता है । तम इस समय मनमें अपने अनुभवके अनुसार इसके स्वरूपपर विचार करो । जो ही चेतन आकाशक्रप परमात्मा है, वहीं मननरूप कहा गया है और जो ही चेतन आकारारूप परमात्मा है, वहीं परमपद है। चेतन आकाशस्त्ररूप परमात्माका अभूत (असत्य अथवा अनादि) मायाकाशमें या सक्ष्म भूतोंके कार्यक्रप चित्ताकाशमें जो स्फुरण है, वही नाम और रूपसे नाना भावको प्राप्त होनेवाला जगत् कहा जाता है। लीला और सरखती दोनों निष्पाप देशियाँ परमात्माके तुल्य शिशुद्ध एवं चिदा-काशमय शरीरसे यक्त थीं: इसलिये वे सर्वत्र जा सकती थीं । उनके लिये कहीं भी प्रवेश करनेमें कोई बाबा नहीं थी । वे चिदाकाशमें जहाँ-जहाँ अपनेको प्रकट करनेकी इच्छा करती थीं, वहाँ-वहाँ सदा ही अपनी रुचि और अभिलाषाके अनुसार प्रकट हो जाती थीं । इसलिये राजा विदुरथके घरमें उन दोनोंका जाना सम्भव हुआ । चिन्मय आकाश सर्वत्र विद्यमान हैं, उसमें जिसे आतिवाहिक कहते हैं, वह चिदाकाशमय सुक्ष्मशरीर सर्वत्र विचरण कर सकता है; क्योंकि वह यथार्थ ज्ञानखरूप, धारणात्मक एवं मननरूप है। तुम्हीं वताओ, उस सूक्ष्मदेहको कौन, कैसे और किस लिये रोक सकता है ?

( सर्ग ३७--४० )

राजा पश्चके भवनमें सरस्वती और छीलाका प्रवेश और राजाहारा उनका पूजन, मन्त्रीहारा राजाका जन्मवृत्तान्त-वर्णन, राजा विद्रथ और सरस्वती देवीकी बातचीत, विसष्टजीहारा अज्ञाना-वस्थामें जगत् और स्वप्नकी सत्यताका वर्णन, सरस्वतीहारा विद्रथको वरप्रदान, नगरपर शत्रुका आक्रमण और नगरकी दुरवस्थाका कथन, भयभीत हुई राजसहिपीका राजाकी शरणमें आना, छीलाको दुसरे वररूप राजा पश्चकी प्राप्ति

श्रीवसिष्टजी कहत हैं--श्रीराम ! उन दोनों देवियोंके प्रवेश करनेपर राजा पद्मके भवनका भीतरी भाग उज्ज्वल छटासे सुशोभित हो गया, मानो वहाँ दो चन्द्रमा उदय हो गये हों । उसमें मन्दार पुष्पका स्पर्श करके आयी हुई शीतल, मन्द, सुगन्य वायु चलने लगी। उन देवियोंके प्रभावसे राजाके अतिरिक्त अन्य स्त्री-परुष निदाके वशीभृत हो गये, परंतु चन्द्रदवके समान शीतल उन दोनोंके शरीरके प्रभा-पुञ्जसे आह्वादित होकर राजा पद्मकी निदा भङ्ग हो गयी, मानो उसपर अमृत छिड़क दिया गया हो। उठते ही उसने दो दिव्य नारियोंको देखा. जो दो आसनोंपर विराजमान थीं । उन्हें देखकर ऐसा लगता था मानो मेरुपर्वतके दो शिखरोंपर दो चन्द्रमण्डल उदित हो गये हों । यह देखकर राजाका मन विस्मय।विष्ट हो गया, फिर क्षणभर मन-ही-मन विचार करके वह अपनी शय्यासे उठ पड़ा---ठीक उसी तरह, जैसे चक्र-गदाधारी भगवान् विष्णु शेषशय्यासे उठते हैं। तत्पश्चात् उसने सोते समय अस्त-व्यस्त हुए अपने माला, हार और अधोवस्रको यथास्थान ठीक किया । फिर सिर-हाने रक्खी हुई फुलोंकी डलियामेंसे मालीकी तरह खयं ही अत्यन्त खिले हुए पुष्पोंसे अपनी अञ्जलि भर ली और भूमिपर ही पद्मासन लगाकर वह नम्रतापूर्वक देवियोंसे कहने लगा-'देवियो ! आप दोनों जन्म, दु:खमय जीवन और त्रिविध तापरूपी दोषका शमन करनेके लिये चाँदनीके समान तथा बाह्य और आन्तरिक अज्ञानान्धकार-का बिनाश करनेके लिये सूर्यकी प्रभाके तुल्य हैं। आपकी जय हो ।' यों कहकर राजाने उन देवियोंके चरणोंपर प्रष्पाञ्चलि समर्पित की । तदनन्तर देवी



सरखतीने ठीळासे राजाका जन्म-बृत्तान्त वर्णन करनेके लिये पाइवेमें ही पड़े हुए मन्त्रीको अपने संकल्पसे जगाया । जागनेपर मन्त्रीने उन दोनों दिव्यं नारियोंको देखकर उन्हें प्रणाम किया और उनके चरणोंमें पुष्पाञ्चलि समर्पित करके विनयपूर्वक वह उनके आगे खड़ा हो गया । तब देवीने राजासे पूछा—'राजन् ! तुम कौन हो ! किसके पुत्र हो ! और यहाँ कब पैदा हुए हो !' ऐसा प्रकृत सुनकर मन्त्रीने उत्तर देना आरम्भ किया—

'देवियो ! यह आपलोगोंका ही कृपा-प्रसाद है, जो मैं आपके समक्ष भी बोलनेमें समर्थ हो सका हूँ;अत: अब आप मेरे खामीका जन्म-बृतान्त धुनिये। प्राचीन काल- में एक कत्दरथ नामके राजा हो गये हैं. जो इक्ष्वाकवंशमें उत्पन्न हुए थे। वे परम शोभाशाली थे। उनके नेत्र कमळके समान सुन्दर थे। उन्होंने अपनी भुजाओंकी छायासे सारे भूमण्डलको आच्छादित कर लिया था। उन्हीं नरेशके भद्रस्थ नामक पत्र उत्पन्न हुआ, जिसके मखकी कान्ति चन्द्रमाके समान थी। उन मदरयके विश्वरथ, विश्वरथके बहदथ, बहदथके सिन्ध्रग्य. पिन्धरथके शैलस्य, शैलस्यके कामस्य, कामस्यके महास्य, महारथके विष्पुरथ और विष्पुरथके पुत्र नमोरथ हुए। ये हमारे राजा उन्हीं महाराज नमीरथके पत्र हैं। ये अपने पिताके महान पण्यपञ्जोंके फलस्बरूप क्षीर-सागरसे उत्पन्न हुए चन्द्रमाकी भाँति प्रकट हुए हैं। जैसे पार्वतीजीसे गृहकी उत्पत्ति हुई थी, उसी प्रकार ये अपनी माता सुमित्राके गर्भसे दूसरे स्कन्दकी भौति पैदा इए हैं । इनकी आकृति पूर्णचन्द्रमाके समान निर्मल है । इन्होंने अपने अमृत-तुल्य गुणोंसे जनताको मलीभाँति तृप्त कर दिया है । ये विद्रुष नामसे विख्यात हैं। जब इनकी अवस्था दस ही वर्षकी थी, तभी इनके पिता इन्हें राज्यभार मींपकर वनवासी हो गये थे। ये तभीसे इस भूमण्डलका धर्मपूर्वक पालन कर रहे हैं। आज पण्यरूपी वक्षके फिरत होनेपर आप दोनों देवियोंका यहाँ ग्रमागमन हुआ है: क्योंकि दीर्घ तप आदि सैकड़ों क्रेश उठानेपर भी आपका दर्शन मिळना कठिन हैं । इस प्रकार विदुर्थ नामसे प्रसिद्ध ये महीपाल आज आपके दर्शन-प्रदानरूप प्रसादसे परम पतित्र हो गये ।

यों कहकर जब मन्त्री चुप हो गया तथा भूपाल भूतलपर पद्मासन लगाकर हाथ जोड़े सिर नीचा किये बैठे रहे, उसी समय सरस्वती देवीने 'राजन्! तुम विवेकद्वारा स्वयं ही अपने पूर्वजन्मका स्मरण करों' यों कहकर उनके मस्तकपर अपना हाथ फेरा। देवी सरस्वतीके करस्पर्शेसे राजा पद्म (विद्रुख) का हृदयान्यकार एवं माया—सबके सब नष्ट हो गये। उनका हृदय

अयन्त विकसित हो गया। उन्हें अपने पूर्वजन्मका दृत्तान्त इस प्रकार स्मरण हो आया, जैसे वह उनके अन्तः करणमें स्फुरित होता हुआ-सा स्थित था। फिर ठीळाके कर्तव्यके साथ-साथ शरीर और एकच्छत्र राज्यके त्याग, सरखनीके दृत्तान्त, ठीळाकी विशेष उन्नति और आत्मकथाको जानकर राजा समुद्रमें गोते लगाते हुएकी तरह विस्थयमें पढ़ गया। वह मन-ही-मन कहने त्यान-पंखेर है, सारे संसारमें यह माया ही व्यात है। इस समय इन देवियोंकी कृपासे मुझे इसका पूर्ण ज्ञान हुआ है।

राजाने पृद्धा—देवियो ! मुझे जो अपने अनेक कार्यों-का, परदादाका तथा अपनी वचपन एवं युवावस्थाका और मित्र तथा बन्धु-बान्धवोंका स्मरण हो रहा है, इसका क्या कारण है ?



श्रीतरस्वती देशीने कहा.—राजत् ! मृत्युरूपी महा-मोहमयी मूर्च्छीके अनन्तर उसी मुहूर्तमें गिरिग्रामनिवासी उस ब्राह्मणके घरके भीतर आकाशमें ही स्थित गृहके मध्यभागमें जो मण्डप है, उसीके अंदर तुम्हारा यह

जनमाडि स्हय-प्रपञ्च आभामित हो रहा है । वहीं निर्मल आकाशकी माँति खञ्छ तुम्हारे चित्तमें यह विस्तृत व्यवहार-भ्रम स्वारित हुआ है । 'यह मेरा जन्म हुआ । इक्ष्याकुवंश ही देरा कुछ है । पूर्वकालमें मेरे ये पितामह आदि इस नामवाले हुए थे। मैं पैदा हुआ । जब मैं दस वर्षका बालक था, तभी मेरे पिता इस राज्यपर नेरा अभिपेक करके खयं परिवाजक होकर वनको चले गये । तटनन्तर मैंने दिग्विजय करके अपने राज्यको तिप्तण्डक बनाया । फिर इन मन्त्रियों तथा परवासियोंके याथ प्रध्वीका पालन करता रहा हूँ । यज्ञकर्मीका अनुष्ठान तथा धर्मपूर्वक प्रजाका पालन करते मेरी आयुके सत्तर वर्ष व्यतीत हो चुके । इस समय इस शत्रु-सेनाने मुझपर आक्रमण किया और उसके साथ मेरा भयंकर युद्ध हुआ । युद्ध करके में अपने घर छैट आया हूँ और यहाँ पूर्ववत स्थित हूँ । ये दोनों देवियाँ मेरे घर पवारी हैं और मैं इनका पूजन कर रहा हूँ; क्योंकि प्रजित होनेपर देवता मनोऽभिलिषत पदार्थ प्रदान करते हैं । जैसे सूर्यकी प्रभा मुकुलित कपलको विकसित कर देती है, उसी तरह इन दोनोंमेंसे इस एक देवीने मुद्दो यहाँ ऐसा ज्ञान प्रदान किया है, जो पूर्वजन्मकी स्मृतिको जगानेवाळा है । अब मैं कृतकृत्य हो गया इँ और मेरे सभी संशय नष्ट हो गये हैं। मैं शान्ति-ळाम करूँगा, परम निर्वाणको प्राप्त होऊँगा और केवल सुखरूप होकर स्थित होऊँगा'-इस प्रकार तम्हारी यह भ्रान्ति, जो बहुसंख्यक संदेहोंसे युक्त, नाना प्रकारके आचार-विचारोंसे सम्पन्न और लोकान्तर-में गमन करनेवाली है, विस्तारको प्राप्त हुई है। पहले जिस मुहूर्तमें तुम मृत्युको प्राप्त हुए थे, उसी समय यह प्रतिभा अपने-आप तुम्हारे हृदयमें आविर्भृत हुई थी। जैसे नदीका प्रवाह उठे हुए एक आवर्तको ध्यागकर तुरंत ही दूसरा धारण कर लेता है, उसी प्रकार चित्त-प्रवाह भी एक कल्पना-सध्दिका त्याग करके

दूसरी कल्पना-सृष्टि करता रहता है। जैसे आवर्त कभी दूसरे आवर्तसे संयुक्त होकर और कभी पृथक ही प्रवृत्त होता है, उसी तरह यह सप्टि भी कभी दसरीसे सम्बन्धित और कभी खतन्त्र ही बढ़ती रहती है। उस मृत्यक्षणमें चिद्रभानस्त्ररूप तम्हारी प्रतिमानें प्रतिमासित असत्-रूप यह जगजाल उसी तरह उपस्थित हुआ है. जैसे स्वप्नके एक ही सहर्तके अंदर सैकड़ों वर्षाका श्रम होता है। वास्तवमें तो न तम कभी पैदा हुए हो और न कभी तुम्हारी मृत्य ही हुई है। तुम तो शुद्ध विज्ञान-स्वरूप हो और अपने शान्त आत्मामें स्थित हो । यह सारा प्रपञ्च तुम्हें दश्य-सा प्रतीत हो रहा है । वस्तुतः तुम कुछ नहीं देख रहे हो, वल्कि निर्मल महामणि तथा भासमान सूर्य आदिके समान तुम अपने शात्मामें अपने-आप नित्य सर्वात्मभावसे प्रदीत हो रहे हो। वस्ततः न यह भूतल सत्त है, न प्रत्यक्ष दिखायी देनेवाला यह विदृश्य-देह ही सत् है और न ये पर्वत, ग्राम, तुम्हारे रात्र-मित्र तथा हमलोग ही सत् हैं।

राजन् ! जिन्हें ज्ञातच्य वस्तुओंका ज्ञान हो जुका है तथा जो एकमात्र शुद्ध बोक्स्वरूप हैं, ऐसे पुरुषोंके मनमें यह कोई भी लांतारिक पदार्थ सत् नहीं है । मन्ना, जिसका आत्मा शुद्ध ज्ञानसे सम्पन्न है, उसे जगत्की आत्मि कहाँसे हो सकती है । जैसे रस्सीका ज्ञान हो जानेपर जव उसमें सर्पका अम मिट जाता है, तव पुनः उसमें सर्पकी आत्मित नहीं होती, उसी तरह जगत्-अमके असद्भावका पूर्ण ज्ञान हो जानेपर फिर उसकी सत्ता कहाँसे टिक सकेगी । मृगमरीचिकाका यथार्थ ज्ञान हो जानेपर पुनः उसमें लख्छादि कैसे हो सकती है । उसी तरह खप्तावस्थामें घटित हुआ अपना मरण जाम्रदबस्थामें अपने खरूपका ज्ञान हो जानेपर कैसे सत्य हो सकता है ! शरकालीन निर्मल आकाशकी शोमांके समान जिसका हृदय खन्छ, निर्मल और अयन्त विस्तृत है, उस शुद्ध तस्ववेत्त पुरुषकी बुद्धिमें 'अहम् और 'जगत्-

की प्रतीति तुच्छ शब्दार्थकी बोतक है। यह वास्तविक नहीं हैं, केवल वाचिक व्यवहारमात्र हैं

महर्षिके यों कथा कहते-कहते दिन समाप्त हो गया । भगवान भास्कर अस्ताचळकी ओर प्रस्थित हो। गये और मनि-मण्डली महर्षिको नमस्कार करके सायंकालिक विधि सम्पन्न करनेके छिये स्नानार्थ चली गयी। रात्रि वीतनेपर सूर्योदय होते-होते पुनः मुनिमण्डली एक साथ सभामें उपस्थित हुई ।

श्रीवसिष्टजी कहते हैं--रावव ! जिसकी बुद्धिमें ज्ञानका उदय नहीं हुआ है तथा जिसकी परमात्मतत्त्वमें दढ़ स्थिति नहीं हैं, अतएव जो मोहग्रस्त है, उसके लिये यह जगत् असत् होते हुए भी सत्-सा प्रतीत होता है । जैसे मरुखलमें सूर्यका ताप ही मृगोंके लिये जलकी भ्रान्तिका कारण होता है, उसी तरह मूढ़बुद्धि पुरुषके छिये यह असत्य जगत् सत्य-सा भासित होता है । जैसे प्राणीकी स्वप्न-मुखु जो विल्कुल असत्य है, फिर भी सत्य-सी प्रतीत होकर शोक-रुदन आदि कार्य करा देती है, उसी तरह जिनकी बुद्धि मोहाच्छन्न है, उन पुरुषोंके लिये यह जगत् शोकप्रद होता है । जो कटक-कुण्डल आदिमें व्याप्त सूत्रर्णके ज्ञानसे अनिमज्ञ है, उसको जैसे स्वर्ण-निर्मित कड़ेमें कड़ेका ही ज्ञान होता है, उसमें उसकी थोड़ी भी स्वर्णबुद्धि नहीं होती, उसी प्रकार अज्ञानीकी यह नगर, गृह, पर्वत, गजराज आदिसे प्रकाशित दृश्य-दृष्टि ही है, दूसरी--प्रमार्थ-दृष्टि होनेत्राली नहीं हैं।

श्रीरामजीने पृछा-मुने ! यदि केवल मायास्वरूप स्वप्नमें कल्पित स्वप्नपुरुष सत्य न भी हों तो क्या दोष होगा ? यह वतलाइये ।

श्रीवसिष्ठजीने कहा--राघव ! स्वप्नमें देखे गये नगरनिवासी वस्तुतः सत्य नहीं हैं--इस विषयमें मैं तुम्हें प्रत्यक्ष प्रमाण बतलाता हूँ, सुनो; अन्य प्रमाणोंके जाननेकी आवस्यकता नहीं है । सृष्टिके आदिमें

स्वयम्भू ब्रह्मा स्वयं ही स्वप्न-तुल्य अनुभवसे सम्पन दिखायी देते हैं, अतः उनके संकल्पसे उत्पन्न हुआ यह त्रिश्व भी स्वप्त-सदश ही है। इस प्रकार यह विश्व भी खप्र हैं। उसमें जैसे मेरी दृष्टिमं तुम सत्य हो, उसी तरह अन्य लोग भी तुम्हारी और मेरी दृष्टिसे सत्य हैं एवं अन्य मनुष्योंकी भी अपने-अपने अनुभवके अनुसार स्वप्नके विषयमें सत्यता सिद्ध है। यदि ये नगरनिवासी स्वप्नमें सत्य न हों तो इस स्वप्नाकार जाग्रदवस्थावं भी वे मेरे लिये थोड़ा भी सत्य न सिद्ध होंगे। इसलिये तम्हारी दृष्टिमें जैसे मैं सत्यात्मा हूँ, उसी तरह मेरी दृष्टिमें सब सत्य हैं; क्योंकि खप्त-तुल्य संसारमें पदार्थीकी परस्पर सिद्धिके लिये ऐसी नीति है। इस महान् खप्नरूपी संसारमें जैसे तुम्हारी दृष्टिमें मैं सत्य हूँ और मेरी दृष्टिमें तुम सत्य हो, उसी तरह सभी सत्य है-यही सारे खप्नोंमें न्याय है । इस प्रकार यह सब स्वप्न और जाम्रद्रप प्रपञ्च वास्तवमें सत्य नहीं है, परंतु सत्य-सा प्रतीत होता है और खम-स्री-प्रसङ्ग्री मोंति मिथ्या ही जीवको मोहित करता है । सभी वस्तुएँ देहके वाहर तथा भीतर सर्वत्र विद्यमान हैं। ज्ञानवृत्ति जिसे जैसा जानती है, उसे उसी तरह खयं ही देखती है। जैसे कोशमें जो धन मौजूद रहता है, उसे उसका दश प्राप्त करता है, उसी तरह चेतनाकाशरूप परमात्मामें सब कुछ स्थित है और वहीं परमात्मा उसका अनुभव करता है । अस्तु,

तदनन्तर देवी ,सरस्रतीने विदूरधको ज्ञानामृतके सिञ्चनसे विवेकरूपी सुन्दर अङ्करसे संयुक्त करके उनसे इस प्रकार कहा---'राजन् ! यह पूर्वीक्त तत्त्वज्ञान मैंने ळीळाकी प्रसन्नताके लिये तुमसे वर्णन किया है । ळीळाने भी जगन्मिथ्यात्वकी दृष्टान्तभूत तुम्हारी दृष्टियाँ देख की हैं; अत: तुम्हारा कल्याण हो, अब हम दोनों जाना चाहती हैं।

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--रघुनन्दन ! मधुर अक्षरोंसे

युक्त वाणीद्वारा सरखतीके यों कहनेपर **बु**द्धिमान् राजा विदूरथने इस प्रकार कहा ।

विदूरथ बोलं—-देवि ! मुझ साधारण मनुष्यका भी थिद किसी याचकको दर्शन हो जाय तो वह निष्मल नहीं जाता; फिर आप तो महान् फल प्रदान करनेवाली हैं, आपका दर्शन व्यर्थ कैसे हो सकता है । देवि ! जैसे सम देखता हुआ मनुष्य उस स्वप्नको छोड़कर दूसरा सम देखते लगता है, उसी तरह में अपनी इस देहका परिस्थाग करके यहाँसे दूसरे लोकको जाऊँगा । माता ! में आपकी शरणमें आया हूँ । आप मुझ शरणागतको करुणापूर्ण दृष्टिसे देखिये और शीघ्र ही मेरी प्रार्थित वस्तु प्रदान कीजिये । मा ! मुझपर ऐसी कृपा कीजिये कि मैं जिस लोकमें जाऊँ, वही लोक मेरे इस मन्त्री और इस कुमारी कन्याको भी प्राप्त हो ।

श्रीसरस्वतीजीने कहा—पूर्वजनमके चक्रवर्ती सम्राट्! तुम्हें विदित होना चाहिये कि हमन्त्रोगोंने कभी भी याचकोंकी कामनाका निराकरण कर दिया हो—ऐसा नहीं देखा गया। अतः आओ और छीछाकी भक्ति और भाग्यके अनुरूप पदार्थोंकी समृद्धिसे सुन्दर इस राज्यका निर्भय होकर उपभोग करो।

राजन ! इस समय इस भीषण संप्राममें तुम्हारी मृख्यु निश्चित है और तुम्हें तुम्हारा प्राचीन राज्य प्राप्त होगा । यह सब प्रत्यक्ष तुम्हारी आँखोंके सामने ही होगा । कुमारी कन्याको, मन्त्रीको और तुमको शबरूप शरीर प्राप्त करके उस प्राचीन नगरमें आना होगा । अब हम दोनों जैसे आयी थीं, बैसे ही लौट जा रही हैं; परंतु कुमारी कन्याको, मन्त्रीको और तुम्हें मृख्युको प्राप्त होकर बायुह्पसे अर्थात् सूक्ष्मदेहसे उस प्रदेशमें आना चाहिये ।

देवी सरस्वती और राजा दोनों मधुरभाषी थे। उनमें परस्पर वार्ताळाप हो ही रहा था, तबतक राजमहलके उन्धर्मभागमें बैठकर नगरकी देखभाल करने-वाला मनुष्य भयभीत हो राजाके पास आकर कहने लगा—'देन ! ज्ञार-भाटासे संयुक्त महासागरकी माँति बाण, चक्र, खड्ग, गदा और परिधकी वर्षा करनेवाली एक विशाल शत्रु-सेना आ पहुँची है। वह अस्पन्त उत्साहसे सम्पन्न है और प्रलयकालकी वायुसे उड़ाये गये कुल-पर्वतींकी शिलाओं के समान भयंकर गदा, शिक्त और भुशुण्डियोंकी वर्षा कर रही है। साथ ही इस पर्वताकार नगरमें आग लग गयी है, जिसने चारों दिशाओं को व्याप्त कर लिया है। वह चट-चट शब्दके साथ इस उत्तम नगरीको जलाती हुई नष्ट-भ्रष्ट कर रही है।

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--रघुकुलभूषण राम ! वह पुरुष सभीत होकर राजासे यों कह ही रहा था, तबतक बाहर कठोर शब्दोंसे युक्त महान् कोळाहळ होने लगा, जो अपने भीषण शब्दसे सारी दिशाओंमें व्याप्त हो रहा था । वह कोलाहल बलपूर्वक कानतक खींचकर बाणोंकी वर्षा करनेवाले धनुषोंकी टंकारसे तथा जिनकी स्त्री और बच्चे जल गये थे, उन पुरवासियोंके महान् हाहाकारसे, जलती हुई लपटोंके परिस्पन्दनसे उत्पन्न चट-चट एवं ट्रटकर गिरते द्वए अङ्गारोंके शब्दसे व्याप्त था। तब सरखती और लीला—दोनों देवियोंने एवं मन्त्री और राजा विदूरथने उस घोर रात्रिके समय राजमहलके झरोखेसे झाँककर उस विशाल नगरकी ओर दृष्टिपात किया. जो तुमुळ नादसे गूँज रहा था । उस समय वह नगर प्रलयाग्निसे विक्षुब्य हुए महासागरके सदश वेगवाले तथा भयंकर अखरूपी तरङ्गोंसे व्याप्त राजु-मैन्यसे खचाखच भरा था और प्रत्यकालीन अग्निकी ज्वालासे पिघलते हुए मेरूपर्वतके सददा कान्तिमान् एवं गगनचम्बी महान् ज्वाला-समूहोंसे भस्म हो रहा था। उस नगरको ऌटते समय छटेरे दूसरोंको डराने-धमकाने-के लिये महान मेधकी गर्जनाके समान डाँट बता रहे थे। उनके उस भीषण कोलाहलसे वह नगर भयानक लग रहा था। तदनन्तर राजा विदूर्थने अपने योद्धाओं-



का तथा उन लोगोंका, जिनका देखते-देखते ही स्त्री-पुत्र आदि सर्वख खाहा हो गया था, इसल्यिं वे इघर-उधर दौड़ लगा रहे थे, करूण-क्रन्दन सुना । अहो ! यह तो सदाचारसे हीन महान् अनुचित कार्य हो रहा है, जो शस्त्रधारी शत्रुसैनिक राजरानियोंको भी पकड़ रहे हैं ।

इसी बीचमें जैसे लक्ष्मो कमलकोशमें प्रविष्ट होती हैं, उसी तरह राजमिहिषीने, जो यौवनके मदसे उन्मत्त हो रही थी, राजा आदिहारा अधिष्ठित उस गृहमें प्रवेश किया। उस समय वह हारके छिन्न-भिन्नहो जानेसे व्याकुल एवं भयसे घवरायी हुई थी। उसके पुष्पहार और बसके जोर-जोरसे हिल रहे थे तथा सिखयाँ और दासियाँ उसके पिछे-पिछे चल रही थीं। वहाँ पहुँचकर जैसे कोई अप्सरा संप्राममें संलग्न हुए देवराज इन्द्रसे निवेदन करें, उसी तरह उसकी एक सखी राजा

विदूरथसे निवेदन करने लगां— देव ! महारानी हम-लोगोंके साथ अन्तः पुरसे भागकर आपकी शरणमं आयी हैं—ठीक उसी तरह, जैसे इंक्षावातसे पीड़िन लता वृक्षका आश्रम प्रहण करती हैं। राजन् ! जैसे महासागरकी लहिंगों तटवर्ती वृक्षोंपर लिपटी हुई लताओंको अपने साथ समेट ले जाती हैं, उसी तरह अक्ष-शबोंसे सुसजित उन बलवान् शत्रुओंने आपकी अन्यान्य रानियोंका अपहरण कर लिया है। अचानक आ धमके हुए उन उद्दण्ड शत्रुओंने ऑधीद्वारा नष्ट-म्रष्ट किये गये बड़े-बड़े वृक्षोंकी भाँति अन्तः पुरके सभी संरक्षकोंको चकनाच्यू कर दिया है। इस प्रकार हमलोगोंको जो यह विविध प्रकारकी विपत्तिने आ घेरा है, उसका सर्वथा निवारण करनेके लिये आपकी ही सामर्थ्य है। यह सुनकर राजाने दोनों देवियोंकी ओर देखकर कहा—



'देनियो ! मैं युद्धके लिये जाता हूँ, अतः आप मुझे क्षमा करें। "अब मेरी यह भार्या आपलोगोंके चरणकमलें-की श्रमरी बनेगी अर्थात् आपके चरणोंकी सेवा करेगी।

यों कहकर राजा विदूर्ण, जिसके नेत्र क्रोधवश लाल हो गये थे, उसीप्रकार राजमवनसे बाहर निकला, जैसे मदमत्त गजराजद्वारा वनके हिन्न-भिन्न कर दिये जानेपर सिंह अपनी गुझसे बाहर निकला हो। तदनन्तर प्रबुद्ध लीलाने अपनी ही रूप-रेखाके नुल्य आकृतिवाली सुन्दरी लीलाको दर्पणमें प्रतिविग्नित हुई-सी देखा और कहा।

प्रमुख लीलाने पूछा—देवि ! किस कारणसे मैं यह हो गयी ? पहले मैं जो थी, वही मैं इस रूपमें कैसे स्थित हूँ ? इसका क्या रहस्य है ? यह मुझे वतलानेकी कृपा कीजिये । ये सभी मन्त्री आदि पुरवासी तथा सेना और सवारियोंसिहत श्रूरवीर पूर्ववत् ही हैं । ये जैसे यहाँ स्थित हैं, वैसे ही वहाँ भी हैं । देवि ! जैसे दर्पणमें प्रतिविग्नित वस्तु बाहर और भीतर दोनों ओर दीखती हैं, उसी तरह ये सभी यहाँ और वहाँ स्थित हैं . इसका क्या कारण है ? क्या वे सचेतन हैं ?

श्रीदेवीजीने कहा-र्िले ! भीतर जैसा ज्ञान उद्भृत होता है, वैसा ही वाहर क्षणमात्रमें अनुभव होने लगता है। जैसे मन चित्तार्थता—खप्त आदिमें चित्तद्वारा अनुभूत जाग्रतकी खरूपताको प्राप्त हो जाता है। उसी तरह चेतन दश्याकारताको प्राप्त हो जाता है। हृदयके अंदर उद्धत पदार्थ बाह्य-से प्रतीत होते हैं। इस विषयमें खप्तदष्ट पदार्थ ही प्रमाण है; क्योंकि हृदयके भीतर जो स्वप्तमें संकल्प-नगरका स्करण होता है, वह चेतनका विकास है। इस राजाके जिन मन्त्री आदिका जो अविरोध तथा सर्वार्थरूपसे अनुभव हो रहा है, इसका कारण यह है कि वे खप्तमें संकल्पित सैन्यकी भाँति चंतन सत्तात्मक होनेसे सद्रुप ही हैं। अथवा यदि यों कहें कि उत्तरकाल अर्थात जाग्रदवस्थामें खप्तके विनाशी होनेके कारण वह असत् है तो ऐसा तो यह सारा जाम्रत्-जगत् ही है; क्योंकि खप्तमें जाम्रत् असत् है और जाग्रत्-कालमें खप्न असत् है। फिर जाप्रतुमें कौन-सी विशेष सत्यता सिद्ध हुई ? अनघे !

इस प्रकार यह खप्र और जाग्रत्-जगत् न सत् हें और न असत् ही । ये केवल भ्रान्तिरूपसे ही प्रतीत होते हैं; क्योंकि महाकल्पके अन्तमें, आज और अगले युगमें अर्थात् भूत, भविष्य और वर्तमान आदि तीनों कालोंभे भी जो कभी उस खरूपसे नहीं था, वही ब्रह्म है, अतः वही जगत् है । उस ब्रह्मखरूप जगत्में ये सृष्टि नामवाळी भ्रान्तियाँ विकसित होती हैं। पर वास्तवमें विकसित-सी नहीं दीखतीं; क्योंकि जैसे महासागरमें लहरें उठती हैं, उसी प्रकार ये सृष्टियाँ परब्रह्ममें उत्पन्न हो-होकर पुनः आँधीमें घुले-मिले हुए धुलिकणोंकी भाँति उसी परब्रह्ममें विछीन हो जाती हैं। इसलिये जिसमें 'त्वम्' और 'अहम्' आदिका विभाग मिथ्या ही है तथा जो मृगतृष्णाके जलसमृहकी भाँति भ्रान्तिमय आभासित हो रहा है, उस जले हुए वस्त्रके भस्मके समान प्रपञ्चमें कौन-सी आस्था है ? इस सारे प्रपञ्चके शान्त होनेपर जो अवशिष्ट रहता है, वही ब्रह्म है। उस ब्रह्मसं पृथक् होनेपर यह दृश्य जगत् कभी भी सत्य नहीं है और ब्रह्मखरूप होनेके कारण असत्य भी नहीं है। तत्पश्चात् उसी तरहका अनुभव होनेके कारण यह स्पष्टरूपसे जीवभावको प्राप्त होता है । यह जगत् सत्य हो या असत्य, पर यह चिदाकारामें विभासित हो रहा है।

(श्रीसरस्वतीजीने पुनः कहा )—जैसे राजारूप चिदाकाशमें सन्मयी प्रतिमा उदित होती है, उसी तरह उससे पूर्व होनेवाळी सत्यसंकल्परूपा प्रतिमा अव्याकृत आकाशरूप ईश्वरमें उत्पन्न होती है। इसी तरह प्रतिमाने प्रतिविम्बसे उत्पन्न हुई यह ळीळा तुम्हारे-सरीखे शीळ, आचार, कुळ और शरीरसे युक्त दीख रही है। सर्वव्यापक ज्ञानवृत्तिरूपी दर्पणमें जैसी प्रतिमा प्रतिविभ्वित होती है, वह जहाँ जिस रूपमें उत्पन्न होती है, वहाँ निरन्तर उसी रूपमें प्रकट होती है। अन्तर्यामी ईश्वरकी जो प्रतिमा भीतर वर्तमान है, वही खर्य बाहर भी कार्य

करती है; इसिल्ये चिन्मय दर्पणमें प्रतिविग्नित होनेके कारण यह तुम्हारे ही समान स्थित हैं। टील्रे ! इस विषयमें तुम ऐसा समझों कि यह आकाश, उसके मीतर मुवन, उसके अन्तर्गत पृथ्वी, उसपर यह तुम, मैं और राजा—यों जो कुछ प्रतीत हो रहा है, वह सब-का-सब ब्रह्मरूपसे में ही हूँ, इस कारण तुम खरूपमें स्थित होंकर पूर्णरूपसे शान्त हो जाओं। तुम्हारा पति यह विदूर्य रणाङ्गणमें शरीरका त्याग करके उसी अन्तःपुरमें पहेंचकर राजा पश्चके रूपमें उत्पन्न होगा।

श्रीविसम्बजी कहतं हं—स्युनन्दन ! देवीकी बात सुनकर उस नगरमें रहनेवाली लीला हाथ जोड़कर देवीके आगे खड़ी हो गयी और भक्तिविनम्र होकर वोली।

द्वितीय लीलानं कहा—देवेशि ! मैंने नित्य ही भगवती सरखती देवीकी अर्चा-पूजा की हैं और वे देवी रात्रिके समय खप्तमें मुझे दर्शन दिया करती हैं। अम्बिके ! उन देवीका जैसा आकार-प्रकार हैं, वैसी ही आप भी हैं। मुमुखि ! आप दीनोंपर करुणा करनेवाली हैं, अत: मुझे वर प्रदान कीजिये।



यो० वा० अं० २०---

श्रीयसिष्टजी कहते हैं—श्रीराम ! खीळाके ऐसा कहनेपर भगवती सरखती उस समय उसके भक्तिपूर्वक किये गये ध्यान-पूजनका स्मरण करके प्रसन्त हो गयीं और उस नगरनिवासिनी लीळासे यों बोळीं।

श्रीदेवी जीने कहा — बत्से ! जीवनपर्यन्त की गयी तुम्हारी अनन्यमिक्तसे, जो कभी भी शिथिल नहीं हुई, मैं परम संतुष्ट हूँ; अतः तुम मुझसे अपना मनो-ऽभिल्वित बरदान ग्रहण करों।

तव वह नगरनिवासिनी ठीला बोली—देवि! मेरे पतिदेव रणभूमिमें शरीरका परित्याग करके जहाँ स्थित होंगे,में भी इमी शरीरसे वहाँ उनकी पत्नी होऊँ।

श्रीदेवीजीनं कहा — पुत्रि ! तुमने चिरकाल्टनक अनन्य-भक्तिभावसे पुष्प-धूप आदि प्रचुर प्रजन-सामग्रीद्वारा मेरी निर्विच्न पूजा की है, इसल्लिये 'एवमस्तु'— तुम्हारी कामना पूर्ण हो ।

श्रीविस्छजी कहते हैं—गाघव ! तदनन्तर जब उस वर-प्राप्तिसे तद्देशवासिनी छीला हर्षोस्कुल्ल हो रही धी, उसी समय पूर्व छीलाने, जिसका हृदय संवेहके दोलेमें झूल रहा था, देवीसे कहा।

पूर्व लीला बोली—ऐश्वर्यशालिनी देवि ! जो आपके सदश सत्य कामना एवं सत्य संकल्पवाले हैं, अतएव जो ब्रह्मस्वरूप हो गये हैं, उनका सारा मनोरय जब शीष्र ही सिद्ध हो जाता है, तब यह वतलाइये कि आपने मुझे किसलिये इसी शरीरसे गिरिग्रामक नामवाले उस लोकान्तरमें नहीं पहुँचाया ?

श्रीदेवीजीने कहा—सुन्दरि ! में किसीका कुछ नहीं करती, बिल्क जीव खयं ही अपनी समस्त अभिव्यपाओंका शीघ्र ही सम्पादन कर लेता है; क्योंकि प्रत्येक जीवमें जीवशक्तिखरूपा चेतनशक्ति वर्तमान है। इसलिये जिस-जिस जीवकी जो शक्ति जिस-जिस रूपमें प्रकट होती है, वह उसी-उसी रूपमें उस-उस जीवको सदा तदनुरूप फळ प्रदान करती हुई-सी प्रतीत होती है। जिस समय

नुम मेरी सम्यक् प्रकारसे आराधना कर रही थी, उस समय चिरकाळतक तुम्हारे मनमें जो जीव-हाक्ति उत्पन्न हुई थीं, उमकी कामना थी कि यदि इसी जन्मेंने में मुक्त हो जाती तो अच्छा होता । अतः उत्तम रूप-रंगवाळी छीळे ! उसी-उसी प्रकारसे मैंने तुम्हें मळीमाँति समझाया है और उसी युक्तिहारा तुम इस निर्मळ मावको प्राप्त हुई हो । जब चिरकाळतक मैंने तुम्हें इसी मावनासे झानोपदेश किया है, तभी तुम अपनी चेतनशक्तिक प्रभावसे सदाके ळिये उसी अर्थको प्राप्त हुई हो; क्योंकि जिस-जिसका चिरकाळतक जैसा अपनी चेतनशक्तिका प्रयत्न होता है, वह समयानुसार उस-उसको वैसा ही फळ प्रदान करता है । अपनी चेतनशक्ति ही तपस्या अथवा देशताका रूप धारण करके खच्छन्दरूपसे आकाशसे फल गिरनेकी माँति फल देती हैं । अपनी ज्ञानशक्ति प्रयन्नके विना कर्मा कुछ भी फल नहीं देती; इस कारण तुम्हारी जैमी अभिलाषा हो, शीघ्र ही तदनुरूप कार्य आरम्भ कर दो । तुम ऐसी धारणा कर लो कि चित्सक्ता ही सबमें अन्तरात्मारूपसे ज्याप्त हैं । वही विहित अथवा निषिद्ध जिस कर्मका विचार करती हैं और उसके लिये प्रयन्न करने लग जाती हैं, उसीकी फलश्री प्रात होती है । इसलिये जो पावन पद है, उसे जानकर तुम उसीमें स्थित हो जाओ ।

राजा विद्रथका विशाल सेनाके साथ युद्धके लिये प्रयाण, युद्धारम्भ, लीलाके पूछनेपर सरस्रतीद्वारा राजा सिन्युके विजयी होनेमें हेतु-कथन, विद्रथ और राजा सिन्युके दिन्यास्रोंद्वारा किये गये युद्धका सविस्तर वर्णन, राजा विद्रथकी पराजय और देशपर राजा सिन्युके अधिकारका कथन

श्रीरामजीने पूछा—मुने! जब वेतीनों देवियाँ उस राज-महळके भीतर यों परस्पर वार्ताळाप कर रही थीं, उस समय विदुरयने क्रोधावेशमें महळसे निकळकर क्या किया !

श्रीविरिष्ठजीने कहा—कस्स राम ! जिस समय राजा विद्र्य अपने भवनसे बाहर निकला, उस समय बहु नक्षत्रसमहूसे घिरे हुए चन्द्रमाकी भाँति विशाल सैन्यदलसे परिवेधित था । उसका सारा शरीर कक्च आदिसे सुरक्षित था । हार आदि आसूपण उसके शरीरकी शोभा बड़ा रहे थे । वह जय-जयकारकी तुमुल ध्वनिके साथ देवराज इन्द्रके समान बाहर निकला । उस समय वह योद्धाओंको आदेश दे रहा था । मन्त्री ब्यूह-रचना एवं जनपर-क्यवस्था-सम्बन्धी व्यवस्था उसे सुना रहे थे । वह वीराणोंका निरीक्षण करता हुआ एक ऐसे रथपर आरूढ़ हुआ, जिसमें आठ घोड़े जुते थे । उत्तम जातिवाले उन अर्थोंकी गर्दन बड़ी सुहाबनी थी । वे श्रुमलक्ष्णोंसे युक्त, फुर्तीले और एकहरे बदनके थे तथा अपनी हिनहिनाहरसे

सारी दिशाओंको निनादित कर रहे थे। उस समय जिन्हें सरस्वती देवीने दिव्यदृष्टि प्रदान की थी, वे दोनों लीळा नामवाळी देवियाँ और वह राजकुमारी उस महायुद्धको देख रही थीं। उसे देखकर उनका हृदय विदीर्ण-सा हो रहा था। राजा विदृर्थकी युद्ध-यात्राके पश्चात् शबु-सैनिकोंके वाणों एवं आयुर्धोंसे निकळता हुआ कटकट शब्द पूर्णरूपसे शान्त हो गया—ठीक उसी तरह, जैसे एकार्णवके जळप्रवाहोंसे बडवानळ शान्त हो जाता है। उस समय राजा विदृर्थ अपनी सेनाको धीरे-धीरे आगे वहा रहे थे। उन्हें अपने तथा शबुणक्षके बळावळका ज्ञान नहीं हो पाया था—इसी दशामें उन्होंने राजु-सेनामें प्रवेश किया।

जिस समय समरभूमिमें दोनों सेनाओंकी भीषण मुठभेड़ हो रही थी, उसी समय दोनों ठीळाओंने भगवती सरखतीसे पुनः प्रश्न किया ।

दोनों लीलाओंने पूछा—देवि ! यह वतलाइये कि आपके संतुष्ट होनेपर भी मेरेपतिदेव इस युद्धमें, जिसमेंसे गजराज भागे जा रहे हैं, अकरमात् विजय क्यों नहीं प्राप्त कर रहे हैं ?

श्रीसरस्वतीजीने कहा-पुत्रि! राजा विदृश्यके रात्रु इस राजा सिन्धुने विजय-प्राप्तिकी कामनासे चिरकाळतक मेरी आराधना की थी, परंतु भूपाल विदूरक्की आराधना विजयार्थ नहीं थी; इसलिये यह राजा सिन्धु ही विजयी होगा और विदृश्य पराजित हो जायगा । क्योंकि समस्त प्राणियोंके हृद्यान्तर्गत ज्ञानवृत्तिग्ह्पसे मैं ही स्थित हूँ, अतः जो मुझको जिस समय जिस रूपसे प्रेरित करता है, मैं शीव्र ही उसके लिये उस समय वैसे ही फलका सम्पादन करती हूँ । बाले ! इस राजा विदुरथने 'मैं मुक्त हो जाऊँ इसी भावनासे मुझ प्रतिभारूपिणीका ध्यान किया था, इस कारण यह मुक्त हो जायगा । और इसके शत्रु राजा सिन्धुने भें खयं संप्राममें विजयी हो ऊँग इस कामनासे मेरी पूजा की थी; इसलिये बाले ! विदृर्थ भार्याकृपिणी तुम्हारे और इस छीळाके साथ समयानुसार उस शक्खरूप देहको प्राप्त होकर मुक्त हो जायगा तथा इसका शत्रु राजा सिन्धु खयं उसे मारकर विजयश्रीसे सुशोभित हो भूतलपर राज्य करेगा।

श्रीवासप्टजी कहते हें—राधव ! देवी सरस्वती यों कह ही रही थां, तवतक भगवान् सूर्य उदयाचलपर आ पहुँचे, मानो वे ज्ञाती हुई दोनों सेनाओंका आध्यर्यमय युद्ध देखना चाहते थे। उस समय जैसे चुलोकमें आकाशके चिह्नभूत सूर्य और चन्द्रमा दिखायी देते हैं, उसी तरह जनसंहार हो जानेके कारण उस सूत्य संप्रामभूमिमें राजा पद्म (विदूर्य) और राजा सिन्धुके प्रकाशमान स्थ चलते हुए दीख रहे थे। उन दोनों रखोंने चक्र, सूल, मुखुण्डी, ऋष्टि और प्राप्त आदि आयुध खचाखच भरे थे। उन रखोंके पीळे बहुसंस्पक श्र्रवीर योद्धा, जिनके सैतिक भयभीत हो गये थे, रणभूमिमें भालों, बाणों, धनुषों, शक्तियों, प्रासों, शङ्कुओं और चमकते हुए चक्रोंकी मयंकर वृष्टि करते हुए चळ रहे थे। इतनेमें ही प्रलयकालीन

वायुद्धारा गिराये गये शिलाध्यण्डांकी तरह दोतों सेनाओपर वाण गिरने लगे। उन समय राजा विदूरथ और राजा सिन्धुकी परस्पर ऐसी भयंकर मुठमेड हुई, जिसे देखकर लोगोंको ऐसी आहाङ्का होने लगी मानो प्रल्यके लिये विशेषरूपसे वढ़े हुए दो महासागर परस्पर टकरा रहे हों।

राजा विदूरथ अपने विपक्षी राजा सिन्धुको, जिसके क्रंघे ऊँचे थे, सामने उपस्थित पाकर मध्याह्नकालिक सूर्यके दुरसह आतपकी भाँति प्रचण्ड कोपसे भर गया। फिर तो उसने अपने धनुषको, जिसकी टंकारध्वनि चिरकालके लिये सारी दिशाओंको निनादित कर देती थी, कानतक ग्वींचा । उस समय ऐसा भयंकर शब्द हुआ, जैसे कल्पान्त-कालमें उठी हुई वायु मेरुगिरिके तटप्रान्तसे टकरा रही हो । राजा विदूरथका हस्तलाघव सराहनीय था; क्योंकि लोग देखते थे कि उसकी प्रत्यञ्चासे एक ही बाण छुटता है, परंतु वह आकाशमें पहुँचते-पहुँचते हजार हो जाता है और विपक्षियोंपर एक लाख होकर गिरता है । राजा सिन्धुकी भी शक्ति और फुर्ती विदूरथके ही समान थी। उन दोनोंको ऐसी धनुर्युद्ध-कुराळता वरदायक भगवान् विष्णुके वरप्रसादसे उपलब्ध हुई थी। तदनन्तर उन दोनोंके छोड़े हुए मुसल नामक बाणोंसे, जिनकी आकृति मूसलकी-सी थी, आकाश आच्छादित हो गया । उन वाणोंसे प्रलयकालीन वज्रोंकी गड़गड़ाहटके समान भीषण शब्द हो रहा था। युद्धस्थळमें राजा विदूरथके बाणसमूह वेगपूर्वक घरघर शब्द करते हुए राजा सिन्धुके सम्मुख उसी प्रकार बढ़ रहे थे, मानो आकाश-मार्गसे गिरते हुए गङ्गाके प्रवाह कळकळनाद करते हुए महासागरकी ओर जा रहे हों । परंतु राजा सिन्धुरूपी वडवानलने अपने अगस्त्य-तुल्य वाणोंकी ऊष्मासे विदृरथके उस बाण-महासागरको पी लिया—ठीक उसी तरह, जैसे महर्षि जह गङ्गाजीको पी गये थे। तत्पश्चात् राजा सिन्धुने बाणोंकी उस वृष्टिको छिन्न-भिन्न करके खयं बाणोंकी इतनी झडी लगायी कि आकाशमें सायकोंका ही मेघमण्डल विर आया । तब विदूर्थने भी कैसे प्रत्यकालीन वायु उमड़े हुए साधारण मेधको उड़ा देती है, उसी तरह अपने उत्तम सायकोंसे शीघ ही उस वाणक्यी मेघमण्डलको विध्यंस कर खाटा । इस प्रकार वे दोनों भूपाट परस्पर बदला लेनेकी भावनासे एक-दूसरेको लक्ष्य बनाकर बाणोंकी वर्या करते थे और एक-दूसरेके प्रहारको व्यर्थ कर देने थे।

तदनन्तर राजा सिन्धने मोहनास्रका संघान किया। यह अस्र उसे किसी गन्वर्वके साथ मित्रता होनेके कारण प्राप्त हुआ था। उस मोहनास्त्रके प्रयोगसे विदृर्थके अतिरिक्त शेप सभी सैनिक मुर्च्छिन हो गये। उनके शस्त्रास्त्र और वस्त्र अस्त-व्यस्त हो गये, मुख और नेत्रोंमें उदासी छ। गयी । उनकी बोलती बंद हो गयी और वे मृतक-तुल्य अथवा चित्रलिखित-से प्रतीत होने लगे । तब राजा त्रिदूरथने प्रबोवास्त्र हाथमें लिया। फिर तो प्रात:काल सूर्योदय होनेपर जैसे कमिलिनी विकसित हो जाती है। उसी तरह उस अस्त्रके प्रयोगसे सभी योधाओंकी मुर्च्छा जाती रही और वे उठ बैठे । तत्पश्चात राजा सिन्धने भयंकर नागास्त्रको, जो नागपाश-बन्धनद्वारा महान् कष्ट-दायक था, धनुषपर चढाया । उसके संधानसे आकाश पर्वत-सरीखे विशालकाय नागोंसे व्याप्त हो गया । मणालों-द्वारा सुशोभित हुई पोखरीकी तरह पृथ्वी इवेत वर्णके सपींसे विभूषित हो गयी । सारे पर्वत काले नागरूपी कम्बलोंसे सम्पन्न हो गये। ये सभी पदार्थ विषकी ऊष्मासे मिलन हो गये और वन तथा पर्वतोंकी विशालतासे युक्त पृथ्वी व्याकुल हो गयी। तब महान् अस्त्रोंके मर्मज्ञ विदुर्थने भी गारुडाखका प्रयोग किया । उस अससे पर्वत-सदश विशालकाय इतने गरुड प्रकट हुए, जिनसे सारी दिशाएँ भर गयीं । उनके सुनहरे पंखोंकी चमकसे सभी दिशाएँ खर्णमय प्रतीत होने लगीं । उडते हुए उन गरुडोंके पंखसे पक्षत्रारी पर्वतोंकी उड़ानसे उत्पन्न हुए प्रलयकालीन वासकी भाँति भयंकर आँधी प्रकट हो गयी। वे अपने श्वासवेगसे फुफकारते हुए नाग-समृहोंको अपनी ओर खींच लेते थे । उनकी बुखराहटकी तीव आवाज समुद्रपर्यन्त व्याप्त हो गयी । तत्पश्चात् राजा सिन्धुने तमोऽस्त्र प्रकट किया, जो अंधा बना देनेवाले अन्धकारका उत्पादक था। उससे भूगर्भका-सा धना अन्धकार फैल गया। उस समय सारी प्रजाएँ अन्वकूपमें गिरे हुएकी भाँति प्रतीत होने लगीं और कल्पान्तकी तरह सभी दिशाओंके व्यवहार एकदम बंद हो गये। तब मन्त्रवेत्ताओंमें श्रेष्ठ विदृरथने किसी ग्रप्त मन्त्रणाकी अपेक्षा किये बिना ही ब्रह्माण्ड-मण्डपमें दीपककी तरह प्रकाश फैलानेवाले सूर्यास्त्रकी सृष्टि करके सबको सचेष्ट कर दिया । उस समय सूर्यरूपी अगस्त्यने अपनी किरणोंसे उस प्रकट हुए अन्वकारके महासागरको पी लिया--ठीक उसी तरह, जैसे निर्मल शरद्-ऋतु काले बादलोंको पी जाती है। यह देखकर राजा सिन्ध कोघसे भर गया । फिर तो उसने उसी क्षण अत्यन्त भीषण राक्षसास्त्र प्रकट किया, जिससे मन्त्रोचारण करते ही बाण निकलने लगते थे। उस राक्षसास्त्रका प्रयोग करते ही पातालनिवासी दिग्गजोंके फ्रात्कारसे विश्वव्य हुए महासागरकी भाँति बहुत-से भयंकर एवं क्र्र खभाववाले वनराक्षस सभी दिशाओंसे प्रकट हो गये । इसी बीचमें ळीळाके खामी राजा विदूरथने उस युद्धस्थळमें नारायणास्त्रका प्रयोग किया, जो दृष्ट प्राणियोंके निवारण करनेमें सिद्धहस्त है। उस अस्तराजके प्रकट होते ही राक्षसोंके अस्तरमूह पूर्णरूपसे शान्त हो गये, जैसे सूर्योदय होनेपर अन्धकार विलीन हो जाता है। तदनन्तर राजा सिन्धुने वायव्यास्त्रकी सृष्टि की, जिसने आकाशमण्डलको प्रचण्ड वायुसे भर दिया । तब महान् अस्त्रवेत्ता विदुर्थने पार्वतास्त्र चलाया, जो मानो मेघ-जलसहित आकाराको भी आत्मसात् कर लेनेके लिये उद्यत था । तदुपरान्त राजा सिन्धुने उदीस वज्रास्त्र प्रकट किया, जिससे झुंड-के-झुंड वज्र निकलकर रणभूमिमें विचरने लगे। वे ईंधनको भरमसात् कर लेनेवाली आगकी भाँति विशास पर्वतरूपी अन्धकारको पी जाते थे तथा अपने करोड़ों चोंचोंसे पर्वतोंके शिखरोंको काट-काट-कर उसी प्रकार भूतलपर गिरा देते थे, जैसे प्रचण्ड वायु फलोंको गिराकर पृथ्वीपर विछा देती है। तब विदूर्यने वन्नाखको शान्त करनेके लिये ब्रह्माखका प्रयोग किया। फिर तो ब्रह्माख और बन्नाख दोनों एक साथ ही शान्त हो गये।

इस प्रकार जब वह भयंकर संप्राम चल ही रहा था, उसी समय प्रतिभाशालियोंमें सर्वश्रेष्ठ, महान उदार एवं उत्क्रष्ट वैर्यशार्ला राजा मिन्धने विपक्षियोंकी सारी सेनाका विनाश और अपनी सेनाकी पीड़ा-शान्तिके लिये एकमात्र वैष्णवास्त्रका स्मरण किया, जो दिव्यास्त्रोंका राजा, परम ऐश्वर्यशाली एवं कालस्बके समान संहारकारी था। उस वैष्णवास्त्रसे अभिमन्त्रित करके राजा सिन्धने जो बाण चलाया, उसके फलके अप्रभागसे उल्सक आदि निकलने लगे । उससे निकली हुई प्रकाशमान चक्रोंकी पश्चियोंने दिशाओंको सैकड़ों सुयोंसे युक्त-सा बना दिया । पश्चिरूपमें सम्मख दौडती हुई गदाएँ आकाशमें सैकड़ों बाँसोंकी भाँति प्रतीत होती थीं । सौ धारवाले वज्रसमहोंने आकाशको तणराशिसे आच्छादित-सा कर दिया । पद्माकार परिशोंकी कतारें आकाशमें कटे हुए बृक्षों-सी दीख रही थीं। तीक्ष्ण धारवाले बाणोंकी पङ्कियाँ ऐसी जान पड़ती थीं, जैसे आकारामें पुष्पजाल बिछा हो। काली आकृतिवाले खड्डोंकी कतारें नभोमण्डलको पत्र-समूहोंसे व्याप्त-सा कर रही थीं। तब विपक्षी राजा विदरथने भी उस वैष्णवास्त्रकी शान्तिके लिये वैष्णवास्त्रका ही प्रयोग किया, जो शत्रुके पराक्रमके अनुरूप ही था। उससे भी बाण, राक्ति, गदा, प्रास, पट्टिश आदि आयुधरूपी जलसे परिपूर्ण बहुत-सी शस्त्रास्त्रोंकी सरिताएँ प्रकट हुईँ, जिन्होंने पूर्वप्रयुक्त वैष्णवास्रसे उद्भत हथियारोंको नष्ट कर दिया । उन रास्त्रास्त्रपूर्ण नदियोंका आकाशमें ही ऐसा भीषण युद्ध प्रारम्भ हुआ, जो बुलोक और पृथ्वीके अवकाशका विनाश करनेवाला तथा बडे-बडे कुलपर्वतोंको विदीर्ण कर देनेवाला था । जैसे मेरे आयुघोंने विश्वामित्रके अस्त्रोंका निवारण किया था, उसी तरह परस्पर

ज्ञन्नते हुए उन दोनों विष्णवास्त्रोक्ता धारावाहिक वाण-वृष्टिने शख-समृहोंको काट डाला और उन अस्त्रोंसे प्रकट हुए वन्नोंने अकाट्य पर्वतोंको भी जर्जर कर दिया । इस प्रकार दोनों राजाओंके वे अस्त पराक्रमशार्टी दो सुभटोंकी भौति क्षणभरतक परस्पर अस्पन्त भयंकर युद्ध करके शान्त हो गये ।

तत्पश्चात् राजा सिन्धु अपने रथको छोड़कर पृथ्वीपर उतर पड़ा और ढाल-तलवारसे लैस हो गया । फिर तो उसने पळक मारते-मारते बड़ी फुर्तीसे अपने शत्रु राजा विद्रथके रथके घोड़ोंके ख़ुरोंको मृणालकी भाँति तलवारसे काट गिराया । अब तो राजा विदर्थ भी रथहीन हो गये, अत: उन्होंने भी ढाल-तलबार उठा ली । उस समय उन दोनोंके आयुध एक-से थे और दोनोंका उत्साह भी समान था: अतः वे परस्पर वार करनेके लिये पैंतरे बदलने लगे। परस्पर प्रहार करते हुए उन दोनोंके खड़ आरेके समान हो गये थे। इसी बीच राजा त्रिदूरथने खड्ग छोड़कर एक शक्ति हाथमें ली और उसे शत्रुपर चला दिया । वह शक्ति मथे जाते हुए समुद्रके जलकी तरह धर्घरशब्दसे युक्त अतएव महान् उत्पातकी सचना देनेवाले वज्रके सदश थी। वह अविच्छिनरूपसे आयी और राजा सिन्धुके वक्षःस्थलपर गिरी: परंतु उस शक्तिके आघातसे राजा सिन्धकी मृत्य नहीं हुई ।

तव उस देशकी लीलाने पूर्वलीलासे कहा—'देवि! बढ़े कष्टकी बात है; क्योंकि जैसे देवराज इन्द्र शत्रुका विनाश करनेके लिये वज्रका सहारा लेते हैं, उसी तरह यह राजा सिन्धु प्रहार करनेके लिये मुसलाक्षकी ओर देख रहा है; परंतु मेरे पतिदेव मुसलाक्षरी राजा सिन्धुको चक्रमा देकर बड़ी फुर्तीसे सकुशल दूसरे स्थपर चढ़ गये और वेगपूर्वक दूर हट गये हैं। फिर भी हाथ! धिक्कार है, महान् कष्ट आ पड़ा। इस राजा सिन्धुने अत्यन्त वेगसे बाण बरसाकर मेरे खामीके स्थको तहस-नहस करके उन्हें भी व्यथित कर दिया और अब यह अपने वज्र-सरीखे

बाणोंद्वारा उनके स्थुल मस्तकको विदीर्ण करके उन्हें भूतळपर गिराना ही चाहता है। देखों न, बड़ी कठिनाईसे होरामें आनेपर जब मेरे पतिदेव सार्थिद्वारा लाये गये दूसरे रथपर चढ़ रहे थे. उसी समय इसने उनके कंधेको काट दिया, जिससे वे रक्तके फीवारे छोड़ रहे हैं । हाय ! हाय ! अब तो और भी कप्नी वात हुई, इस राजा सिन्धने अपने खड़की तीखी धारसे मेरे पतिदेवकी दोनों पिंडलियोंको उसी प्रकार फाड डाला. जैसे आरेसे बक्ष चीरा जाता है। हाय! अव तो मैं बुरी तरह मारी गयी; क्योंकि मेरे पतिके दोनों घटने भी मुणावकी तरह काट डाले गये ।' यों कहकर और पतिकी उस अवस्थापर दृष्टिपात करके पति-प्रेम और भयसे आतुर हुई वह लीला फरसेसे कटी हुई लताकी भाँति मुर्छित होकर प्रश्वीपर गिर पड़ी। विदूरथ यद्यपि जानुरहित हो गये थे, तथापि वे शत्रुपर प्रहार कर ही रहे थे । उसी अवस्थामें वे जड़से कटे हुए वृक्षकी तरह रथसे नीचे गिरना ही चाहते थे, तबतक सारिथ उन्हें रथद्वारा संग्रामभूमिसे दूर हटा ले गया।



जब ये भागे जारहे थे, उस समय क्र्र-इदय राजा सिन्धुने इनके गलेपर अख प्रहार किया, जिससे इनका आधा गला कट गया । फिर भी राजा सिन्धु इनका पीछा कर ही रहा था । तबतक राजा विदृश्य जंसे सूर्यकी किरणें कमल्कोशमें धुस जाती हैं, उसी तरह रथद्वारा भागकर अपने महलमें जा पहुँचे; किंतु राजा सिन्धु उस राज-भवनमें प्रविष्ट न हो सका, क्योंकि वह महल सरखती देवीके प्रभावसे सुरक्षित था । वहाँ पहुँचकर सारियने राजा विदृश्यकों, जिसके वख, कवच और शरीर खड़से काटे गये गलेके छिद्रसे बुदखुद ध्वनिके साथ निकलती हुई रक्तशराओंसे सन गये थे, महलके भीतर ले जाकर भगवती सरखतीके समक्ष मरणशप्यापर लिटा दिया । इधर विपक्षी राजा सिन्धु महलमें प्रवेश न कर सकनेके कारण लीट गया।

रघुनन्दन ! राजा विदूरथके मृत-तुल्य हो जानेपर जब 'रणभूमिमं प्रतिद्वन्द्वी राजाके हाथसे राजा विदुरथ मार डाले गये, राजा मारे गयें ऐसी खबर फैळ गयी, तब सारा राष्ट्र भयभीत हो गया । उस समय विदूरधके राष्ट्रकी ऐसी दशा हो गयी थी कि वह शत्रु-राष्ट्रकी साधारण एवं सैनिक जनताके विजयोक्षासके शब्दसे मुखरित हो रहा था । उसमें खामियोंसे रहित हो जानेके कारण हाथी, घोडे और वीर सैनिक टकराकर साधारण जनताको धराशायी कर रहे थे। कोषगृहके किंवाड़ोंके तोड़े जानेके कारण उठा हुआ घर्घर शब्द चारों ओर गूँज रहा था। रात्रपक्षका मन्त्रिमण्डल राजा सिन्धुके पुत्रका अभिषेक-कार्य सम्पन्न करनेके लिये आदेश देनेमें तत्वर था। राजा सिन्धकी रानियाँ नगरकी शोभा देखनेके लिये झरोखों एवं अन्य बनाये गये छिद्रोंपर बैठ रही थीं । अभिषिक्त हुए राजा सिन्धुके पुत्रका जय-जयकारके सैकड़ों उच घोषोंके साथ-साथ प्रबल प्रभाव फैला हुआ था । खपक्षीय असंख्य नरेशोंने राजा सिन्धुद्वारा बनायी गयी राष्ट्रमर्यादाको नतमस्तक होकर स्वीकार कर लिया था।

तदनत्तर'भूमण्डल्केएकच्छत्र सम्राट् राजा सिन्धुकी जय हो!' यों बोपणा करते हुए लोग प्रत्येक नगरमें मेरियाँ बजाने लगे। पुत्रके राज्याभिषेकके पश्चात् राजा सिन्धुने, जो विजयी होनेके कारण उन्नत-मस्तक था, युगान्तके समय जगत्की सृष्टि करनेके लिये प्रकट हुए दूसरे मनुकी माँति प्रजाकी नयी व्यवस्थाके हेतु राजधानीमें प्रवेश किया। तरपश्चात् राजा सिन्धुके नगरमें दसों दिशाओंसे हाथी-बोड़ोंके रूपमें मेंट आने लगी । मिन्त्रयोंने तत्काल ही प्रत्येक दिशाओंके सामन्त राजाओंके पास राजकीय नियम, चिह्न और आदेश मेज दिये । फिर तो जैसे मन्थन-कालमें आवर्तीक कारण क्षुट्य हुआ क्षीरसागर मन्दराचलके निकाल लिये जानेपर तुरंत ही प्रकृतिस्थ हो गया था, उसी तरह अराजकताके कारण विश्वुट्य हुआ सारा राष्ट्र दसों दिशाओंसहित शीष्ठ ही शान्त हो गया । (सर्ग ४६—५१)

राजा विदृत्थकी मृत्यु, संसारकी असत्यता और द्वितीय लीलाकी वासनारूपताका वर्णन, लीलाके गमनमार्ग और खामी पद्मकी प्राप्तिका कथन, पदार्थोंकी नियति, मरणक्रम, भोग और कर्म, गुण एवं आचारके अनुसार आयुके मानका वर्णन, आदि-सृष्टिसे लेकर जीवकी विचित्र गतियों तथा ईश्वरकी स्थितिका निरूपण

श्रीवित्तप्रजी कहते हैं—श्रीराम ! इसी वीचमें मूर्ज्छित होकर सामने पढ़ं हुए अपने खामीको, जिनका श्रासमात्र ही अवशेष रह गया था, देखकर छीळाने सरखतीसे कहा—'अम्बिके ! ये मेरे पतिदेव अब यहाँ अपनी देह-का उरसर्ग करनेके लिये उद्यत हैं।'

श्रीसरस्वतीजीने कहा — लीले ! इस प्रकार महान् उद्योग-से पिर्पूर्ण, राष्ट्र-विद्ववकारी और परम विचित्र व्यवसायोंसे युक्त इस संग्रामके आरम्भ होने, चलने और समाप्त होनेपर यह राष्ट्र अथवा भूतल न तो कहीं कुछ भी उत्पन्न हुआ है और न नष्ट ही हुआ है; क्योंकि यह जगत् तो खन्नात्मक है । अनधे ! पूर्वोक्त गिरिप्राम-निवासी ब्राह्मणके घरके भीतर स्थित राजा पग्नके शवके निकटवर्ती आकाशमें वर्तमान अन्तःपुरके मीतर तुम्हारे पतिका यह भूतल्रक्त राष्ट्र प्रतीत हो रहा है । पुनः विन्ध्यादि-के प्राममें विभिन्नामक ब्राह्मणके घरके अंदर यह राष्ट्रसहित ब्रह्माण्ड स्थित है । उसी ब्राह्मणके घरमें शवसुक्त गेह-जगत् वर्तमान है । उस शवसुक्त गेह-जगत्के मध्यमें इस गेह-जगत्-का अस्तित्व है । यो यह त्रिजगत्, जो महान् व्यवसायोंसे सुक्त है, अमक्त ही है तथा गिरिप्रामक्त्पी देहके मध्यभागमें स्थित आकाराकोरामें यह सागरसहित पृथ्वी दृष्टिगोचर हो रही है और तुमसे, मुझसे, इस लीलासे एवं इस विदूरथसे संयुक्त यह चेतन परमात्मा ही विकसित हो रहा है । इसलिये तम उत्पत्ति-विनाशरहित उस परमपदरूप परमात्माको जानो । वह खयम्प्रकाशः परम शान्त और निर्विकार है तथा मण्डपगृहके भीतर अपने चिन्मात्र स्वभावके कारण उदित हुए अपने आत्मा-में जगतु-रूपसे आभासित हो रहा है । यदि भ्रमका द्रष्टा ही न रहे तो भ्रममें भ्रमता कैसे होगी । अत: भ्रमकी सत्ता है ही नहीं । जो कुछ है, वह अविनाशी परमपदरूप परमात्मा ही है । उस परमात्माको तम ऐसे समझो कि वह उत्पत्ति-विनाशरहित, खयम्प्रकाश, शान्त, आदिखरूप और निर्विकार होते हुए भी जगतरूपसे प्रतीत हो रहा है। खप्नावस्थामें देहके अंदर देखे गये महापुरकी भाँति मेरु आदि पर्वत-समुदायद्वारा उपलक्षित यह सारा दश्यवर्ग शून्यात्मखरूप ज्ञानमात्र ही है, इसमें स्थालरूपता कुछ मी नहीं है । शुभे ! यह राजा पद्म जिस लोकमें शवरूपसे वर्तमान है, तुम्हारी यह सपतनी ळीळा वहाँ पहले ही पहुँच गयी है । यह ळीळा तुम्हारे समक्ष ज्यों ही मूर्च्छित हुई त्यों ही तुम्हारे पति राजा पद्मके शत्रके निकट जा पहुँची है।

लीलानं पूछा — देवि ! यह पहले ही नहाँ पहुँचकर देहधारिणी कैसे हो गयी ! इसके मेरे सपस्नी-भावको प्राप्त होनेमें क्या कारण है ! तथा राजा पदाके उस उत्तम राजमहलके जो निवासी हैं, वे इसे किस रूपमें देखते हैं और इसे क्या कहते हैं !—यह सत्र मुझे संक्षेपसे बतलाइये।

श्रीदेवीजीने कहा-लिले ! तुमने मुझसे जैसा प्रश्न किया है, तदनसार मैं सारी घटना तुमसे संक्षेपमें वर्णन करती हुँ; सुनो । यह दूसरी लीलाके रूपमें वर्तमान तुम्हारा ही बृत्तान्त है, जो तुम्हारी शङ्काओंका निर्णायक है । इससे मरण-परलोकगमन आदि भी, जिनका प्रत्यक्षीकरण होना कठिन है, तुम्हारे दृष्टिगोचर हो जायँगे । यह जो नगरादिरूपसे दृष्टिगोचर होनेवाला जगन्मय भ्रम है, उस अत्यन्त विस्तृत भ्रमको तुम्हारा पति यह राजा पदा उसी शवयुक्त गृहमें देखता है । यहाँतक कि यह सामने घटित हुआ युद्ध भ्रमयुद्ध है। यह लीला भी भ्रान्तिखरूप ही है । यह जन-समुदाय जन्मादिरहित आत्मा है । यहाँकी मृत्यु भी भ्रान्तिसे ही दीख पड़ती है । इस प्रकार यह संसार भ्रमात्मक है । इसी भ्रमक्रमसे लीला इस राजा पद्मकी प्रेयसी भार्या हुई है । वरारोहे ! तुम और यह दोनों सुन्दरियाँ भी खप्नमात्र ही हो । जिस प्रकार इस राजाकी तुम दोनों सुन्दरी प्रियतमाएँ स्वप्रमात्र हो, उसी तरह तम दोनोंका पति यह राजा और खयं मैं भी खप्तमात्र ही हूँ । इसी तरह जगत्की यह सारी शोभा भी भ्रमपूर्ण ही है और यहाँका दश्यवर्ग भ्रममात्र कहा जाता है। इसी तरह यह लीला, तुम, यह संसारस्थिति, यह राजा पद्म और मैं-ये सबके सब परमात्माके सर्वव्यापक होनेके कारण उसी परमात्मामें सत्यम्बपसे स्थित हैं । अतः महाचिद्धनकी स्थितिके

सर्वात्मक होनेके कारण ये राजा आदि और हमलोग यहाँ परस्पर एक-दूसरेंके द्वारा प्रेरित होनेके कारण इस रूपमें पिएगत हो गये हैं । जब इस लीलाके ल्रिये पक्षकी मनोवासना जाव्रत् हुई, उसी समय यह तुम्हारे-सरीखे आकार-प्रकार धारण करके चैतन्यरूप चमस्कारमें प्रकट हो गयी तथा तुम्हारे पितदेवने अपनी मृत्युके अनन्तर शीघ ही इसे अपने सामने उपस्थित देखा; क्योंकि जिस समय चित्त वासनाभ्यासवश आधिभौतिक पदार्थोंका ख्वयं अनुभव करता है, उस समय उस अनुभवके कारण उसे यह दश्यर्ग सत्य-सा प्रतीत होता है; वस्तुतः यह है मिथ्या कल्पनामात्र ही; परंतु जब चित्त इस भौतिक जगत्के पदार्थोंका सत्यरूपसे अनुभव नहीं करता अर्थात् असत् समझता है, उस समय तदनुरूप दढ़ वासनावश उसके मिथ्यास्वका निर्णय हो जाता है ।

ये दोनों स्त्री-पुरुष जब खमरणानुकूल मुर्च्छावस्थाको प्राप्त हुए, उसी समय इन्होंने पूर्ववासनाके जाग्रत हो जानेके कारण अपने हृदयमें ऐसा अनुभव किया कि 'ये हमारे पिता हैं। ये हमारी माताएँ हैं । यह हमारा देश है । यह धन-सम्पत्ति है । यह हमारा कर्म है । पूर्वजन्ममें हमने ऐसा ही कर्म किया था । इस प्रकार हम दोनोंका विवाह हुआ और इस रूपमें हम दोनों एकताको प्राप्त हुए । इनका वह कल्पित जनसमूह भी उसी अवस्थामें सत्यताको प्राप्त हुआ । जैसे खप्तावस्थामं देखा हुआ पदार्थ सत्य-सा प्रतीत होता है, उसी तरह यहाँ भी यह दृष्टान्त है। लीले ! इस लीलाने भी विधवा न होऊँ। ऐसी भावनासे भावित होकर मेरी आराधना की थी तथा मैंने भी उसे मनोऽनुकुल वर प्रदान किया था। इसीकारण निश्चय ही यह बालिका यहाँ पहले ही मृत्युको प्राप्त हुई है । तुम-लोग व्यष्टिचेतन हो और मैं तुमलोगोंकी समष्टिचेतन-खरूपा कुलदेवी हूँ, अतः सदा पूजनीय हूँ । मैं अपने-आप ही सब कुछ करती हूँ । जब इस लीलाके जीवने इसके शरीरसे उत्क्रमण करना चाहा, उसी क्षण उसने

प्राणवायुके रूपमें सूक्ष्मशरीर धारण कर लिया और मन-द्वारा चलायमान हो मुखछिद्रसे निकलकर इस देहका परित्याग कर दिया । तदनन्तर मरणानुकूल मूर्च्छाके उपरान्त जीवात्मारूपसे स्थित इस छीलाने इसी घरके आकाशमें बुद्धिमें संकल्पित पदार्थोंको देखा । फिर यह मावनावश पूर्वदेहकी स्मृति हो जानेसे खप्नकी तरह ब्रह्माण्डमण्डलके भीतर जाकर अपने पतिसे संयुक्त हो गयी।

श्रीविसिष्ठची कहते हैं—राघव ! तदनत्तर यह लीला, जिसे सरखतीद्वारा वर उपलब्ध हो चुका था, इसी वासनामय शरीरसे अपने पति राजा पद्मसे मिलनेके लिये आकाशमार्गसे ऊपरके लोकोंमें जानेको उचत हुई; उस समय पतिमिलनके सुखका विचार करके यह प्रवल प्रेममाव-



से संयुक्त हो आनन्दपूर्वक उड़ चली । वहाँ पहुँचकर इसे इसकी प्यारी कुमारी कन्या, जिसे सरखती देवीने ही वहाँ भेजा था, प्राप्त हुई, मानो वह लीलाके संकल्परूपी महान् दर्पणसे निकलकर आगे खड़ी हो गयी हो ।

कुमारीने कहा-सरखती देवीकी सहेली ! तुम्हारा

स्वागत है । मैं तुम्हारी कत्या हूँ । सुन्दरि ! तुम्हारी ही प्रतीक्षा करती हुई मैं यहाँ आकाशमार्गमं खड़ी हूँ ।

तब लीलाने कहा—कमलनयनी देवि ! तुम मुझे खामीके समीप ले चलो ।

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं-स्वनन्दन ! तब वह कुमारी 'मात:! आओ, हम दोनों वहीं चल रही हैं'---यों कहकर लीलाके आगे होकर आकाशमें मार्गप्रदर्शन करने ल्या । तत्पश्चात् वह लील उसके पीछे-पीछे प्रस्थित हुई। आगे बढ़नेपर वह मेघमार्गको लाँघकर वायुमार्गमें प्रविष्ट हुई। फिर वहाँसे चलकर सूर्यमार्गसे निकलती हुई नक्षत्रमार्गमें गयी । उसे भी पार करके ब्रह्माण्ड-कपालमें जा पहुँची । वहाँ जानेपर, अपना चित्तमात्र ही जिसका शरीर है, वह लीला अपने हृदयमें यों अनुभन्न करने लगी कि निश्चय ही यह सारा दृश्य अपनी कल्पनाके स्वभावसे उत्पन्न हुआ भ्रम ही है । तदनन्तर ब्रह्माण्डके उस पार पहुँचकर वह जलादि आवरणोंको लाँघती हुई आगे बढ़नेपर महान चेतनाकाशके मध्यमें प्रविष्ट हुई। वह चेतनाकाश इतना विस्तृत है कि यदि अत्यन्त वेगशाळी गरुड भी उसके चारों और चकर लगायें तो सैकडों करोड कल्पोंमें भी उसके ओर-छोरका पता नहीं लगा सकते । जैसे महान् वनमें फलोंकी गणना नहीं हो सकती, उसी तरह उस चेतन।काशमें लाखों क्या, असंख्य ब्रह्माण्ड हैं, जो परस्पर एक-दूसरेसे अलक्षित हैं । उन्हीं-मेंसे एक ब्रह्माण्डको, जो सामने उपस्थित एवं विस्तत आवरणसे आवेष्टित था, वेयकर वह छीला उसके भीतर प्रविष्ट हुई—ठीक उसी तरह, जैसे कीड़ा बेरके फलमें छेद करके उसके भीतर घस जाता है । तदनन्तर भूमण्डलमें राजा पद्मके राज्यान्तर्गत उसके नगरमें पहँचकर उस मण्डपमें प्रवेश करके वह राजाके शवके निकट स्थित हुई । इतनेमें ही वह कमारी सन्दरी लीलाकी आँखोंसे ओझळ हो गयी । जैसे पूर्ग ज्ञान हो जानेपर माया विनष्ट हो जाती है, उसी तरह वह भी कहीं चत्ही गयी । तदुपरान्त छीला शवरूपी अपने पतिके मुखको देखकर अपनी प्रतिभाके प्रभावसे इस सत्यको समझ गयी कि 'ये मेरे पतिदेव संप्राममें राजा सिन्धुके हाथों मारे गये और अब इन वीर-लोकोंको प्राप्त होकर सुख्यूर्वक सो गहे हैं । मैं भी इस प्रकार श्रीदेवीकी कृपासे सशरीर यहाँ आ पहुँची हूँ, अत: मेरे समान धन्य दूसरी



कोई जी नहीं है।' यों मलीमॉित विचारकर लीला अपने हाथमें एक सुन्दर चँवर लेकर डुलाने लगी।

श्रीदेवीजीने कहा— लीले! वह राजा, वह वासनामयी लीला और उसके वे सभी भृत्य परस्पर पित-पन्नी एवं खामी-सेक्क भावके अनुकूल ही एक-दूसरेको देखते हैं — जैसे 'यह मेरी खामाविक मार्या है। यह मेरी खामाविक सखी है। यह मेरी खामाविक सखी है। यह मेरी खामाविक सार्वा है। यह मेरी खामाविक सार्वा है। यह मेरी खामाविक रानी है और यह मेरा खामाविक नीकर है। परंतु इस आश्र्यपम्य बृत्तान्तको पूर्णरूपसे केवल तुम, मैं और यह लीला—ये तीन ही जान सकेंगे। अन्य किसीके लिये भी इसका जानना असम्भव है। इसलिये जो ज्ञातन्य वस्तुका ज्ञान प्राप्त कर

चुके हैं अथवा जिन्होंने परम धर्मका आश्रय ग्रहण कर लिया है, वे ही आतिवाहिक अर्थात् ब्रह्मादि लोकोंको प्राप्त होते हैं । दूसरोंके लिये वह दुर्लभ है । महाप्रलयके अवसरपर जब सभी पदार्थींका विनाश हो जाता है। उस समय केवल अनन्त चेतनाकाशस्त्रकृप शान्त सद्ब्रह्म ही शेष रहता है और जीवात्मा चेतनम्दप होनेके कारण भी तेज:खरूप सदब्रह्मका अंश हूँ' यों अनुभव करता है, जैसे तुम स्वप्नावस्थामें आकाशगमन आदिका अनुभव करती हो । तदनन्तर तेजोंऽशरूप वह जीवात्मा खयं ही अपनेमें स्थुलत्व लाभ करता है। फिर वह स्थलत्व ही यह ब्रह्माण्ड कहा जाता है, जो असत्य होते हुए भी सत्य-सा प्रतीत होता है । उस ब्रह्म एडके अन्तर्गत स्थित वह ब्रह्म यों समझता है कि 'यह ब्रह्मा में ही हूँ।' तब फिर वह अपने-आप मनोराज्यकी सृष्टि करता है। वही मनोराज्य यह जगत है । उस प्रथम सृष्टिमें जो संकल्प-वृत्तियाँ जहाँ जिस रूपमें विकसित हुई, वे वहाँ उसी रूपमें आज भी निश्चल भावसे स्थित हैं। प्रलयकालमें भी विश्वरूप प्रमात्माको सम्प्रण वस्तुओंसे शून्य कहना यक्त नहीं। मला, सुवर्ण कटक-कुण्डल आदि स्थानोंको छोड़कर कैंसे रह सकता है। अर्थात् जैसे सुवर्ण कटकादिमें ओतप्रोत है, उसी तरह परमात्मा समस्त पदार्थीमें व्याप्त है ।

यविष पृथ्वी आदि दृश्यप्रपञ्च आक्षाशरूप है, तथापि सृष्टिके प्रारम्भमें जो जहाँ जिस रूपमें विक्रिति हुआ, वह आजतक भी वहाँ उसी रूपमें वर्तमान है। अपनी स्थितिसे विचलित होनेमें समर्थ न हो सका। वस्तुतः तो सृष्टिके आदिमें यह जगत् उत्पन्न ही नहीं हुआ था। यह जो कुछ अनुभव हो रहा है वह तो चिदाकाशरूप जीवात्माके संकल्पका विकास है। इसे खप्रकालमें घटित हुए खीप्रसङ्गती माँति कल्पित ही समझना चाहिये। सृष्टिके आदिमें चिदाकाशरूप जीवात्मा आकाशका संकल्प करनेके कारण आकाशरूपताको और कालका संकल्प करनेके कारण आकाशरूपताको प्राप्त होता है।

जैसे स्वप्नमें परुष अपनेमें ही जलताका दर्शन करता है, उसी तरह जीवात्मा जलका संकल्प करनेके कारण जलवत स्थित होता है । खप्नकी भाँति जीवात्मा उस-उस रूपको प्राप्त होता है और जैसा होता है, वैसा ही वह ज्यों-का-स्यों स्थित रहता है: क्योंकि चेतनके चमत्कार अर्थात मायाकी चतरतासे यह प्रपञ्च असत् होते हुए भी सत-सा दीख पडता है । जैसे खप्त, कल्पना और ष्यानमें आयी हुई वस्तुएँ असत् होती हैं, उसी तरह आकाशत्व, जलत्व, प्रशिवीत्व, अग्नित्व और वायत्व—ये सभी असत् हैं---ऐसा चेतन खयं अपने अंदर अनुभव करता है। अब मृत्युके पश्चात कर्मफलके अनुभव करनेका जो क्रम है, उसे सम्प्रर्ग संशयोंकी शान्तिके लिये सनो । वह मरनेपर कल्याणकारी होता है। जगतमें अपने कर्मीकी देश, काल, क्रिया और द्रव्यजनित शुद्धि और अग्रुद्धि ही मनुष्योंकी आयुके अधिक और न्यून होनेमें कारण होती हैं। अपने कर्मरूप धर्मका हास होनेपर मनुष्योंकी आय क्षीण हो जाती है और उस धर्मके बढ़नेपर आयुकी वृद्धि होती है । बाल्यावस्थामें मृत्यु प्रदान करनेवाले कर्मोंको करनेसे वालक, युवावस्थामं मृत्युदायक कर्मास नौजवान और बुढ़।पेमें मृत्युप्रद कर्मोंके करनेसे वृद्ध मृत्युको प्राप्त होता है । जो अपने धर्मका शासानकल आरम्भ करके पीछे उसका अनुष्ठान करता रहता है, वह श्रीमान् पुरुष शास्त्रवर्णित आयुका मागी होता है । यों अपने कमोंके अनुसार ही जीवको अन्तिम दशा प्राप्त होती है और उस मरणासन अवस्थाको प्राप्त हुआ जीव मर्मघातिनी वेदनाओंका प्रत्यक्ष अनुभव करता है ।

प्रवृद्ध लीलाने पृष्ठा— चन्द्रवदनी देवि ! मरण सुख-रूप है अथवा दु:खरूप ! और मरनेके वाद फिर क्या होता है ! इस प्रकार मरणका वृत्तान्त सुझसे संक्षेपमें कहिये ।

श्रीदेवीजीने कहा—लीले ! शरीरान्तके समय मुमूर्डु पुरुष तीन प्रकारके होते हैं—मूर्ख, धारणाम्यासी और यक्तिमान । इनमें धारणाभ्यासी दृढताप्रवेक धारणाका अभ्यास करके शरीरको छोड़कर सुखपूर्वक प्रयाण करता है । उसी प्रकार यक्तिमान भी सखप्रवंक ही गमन करता हैं; परंत्र जिसने न तो धारणाका अभ्यास किया है और न यक्ति ही प्राप्त की है, वह मूर्ख पुरुष अपने मृत्युसमयमें विवश होकर द:खको प्राप्त होता है। वह विवयी पुरुष वासनाके आवेशसे विवशताका अनुभव करता हुआ जबसे कटे हुए कमळकी तरह अत्यन्त दीनताको प्राप्त हो जाता है। जिसकी बृद्धि शालाम्यासद्वारा संस्कृत नहीं है एवं जो दुर्शेकी संगतिका सेवन करता है, वह मरनेपर अप्तिमें गिरे हुए जीवकी माँति अन्तर्दाहका अनुभव करता है । जब उस अज्ञानी पुरुषके कण्ठसे घुरघुराहटकी आवाज निकलने लगती है, आँखोंकी पुतलियाँ उलट जाती हैं, शरीरका रंग विकृत हो जाता है, उस समय उसकी बड़ी दयनीय दशा हो जाती है। उसकी आँखोंके सामने घना अन्यकार छा जाता है, जिससे उसे कुछ सुझ नहीं पड़ता । बोलनेमें असमर्थ होनेके कारण वह खयं जडवत् हो जाता है । जैसे सूर्यके अस्ताचलका आश्रय लेनेपर क्रमशः प्रकाशकी मन्दताके कारण दिशाएँ घँघली हो जाती हैं, उसी तरह उसकी सारी इन्द्रियोंकी शक्तियाँ क्षीण हो जानेके कारण वे अपने-अपने विषयोंको ग्रहण करनेमें असमर्थ हो जाती हैं। विशेषरूपसे मोहके वशीभूत हो जानेसे उसके मनकी कल्पनाशक्ति नष्ट हो जाती है. जिससे वह अविवेकवरा मोहके अगाध सागरमें डूवता-उतराता रहता है । ज्यों ही उसे थोड़ी-सी मुच्छा हुई. त्यों ही प्राणवासकी गति वंद हो जाती है और जब सभी प्राणोंकी किया रक जाती है, तब उसे घोर मूर्च्छा आ घेरती है। इस प्रकार परस्पर एक-दूसरेके सहयोगसे पुष्टताको प्राप्त हुए मोह, संवेदन और भ्रमसे जीव पाषाणवत् 🚽 जडताको प्राप्त हो जाता है । सृष्टिके प्रारम्भसे ही यह नियम चला आ रहा है।

प्रवुद्ध लीलाने पूछा—देवि ! यद्यपि यह' शरीर आठ

अङ्गों (सिर, दो हाथ, दो चरण, गुह्यस्थान, नाभि और हृदय ) से सम्पन है तो भी इसे व्यथा, विमोह, मूर्च्छा, भ्रम, व्याधि और अचेतनता—ये सब कप्ट प्राप्त होते हैं। इसका क्या कारण है ?

श्रीदेगीजीने कहा— भरे ! स्पन्दनशक्ति-सम्पन ईश्वरने सृष्टिके आदिमें ही सुख-दु:खादि-प्रारब्थमोगरूप कर्मका इस रूपमें विधान कर दिया है कि मदंशभूत जीवको उसकी आयुके इस-इस समयमें उसके कर्मानुसार इतने काळतक भोगने योग्य इस प्रकारका सुख-दु:ख प्राप्त होगा । जिस समय नाड़ियोंमें प्रविष्ट हुई वायु बाहर नहीं निकळती और निकळी हुई उनमें प्रवेश नहीं करती, उस समय उनका स्पन्दन रुक जाता है । तब नाडीश्रन्य हो जानेके कारण प्राणीकी मृत्यु हो जाती है । जब वायु न प्रवेश करती है और न बाहर ही निकळती, तब शरीरसे नाडियोंके वियुक्त हो जानेके कारण छोग यों कहने ळगते हैं कि ध्यह मर गया ।'

ज्ञानवृत्तिका वेदनरूप खभाव बाधारहित है, इसलिये जन्म-मरण उस स्वाभाविक ज्ञानवृत्तिसे पृथक् नहीं हैं। (अर्थात् जवतक मनुष्यमें अविद्या रहेगी, तबतक उसे जन्म-मरणसे छुटकारा नहीं मिल सकता; क्योंकि ये उसके लिये खाभाविक ही हैं। केवल मुक्ति होनेपर ही उनसे छुटकारा मिलता है।) जैसे लंबी लताके बीच-बीचमें गाँठें होती हैं. उसी तरह चेतन सत्ताके भी मध्य-मध्यमें जन्म-मरण होते हैं । वस्तुतः तो चेतन पुरुष न कभी जन्मता है और न कभी मरता है । पुरुष खप्तकालके सम्भ्रमकी भाँति केवल भ्रमसे ही इन जन्म-मरणादिको देखता है; क्योंकि चेतनामात्र ही तो पुरुष है; फिर वह कब और कहाँ नष्ट हो सकता है । यदि पुरुष ( जीवात्मा ) को चेतनसे अतिरिक्त मानें तो बताओ, दूसरा कौन पुरुष हो सकता है ? अत: चेतनामात्र ही पुरुष है-यही बात ठीक है । भलां, बताओं तो सही-क्या आजतक इस संसारमें किसीने किसीके चेतनको किसी प्रकार मरा हुआ देखा है ?

अरे ! यह तो सरासर असम्भव है; क्योंिक लाखों शरीर मरते देखे जाते हैं और चेतन अविनाशी ही बना रहता है । यों वास्तवमें न तो कोई मरता है और न कोई जन्म ही लेता है । केवल जीव वासनारूपी आवर्तके गहोंमें गोते लगाता रहता है । जगद्रयसे भीत होकर जीव जब अभ्यासद्वारा भ्रमवश प्रतीत होते हुए जगत्-प्रपश्चको ध्यह वास्तवमें हुआ ही नहीं हैं —यों सम्यक् रूपसे समझ लेता है, तब वह पूर्णतया वासनाओंसे रहित होकर विसुक्त हो जाता है । इस प्रकार विमुक्त आत्मखरूप ही यहाँ सस्य वस्तु है । इसके अतिरिक्त सब असत् है ।

प्रमुद्ध लीलाने पूछा—देवेशि ! प्राणी जिस प्रकार मरता है और फिर वह जैसे पैदा होता है, उस प्रसङ्गको ज्ञानकी वृद्धिके लिये आप पुन: मुझसे विस्तार-पूर्वक वर्णन कीजिये ।

श्रीदेवीजीने कहा --- लीले ! नाड़ियोंकी गति रुक जानेपर जब प्राणी प्राणवायुओंकी विपरीत स्थितिको प्राप्त होता है, तब उसकी चेतना शान्त-सी हो जाती है। इसीको मरण कहते हैं। वास्तवमें चेतन सर्वथा शुद्ध और नित्य है । उसकी न तो उत्पत्ति होती है और न उसका विनाश ही होता है । वह स्थावर, जंगम, आकारा, पर्वत, अग्नि और वायु—सभीमें स्थित है। केवल प्राणवायुकी गति अवरुद्ध हो जानेसे जब शरीरकी चेष्टा पूर्णरूपसे शान्त हो जाती है, तब यह शरीर, जिसका दूसरा नाम 'जड' है, 'मृत' कहा जाता है। जब यह शरीर शबरूपमें परिवर्तित हो जाता है और प्राणवायु अपने कारणरूप महावायुमें विळीन हो जाती है, तब वासनारहित चेतन अपने आत्मतत्त्वमें स्थित हो जाता है । फिर पुनर्जन्मकी बीजभूत वासनासे युक्त एवं सूक्ष शरीरवाला वह व्यष्टिचेतन 'जीव' नामसे पुकारा जाता है। शरीरके मरनेके बाद लौकिक व्यवहार करनेवाले लोग उस जीवको 'प्रेत' शब्दसे प्रकारते हैं और चेतन गन्ध मिली हुई वायुके समान

वासनाओंसे संयुक्त हो जाता है । जब वह जीव इस शरीरादि दृश्यका परित्याग करके देहान्तरका दर्शन करने-के लिये उरसुक होता है, उस समय उसकी लग्न एवं मनोराज्यकी माँति नाना आकृतियाँ हो जाती हैं । फिर उसी प्रदेशके अंदर वह पूर्वजन्मकी तरह स्मरणशिक्तिये युक्त हो जाता है और तभी मरणकालकी मृच्छिकि पश्चात् वह अन्य शरीरको देखने लगता है ।

ठीले ! मरनेके बाद जीवको जो प्रेत कहा जाता है. वे प्रेत छ: प्रकारके होते हैं। उनके इस भेदको सुनो-साधारण पापी, मध्यम पापी, स्थल पापी, सामान्य धर्मवाले. मध्यम धर्मवाले और उत्तम धर्मात्मा । इनमेंसे किसीके दो भेद और किसीके तीन भेद भी होते हैं । कोई पापाणतल्य हृदयवाला एवं अत्यन्त मृढ अपने अन्त:करणमें महापातकी एक वर्षतक स्मृति-मूर्च्छांका अनुभव करता है । तत्पश्चात् समयानुसार चेतनाको प्राप्त होकर वासनारूपी स्त्रीके उदरसे उत्पन्न हुए अक्षय नारकीय दःखोंका चिरकालतक अनुभव करके एक महान् दु:खसे दूसरे दु:खको प्राप्त होता हुआ सैकड़ों योनियोंका भोग करता है। तब कभी खप्त-सम्भ्रमरूपी संसारमें शान्तिको प्राप्त होता है अर्थात उसके कर्मफल-भोगोंकी निवृत्ति होती है । अथवा मरण-मुच्छिक अन्तमें उसी क्षण वे हृदयस्थित वृक्षादि स्थावर योनियोंका ही. जो सैकड़ों जड द:खोंसे व्याप्त हैं, अनुभव करते हैं और फिर चिरकालतक नरकमें अपनी-अपनी वासनाओंके अनुरूप दु:खोंका भोग करके भूतलपर नाना योनियोंमें जन्म धारण करते हैं । ( यह महापातकीकी गतिका वर्णन है।) अब जो मध्यम पापी है, उसकी गतिका वर्णन करते हैं। वह मृत्युकालिक मुर्च्छिक अनन्तर कल कालतक पाषाण-तुल्य जडताका अनुभव करता है। तत्पश्चात् जब उसे चेतना प्राप्त होती है, तब वह कुछ कालके बाद अथवा उसी समय तिर्यगादि क्रमसे नाना योनियोंका भोग करके संसारको प्राप्त होता है। जो कोई साधारण पापी होता है, वह मरते ही अपनी वासनाओंके अनुसार प्राप्त हुए अविकल मानव-देहका अनुभव करता है । उसी क्षण पूर्वसंस्कारके अनुसार उसकी स्मृतिका उदय होता है और खप्न एवं मनोराज्यकी भाँति उसके अनुभवमें वैसी ही वस्तुएँ आने लगती हैं । जो सर्वश्रेष्ठ महान् पुण्यतमा हैं, वे मृत्युजनित मुर्च्छाकें पश्चात् पूर्व-वासनाकी स्मृतिसे खर्गलोक तथा विद्याधरलोकके सुखका मलीमॉित उपमोग करते हैं । फिर पण्यफलमोगके अनन्तर अपने कर्मान्तर अर्थात पापकर्मके अनुसार प्राप्त हुए फलको अन्यत्र मोगकर मनुष्यलोकमें धनी सत्परुषोंके घरमें जन्म धारण करते हैं। जो मध्यम धर्मात्मा होते हैं, वे मरणमुच्छिक बाद आकाशवायुसे आन्दोलित होकर उत्तम वृक्षों और प्रक्लवोंसे सुशोभित उपवनमें जाते हैं और वहाँ अपने पुण्यकर्मीका फल भोग लेनेके बाद मनुष्योंके हृदयमें प्रविष्ट होते हैं । फिर रेत:सिश्चनके समय जन्म-क्रमानुकल स्त्रियोंके गर्भमें स्थित होते हैं।

इस प्रकार प्रेत मृत्युजनित मुच्छिके अनन्तर अपनी वासना-के अनुसार अपने हृदयमें इस व्यवस्थाका क्रमशः अथवा क्रमरहित ही अनुभव करते हैं। वे यह जानते हैं कि 'हमलोग पहले मृत्यको प्राप्त हुए । तदनन्तरं बन्धओं द्वारा क्रमशः पिण्डादि दान करनेसे हम पुन: आतिवाहिक-शरीरधारी होकर उत्पन्न हुए । तत्पश्चात् हाथोंमें कालपाश लिये हुए ये यमद्रत आ पहुँचे । अब इन यमदूतों द्वारा ले जाया जाता हुआ मैं क्रमशः यमपुरीको जाऊँगा ।' उन प्रेतोंमें जो उत्तम पुण्यात्मा होता है, वह यों समझता है कि 'ये दिव्य एवं मनोहर विमान और उपवन मुझे बारंबार अपने ग्रम कमोंसे ही प्राप्त हुए हैं। १ इसके विपरीत पापी परूप यों अनुभव करता है कि 'ये जो बरफकी चट्टानें, काँटे, गर्डे और तळवारकी धारके समान तीखे पत्तोंसे पूर्ण वन मुझे प्राप्त हुए हैं, ये मेरे अपने ही दुष्कर्मींक फलरूपसे उत्पन्न हुए हैं। मध्यम पुण्यात्मा जानता है कि, यह मार्ग, जो मेरे सामने उपस्थित है, इसमें आनन्दपूर्वक पैदल चला जाता है, शीतल और हरी घास उगी हुई है । यह वनी
छायासे आच्छादित है और स्थान-स्थानपर बाविल्योंसे
युक्त है। मध्यम पापी यों अनुभव करता है कि 'यह मैं
यमपुरीमें पहुँच गया । ये प्राणियोंके राजा यमराज हैं
और यहाँ मेरे कमौंक विषयमं यह विचार किया गया।'
इस प्रकार संसारका विशाल अंश, जो सत्य-से प्रतीत
होनेवाले सम्पूर्ण पदार्थों और उनकी क्रियाओंसे प्रकाशमान
है, प्रस्थेकको प्राप्त होता हैं। आकाशकी तरह स्वरूपरहित वह प्रपञ्च देश, काल और क्रियाके विस्तारसे
देदीप्यमान होते हुए भी कुछ नहीं है, किंतु सर्वारोपशून्य
एवं विशिष्ट ज्ञानसम्पन आत्मा ही सब कुछ है।

(यमपुरीमें पहुँचनेपर जीव कहता है-) अब मुझे यमराजका आदेश प्राप्त हो गया है, अतः मैं अपने कर्मी-का फल भोगनेके लिये शीव ही यहाँसे उत्तम खर्मलोक अथवा नरकमें जाता हूँ। यमराजने मेरे लिये जिस स्वर्ग अथवा नरकका निर्देश किया था, मैंने उसका भोग कर लिया तथा यमनिर्दिष्ट उन-उन योनियोंमें भी भटक चुका । अब भें पुनः संसारमें जन्म ग्रहण करूँगा । यह में धानका अङ्कर होकर उत्पन्न हुआ । फिर क्रमश: बढ़कर फलरूपमें स्थित हुआ ।' इस प्रकार शरीरामावके कारण जब उसकी सारी इन्द्रियाँ भलीभाँति सोयी रहती हैं, उसी अवस्थामें वह भक्तानादिद्वारा परुषके शरीरमें प्रवेश करके वीर्यरूपमें परिणत हो जाता है। वही वीर्य जब माताकी योनिमें पडता है, तब वह गर्भका रूप धारण करता है। वही गर्भ अपने पूर्वजन्मके कर्मानुसार उत्तम अथवा निकृष्ट प्रारम्भ यक्त हो संसारमें मनोहर आकृतिवाले बालकके रूपमें जन्म लेता है। कुछ कालके बाद वह चन्द्रमाके समान मनोहर तथा कामोन्मुख जवानीका अनुभव करता है । तत्पश्चात् विकसित कमलपर गिरे हुए तुषाररूपी वज्रकी तरह उसे वृद्धावस्था आ घेरती है। उस बुढ़ापेमें भी किसी-न-किसी व्याधिके निमित्तसे ही उसका मरण होता है। पनः

उसे मृत्युजनित मूच्छा प्राप्त होती है। पुनः स्वमकी भाँति बन्युओंद्वारा दिये गये पिण्डादिद्वारा सूक्ष्मशरीरकी प्राप्ति होती है और फिर वह यमलोकको जाता है। वहाँसे पुनः नाना योनियोंकी प्राप्ति होनेपर उनमें वह अमण-क्रमका ही वार्रवार अनुभव करता है। इस प्रकार इस वेगशाली परिवर्तनका वह तवतक पुनः-पुनः अनुभव करता रहता है, जबतक उसे मोक्षकी प्राप्ति नहीं हो जाती।

प्राणियोंके शरीरोंमें जो छिदस्थान हैं, उनमें प्रविष्ट हुई वायु जब अङ्गोंमें चेष्टा उत्पन्न करती है, तब लोग कहते हैं कि यह जीवित है। परंत ऐसी स्थिति सृष्टिके आदिमें केवल जङ्गम प्राणियोंमें ही उत्पन्न हुई थी, इसी कारण ये ब्रक्ष आदि स्थावर प्राणी सचेतन होते हुए भी चेष्टाहीन हैं। जब जीवात्मा मनुष्यादिशरीररूप दूसरे नगरमें पहुँचता है, तव वहाँ बुद्धिको चक्ष आदि इन्द्रिय-गोलकोंमें ले जाकर उनके द्वारा वाह्यपदार्थींका अनुभव करता है---जैसे आकाश श्रन्यतासे, पृथ्वी धारणशक्तिसे और जल आप्यायनशक्तिसे युक्त है । तात्पर्य यह कि जीवात्मा स्वेच्छासे जिसके लिये जैसी कल्पना करता है. वह वैसा ही अपने शरीरको जानता है । इस प्रकार सर्वव्यापी परमात्मा जंगमरूपसे जंगमकी और स्थावररूपसे स्थावरकी कल्पना करता हुआ सबके शरीररूपसे स्थित है। इसलिये जो जंगम जगत् है, उसे उसने अपनी कल्पनाके अनुसार जैसा समझा था, वह आज भी उसी रूपमें वर्तमान है। जैसे जिन बुक्ष, शिला, पेड-पौधों और तृण आदिको स्थावर होनेके कारण जब समझा गया था, वे आज भी वैसे ही स्थित हैं; क्योंकि न तो जडता ही कोई पृथक वस्तु है और न चेतन ही। इन पदार्थोंकी सृष्टि, स्थिति और विनाशमें कोई भेद नहीं है और न सत्तासामान्यमें ही कोई अन्तर है अर्थात सबमें सत्ता समान है । यथार्थ बात तो यह है कि वृक्षों और पर्वतोंके अंदर जो उनकी जडता एवं नाम-रूप आदि मेद परिलक्षित होते हैं, वे जीवात्माकी बुद्धिद्वारा विहित

हैं. वस्तत: नहीं हैं । वही जीवात्मा स्थावरादिके भीतर 'मैं स्थावर हूँ' ऐसी बुद्धिसे स्थित होनेके कारण जंगमसे भिन्न नाम और अभिमानका विषयभत होकर वृक्षादि अन्य खरूपोंसे स्थित है। क्रमि, कीट और पत्रज़ोंके अंदर संवित-रूपसे वर्तमान जीवात्मा ही उनकी बुद्धिका रूप धारण करता है और वहीं अनेक्षविध नाम-रूपोंसे व्यवहृत होता है । सभी स्थावर-जंगम अपने-अपने अनुमनमं ही लीन हैं; परंतु जन वे एक-दूसरेसे सम्बन्धित होते हैं, तब उनमें 'यह स्थावर है और यह जंगम हैं यों संकेतकी आवश्यकता पड़ती है । चेतन तो परमार्थरूपसे स्थावर-जंगम सभीमें वर्तमान है, परंत जंगम प्राणियोंमें वायुके प्रवेश करनेसे चेष्टाएँ होती हैं और स्थावरोंमें नहीं होतीं । जिस प्रकार विश्वके समग्र पडार्थोंके खभावका विकास होता है और जैसे वे असत्य होते हुए भी सत्य-से प्रतीत होते हैं, वह सब वृत्तान्त मैंने तुम्हें वतला दिया । अब उधर देखो, ज्ञात होता है, यह राजा विदूरय मृत्युको प्राप्त होकर तुम्हारे पति राजा पद्मके, जो पुष्पमाळाओंसे आच्छादित शबके रूपमें

स्थित हैं, हृदयान्तर्गत पद्मकोशमें प्रवेश करनेकी इच्छासे जाना चाहता है।

प्रवृद्ध लीलाने पूडा—देवेश्वरि ! वताइये, यह राजा विदूर्य किस मार्गसे उस शवमण्डपमें जानेका इच्छुक है ? जिससे हम दोनों भी उसे देखती हुई ही उस उत्तम मण्डपमें शीव्र ही जायँ।

श्रीदेवीजीने कहा—छीले ! भैं दूरवर्ती दूसरे लोकको जाता हूँ' इस भावनासे यह चिन्सय जीवारमा मनुष्य बासनाके अंदर स्थित मार्गका अवल्म्बन करके जाता है । यों तुम्हें जिस मार्गसे जाना अभीट हो, उसी मार्गसे हम दोनों जाती हैं; क्योंकि एक-दूसरेकी इच्छाका विधातन प्रेम-बन्धनका हेत् नहीं होता ।

श्रीविसिष्टजी कहते हैं—राघव ! इस प्रकार श्रेष्ठ राजाकी कत्या ठीळाके विद्युद्ध मनमें जब परमार्थ दृष्टि-रूप पूर्वोक्त कथाके श्रवणसे सारे संताप निट गये तथा ज्ञानरूपी सूर्यका प्रसार हो गया, तब राजा विदूर्ण चित्तके विळीन हो जानेके कारण जड अर्थात् मृत्युकालिक मूच्छिक वशीसून हो गया । (सर्ग पर-पप )

राजा विद्रथका वासनामय यमपुरीमें गमन, लीला और सरस्तिद्वारा उसका अनुगमन और पूर्वश्वरीरकी प्राप्तिका वर्णन, लीलाके शरीरकी असत्यताका कथन, समाधिमें स्थित लीलाके शरीरका विनाश, लीलाके साथ वार्तीलाप और राजा पबके पुनरुकीवनका कथन, राजाके जी उटनेसे नगर और अन्तःपुरमें उत्सव, लीलोपाख्यानके प्रयोजनका वितारसे कथन

श्रीविसप्टजी कहते हैं—खुनन्दन ! इसी बीच राजा विदूरवकी आँखोंकी पुतिलियाँ उलट गर्यो । होंठ सूबकर रवेत हो गये । उसके शरीरकी सभी इन्द्रियोंके मूर्ण्डित हो जानेपर केवल सूक्ष्म प्राण ही शेव रह गया । मुखकी छिव पुराने पीले पत्तेकी कान्तिके समान श्लीण एवं पीली हो गयी । भौरेके गुंजारके सहश श्वासवायुकी ध्विन होने लगी । उसका मन महाप्रयाणकालिक मूच्छिक अन्यकुपमें इव गया । नेत्र आहि सारी इन्द्रियोंकी हृत्तियाँ अन्तर्लीन हो गयीं । इस प्रकार वह चेतनाशून्य

हो गया । चित्रलिखित पुरुष-सरीखे उसका आकारमात्र ही दीख पड़ता था । शिलापर खुदे हुएकी भाँति उसके शरीरके सम्पूर्ण अन्यय निश्चेष्ट हो गये थे । इस निषयमें अधिक कहनेसे क्या लाभ १ जैसे आकाशचारी पक्षी गिरनेके संनिकट पहुँचे हुए अपने निवासम् त बूक्षको छोड़ देता है, उसी प्रकार प्राणने खाजिष्टित थोड़े-से शरीरांशसे चलकर राजाके शरीरका परियाग कर दिया ।

उस समय जैसे प्राणमयी ज्ञानवृत्ति वायुमें स्थित सूक्ष्म

गन्धका अनुभव करती है, उसी प्रकार उन दोनों देवियोंने, जिन्हें दिव्यदृष्टि प्राप्त थी, आकाशमार्गसे जाते हुए उस जीवको देखा । फिर तो वे दोनों नारियाँ उसी जीवात्माका अनुसरण करने लगीं---ठीक उसी तरह, जैसे दो भ्रमिरयाँ वायुमें मिली हुई गन्धकलाका अनुगमन करती हैं । तदनन्तर दो घड़ीके पश्चात् जब मरण-मूर्च्छा शान्त हुई, तब जीवात्मा आकाशमें सुगन्धयुक्त वायुके स्पर्शसे प्रबद्ध हो गया । उस समय उसने यमदूतोंको, उनके द्वारा है जाये जाते हुए अपने वासनामय शरीरको तथा बन्धओंद्रारा किये गये पिण्डदान आदिसे उत्पन्न हुए अपने स्थलशरीरको भी देखा । फिर उसी मार्गसे बहुत दूरतक आगे जानेपर वह यमराजकी नगरीमें जा पहुँचा, जो प्राणिसमुदायसे घिरी हुई थी और जहाँ उनके कर्मफलोंपर विचार किया जा रहा था। वहाँ पहुँचनेपर यमराजने इसके कर्मोंपर विचार करके यह आदेश दिया कि 'यह सदा निर्मल पुण्यकर्मोंका ही अनुष्ठान करता रहा है। इसने कभी भी पापकर्म नहीं किया है। साथ ही सरखती देवीके वरदानसे इसके पुण्योंकी विशेषरूपसे बुद्धि हुई है । इस उपर्युक्त बातको समझकर तुमलोग इसे छोड़ दो और यह अपने पूर्वजन्मके शरीरमें. जो शबरूपमें पष्पोंसे आच्छाडित मण्डपा-काशमें वर्तमान है, वहाँ जाकर प्रवेश करे ।' यों आदेश पानेपर यमदतोंने उसे आकाशमार्गमें लाकर छोड दिया । तदनन्तर वह जीवात्मा, लीला और सरस्वती-ये तीनों एक साथ आकाशमार्गसे उड़ते हुए आगे वढे । उस समय यद्यपि सरस्रती और लीला मूर्तिमती थीं, तथापि वह जीवात्मा उन्हें देख नहीं रहा था, जबिक वे उसे देख रही थीं । इस प्रकार वे दोनों उस जीवात्माका अनुसरण करती हुई आकाश-मण्डलको लाँघकर लोकान्तरोंको पार करती हुई दूसरे ब्रह्माण्डमें जा पहुँचीं । पुन: शीघ्र ही वहाँसे निकलकर दूसरे ब्रह्माण्डमें गयीं। फिर उस भूमण्डलसे

चलकर वे दोनों संकल्परूपिणी देवियाँ उस जीवात्माके



साथ राजा पद्मके नगरमें आयीं और वहाँ तुरंत ही खच्छन्दतापूर्वक ळीळाके अन्त:पुरके मण्डपमें प्रविष्ट हुईँ।

श्रीरामजीने पूछा—ब्रह्मन् ! जिसका शरीर मर चुका था, उस जीवात्माको मार्गका परिज्ञान कैसे हुआ ? और वह उस शबके निकटवर्ती मण्डपमें कैसे पहुँचा ?

श्रीविसिण्डजीने कहा—राघव ! उस जीवकी अपनी वासनाके अन्तर्गत शक्की भावना विद्यमान थी, जिससे उसके हृदयमें वह मार्ग आदि सब कुळ स्फुरित हो गया; फिर उसे उस गृहकी प्राप्ति कैसे न हो । क्योंकि जैसे किसी अन्य स्थानमें स्थित पुरुष दूर देशान्तरमें रखे हुए अपने खजानेको अनवरत उसकी मानसिक भावनाके कारण सदा सम्यक् रूपसे देखता रहता है, उसी प्रकार सैकड़ों जन्मोंके चक्करमें पड़ा हुआ भी जीव अपनी वासनाके अंदर स्थित अपने अभीष्टको देखता है।

भीरामजीने पूछा-भगवन् ! जिसके लिये पिण्डदान

दिया ही नहीं जाता, उसमें पिण्डदानादि वासनाका कारण तो है नहीं; फिर उस वासनासे रहित खरूपवाला जीव किस प्रकार दारीरको प्राप्त होता है !

श्रीवसिष्ठजीने कहा-रघनन्दन ! बन्धुओंद्वारा पिण्ड दिया गया हो अथवा न दिया गया हो: परंत यदि 'मैंने पिण्डदान किया है' ऐसी वासना हृदयमें भळीभाँति उत्पन्न हो जाय तो वह परुष पिण्डमत्वका भागी हो जाता है; क्योंकि अनुभूतियाँ वतलाती हैं कि जैसा चित्त होता है, वैसा ही वह प्राणी होता है। यह नियम जीवित अथवा मृत--किसी भी प्राणीमें कहीं भी अन्यथा नहीं होता । पदार्थोंकी सत्यता उनकी भावना---वासना-के अनुसार ही होती है और वह भावना कारणभूत पदार्थींसे उत्पन्न होती है; क्योंकि जो खयं नित्य प्रकाश-खरूप है, एकमात्र उस ब्रह्मके अतिरिक्त दूसरे किसी कार्यकी उत्पत्ति कारणके विना हुई हो, ऐसा तो महा-प्रलयपर्यन्त न तो कहीं देखा गया और न इस विषयमें कुछ सुना ही गया । जैसे खप्नमें जीव विविध पदार्थोंके रूपमें कल्पित हुआ दीख पड़ता है, उसी तरह चेतन जीवात्मा ही उस वासनाका रूप धारण करता है । वही कार्य-कारणभावको प्राप्त होता है और वही निश्चल-सा होकर स्थित होता है । देश, काल, क्रिया और द्रव्य-के संयोगसे भावना अर्थात् वासनाका उदय होता है। वह वासना जिस ( सत्य एवं असत्य ) फलरूप विषयमें उत्पन्न होती है, वही विषय दोनोंमें अधिक जयशील होता है । यदि धर्मदाताकी वासना प्रवृत्त हुई हो तो उससे क्रमशः प्रेतकी बुद्धि पूर्ण हो जाती है अर्थात दाताकी वासनाके अनुसार प्रेतको अवस्य फल मिलता है। यों परस्परकी विजयके कारण इस विषयमें जो अत्यन्त नीर्यशाली होता है, नहीं निजयी होता है; इसलिये उत्तम यत्नद्व.रा अभ कर्मोंका अभ्यास करना चाहिये।

पूर्ववर्गनके अनुसार लील और सरस्तती देवी राजा पद्मके उस राजमहलमें जा पहुँची, जिसका भीतरी भाग अत्यन्त मनोरम था। चारों ओर पुष्पोपहारसे व्याप्त होनेके कारण वह वसन्त-सा शीतळ ळगता था। यह उन नगर-निवासियोंसे युक्त था, जिनकी राजकार्य करनेकी तस्परता पूर्णरूपसे शान्त हो गयी थी। वहाँ उन दोनोंने एक कमरेमें रखे हुए शक्तो देखा, जो मन्दार और कुन्दपुष्पकी माळाओंसे आच्छादित था। उस शक्ते सिरहाने जलसे पूर्ण उत्तम कल्टा आदि माङ्गल्कि पदार्थ रखे थे। उस कमरेके दरवाजे और खिइकियोंकी साँकलें वंद थीं और उसकी निर्मल दीवालें दीपकके प्रकाशक प्रशान्त हो जानेके कारण मल्टिन दीख पड़ती थीं। वह एक ओर सोये हुए छोगोंके मुखसे निकली हुई श्वासवायुसे व्याप्त था।

तदनन्तर उन दोनोंने उस रायमण्डपमें विदूरथकी रावशम्याके पार्क्वभागमें स्थित ळीळाको देखा, जो पहळे



मृत्युको प्राप्त हो चुकी थी और पहले ही वहाँ आ गयी थी । उसके वेष, आचरण, शरीर और वासनाएँ—सभी पहलेके ही सदश थे । उसकी आकृति पूर्वजन्मकी- सी थी । नखसे शिखातक उसके सारे अङ्ग सुन्दर थे। उसका रूप और अङ्गोंकी चेष्टाएँ वृत्रेवत् थीं। जैसे वख वह पूर्वजन्ममें पहनती थीं, वेसे ही वखांसे उसका शरीर आष्ठादित था और पहलेके-से आभूपणोंसे भी वह विभूषित थी। केवल इतना ही अन्तर था कि वह राजा पद्मके महल्यमें स्थित थी। उस समय उसके हाथमें चेंवर सुशोभित था, जिसे वह सुन्दर ढंगसे राजाके जपर डुला रही थी। इस प्रकार उन दोनों (सरखती और प्रमुद्ध लीला) ने तो उस लीलको देखा, परंतु वह उन दोनोंको न देख सकी। इसका कारण यह था कि वे दोनों सत्यसंकल्पखरूपा थीं और वह उनकी माँति सत्यसंकल्पसे आविर्भृत नहीं हुई थी।

वत्स राम ! यह सारा जगत् आत्मा ही है। ऐसी दशामें देह।दिकी कल्पना कहाँसे हो सकती है। तुम जो कुछ देख रहे हो, वह अनन्दरूप सद्ब्रह्म ही है और वहीं चेतन है। जिम पुरुषको खप्नकालमें भें हरिन हूँ' ऐमी बुद्धि उत्पन्न हुई हो, वह क्या जागनेपर अपने मगखरूपका अभाव हो जानेपर खप्नकालिक मगको खोजता है ? नहीं । जो अज्ञानी होता है, उसकी दृष्टिमें सत्यका तिरोधान और असत्यका आविर्माव शीव्र होता है, परंतु रस्तीमें उत्पन्न हुई सर्पश्रान्तिके मिट जानेपर क्या पुनः उसमें संभ्रम हो सकता है ? कदापि नहीं । इस प्रकार जो जन्म-मरणशील शरीरको ही आतमा माननेवाले हैं, वे सभी अज्ञानी खप्त-तुल्य इस मिथ्या सृष्टिका चिरकालतक सत्यकी तरह अनुभव करते रहते हैं । किंतु आत्मतत्त्रका यथर्थ ज्ञान होनेसे 'देहमें आत्मबुद्धि करना भ्रममात्र ही हैं' यों उनकी उस भ्रान्तिका उपराम हो जाता है---ठीक उसी तरह, जैसे रस्तीक ज्ञान होनेसे उसमें उत्पन्न हुई सर्पबुद्धि नष्ट हो ज ती है । वस्तुतः तो शरीर क्या था ? किसकी सत्ता थी ! कहाँ और किस तरह किसका विनाश हुआ ! परमार्थतः जो वस्तु थी, वही रह गयी, केवल अज्ञान

मिट गया । जब रस्सीमें उत्पन्न हुई सर्पबुद्धिकी माँति यह सारी प्रतीति भ्रान्तिमात्र ही है, तब उसके उत्पन्न होनेपर क्या वह गया और नष्ट होनेपर क्या नष्ट हुआ ? अर्थात उसके आने-जानेमें कोई हर्ष-विषाद नहीं है ।

श्रीरामजीने पृष्ण—प्रभावशाली गुरुदेव ! पद्मके राज-महलमें पूर्वलीला और नृतन लीलाका समागम होनेके पश्चात् जो उस भवनके निवासी थे, वे लीलाकी सर्यसंकल्पताक कारण यदि उसे देखते हैं तो उसके बाद उसे क्या समझते हैं !

श्रीवितप्ठजीने कहा-राघव ! उस समय वे लोग ऐसा जानते हैं कि यहाँ ये दुखिया महारानी खड़ी हैं और उनकी यह कोई दूसरी सखी भी कहींसे आ गयी है । जैसे जाग जानेपर ज्ञान हो जानेसे खप्नदष्ट शरीर न जाने कहाँ विलीन-सा हो जाता है, इसलिये वह असत्य ही है, वही दशा यहाँ इस पाञ्चमौतिक स्थूल-शरीरकी भी है। (अर्थात् ज्ञान होनेपर इसका भी विनाश होता है, अत: यह भी असत्य ही है।) खप्रभान्ति अथवा मनकी कल्पनामें जो पर्वत आदि पदार्थ उत्पन्न होते हैं, वे सभी बुद्धिवृत्तिके अंदर उसी प्रकार विलीन हो जाते हैं, जैसे सारी चेष्टाएँ वायुमें अन्तर्भृत हो जाती हैं । बुद्धिवृत्ति ही खप्न आदि पदार्थोंकी प्रतीतिद्वारा पर्याप्तरूपसे स्कृरित होती है, परंत वही स्करित न होनेपर उस खप्तके साथ एकताको प्राप्त होकर तद्रप हो जाती है । जैसे जल और उसका द्रवत्व अथवा वायु और उसकी गति दो नहीं हैं, उसी प्रकार बुद्धिवृत्ति और खाप्तिक पदार्थीमें कभी भेद नहीं पाया जाता। उनमें जो मेद-सा प्रतीत होता है, वही सबसे बढ़कर अज्ञान है। वही 'संसार' कहा गया है और वह संसार मिथ्यज्ञानरूप ही है। सहकारी कारणों-का अमाव होनेपर भी खप्तकालमें बुद्धिवृत्ति और खप्त-दृष्ट पदार्थीका भेद निरर्थक ही है । खप्रमें जैसे असत् नगरकी प्रतीति होती है, उसी तरह सृष्टिके आदिमें

असत् जगत्का भान होता है; अतः जैसे खप्त असत् है, वैसे ही जाम्रत् भी असत् है; इसमें संशय नहीं है । जैसे जाग जानेपर खप्तदय पर्वतका तत्काल ही अभाव हो जाता है, उसी प्रकार तत्त्वज्ञान होनेपर इस पाञ्चमौतिक संसारका श्रवण-मनन-निदिध्यासनादि क्रमसे अथवा ईरवरानुकम्पासे अभाव हो जाता है। ये सृष्टियाँ मिथ्यादृष्टियाँ ही हैं; क्योंकि ये मोहदृष्टियाँ हैं अर्थात् अज्ञानसे इनका दर्शन होता है । जो मायारूपसे प्रतीत होनेवाले केवल संसारकी भ्रान्ति है और जो खप्नकी अनुभृतियाँ हैं। वे सभी अर्थशून्य हैं। भ्रमसे जड संसारका दर्शन करनेवाले परुषके मरणान्तकालमें खप्तानभृति-सदश जो ये सृष्टिकी प्रत्यक्ष प्रतीतियाँ हैं, वे सब-की-सब यद्यपि आतिवाहिक शरीरमें प्रविष्ट हो चुकी हैं, तथापि भ्रमवश मृगतृष्णाकी नदीके प्रवाहकी भाँति मिथ्या प्रकट हुई-सी प्रतीत होती हैं। वास्तवमें तो वे मनके अंदर ही हैं।

इसी बीचमें सरस्वती देवीने मनकी चेष्टाके समान विदूरयके जीवारमाको अपने सत्यसंकल्पसे पुनः शीघ ही अवरुद्ध कर दिया।

तय श्रीसरस्वती देवी लीलासे वोली—वस्से ! तुम अपने सत्यसंकल्पवश अत्यन्त निर्मल सूक्ष्मशरीरसे युक्त दिखायी देती हो, इसल्यि तुम्हारे ऊपर लोगोंको आश्चर्य हो रहा है । वाले ! अपने शरीरके प्रति तुम्हारी जैसी वासना थी, तदनुरूप ही तुम्हें शरीर मिला है । इसी कारण पूर्वजन्मके रूपके समान ही तुम्हारा रूप प्रकट हुआ है; क्योंकि सब लोग अपनी वासनाके अनुसार ही सब पदार्थोंको देखते हैं । सिद्धसुन्दरि ! तुम सूक्ष्म-शरीरसे सम्पन्न हो, अतः तुम्हारा वह पूर्वजन्मका शरीर तुम्हें सूल गया है, इसी कारण उसपर तुम्हारी वासना नहीं रह गयी है । जिस ज्ञानी पुरुषकी सूक्षम्हाष्ट इद्धमूल हो जाती है, उसका पाञ्चभौतिक शरीर दूसरों- द्वारा देखा जाता हुआ भी सुक्ष ही है। आज हमलोग इस मण्डप काशने प्रात हुई हैं। इस समय प्रभातकाल होनेपर मैंने इन दोनों दासियोंको निद्यासे मोहित कर दिया है; अतः लीले! आओ, तबतक हम दोनों अपने सत्यसंकल्पके विल्लासद्वारा इस लीलाको अपना खरूप दिखलायें। अब हमलोगोंका कार्य आरम्भ होना चाहिये।

श्रीवसिष्टजी कहते हैं---स्वनन्दन ! देवी सरखतीने ज्यों ही ऐसा विचार किया कि 'यह लीला तबतक हम दोनोंको देखे, त्यों ही वे दोनों दीतिमती देवियाँ ( सरखती और प्रबुद्ध लीला ) वहाँ प्रकट हो गयीं। उनके प्रत्यक्ष होते ही विद्रयपत्नी छीछाकी आँखें चौंधिया गयीं । उसने देखा कि वह घर उन देवियोंके तेज:पुञ्जसे देदीप्यमान हो गया है। इस प्रकार उस प्रदीत गृह और अपने समक्ष लीला और सरखती—उन दोनों देवियोंको उपस्थित देखकर वह बड़ी उतावलीके साथ उठ खड़ी हुई और फिर उनके चरणोंमें पड़कर यों कहने व्या-'देवियो ! आप जीवन-प्रदान करनेवाली हैं, आपकी जय हो । आपलोगोंकी सेविका मैं यहाँ पहले ही आ पहुँची हूँ। अब मेरे कल्यागोत्कर्षके लिये आप दोनोंका श्रमागमन हुआ है । उसके यों कहनेपर यौवनके मदसे मतवाळी वे तीनों मानिनियाँ वहाँ आसनोंपर विराजमान हुई ।

तव श्रीसरस्वती देवी बोर्ली—कस्ते ! तुम इस देशमें कैसे आधीं ! तथा मार्गमें अथवा कहाँपर तुमने कौन-सी आश्र्यजनक घउना देखी ! तुम आदिसे लेकर यह सारा वृत्तान्त वर्णन करी ।

विदूरथ-पत्नी लीलाने कहा—देवि ! उस समय विदूरथके गृहप्रदेशमें जब मैं मुर्च्छित हो गयी, तब परमेश्वरि ! उस मरण-मुच्छिके पश्चात् मैं क्या देखती हूँ कि मैं होशमें आकर उठ बैठी हूँ और फिर शीव ही आकाश-मण्डलमें उड़ चली हूँ । तत्पश्चात् उस भूनाकारामें में वायुम्हभी रथपर सवार हो गयी हूँ। वही रथ मुझे इस घरतक ले आया है। देवि ! तव मैंने इस भवनको देखा. जो शबरूप राजा पद्मसे सुशोभित था। उसके भीतर दीपकका प्रकाश फैल रहा था। यह अत्यन्त खच्छ और बहुमून्य राज्यासे युक्त था । तदनन्तर जब मैं अपने इन पतिदेवका अवलोकन करने चली, तव क्या देखती हूँ कि जिनका सारा अङ्ग पृथ्पोंसे आच्छादित है, वे राजा विदूरय यहाँ उसी प्रकार सो रहे हैं, मानो पुष्पवनमें वसन्त शयन कर रहा हो । देवेश्वरि ! तव मैंने यह सोचा कि 'ये संप्रामरूपी कार्यके अधिक परिश्रमसे थक गये हैं, इसीछिये गाड़ निदामें सो रहे हैं। अतं: मैंने इनको यह निद्रा भङ्ग नहीं की । इसके बाद ही आप दोनों देवियाँ इस स्थानपर पवारी हैं। मुझपर अनुप्रह करनेवाळी देवि ! इस प्रकार मुझे जैसा अनुभव हुआ था, वह सब आपसे कह सुनाया।

तव श्रीसरस्वती देवी योळीं—ळीळे ! तुम दोनोंके नेत्र बड़े सुन्दर हैं और चळनेका ढंग इंसकी चाळके समान मनोहर है । अच्छा, अब हम इस राजाको श्रवशयासे उठाती हैं । यों कहकर सरस्वती देवीने कमळिनीद्वारा विखेरी गयी सुगन्थकी भाँति राजाके जीवात्माको छोड़ दिया । तब वायुरूपभारी वह जीव राजाकी नासिकाके निकट गया और उसके नासारम्प्रमें प्रविष्ट हो गया—ठीक उसी तरह, जैसे वायु बाँसके छिदमें प्रवेश करती है । उस समय वह अनन्त वासनाओंसे युक्त था । फिर तो जैसे अनाष्टृष्टिके कारण मुख्जाया हुआ कमळ अच्छी जळवृष्टि होनेसे पुनः विकसित हो जाता है, उसी तरह जीवके अंदर प्रवेश करनेपर राजा पमका विवर्ण हुआ मुख पुनः पूर्ववत् कान्तिमान् हो गया । तरनन्तर उसके सारे अङ्ग कमशः

चेयाशील होकर सुशोभित होने लगे, जैसे पर्वतकी लताएँ वसन्तको पाकर प्रफुल्जित हो जाती हैं। तब उसने अपने उन नेत्रांको, जिनकी पुतिलयाँ निर्मल और चञ्चल थीं, खोल दिया । तत्पश्चात् वह वहते हुए विनध्य पर्वतके समान अपने शरीरको शय्यासे ऊपर उठाते हए उठ बैठा और मेबके समान गम्भोर वाणीमें बोळा—'यहाँ कौन है ?' तवतक दोनों लीलाएँ उनके आगे उपस्थित होकर बोळीं---'महाराज ! आज्ञा दीजिये।' जब उसने दो लीलाओंको, जिनके आचार, आकार, रूप, मर्यादा, वचन, उद्योग, आनन्द और अभ्युदय सभी एक-से थे. नम्रतापूर्वक अपने सामने खड़ी देखा, तब उनकी और ध्यानपूर्वक देखते हुए पूछा--'तुम कौन हो ! और यह कौन है तथा यह कहाँसे आयी है ?' यह सनकर पूर्वजीळाने उससे कहा-- 'देव ! मैं जो कुछ कहती हूँ, उसे सुनिये । मैं आपकी पूर्वजन्मकी सहधर्मिणी रानी हूँ । मेरा नाम छीछा है । अर्थसंयुक्त वाणीकी तरह मैं सदा आपके सम्बन्धसे सुशोभित हूँ । यह दूसरी छीछा भी आपकी रानी है। इसे मैं क्रीडावश आपके उपभोगके लिये ले आयी हूँ । आप इसकी रक्षा करें । खामिन् ! सिरहानेकी ओर स्वर्णसिंहासनपर बैठी हुई ये कल्याण-कारिणी सरस्वती देवी हैं। ये तीनों लोकोंकी जननी हैं। भूपाल ! हमलोगोंके पुण्यवाहुल्यसे ये साक्षात् यहाँ पनारी हैं । ये हीं हम दोनोंको परलोकसे यहाँ लायी हैं।

ळीळाकी यह बात सुनकर राजा, जिसके नेत्र कमळके समान सुन्दर थे और शरीरपर ळटकती हुई माळा और बस्न सुशोमित थे, शष्यासे उठ गया और सरस्रतीके चरणोंमें पड़कर कहने ळगा—ंदेवी सरस्वति! आप सक्को कळ्याण प्रदान करनेत्राळी हैं, आपको नमस्कार है। वरदायिनि! मुझे मेथा, दीर्घायु और धन

प्रदान कीजिये।' यों कहते हुए राजाके मिरपर सरस्वती



देवीने हाथ फेरते हुए कहा— 'पुत्र ! तुम अपने अभीष्ट पदार्थों तथा राजमहलसे पूर्णतया सम्पन्न हो जाओ एवं तुम्हारी सारी आपत्तियाँ और समस्त पापबुद्धियों विनष्ट हो जायँ और तुम्हें प्रचुरप्रात्रामें अनन्त सुखकी प्राप्ति हो । तुम्हारे राज्यमें प्रजा सदा आनन्दित रहे तथा सम्पत्तियाँ स्थिर होकर सदा विकसित होती रहें ।'

श्रीविसेप्डवी कहते हैं— स्वुकुळभूषण राम ! सरस्वती देवी यों कहकर उस राजमहळमं ही अन्तर्धान हो गयीं । प्रातःकाळ होनेपर कमळोंके विकसित होनेके साथ ही सभी छोग निद्रा त्यागकर जाग पड़े । तदनन्तर कमशः राजाने छीळाका और छीळाने मृत्युको प्राप्त होकर पुनरु-कावित हुए अपने प्रियतम राजाका महान् आनन्दके साथ वारंवार आळिङ्गन किया । उस समय उस राजसदनकी विचित्र ही शोभा थी । उसके सभी निवासी आनन्दमें निमम्न थे । वह जय-ध्वनि और माङ्गळिक पुण्याहवाचनके उच्च स्वरसे निनादित हो

रहा था। उसका आँगन राजपरुषों से टसाठस भरा था । प्रजाजनोंद्वारा लाये जाते हुए उपहार परस्पर टकरा जानेसे गिर जाते थे, जिससे उसकी समतळ भूमि ऊँची-नीची हो गयी थी। उस उत्सवके अवसरपर मस्तकपर पुष्पमाला धारण किये हुए लोगोंके आने-जानेसे उसकी विशेष शोभा हो रही थी। वह मन्त्रियों, सामन्त राजाओं और नगरवासियोंद्वारा विखेरे गये माङ्गलिक पदार्थीसे आच्छन था । उस समय 'पूर्वर्टाला दूसरी ळीळा रानीको एवं अपने पति महाराज पद्मको परलोकसे ले आयी हैं यों अनेकविच गायाओंके रूपमें लोग देश-देशान्तरमें इसका गान करते थे। राजा पग्रने अपने मरण आदिके बृत्तान्तको, जो संक्षेपमें वर्णन किया गया था, सनकर भृत्योंद्वारा लाये गये चारों सागरोंके जलसे खान किया । तत्पश्चात् ब्राह्मणों, मन्त्रियों और भूपाळोंने उसका अभिषेक किया । उस समय पूर्वळीळा, द्वितीय छीला और राजा पद्म-ये तीनों जीवन्मुक्त और महान ज्ञानसम्पन्न हो गये थे। इस प्रकार पृथ्निति पद्मको अपने पुरुपार्थके बलसे तथा भगवती स्र(स्वतीके प्रसाद से त्रिळोकीका वह श्रेय प्राप्त हुआ । तदनन्तर सराहनीय गुणोंसे यक्त राजा पदा, जिसे सरस्वतीद्वारा उपदिए ज्ञानके प्रभावसे भलीभाँति आत्मतत्त्वका बोध हो चका था, दोनों लीलाओंके साथ वहाँ राज्यशासन करने लगा । अपने उस उत्तम राज्यका, जो प्रजाओंके नित्य अभ्युद्यसे निर्दोष, शास्त्रानुकूल होनेसे विद्वानींको मुख करनेत्राला, समुचित, आत्महितकारी और सारी जनताके लिये संतोपप्रद था, चिरकालतक पालन करके अन्तमें वे श्रेष्ठ दम्पति ( लीला और राजा पद्म ) विमुक्त हो गये।

बस्स राम ! मैंने इस पिनत्र छीलोपाझ्यानका इक्ष्यरूप दोषकी निवृत्तिके लिये तुमसे वर्णन किया । वस्तुतस्तु दृश्यसत्ता शान्त ही है। जब वह है ही नहीं, तब उसके लिये 'शामन' का प्रयोग करना उपयुक्त नहीं है; क्योंकि सत् अर्थात् विद्यमानके मार्जनके लिये ही प्रयास किया जाता है, असत्के लिये कभी नहीं । तच्छ पुरुष आकाश-सर्राखे निर्मल ज्ञानसे ब्रेयखरूप दश्यको ब्रह्ममें विलीन समझकर आकाशके समान निर्मल बना रहता है। यह कही कि पृथ्वी आदिसे रहित खतःसिद्ध खयम्भू सिन्नशानन्द ब्रह्मने ही इस दश्यकी कल्पना की है तो उसने उसे अपनेमं ही सिद्ध किया है। ज्ञेतनाकाशस्य परमात्मकः अक्षमास ही 'ज्ञात' नामसे समझा जाता है। यह उस विशुद्ध सिन्नशानन्द्रघन परमात्मके किसी एक अंशमें स्थित है। यह सत्र दुख जिस रूपमें देखा गया था, वह ज्यों-का-त्यों अखण्ड-रूपसे स्थित है। यह अनन्त सुधि मायासे उराक होनेक कारण माया ही है और माया कोई सत्य कस्तु नहीं।

निष्पाव राम ! जिल-जिस प्रस्थको जिस समय जिस रूपसे जिस-जिस पदार्थकी प्रतीति होती है, वह-वह परुष उसी समय उसी प्रकार उस-उस पदार्थका प्रणेखप-से अनुभव करता है । जैसे विषको सदा अमृत ही समझते रहनेसे वह अमृतत्वको प्राप्त हो जाता है, उसी तरह रात्रके प्रति सदा मित्रभाव रखनेसे वह मित्र बन जाता है। इन पदार्थिक निजी खरूपकी जैसी भावना की गर्या, वह भावित खरूप ही चिरकालके अभ्याससे खमाव वन गया । चेतन परमात्माका खमाव ही विकासशील है। वह जैसे और जिस रूपमें विकसित होता है, शीघ़ ही वैसा हो जाता है । इसमें उसका खमाव ही एकमात्र कारण है। इसी कारण दुखी पुरुषके लिये जो रात्रि कल्पके समान लंबी प्रतीत होती है, वही सुखीके लिये एक क्षण-सदश लगती है--जैसे खप्नमें एक क्षण कल्प-सा हो जाता है । उस क्षणभरके खप्नमें मनुष्य यों देखता है कि अभी-अभी मेरी मृत्य हो गयी, पुनः में पैदा हुआ और तरुण होकर युवावस्थामें स्थित हूँ । फिर सौ योजन दूर चला गया हैं। परंत ध्यानद्वारा जिसका चित्त प्रक्षीण हो गया है

अर्थात जो निर्विकल्प समाधिमें स्थित है, उसके छिये न दिन है न रात्रि । परमात्माके ध्यानमें मरन योगीकी दृष्टिमं न जगत् सत्य है न जगत्के पदार्थ ही। महाबाहो ! यह जगत्, जैसी उसके सम्बन्धमें भावना होती है, तदनुकुळ ही प्रतीत होने लगता है-जैसे मधुरमें निरन्तर कटताकी भावना करनेसे वह कट्र-सा लगने लगता है और कट्में मधुरकी भावना करनेसे वह माधुर्यसे युक्त-सा अनुभूत होता है तथा शत्रमें मित्रबुद्धि रखनेसे वह मित्र एवं मित्रमें शतवृद्धि करनेसे वह शत्र हो जाता है । जो शास्त्राध्ययन और जप आदि पदार्थ हैं, जिनका पहले अभ्यास नहीं किया गया है, उनकी भावनाका अध्यास करनेसे निश्चय ही समता प्राप्त होती है । नौकारोही अतएव भ्रमपीडित लोगोंकी भावनासे पृथ्वी चलती हुई-सी प्रतीत होती है; परंत जो उस प्रकारके भावनाश्रमसे रहित हैं अर्थात तटपर ही स्थित हैं, उन्हें वैसा अनुभव नहीं होता । जैसे खप्तद्रशकी भावनासे खप्तमें शून्य स्थान भी जनाकीर्ण प्रतीत होने लगता है, उसी तरह अज्ञानवरा भावनासे ही सर्वथा नीळा आकाश कभी पीत और कभी ऋह-सा अनुभूत होने लगता है तथा उत्सव आपत्ति-सरीखा विषादजनक हो जाता है।

जैसे सुवर्णके भीतर दक्क वर्तमान है, परंतु वह दिएगोचर नहीं होता, उसी तरह परक्रमके अंदर यह सृष्टि स्थित है। जैसे स्वप्नमं एक मनुष्यका दूसरेके साथ युद्ध हुआ, वह स्वप्नकालमें सत्य होते हुए भी जागनेपर असत्य ही है, उसी तरह मायकाशमं स्थित यह स्वात्मारूप जगत् भी मायिक दिसे सत् होते हुए भी तात्विक दिसे असत् ही है; महाकल्पके अन्त और सृष्टिके आदिमें यह जगत् सचिदानन्दस्वरूप ही है। पीछे यह असत् जगत् कारणस्व अर्थात् परमात्माको प्राप्त हो जाता है, परंतु वास्तविक परमात्मा किसीमें लीन नहीं होता । इस ब्रह्माके सुक्त हो जानेपर यदि उस परमात्माकी स्मृतिसे उरम्ब

दूसरे ब्रह्मा हों तो उनकी स्पृतिरूप झानसे प्रकट हुई सृष्टिमें झानमात्र ही स्थित है। जो जीवारमा अभ्यास-वैराग्य आदि तीव साधनोंसे युक्त है, अतएव विपयमोगोंसे विचळित न होता हुआ मोक्षपर्यन्त एकाकारहृत्तिसे रहता है, वही परम स्थिरता—मोक्षको प्राप्त होता है। इस प्रकार सहस्रों सृष्टियोंके वारंबार उत्पन्न होने, स्थित होने और नष्ट होनेपर जीवसमृह्गेंमेंसे किसीको न तो कोई वस्तु प्राप्त है और न अप्राप्त ही; क्योंकि जब पदार्थोंकी सत्ता है ही नहीं, तब फिर उन्हें प्राप्त-अप्राप्त कैसे कहा जा सकता है। अतः यह सब कुछ आवरण-रिहत शानस्वरूप सिंबदानन्द परमात्मा ही है।

जैसे पत्र, पुप्प, फल और शाखा आदि अंशोंसे युक्त बुक्ष एकरूपसे भलीभाँति स्थित है, उसी तरह अनन्त एवं सर्वशक्तिमान् परमात्मा एकरूपसे ही लोगोंमें व्याप्त है। जत्र अनादि परमपद-खरूप परमात्माका ज्ञान हो जाता है, तब प्रमाता, प्रमेय और प्रमाण आदि मायिक रूपवाले जगत्का विस्मरण हो जाता है। फिर किसीको कभी उसकी स्पृति नहीं होती। जैसे खच्छ जल चाहे निश्चल हो अथवा लहरियोंके थपेड़े खा रहा हो—दोनों अवस्थाओंमें जल्के खक्रपमें मेद न होनेसे वह एकरूप ही है, उसी प्रकार दिशा और कालक्षममें व्यक्त होनेपर भी परमात्मा सदा एकरस, अनादि और विद्युद्ध है। वह सम्पूर्ण विकारोंके उदय और नाशसे रहित होनेके कारण अज्ञानका प्रकाशक, आदि, मध्य और अन्तसे परे तथा एकरूपसे खित है। केवल विद्युद्ध हानरूप विकारों खक्ष विद्युद्ध होनक्ष कारण अज्ञानका प्रकाशक, आदि, मध्य और अन्तसे परे तथा एकरूपसे खित है। केवल विद्युद्ध हानरूप विकारों खक्ष प्रमात विभा हैत और ऐक्यविषयक संकल्पविकाय करनेके कारण 'अहम्, त्वम्' इत्यदि जगत्के रूपसे प्रतीत होती है—टीक उसी तरह, जैसे आकाश-मण्डलमें उसकी अपनी शून्यता परिलक्षित होती है।

सृष्टिकी असत्यता तथा सक्की ब्रह्मरूपताका प्रतिपाद्य

श्रीविसिण्डजी कहते हैं—स्युनन्दन ! ज्ञानवान् पुरुष सव प्रकारकी सारी आन्तियोंको सिन्नदानन्द्रवन परमात्माके ही अंदर सदा स्थित जानता है, इसिल्ये वास्तवमें सब सर्वस्वरूप अजन्मा परमात्मा ही है। इस तरह परमात्माकी सर्वरूपता ही उसकी समता है। शब्दों और अर्थोंका सारा ज्ञान बहा ही है, ब्रह्मसे मिल नहीं । जैसे कंगनका रूप युवर्णसे और तरङ्गकी सत्ता जलसे कभी पृथक् नहीं हो सकती, उसी प्रकार जगत् परमेश्वरसे मिन्न नहीं है। यह ईश्वर ही जगत्र रूप हैं। ईश्वरमें उनसे पृथक् जगत्का रूप नहीं है। सोना ही कंगन आदिके रूपमें उपलब्ध होता है। सोनेमें कंगनकी पृथक् सत्ता नहीं है। जैसे स्फटिक-शिलाके भीतर मेद न होनेपर भी उसमें प्रतिविध्वत वन-मंत्तियोंका भेदपूर्वक समावेश प्रतीत होता है (प्रतिविध्वत वस्त्र्णें अपनी आधारभृत शिलासे भिन्न

होनेपर भा जैसे भिन्न-सी ), उसी प्रकार सन्दिशनन्द्रधन अभिन्न रूपसे स्थित जगत और शहंकी अज्ञानके कारण मेद्यक्त प्रतीति होती है। अथवा जैसे शिल्पी शिला-को खोदकर उसमें विभिन्न मूर्तियोंका निर्माण करता है. वे मर्तियाँ उस शिलासे भिन्न न होनेपर भी भ्रमवश भिन्न-सी जान पड़ती हैं, उसी प्रकार मनक्सी शिल्पीने चिदघन परमात्मामं जिस जगत् और अहंकी कल्पना की है, वह उससे भिन्न नहीं है, तयापि अज्ञानवरा मेदकी प्रतीति होती है । बास्तवमें वह चिद्पनरूप ही है । जैसे तरहराह्य जण्के भीतर स्थित हैं, उसी प्रकार परवच्च परमात्मामें सृष्टि-शब्दार्थसे शून्य सृष्टियाँ स्थित हैं । बास्तवमें न तो सृष्टिमें परवहा है और न परब्रह्ममें सृष्टि ही है ।

जैसे वायु अपनेमें ही स्पन्दकी कल्पना करती है, उसी प्रकार परमार्थ-चिन्मय ब्रह्म अपनी ज्ञानवृत्तिसे अपने ही गृह स्वरूपको प्रपञ्चके रूपमें अभिन्यक्त कर देता है। वास्तवमें वह उसका अपना चिन्मय स्वरूप ही होता है । शब्द-तन्मात्रा, जो पहले अपने कारणमें लीन थी, सर्वशक्तिमयी मायाके चमत्कारसे युक्त रूपको धारण-कर चित्तसे अन्त:करणमं उठनेवाले संकल्पकी भाँति जब चिन्मय आकाशके समान स्करित होती है, तव उसीको आकाशका आविर्भाव कहते हैं । वही ( आकाश-भावको प्राप्त हुआ ब्रह्म ही ) स्वयं अपनेमें अपनी ही सत्तारूप वायुभावका अनुभव करता है, जिसके भीतर स्पर्श-तन्मात्राका संस्कार उद्बुद्ध होता है। उसकी अनुमृति वैसी ही है, जैसे पवन अपनेमें स्पन्दनका अनुभव करता है । वायुभावको प्राप्त हुआ ब्रह्म ही स्वयं अपनेमें अपनी ही सत्तारूप प्रकाशमावका अनुभव करता है, जिसके भीतर रूपतन्मात्राका संस्कार उदबुद्ध होता है । उसकी यह अनुभूति वैसी ही है, जैसे तेज प्राकट्य-का अनुभव करता है। वह तेजोमय ब्रह्म ही स्वयं अपनेमें अपनी ही सत्तारूप जलभावका अनुभव करता है, जिसके भीतर रसतन्मात्राका संस्कार उद्बुद्ध होता है। उसकी यह अनुभूति वैसी ही है, जैसे जल अपनी द्रवताका अनुभव करता है। वह जल-रूपताको प्राप्त हुआ ब्रह्म ही अपने चित्तसे अभिन्नरूप पृथ्वीमावका अनुभव करता है, जिसके भीतर गन्यतन्मात्रा स्थित होती है। उसकी यह अनुभूति भी वैसी ही है, जैसे पृथ्वी अपनेमें स्थैर्य-कलाका अनुभव करती है ।

जो नित्य एकरस प्रकाशसे युक्त है, सृष्टि और प्रत्य्य जिसके भीतर हैं, जो जन्म और विनाशसे रहित, रोग-शोकसे शून्य तथा शुद्ध है, वह ब्रह्म विना किसी आधारके अपने आपमें ही स्थित हैं। उस परमार्थ सत्य वस्तु (परब्रह्म परमारमा) का यथार्थ ज्ञान होनेपर परम गतिरूप मोक्ष प्राप्त हो जाता है। उक्त परमार्थ-वस्तु सृष्टियुक्त होनेपर भी सर्वथा सम (विषमतासे रहित) ही है।

जैसे अग्निमं जो प्रकाश है, वह उससे भिन्न न होनेपर भी भिन्न-सा प्रतीत होता है, उसी प्रकार सिचदानन्द्यन ब्रह्ममें जो यह जगत्र्रूपी प्रकाश है, वह उनसे भिन्न न होकर भी भिन्न-सा जान पड़ता है। भिन्नरूपसे दिखायी देना ही उसका असस्य रूप है और अभिनरू गसे दीखना ही उसके सत्य रूपका दर्शन है।

जैसे गीली मिट्टीमें अन्यक्तरूपसे खिलौने मौजूद हैं, जैसे काष्ठमें ख़ुदाई करके प्रकट न की हुई कठपुतली मौजूद है और जैसे स्याहीके चूर्णमें अक्षर स्थित हैं, उसी तरह परब्रह्म परमात्मामें नाना प्रकारकी सृष्टियाँ विद्यमान हैं । यद्यपि ब्रह्म-तत्त्वरूपी मरुभूमिमें त्रिलोक-रूपिणी मृगतृष्णा असत्य ही है, तथापि मायावश सत्य-सी प्रतीत होती है । वह ब्रह्मसे अभिन्न होती हुई भी भिन्न-सी भासित होती है । जैसे दूधका मिठास, मिर्चका तीखापन, जलकी तरलता और पवनका स्पन्दन उससे भिन्न नहीं है, उसी प्रकार परम्रह्म परमात्मामें यह सर्ग अनन्यभावसे स्थित है । उससे भिन्नरूपमें उसका कोई अस्तित्व नहीं है । परमात्मामें लीन होकर वह चिन्मात्र स्वरूपसे स्थित होता है, परमात्माका अपना ही स्वरूप धारण करता है। कोई भी वस्त कहीं और कभी भी न तो प्रकट होती है और न लयको ही प्राप्त होती है। सब कुछ सुन्दर शिलाके घनीभूत स्वरूपकी माँति शान्त, अनादि, निराकार, सिचदानन्दघन ब्रह्म ही है। जैसे जलके भीतर गुप्त और प्रकटरूपसे तरङ्ग आदि रहते हैं, उसी तरह जीवमें जाम्रत्, स्वप्न, सुषुप्ति आदि शक्तियाँ गुप्त और प्रकट रूपसे विद्यमान रहती हैं। 'पुरुप जिस-जिस वस्तुकी ओरसे विरक्त होता है, उस-उससे मुक्त होता जाता है। ( जो सब ओरसे निवृत्त हो जाता है, उसे अणुमात्र दु:खका भी अनुभव नहीं होता है। )' इस



राजा सिन्धुका राज्याभिषेक ( उत्पत्ति-प्रकरण पर्ग ५१ )

स्मृति-शक्यके अनुसार जो देह आदिमें अहंभावका अनुभव नहीं करता, ऐसा कौन मनुष्य जन्म-मर्गरूपी अमको प्राप्त होगा । परब्रद्धमें व्यष्टि जीव-रूपसे, प्रकट हुई जो अद्वितीय चित्-सत्ता है, वह जलकी तरलताके

भीतर व्यक्त हुई आवर्त (भँवर ) की रेखाके समान है। वहीं अहंभावसे युक्त होकर इन तीनों छोकोंको धारण करती है। वास्तवमें तो परमारमाके भीतर न सद्स्प जगत् है और न असद्स्प। (सर्ग ६१)

## जगत्की असत्ता या भ्रमरूपताका प्रतिपादन तथा नियति और पौरुपका विवेचन

श्रीवित्रिष्टजी कहते हैं—रचुनन्दन ! ये वर्तमान, भविष्य और भूनकालकी सृष्टि-परस्पराएँ अपनी सत्ताको उसी प्रकार धारण करती हैं, जैसे जलकी तरल्ता अपने भीतर स्पष्ट रूपसे आवर्तीकी परस्परा धारण करती हैं। जैसे महती मरुभूमिमें तटवर्ती वृक्षों और लताओंसे झड़ती हुई पुष्प-राशिसे परिपूर्ग लहराती नदी मिथ्या ही प्रतीत होती है, उसी प्रकार सिच्दानन्दघन परमात्मामें यह सृष्टि-सुषमा सर्वथा मिथ्या ही है। जैसे स्वप्नका संसार-इन्द्रजालका नगर और मंकरूप या मनोरधद्वारा कल्यित जगत्—ये सव सत्थ न होनेपर भी प्रतीतिके विषय होते हैं, उसी प्रकार सृष्टियोंक अनुभवकी भूमि असत्य होते हैं, उसी प्रकार सृष्टियोंक अनुभवकी भूमि असत्य होनेपर भी प्रतीतिको चिषय होनेपर भी प्रतीतिको चिषय होनेपर भी प्रतीतिको चिषय

श्रीरामचन्द्रजीने पूछा—ज्ञानवानोंमें श्रेष्ठ गुरुदेव ! पूर्वोक्त प्रकारसे मर्छामाँति विवेक-विचार करनेपर जव एकमात्र अद्वितीय परम्रक्ष परमात्माके साथ अपनी एकता-का पूर्ण निश्चय हो जानेसे उत्कृष्ट एवं संशयरिहत आत्म-विज्ञान प्रकाशित हो जाता है, तब तत्त्वज्ञानियोंके भी शरीर यहाँ किसल्यिये टिके रहते हैं ? यदि कहें वे दैवके ही अर्थान होकर रहते हैं तो ठीक नहीं जान पड़ता; क्योंकि उन तत्त्वज्ञानियोंपर दैवका प्रमाव कैसे रह सकता है ।\*

अशित कहती हैं—'तस्य ह न देवाश्च नाभृत्या ईशते। आत्मा ह्येपा॰ स मर्वात' अर्थात् तत्त्वज्ञानीके पराभवमें देवता भी समर्थ नहां होते। क्योंकि वह उनका आत्मा ही हो जाता है। ( बृहदारण्यक०१।४।१०)

श्रीवसिष्ठजीने कहा—स्पुनन्दन ! ब्रह्मा तत्त्वज्ञानियोंने अज्ञानियोंके बोधके लिये यह बताया है कि जो ब्रह्म है, वहीं नियति है और वहीं यह सर्ग है। स्फटिक-शिलाके भीतर प्रतिविम्बित चित्रसमूह्की भाँति परमात्मामें स्थित हुए ब्रह्माने नियति ( जीवोंके अदृष्ट )-रूपी भावी सृष्टिको उसी तरह देखा है, जैसे सोया हुआ पुरुष अपनेमें स्वप्न-जगत्की कल्पनाके आधारभूत आकाशको देखता है। जैसे चेतन-स्वभाव होनेके कारण अङ्गी ( देहथारी पुरुष ) को शरोरमें अङ्ग आदि दिखायी देते हैं, उमी तरह 'कमछोद्भव' रूपसे प्रसिद्ध चिन्मय ब्रह्माको भी नियति आदि अङ्गोंके दर्शन होते हैं। यह नियति ( प्रारब्ध ) ही देव नामसे कही गयी है, जो गुद्ध चेतन परमात्माकी शक्तिरूप है । यही भूत, भविष्यत् एवं वर्तमानकालमें सम्पूर्ण पदार्थोंको अपने अधीन करके जगत्की व्यवस्थारूपसे 'मविष्यमें अमुक पदार्थमें इस प्रकारकी चाहिये, अमुक्तको भोक्ताका पद प्राप्त होना चाहिये, इसके द्वारा इस प्रकार और उसके द्वारा इस प्रकार अवस्य होना चाहियें ऐसा विचार देव ही करता है। यह देव या नियति ही सम्पूर्ण भूत आदि अथवा काल-क्रिया आदि जगत् हैं। इस नियति या प्रारब्धसे हीं पुरुषार्यकी सत्ता टक्षित होती है और पुरुषार्थसे ही इस प्रारम्थकी सत्ता सूचित होती है। जबतक तीनों भुवन हैं, तबतक प्रारब्ध और पुरुवार्थ—ये दोनों सत्ताएँ परस्पर अभिन्न-रूपसे स्थित हैं । मनुष्यकों अपने पौरुषसे ही दैव और

पुरुषार्थ दोनोंको वनाना चाहिये। प्रारब्धके अनुसार अवस्य होनेवाला भोग होकर ही रहेगा—एसा निश्चय करके बुद्धिमान् पुरुष कभी पौरुषका त्याग न करे; क्योंकि प्रारब्ध पौरुपरूपसे ही नियामक होता है अर्थात् पूर्वजन्मोंमं किया गया पुरुपार्थ ही वर्तमान जन्ममं प्रारब्ध होकर यह नियम करता है कि अमुकको ऐसा ही होना चाहिये।

जो प्रारव्यके भरोसे मूक बनकर पौरुषशून्य एवं अकर्मण्य हो जाता है, वह कभी सुखी नहीं हो सकता। जो अकर्मण्य होकर बैठेगा, उसकी प्राण-बायुकी चेद्या कहाँ चर्चा जायगी। यदि निर्विकल्प समाधिमें चित्तको शान्ति प्रदान करनेवाल प्राणिनरोध करके पुरुष साधु होंकर मुक्ति पा ही गया तो वह भी उसके पुरुषार्थका ही फल हैं । बिना पुरुषार्थके किस फलकी प्राप्ति बतायी जा सकती है १ एकमात्र शास्त्रीय पुरुपार्थमें तस्पर होना कल्याणकारी श्रेष्ठ साधन है और कर्तृत्वका अस्यन्त अभावरूप मोक्ष सर्वश्रेष्ठ कल्याणमय फल हैं ।

इन साधन और फलोंकी अपेक्षा ज्ञानियोंका पक्ष सबल है; क्योंकि उन ज्ञानी महास्माओंका प्रारब्ध-भोग दु:खरहित है। जो दु:खरहित प्रारब्ध-भोग है, वह यदि ब्रझसत्तके प्रकाशमें स्थिर हो जाय तो निश्चय समझना चाहिये कि वह परम शुद्ध ब्रझ, जिसे परम गति कहते हैं, प्राप्त हो ही गया। (सर्ग ६२)

## व्रक्षकी सर्वरुपता तथा उसमें भेदका अभाव, परमात्मासे जीवकी उत्पत्ति और उसके खरूपका विवेचन, परमात्मासे ही सनकी उत्पत्ति, मनका भ्रम ही जगत् है—इसका प्रतिपादन तथा जीव-चित्त आदिकी एकता

श्रीवसिष्टजी कहते हैं--रघुनन्दन ! यह जो ब्रह्म-तत्त्व है, वह सर्वथा, सर्वदा, सन ओरसे सर्वशक्तिमान्, सर्वस्वरूप, सर्वेश्वर, सर्वव्यापी और सर्वमय ही है। वह जब, जहाँ, जिसकी, जिस प्रकारसे भावना करता है, तब वहाँ उसीको प्रत्यक्ष देखता है। सर्वशक्तिमान परमात्मासे जो-जो शक्ति जैसे उदित होती है, वह उसी प्रकार रहती है। ऐसी स्थितिमें वह शक्ति स्त्रभावसे ही नाना प्रकारके रूपवाठी है । परमार्थ-दृष्टिसे ये सारी शक्तियाँ यह आत्मा ही है अर्थात् शक्ति और शक्तिमान् परमात्मामें कोई भेद नहीं है। बुद्धिमानोंने लौकिक व्यवहारकी सिद्धिके लिये इस प्रकार भेदरूप संसार-जालकी कल्पना की है । वस्तृत: परमालामें भेद नहीं है। जैसे समुद्रमें छोटी-बड़ी लहरोंका और समुद्रका; कंगन, बाजूबंद और केयूरके साथ सोनेका तथा अवयव और अवयवीका भेद वास्तविक नहीं है, उसी प्रकार आत्मामें दैत अथवा मेद वास्तविक नहीं है, कल्पना करनेवाले पुरुषकी बुद्धिसे कल्पित है। परमार्थ-दृष्टिसे देखा जाय तो यह सम्पूर्ण आकारोंसे युक्त विस्तृत प्रपन्न सर्वव्यापी ब्रह्म ही है। मिध्याज्ञानवाले लोगोंने ही शक्तिओर शक्तिमान्के तथा अवयव और अवयवीके मेदकी कल्पना कर रक्खी है। यह मेद यथार्थ नहीं है। सत् हो या असत्, सिच्चिदानन्द्धन परमात्मा जिस सदसद्-वस्तुका संकल्प अथवा अभिनियेश करता है, उसी-उसीको देखता है। वास्तवमें सब वस्तुओंके रूपमें वह सिच्चदानन्द्धन परमात्मा ही भासित हो रहा है।

श्रीराम! यह जो सर्वव्यापी, खयम्प्रकाश, आदि-अन्तसे रहित, सवका महान् ईश्वर, खानुभवानन्दखरूप, शुद्ध, सिह्मदानन्दघन परमात्मा है, इसीसे पहले जीव उत्पन्न हुआ है। वहां उपाधिकी प्रधानतासे चित्त कहळाता है और चित्तसे यह जगत् उत्पन्न हुआ है।

रधुनन्दन ! जिसमें प्रतीत होनेवाळा दश्य-प्रपञ्च असत्

है, वह ग्राद्धस्तरूप ब्रह्म यहाँ सर्वत्र व्यापक है। वह बहद ब्रह्म अनात्मयोगी परुषोंके लिये भीषण है और आत्मवेत्ताओंके लिये अविनाशी सिचडानन्द्रघन हैं। उसका जो सर्वत्र सम. परिवर्ण, इ.द., चिह्नरहित सत्-खरूप है, वही ज्ञान्त परमपद है। ज्ञानी भी उसके खरूपका इदमित्यंरूपसे निर्देश नहीं कर सकते। उसीका चेतन अंश. जो स्वभावत: स्पन्दनशील ( प्राण धारण करनेवाळा ) है. जीव कहळाता है । उत्तम दर्पणरूपी उस चेतन आकारामें ये असंख्य जगत्-जालकी परम्पराएँ प्रतिविभिन्नत होती रहती हैं। जैसे चलना या गतिशील होना वायुका खभाव है, उष्णता अक्रिका खभाव है अथवा शीतळता हिमका स्वभाव है, उसी प्रकार जीवत्व आत्मा ( व्यष्टि-चेतन ) का स्त्रभाव है । व्यष्टिचेतनघन जो आत्मतत्त्व है. उसकी खयं अपने खरूपके अज्ञानके कारण जो अल्पन्नता है, उसीको जीव कहा गया है। कोई पुण्यात्मा पुरुष दिव्य देह आदिकी भावना करनेसे शीघ ही देवता आदिके शरीरको प्राप्त होता है। उस देहमें रहकर वह गन्धर्यों या अन्य देवताओंसे सुरक्षित नगर ( अमरावती आदि ) में निवास करता है । अपने संकल्पके अनुसार कोई पुरुप बृक्ष आदि स्थावर योनिको प्राप्त होता है, कोई जङ्गम योनिमें जन्म प्रहण करता है तथा कोई पक्षी आदि खेचर प्राणियोंका रूप धारण करता है । इस प्रकार जन्म और मृत्युके कारण बने हुए अपने क्रमेंसि जीव ऊपर या नीचे जाते हैं ( ऊँच-नीच योनियोंमें जन्म ग्रहण करते हैं )।

श्रीराम ! परम कारणरूप परमाध्मासे ही पहले मन उत्पन्न हुआ है । मनन ही उसका खरूप है । भोगोंसे

## चित्तका विलास ही द्वेत हैं, त्याग और ज्ञानसे ही अज्ञानसहित मनका क्षय होता है—इसका प्रतिपादन तथा भोक्ता जीवके खरूपका वर्णन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—श्रीराम ! जैसे एक दीपकसे वस्तु चेतन आत्मा अपने संकल्पसे मानो नानात्रको प्राप्त सैंकड़ों दीपक जल जाते हैं, उसी तरह एक ही परम हुआ है । मनुष्य चित्तमात्र ही है । चित्तके हट जानेपर

भरा हुआ जो यह विस्तृत जगत है, वह मनमें ही है। वह मन भी उस परम कारणस्वय परमात्मामें ही स्थित है । वह भाव और अभावके झूलेमें झूलता रहता है । जैसे पहले अनुभवमें आयी हुई सुगन्ध याद करनेपर मनोरथके द्वारा देखी जाती है, उसी प्रकार उस मनके द्वारा सत् और असत्ररूपसे प्रतीत होनेवाळी यह सृष्टि देखी जाती है। परमात्माका यथार्थ ज्ञान हो जानेपर ब्रह्म, जीव, मन, माया, कर्ता, कर्म और जगत्की प्रतीतियोंका कोई भेद नहीं रह जाता । सब देतोंके एकमात्र आश्रय परमात्मा ही स्थित रहते हैं। जिसके विस्तारका कहीं आर-पार नहीं है, उस संवित्ररूपी जलके असीम प्रसारोंसे चिन्मय एकार्णवरूप यह आता स्वयं विस्तारको प्राप्त होता है । क्षणिक होनेके कारण असत्य तथा प्रतीत होनेके कारण सत्य यह मनोमय जगत खप्तके समान सदसद्रूप है। वास्तवमें यह जगत न तो सत है, न असत् है और न उत्पन्न ही हुआ है। यह तो केवल चित्तका भ्रम है । जैसे अच्छी तरह न देखनेके कारण ठँठे काठमें झुठे ही पुरुषकी प्रतीति होती है, उसी प्रकार अविद्यायक्त मनके प्रभावसे यह संसार नामक दीर्घकालीन खप्न अज्ञानियोंको स्थिर-सा प्रतीत होता है। जैसे चेतन परमात्मा और जीवमें भेद नहीं है, उसी तरह जीव और चित्तमें भी भेद नहीं है और जैसे जीव तथा चित्तमें भेद नहीं है, उसी तरह देह और कर्ममें भी भेद नहीं है। वस्ततः कर्म ही देह है; क्योंकि देहसे ही कर्म होते हैं। देह ही चित्त है, चित्त ही अहंकारविशिष्ट जीव है। वह जीव ही चेतन परमात्मा है तथा वह परमात्मा सर्वख्डूप एवं कल्याणमय है। यह शास्त्रका सारा सिद्धान्त एक पद्यमें ही कह दिया गया है। (सर्ग ६३-६५)

प्रतिपादन तथा भोक्ता जीवके खरूपका वर्णन श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—श्रीराम! जैसे एक दीपकसे वस्तु चेतन आत्मा अपने संकल्पसे मानो नानात्वको प्राप्त यह जगत् शान्त हो जाता है। जिस पुरुषके पैर जुतेसे दके होते हैं, उसके लिये मानो सारी पृथ्वीपर ही चमड़ा बिछा हुआ है: इसी प्रकार जिसका चित्त शान्त है, उसके लिये सारा जगत ही शान्त हो गया। जैसे केलेको वक्षामें पत्तींको छोड़कर और कुछ भी सार नहीं रहता, उसी प्रकार जगतमं भ्रमके सिवा और कुछ भी सार तत्त्व नहीं है । जीव जन्म लेता है: फिर क्रमश: बाल्यावस्था, युत्रावस्था, बृद्धावस्था तथा मृत्युको प्राप्त होता है। तत्पश्चात् वह ग्रुमाग्रुम कमेंकि अनुसार स्वर्ग और नरकमें पहुँचता है। यह सब भ्रमवश चित्तका नृत्य अर्थात संकल्पमात्र है । जैसे मळदोपसे मळिन नेत्र चन्द्रमा आदिमें दो-दो आकृतियाँ देखता है, वैसे ही भ्रमसे आक्रान्त हुआ जीवात्मा परमात्मामें देत देखता है ( जीव और ईश्वरमें भेदका दर्शन करता है )। जैसे मिरा पीकर मतवाला हुआ मनुष्य नशेके कारण वृक्षोंको घमते देखता है, उसी प्रकार जीवात्मा चित्तद्वारा कल्पित संसारोंका दर्शन करता है। जैसे बालक खेल-कूदमें वेगसे घुमनेके कारण सारे जगत्को कुम्हारके चाककी भाँति घुमता देखते हैं, उसी प्रकार जीव चित्तके भ्रमसे ही इस दश्य-जगतुको देखते हैं--यों समझो । जिस पदार्थका चेतन अनुभव करता है, वह चेतनसे अतिरिक्त दूसरा कुछ नहीं है । इस प्रकार दृश्यकी शान्ति होनेपर विषय न रहनेसे ईंधनरहित अभिके समान चित्त स्वयं शान्त हो जाता है । जब पुरुप सिचदानन्दधन परमात्मासे एकताको प्राप्त होकर निश्चल स्थितिमें स्थित हो जाता है. तब वह शान्त होकर बैठे या व्यवहारमें लगा रहे---दोनों ही अवस्थाओंमें भलीभाँति शान्त कहा जाता है । व्यष्टि-चेतन अज्ञानी जीव विषयका अनुभव करता है, परंत सचिदानन्दघनमें एकीभावको प्राप्त ज्ञानी महात्मा विषयका आस्वादन नहीं करता ।

परमपदमें आरूढ़ और सिच्चदानन्दघन परब्रह्ममें एकीभावको प्राप्त हुए पुरुषका 'देहके भानसे शून्य' और 'निर्विषय' आदि समानार्थक शब्दोंद्वारा वर्णन होता है । जीवातमा चित्तके संकल्पद्वारा ही स्थूल्द्राको प्राप्त होता है और 'मैं उत्पन्न हूँ, जीवित हूँ, देखता हूँ तथा (जन्म-मृत्युरूप) संसारको प्राप्त होता हूँ इत्यादि रूपसे मिथ्या-अमका दर्शन करता है । चेतनके द्वारा जिस किसीका अनुभव होता है, वही स्थूल जगत् है । रज्जुमें स की मौति प्रतीत होनेवाले उस आभासको अविधा-अम कहते हैं । इस संसार नामक व्याधिकी चिकित्सा एवं निवारण केवल ज्ञानमात्रसे ही सम्भव है । यह संसार चित्तका एक संकल्पमात्र है । इसके बाधमें किसी प्रकारका आयास नहीं है । जैसे अच्छी तरह देखभाल करनेसे रस्सीमें साँपका अम मिट जाता है, उसी प्रकार परमात्माके यथार्थ ज्ञानसे यह संसारस्था अम अवस्थ नह हो जाता है ।

श्रीराम! जिस वस्तकी अभिलापा हो, उसीका निश्चित रूपसे त्याग करके यदि रहा जा सके, तब तो मोक्ष प्राप्त ही है। इतना करनेमें कौन-सी कठिनाई है। परमात्माकी प्राप्ति-रूप महान् उद्देश्यसे सम्पन्न पुरुष जब इस संसारमें अपने प्राणोंका भी मोह तिनकेके समान त्याग देते हैं, तब जिस सांसारिक वस्तुकी इच्छा की गयी है, केवल उसीका त्याग करनेमें कंजुसी कैसे की जा सकती है। जैसे हाथमें रक्खा हुआ बेलका फल अथवा सामने खड़ा हुआ पर्वत प्रत्यक्ष ही दिखायी देता है, उसी प्रकार उस तत्त्वज्ञ महात्माके लिये परमात्माका जन्म आदि विकारींसे रहित होना प्रत्यक्ष ही है । जैसे प्रलयकालका अनन्त अपार एकार्णव अपनी असंख्य तरङ्गोंके कारण अनेक-सा प्रतीत होता है, उसी प्रकार अप्रमेय परमात्मा ही अज्ञानके कारण जगत्रूपसे प्रतीत हो रहा है । उसके स्वरूपका यथार्थ ज्ञान हो जाय तो वही मोक्षरूप सिद्धि प्रदान करता है: परंतु जो उसे तत्त्वतः जान नहीं लेता, उसका मन सदा बन्धनमें ही पड़ा रहता है।

रघुनन्दन ! ब्रह्म सदा सम्पूर्ण शक्तियोंसे सम्पन्न तथा सब कुछ करनेमें समर्थ है । वह जहाँ जिस शक्तिसे

स्फरित होता है, वहाँ अपनेमं उसी शक्तिको प्राप्त हुई देखता है । सबका आत्मा ब्रह्म अनादिकालसे जिस व्यष्टि-चेतनको स्वयं जानता है, वही यहाँ जीव नामसे कहा गया है और वह जीव ही संकल्प करनेवाला है। जीव-ईश्वरका अनादिकालसे जो स्वामाविक मेद है, वही जीवके जन्म-मरणमें कारण है । जैसे आकाशमें क्रियाशील और अक्रिय वास ही है, उससे अतिरिक्त कुछ नहीं है, उसी तरह यहाँ सर्वत्र क्रियाशील और अक्रिय सन्दिदानन्दधन ब्रह्म ही है। उससे अतिरिक्त और कुछ नहीं है। उस ब्रह्मके क्रियाशील होनेपर सृष्टिका प्रादुर्भाव होता है और अक्रिय रहनेपर सबका प्रलय हो जाता है। उस अवस्थामें ब्रह्म ही शान्तभावसे स्थित रहता है। जिसने जीव-ईश्वरके मेदकी कल्पना कर रक्खी है, ऐसे जीवासाको ही देहकी प्राप्ति होती है। वह जीवात्मा ही संसारमें संकल्पसे नाना प्रकारके विषयोंको प्राप्त होता है । यही नाना योनियोंको प्राप्त जीवात्मा ज्ञान होनेपर शीघ्र मुक्त हो जाता है। उनमेंसे कोई मन्द अभ्यासी तो साधन करते-करते हजारों जन्मोंमें मुक्ति प्राप्त करता है और कोई तीव्र अभ्यास करनेवाला पुरुष एक ही जन्ममें मुक्ति लाम कर लेता है। स्वभावके कारण ही जीवात्मा ब्रह्म और जीवके भेदभावको प्राप्त हो रहा है । इसीसे वह गुणोंका सङ्ग पाकर कर्मा-नुसार स्वर्ग, मोक्ष, नरक और वन्धन आदिके हेतुभूत देहभावको क्रमशः प्राप्त होता है । वास्तवमें यह संसार न तो उत्पन्न हुआ है और न यह सत्तावान होकर स्थित ही है, तथापि मनका भ्रम इसे देखता है। जैसे गोलाकार घूमने या नृत्य करनेसे भ्रमपीड़ित पुरुष नगरको भी घूमता हुआ-सा देखता है, उसी तरह मनके भ्रमसे युक्त जीवात्मा 'मैं उत्पन्न हुआ, स्थित रहा और मरा' इत्यादि भावोंका अनुभव करता है। परमार्थ-वस्तुका दर्शन न होनेके कारण आशा-तृष्णाके वशीभूत हुआ चित्त 'अहं-मम' इत्यादि रूपसे अनुभवमें आनेवाले असत् संसारको ही देखता ( और उसे सत् मानता ) है ।

श्रीराम ! जैसे जल तरङ्गरूपसे एकरित होता है. उसी तरह केवल मनकी भ्रान्तिके उछास ( उत्कर्ष ) से विस्तारको प्राप्त हुआ यह सभी दश्य-प्रपञ्च जगतुरूपसे भासित होता है । व्यष्टि-चेतन ही बुद्धि-वृत्तिके संयोगसे जीव कहलाता है। वह जीव ही संकल्प करनेसे मन, बुद्धि, चित्त, अहंकार तथा मायाके रूपमें परिणत हो जाता है। जैसे खप्नमं जो नगर आदिका भान होता है. वह मनका भ्रम ही है, उसी तरह यह संसार भी चित्तका भ्रम ही है। ब्यप्टि-चेननको जो संसारका ज्ञान है, वही जागरण कहा गया है। सूक्ष्म शरीरमें जो उसका अहंभाव है, उसीको खप्न माना गया है। मनका जो प्रकृतिमें विलीन हो जाना है, वही सुप्रप्ति है तथा केवल सन्निदा-नन्द्वन ब्रह्ममें जो एकीभावसे तन्मय हो जाना है, उसीको तुरीयावस्था कहते हैं। अत्यन्त ऋद्ध सन्चिदानन्द्धन परमात्मामं जो अविचल स्थिति है, वही परिणाममें विकार-रहित तुरीयातीत पद है । उस पदमें स्थित पुरुष कभी शोक नहीं करता ( वहाँ शोकका सर्वथा अभाव है )। उस परमात्मामें ही यह सब जगत् उत्पन्न होता है ( उसीमें स्थित रहता है ) और उसीमें छीन हो जाता है। वास्तवमें न तो यह ब्रह्म जगत्रूरूप है और न उस ब्रह्ममें जगत ही है । जैसे नेत्रदोषके कारण आकाशमें भ्रमसे मोतीके दाने-से दीखते हैं, वैसे ही ब्रह्ममें भ्रमसे इस जगत्का दर्शन होता है। जैसे स्फटिकके भीतर प्रतिबिम्बित वन आदि उसके यथार्थ ज्ञानके बिना सत्य-से दीखते हैं, उसी तरह यथार्थ ज्ञान न होनेके कारण अद्वितीय ब्रह्मरूप होता हुआ भी यह जगत् शुद्ध ब्रह्मके भीतर नाना-सा प्रतीत होता है । ब्रह्मासे लेकर कीट-प्रतंग-पर्यन्त बुद्धिवृत्तिका भ्रमरूप जगत् असत् ही है; क्योंकि परमात्माका यथार्थ ज्ञान होनेपर इसका बाध हो जाता है। यह जगत् मिथ्या ही उत्पन्न हुआ है, मिथ्या ही बढ़ता है, मिथ्या ही रुचिकर प्रतीत होता है और मिथ्या ही लयको प्राप्त होता है; ग्रुद्ध सर्वन्यापी ब्रह्म अनन्त और

अद्वितीय है। अज्ञानसे ही यह अशुद्ध-सा, असव-ा, नाना-सा और असर्वव्यापी-सा (सीमित-सा) झात होता है। जैसे जल भिन्न है और तरङ्ग उससे भिन्न है—ऐसी जो बाल्कों अथवा मूखोंकी बल्पना है, उसीसे जल और तरङ्गों मिथ्या भेटकी प्रतीति होती है, उसी तरह जो यह जगत्का भेर प्रतीत होता है, वह भी वास्तविक नहीं है। केवल अज्ञानियोंने उसकी कल्पना कर रक्खी है। जैसे रस्सीमें मप्की स्थित है, वैसे ही ब्रह्ममें शत्रु और मित्रके समान विरुद्ध और अविरुद्ध भेराभेद शक्तियों-की स्थिति सम्भव है। (सर्ग ६६—७९)

## परमात्मसत्ताका विवेचन, वीजमें वृक्षकी भाँति परमात्मामें जगत्की त्रैकालिक स्थितिका निरूपण तथा ब्रह्मसे पृथक् उसकी सत्ता नहीं है—इसका प्रतिपादन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--ख़नन्दन ! नामरहित तथा मन और नेत्र आदि छः ज्ञानेन्द्रियोंसे अगस्य होनेके कारण आकाशसे भी सूक्ष्म चिन्मात्र परमात्मा ही 'अणु' शब्दसे कहा गया है । अणुके-भी-अणु सिचदानन्दधन परमात्माके अंदर अज्ञानियोंकी दृष्टिसे सत्-सा और ज्ञानियोंकी दृष्टिसे असत्-सा स्थित हुआ यह जगत् बीजके भीतर वश्नकी सत्ताके समान स्करित होता है। सम्पूर्ण वस्तुओंकी सत्ता वास्तविक सत्ताके अधीन है; उसको यदि और किसीके अधीन मानें तो भल होगी। अतः स्वतःसिद्ध वास्तविक सत्तासे ही सबकी सत्ता है । यह परम आकाशरूपी परमात्मा सूक्ष्म होनेके कारण नेत्रेन्द्रियका विषय नहीं है । सर्वात्मक होता हुआ भी वह मनसहित पाँचों इन्द्रियोंसे अतीत होकर स्थित है, अत: अणुका भी अणु है । सर्वात्मक होनेके कारण ही वह कभी ग्रन्य नहीं हो सकता । क्योंकि 'वह है, नहीं हैं ---- ऐसा कहने और मनन करनेवाळा पुरुष आत्मा ही तो है: फिर उसकी असत्ता कैसे कही जा सकती है:। किसी भी युक्तिसे यहाँ सत् वस्तुकी असत्ता नहीं सिद्ध की जा सकती । जैसे कपूर अपनी सुगन्यसे प्रतीत होता है, वैसे ही सर्वात्मा सर्वव्यापीरूपसे अनुभवमें आता है । अणुका-भी-अणु चेतन परमात्मा ही सब कुछ है । मन और इन्द्रियों-की वृत्तिसे नानात्वकी प्रतीति होनेके कारण मन:-परिच्छिन्नरूपसे ही वह सर्वात्मक है और इन्द्रियातीत

होनेके कारण वह निर्मेळ परमात्मा नित्य सत्तावान् होकर भी कुळ प्रतीत नहीं होता—इन्द्रियों-का विषय नहीं होता । वही एक है और सम्पूर्ण जीवोंके अन्तःकरणमं आत्मारूपसे अनुभूत होनेके कारण अनेक भी है । वही अपने संकल्पसे इस सम्पूर्ण जगत्को धारण करता है । अतः जगत्-रूपी रह्मोंका कोश भी वर्ड है ।

जैसे जिसका मूँह वंद है, ऐसे घडेको अन्य देशमें ले जानेपर उसमें स्थित आकाशका गमन और आगमन नहीं होता, उसी प्रकार देहरूपी उपाधिके गमनागमनसे आत्माका गमनागमन नहीं हो सकता । चिन्मय परमात्मा अपनी चेतनासे सूर्य आदिके प्रकाशका भी प्रकाशक है और महाकलपके प्रलयकालीन मेवोंसे भी वह नष्ट नहीं होता: क्योंकि वह स्वयम्प्रकाशरूप एवं अविनाशी है। वह सिबदानन्दघन परब्रह्म नेत्रोंसे नहीं देखा जा सकता; क्योंकि वह अनुभवरूप, हृदय-मन्दिरको प्रकाशित करने-वाला, सबको सत्ता देनेवाला, अनन्त और परम प्रकाश-स्वरूप बताया गया है । आकाश आदि देश, काल और किया आदिकी सत्ता एवं जगत् उसी ज्ञान-खरूप परमात्मामें प्रतीत होते हैं। वही सबका खामी, कर्ता, पिता और भोक्ता है । वास्तवमें परमात्मा होनेके कारण उसका किसीसे कुछ भी सम्बन्ध नहीं है । न निमेष है न कल्प है, न सामीप्य है और न दूरी ही है। चेतन परमात्माका संकल्प ही अन्यान्य वस्तओंके रूपमें

स्थित है, इसके अतिरिक्त कुछ नहीं है । इस प्रकार जगत्के मिथ्यात्वका उपपादन करनेवाले न्यायों (युक्तियों) की बारंबार भावनारूप अभ्यासके द्वारा निर्मल हुए मनसे जिसने पारमार्थिक वस्तु ब्रह्मका दुर्शन कर लिया है, उस पुरुषकी अविद्याका नाश हो जानेके कारण चिदाकाशमें उसे फिर संसारकी प्रतीति नहीं होती । जैसे बाजके भीतर स्थित हुए वृक्षकी सत्ता अत्यन्त सूक्ष्म होनेके कारण आकाशके तुल्य है, उसी तरह ब्रह्मके भीतर स्थित हुए जगतुका प्रमात्मा सार्क्षा है: इसलिये जगत्की साधीसे पृयक प्रतीति न होनेके कारण सचिदानन्दरूपसे ही उसकी स्थिति है। शान्त, सर्वात्मक, जन्मरहित, अद्वितीय, आदि और मध्यसे शून्य, निर्द्रन्द्र, मायाके कार्यसे रहित, जगत्रक्ष्पमें नाना-सा प्रतीत होता हुआ भी वास्तवमें एक, विद्युद्ध, ज्ञानस्वरूप, अजन्मा, सचिदानन्दयन ब्रह्म ही है । उसमें किसी प्रकारकी कोई कल्पना किसी तरह भी सम्भव नहीं है।

जगत्की प्रतीतिका अभाव ही जिस ( परमात्मा ) के खरूपका परम अनुभव है, सम्पूर्ण संकल्पोंका त्याग ही चित्तके द्वारा जिसका संग्रह (चिन्तन ) है, जिसके संकोचसे संसारका प्रलय और विकाससे उसकी साप्र होती है, जो नेदान्त-वाक्योंका परम तात्पर्य एवं वाणीका अविषय है, यह चराचर जगत जिसकी चिन्मयी छीछा है तथा विश्वरूप होनेपर भी जिसकी अखण्डता कभी खण्डित नहीं होती, वही सन्मात्र शाश्वत ब्रह्म कहा गया है। वह अणुसे भी अणु परमातमा अपने संकल्पसे वायु होता है। किंतु उसकी वह भ्रमरूपता भ्रान्तदृष्टिमूलक है. अतः वास्तवमें वह वायु आदि कुछ भी नहीं है, केवल शुद्ध चेतन ही है । वही परमात्मा शब्दक संकल्पद्वारा शब्द बनता है; किंतु उसकी शब्दरूपताका दर्शन भ्रममूलक है। वास्तवमें तो वह शब्द और शब्दार्थकी दृष्टिसे बहुत दूर है । उस परमात्माका प्राप्तिके सैकडों साधन हैं। उसके प्राप्त होनेपर कुछ भी पाना शेष

नहीं रहता । वहीं परम प्राप्तव्य है । उसके सिवा कुछ भी नहीं है ।

जो अणुका भी अणु, केवल चिन्मय और अत्यन्त सुक्ष्मतम है, उस परमात्मासे यह सम्पूर्ण विश्व सव ओरसे परिपूर्ण है। अणुरूप होता हुआ भी यह परमात्मा सैकड़ों-अनन्त योजनोंमें नहीं समाता; क्यांकि वह सर्वव्यापी, अनादि और रूपरहित होनेके कारण निराकार है । जैसे मेरु पर्वतकी सरसोंके साथ तुल्ला करना उचित नहीं, उसी तरह शुद्ध ज्ञानमय चेतनाकाशस्य परमात्माकी परमाणुके साथ तुलना करना शोभा नहीं देता। जैसे प्रतिविभव दर्पणमें ही पड़ता है, उसी प्रकार जलमें जो कोई मा सम्पूर्ण रस है, वह परमात्माका ही आश्रय लेकर स्थित है । परमात्माके विना खतः उमकी कोई सत्ता नहीं है। जिसने संकल्प-रहित होनेपर इस जगत्को त्याग दिया—इसका अभाव कर दिया है और अपने संकल्पसे ही पुनः सम्पूर्ण जगत्को उत्पन्न किया है, जगत्का अभाव करनेवाले उस अगुसे-भी-अगु चिन्मय परमात्माने इस समस्त विश्वको व्याप्त कर रक्खा है। जैसे सपनेमें एक ही निमेत्रमें वाल्यावस्थासे लेकर बुढ़ापेतकका बीध होता है, उसी प्रकार उस स्ट्रम चिन्मय परमात्मामें निमेशांशका ज्ञान ही सहस्रों कल्पोंके समान प्रतीत होता है। इसलिये वह सूक्ष्म परमात्मा निमेपरूप होता हुआ ही शतकोटि कल्पोंका समृह है । अणुसे-भी-अणु सचिदानन्दघन परमात्मामें सम्पूर्ण जगत् स्थित हैं और उसीसे जगत्की सारी प्रतीतियाँ होती हैं।

जैसे बीजमें भावी शुक्ष रहते हैं, वैसे ही चिन्मय परमात्मामें भूत, वर्तमान और भविष्य—तीनों कालोंके प्राणी सदा विद्यमान रहते हैं। यह परमात्मा सम्पूर्ण जगत्में उदासीनकी भाँति स्थित है। कर्तापन और भांकापनसे उसका थोड़ा-सा भी स्पर्श या सम्बन्ध नहीं है। परमात्मा इस जगत्के बाहर भी स्थित है और

भीतर भी—यह वात र्तानों लोकोंमें अधिकारी प्राणियोंके उपदेशके लिये कहीं जाती है। यह बाह्य और आन्तरिक स्थितिका भेद 'शब्द'तक ही सीमित है, वस्तुमें नहीं हैं; क्योंकि वस्तु चेतनरूप हैं, अतः उसमें उक्त भेदका होना कदापि सम्भव नहीं । द्रष्टा परमात्मा दृश्य जगत्का रूप नहीं धारण कर सकता; क्योंकि दृश्यत्व असत् एवं वास्तविक है। जो कोई भी वस्तु परमात्मामें है ही नहीं, परमात्मा उसका खरूप केसे धारण कर सकता है। व्यवहारदृष्टिसे द्रष्टा ही दृश्यभावको प्राप्त होता है। जैसे पिताके बिना पुत्र और भोक्ताके बिना भोग्यनहीं है. उसी प्रकार दृश्यके बिना दृष्टापन नहीं है।

जैसे विद्युद्ध सुवर्णमें यह सामर्थ्य है कि उसका कंगन आदि बन सके, उसी प्रकार चिन्मय होनेके कारण ब्रष्टामें यह शक्ति है कि वह दश्यका निर्माण कर सके । जैसे सोनेका कड़ा यह सामर्थ्य नहीं रखता कि वह सुवर्णका निर्माण कर सके, उसी प्रकार जड होनेके कारण दश्यमें यह शक्ति नहीं है कि वह द्रष्टाका निर्माण कर सके । जैसे सुवर्ण कंगनके भ्रमको उत्पन्न करता है, उसी प्रकार चिन्मय परमात्मा दश्यका निर्माण करता है । उक्त दस्य असत् होता हुआ भी अज्ञानवरा सत्त-सा प्रतीत होता है । दृश्य अज्ञानमात्रसे उत्पन्न है । जबतक कारणभूत अज्ञान रहता है तभीतक, उसकी स्थिति रहती है। जैसे कड़े और कंगन आदिकी प्रतीतिके समय सुवर्णकी सुवर्णता सत्य होनेपर भी स्फुटरूपसे स्फ़रित नहीं होती, क्योंकि मूढ़ पुरुषकी बुद्धि उक्त आसूषणके नाम-रूपमें ही उल्झी रहती है, उसी प्रकार द्र टाके दश्यरूपमें स्थित होनेपर उसके वास्तविक खरूपकी स्फूर्ति नहीं होती । जैसे कंगनके रूपमें प्राप्त होनेपर सुवर्ण अपनी पूर्वसिद्ध सुवर्णताको लक्ष्य कराता है, वैसे ही दर्यरूपमें स्थित हुआ द्रष्टा अपने द्रष्टापनको लक्षित कराता है । द्रष्टा जब अज्ञानवश अपनेको दश्यरूपमें देखता है, तब अपने वास्तविक

स्वरूपको नहीं देख पाता । द्रष्टामें दृश्यत्वकी प्राप्ति होनेपर उसकी सत्ता भी असत्ता-सी हो जाती है अर्थात् वह सद्रूप होनेपर भी असत्-सा भासित होने लगता है । परंतु जब ज्ञानसे दृश्य गलित हो जाता है, तव केवल द्रष्टाकी ही सत्ता रह जाती है । जैसे कड़े और कंगनको गला देनेपर जब उसके नाम-रूपकी प्रतीति नहीं रहती, तब केवल सुवर्णकी सुवर्णता ही रह जाती है ।

जैसे जल, भूमि आदि पाँच भूतोंसे भौतिक पदार्थ तिनक भी पृथव् नहीं है, उसी प्रकार इस खमावसिद्ध परमात्मारूप अणुसे कुळ भी पृथक् नहीं है। परमात्मा सर्वव्यापी अनुभवरूप है तथा सवका अनुभव भी उसीका खरूप है; अतः एकत्वके यथार्थ अनुभवकी युक्ति जव सुदृढ़ हो जाती है, तब इस परमात्माकी सवके साथ एकता समझमें आती है। परमात्मा दिशा, काल आदिसे सीमित नहीं है। यह एकमात्र, अद्वितीय है। सवका आत्मा होनेके कारण सवसे अभिन्त है। खतः तो वह सर्वानुभवरूप ही है, जड नहीं है।

जैसे कड़े या कंगनकी सत्ता छुवर्णसे पृथक् नहीं है, उसी प्रकार द्वंत भी ब्रह्मसे अळग नहीं है—जिसे भळीमाँति ऐसा ज्ञान हो जुका है, उसका वह ज्ञान ही हें ते हैं और वह ज्ञान सत् नहीं हैं। जैसे जळकी द्वंता जळसे, बायुका स्पन्दन बायुसे तथा आकाशकी श्रूयता आकाशसे अळग नहीं हैं, वैसे ही द्वैत परमात्मासे पृथक् नहीं हैं। द्वेत और अद्वंतकी प्रतीति दु:खरूप प्रवृत्तिकी सिद्धिके ळिये ही हैं, निवृत्तिके ळिये नहीं। वास्तवमें जो इन दोनोंकी अनुपळिच या अप्रतीति है, वह यदि अच्छी तरह समझमें आ जाय तो ज्ञानी पुरुष उसीको परमपद मानते हैं। प्रमाता, प्रमाण और प्रमेय-रूप तथा द्रष्टा, दर्शन और दश्यरूप जो यह सम्पूर्ण जगत् है, वह अणुसे-भी-अणु चेतन परमात्माके खरूपमें ही स्थित है। जैसे वायु अपने शरीरमें ही स्पन्दनको उस्पन्न करती और ळीन भी कर छेती है,

एमी अकार अणुसे भी अणु परमासाने अपने खाळपेने इस जगत्वपी अगुको अनेक बार उत्पन्न और विद्यान किया है। जैसे बीजके भीतर फल और एक्टजों तहित समुखे बुखका विस्तार निहित है और वह अध्यन्त सूक्ष्म इश्चिस केवा जाता है, उसी तन्ह चेतन परमामाने अनेक सम्मान्त्रपालाओं से सुक जगत् क्षित है और वह परमान्त्रपी इस्ते उन्हों में देखने में आता है (उन्हों में मान् वास्त्यपी इस्तरमाने अनिस ही है)। जैसे वीजक भीतर अपने एमान, करन, पाठ अस्तिमा त्यान करना हुआ इस्त किया है, देसे हा जेतन परमासाने यह तान्यान्यान्याओं

सहित विशाल जगत् विद्यमान है। जैसे बीजके भीतर वृक्ष हैं, उती प्रकार चेतन परमालको सीतर स्थित हुए हैं तहप जगतको जो अर्देत देखता है, उमीका देखना तत्त्वदर्शन है। बाह्यदर्मे तो न देंत है न अर्देत; न बीज है न अङ्कर; न स्थूल है न सूभा; न जात है न अक्षता; न सत्ता है न अस्ता और न यह सीम्य है न क्षुल्य। उस चेतन परमामको मोतर तीनों लोक, अभावा और बाबु आदि भी बुळ नहीं हैं। न जगत् है, न उमका शामा । केवल एक सर्वेत्व्राप्ट उत्तर चेतन परमामा ही है। (सर्ग ८०-८३)

# जनव्या त्रससे एथम् सत्राका स्वण्डन, मेदकी व्यावहारिकतः तथा विजक्षी ही वस्यक्रपताका प्रतिपादन

श्रोवसिष्ठजी कहते हैं--रधनन्दन ! परम कारणभूत. आदि, अन्त और मध्यसे रहित, एक एरसपरसे यद्यपि वह वमत् उत्पन्न नहीं हुआ है, तथापि उत्पन्न इकःन्तः ज़र्तात होता है । जैसे जलग*ि*ं उठता हुई तर**हें** जलसे भिन्न न होकर भी मिल-सी स्थित हैं। उसी प्रकार परब्रह्म प्रमास्त्रमें सारी सृष्टियाँ अभिन्न होकर थी भिन्न-भी जान उड़ती हैं। जो नित्य उदित एवं नित्य प्रतिष्ठित है, वह इस ही कर्ता-सा होकर इस जगत्का अनेक रूपोंमें निर्माण करता है । फिर भी वह अपनी रामता और सौस्पता आदिका स्याग नहीं करता । जैसे बीजमें बुक्ष एवं फल आदि अभिन्नरूपसे ही स्थित हैं, तथापि वे उससे इस तरह प्रकट होते हैं मानी भिन्न हों. उसी नगर चेतन परमात्माने यह चेत्य ( स्थूलजगत् ) अनन्य-भावरी स्थित होनेपर भी अन्य-सा प्रकट हुआ प्रतीत होता है। जैसे बीजसे लेकर फलपर्यन्त जो एक ही द्रप्य-सत्ता है, उसका विच्छेद न होनेके कारण फल और वीजमें कोई मेद नहीं है, जैसे जल और तरक्रमें कोई मेद नहीं है, उसी प्रकार चित् और चेत्य ( ब्रह्म और जगत् ) में कोई मेद नहीं है । अत्रिचार ( विवेक-

हर्ग्यता ) के कारण जो इनमें मेदकी कल्पना की जाती है, उसकी सिद्धि गहीं हो सकती; क्योंकि जिस किसी कारणसे आन्तिक्दा उत्पन्न हुआ येद क्विससे नष्ट हो जाता है। सारा जगत् इक्षसे ही उत्पन्न हुआ है और सक-दा-सब कक्षमें ही बीन होता है।

शीरामजीने पृद्धा—ब्रह्मन् ! 'तस्भाद्वा एतस्भादासम् आकाशःसम्भृतः' ( निश्चय द्वी सर्वत्र प्रसिद्ध इस प्रमाक्षासे पहले-पहल आकाश-तस्त्र उत्पन्न हुआ ) इत्यादि धृतियीमें जो 'तस्माद्' आदि परोंमें पश्चमी विभक्ति है, वह मेदका प्रतिपादन करनेवाली है अर्थात् जो वस्तु जिससे उत्पन्न होती है, वह उससे निव है—इस बातको स्चित करती है। ऐसी दशामें आप यह कैसे समझते हैं कि नेवेश्वर परमात्मासे उत्पन्न हुआ यह सारा जगत् उससे अभिन्न है ?

श्रीवासिष्ठजीने कहा —श्रीराम ! उपदेशके लिये जो शालीय शब्द है अथग लोकसिद्ध अर्धजनित व्यावहासिक मेदका उपपादक जो लैकिक-शब्द है, वह प्रतियोगी, व्यक्केंद्र ( अभाव ), संख्या, लक्षण और पक्षसे युक्त होता है । जो मेद दिखायी देता है, यह व्यवहार-दृष्टिसे

ही है, वास्तविक नहीं । अज्ञानियोंको समज्ञानेके लिये ही कार्य-कारणभाव. सेवक-खामिभाव, हेतु-हेतुमद्भाव, अवयत्रावयविभाव, मेदामेद अथवा अन्त्रयञ्यतिरेक, परिणाम आदिका विश्वम, भावोंके विचित्र विलास, विद्या-अविद्या और सुख-दु:ख इत्यादि रूपसे मिथ्या संकल्पोंकी संकलना की गयी है। वास्तवमें जो सत्य वस्तु है, उसमें कोई मेद नहीं है। यह मेदबाद परम तत्त्वको न समझनेके कारण ही है। परमार्थ वस्तुके ज्ञात हो जानेपर हैत नहीं रह जाता । उस समय सारी कल्पनाएँ अथवा संकलनाएँ शान्त हो जाती हैं। फिर तो मीनखरूप एरमार्थ-तत्व ही **रोष रहता है। वह परम**तत्त्व परमात्मा आदि और अन्तसे रहित, अविभक्त, एवा, अखण्ड और सर्वस्वरूप है। जिन्हें तत्त्वका ज्ञान नहीं हुआ है, ऐसे अज्ञ परुष अपने विकल्पोंसे उत्पन्न हुए तर्कोंद्वारा अद्वैतके विषयमें विवाद करते हैं । उपदेशसे तत्त्वज्ञान ग्राप्त हो जानेपर यह बाद और हैत नहीं रह जाता । हैतके विना वाच्य-वाचकका बोध नहीं सिद्ध होता । परंतु हैत किसी तरह भी सम्भव नहीं है । इसलिये मौनस्प परमात्ना ही पूर्णतया सिद्ध होता है।

रघुनन्दन! 'तत्त्वमिस' आदि महात्राक्यों के अर्थमें अपनी द्वृद्धिको प्रतिष्ठित करके वचनमेदकी उपेक्षा कर दो और जो मैं कहता हूँ, इसे ध्यान देकर धुनो । चित्त ही विकासरूपसे जगत्को प्राप्त हुआ है । जसे बाल्ट्रके मीतर तेल नहीं है, उसी तरह ब्रह्ममें शरीर आदिकी सत्ता नहीं है । राग-द्रेष आदि क्लेड्रोंसे कल्ट्रित यह चित्त ही संसार है । उन राग आदि दोषोंसे जभी छुटकारा मिल जाता है, तभी इस संसार-क्थनका नाश हो गया,

—यह कहा जाता है । चित्त ही माधन, पालन, विचार, श्रेष्ठ परंपक्षी भाँति कर्तव्यका अनुग्रान, आहार-व्यवहार, संचरण और आदरपूर्वक धारण करनेके योग्य है। तीनों लोकोंकी कल्पनाका आकाशरूप चित्त सम्प्रण दश्यकी अपने भीतर धारण करता है । स्टिके आरम्भमें पृथ्वी-आदिख्य यह सारा प्रपञ्च अविद्यमान-असत ही या । अव्यक्तस्वरूप अजन्मा ब्रह्म खप्तके समान इसे देखता हुआ भी वास्तवमं नहीं देखता । हृदयंगम दृष्टान्त और युक्तिसे तथा मध्य एवं युक्तियुक्त पदार्थवाळी वाणीसे जो कुछ कहा जाता है, वह श्रोताके हृदयमें उसकी शङ्काको दूर करके सब और ब्यात हो जाता है---ठीक उसी तरह. जैसे जलमें डाह्य हुआ तेल उसमें सब और पैत जाता है । जिसमें द्रप्शन्त और मनोहर पद नहीं होते, जे दर्वीत होता है, जिससे श्लोप प्रकट होता है तथा जिसका प्रत्येक अक्षर अपने स्थानसे च्यत होता है और जिसके कई वर्ण सुँहमं ही रह जाते हैं--स्पष्टतः उच्चारित नहीं होते. ऐसा उपदेशवाक्य श्रोताके हृदयतक नहीं पहुँच पाता । वह राखमें आहतिके रूपमें डाले गये घीके समान व्पर्य हो जाता है । साधो ! इस भूतळपर जो-जो महा-भारत आदि आस्यान तया छोटी-छोटी कथाएँ हैं, जो-जो प्रमाणोंद्रारा जाननेयोग्य प्रमेय ग्रन्य हैं, जो औचित्यसे युक्त तथा शब्द और अर्थ दोनों ही दृष्टियोंसे मधुर एवं कोमर हैं, वे सभी छोकप्रसिद्ध दृष्टान्तों तथा प्रमाणयुक्त दर्शनोंके प्रतिपादनपूर्वक वर्णित होनेपर उसी प्रकार श्रोताके हृदयमें शीव प्रकाशित हो जाते हैं, जैसे स्वेत किरणवाले चन्द्रमाके प्रकाशसे सारा विश्व प्रकाशित हो (सर्ग ८४) उठता है ।

यह दृज्य-प्रपञ्च मनका विलासमात्र है, इसका ब्रह्माजीके द्वारा अपने अनुभवके अनुसार प्रतिपादन

श्रीविसष्टजी कहते हैं—निष्पाप रघुनन्दन ! पूर्व- उनकी कहीं हुई कथाके साथ में तुम्हें बता रहा हूँ । पहलेकी कालमें ब्रह्माजीने मुझे जो उपदेश दिया था, वह सत्र बात है, मैंने कमल्योनि भगवान् ब्रह्माजीसे पूछा—'ब्रह्मन् ! ये सृष्टिके समुदाय ( ब्रह्माण्ड ) कैसे प्रकट होते हैं ? मेरे इस प्रश्नको सुनकर छोकपितामह भगवान् ब्रह्माने मझसे यह महत्त्वपूर्ण बात कही ।

बद्धा जी बोले----वत्स ! यह मन जगत्त-भावको धारण करनेकी शक्तिसे सम्पन्न है, अतः यही इस तरह सव पदार्थिक रूपमें रक्तित होता है, जैसे जल ही जलश्यमें फैले इन विचित्र आवतेकि राष्ट्रें स्करित ( भासित ) होता है। पहलेक किसी कल्पकी बात है। मैं अपने डिनके आरम्भमें जब सोकर उठा और संमारकी स्टिकी इच्छा करने लगा, उस समय कैसी घटना घटित हुई, यह बताता हैं; सनी । एक दिन संध्याके समय(कल्पके अन्तमं ) साधी साहिता संहार वारके मैंने एकाप्र एवं खम्थिपत हो अकेले ही वह रात वितायी। रात्रिके अन्तमं में जाग उठा और विधिष्टर्वक संध्या करके प्रजाकी सृष्टि करनेके किने मैंने अपनी फैटी हुई ऑखें आकाशमें लगावी---में एकटक दृष्टिसे आकाशकी और देखने लगा । ज्यों ही दृष्टि डाली, त्यों ही मुझे आकाश अत्यन्त विस्तृत, अन्तरहित और अन्य िन्यायी दिया । वह न तो अन्य-कारसे व्यात था और न तेजसे ही ।

'अब में सृष्टिके लिये संकल्प कहाँ' ऐसा निध्य करके मैंने सुक्ष्म चित्तसे विद्युद्ध भावके साथ उस खष्टव्य ( सृष्टिके योग्य ) वस्तुकी समीक्षा--पर्यालोचना आस्म की । इतनेमें ही उस विशास अकाशके भीतर मैंने मनसे अनेक बड़े-बड़े ब्रह्माण्ड देखे, जो पृथक्-पृथक् विद्यमान थे। उन नवर्का स्थिति व्यवस्थित थी। कहीं कोई प्रतिबन्ध नहीं था । उन हद्याण्डोंमें दूस पद्मयोनि ब्रह्मा विराजमान थे, जो मेरे ही प्रतिविम्य-से प्रतीत होते थे। वे सभी कमलकोशके नित्रासी थे और राजहंसोंपर चढ़े हुए थे। पृथक्-पृथक् स्थित हुए उन ऋताण्डोंमें जरायुज आदि चार प्रकारके प्राणी उत्पन्न हो रहे थे। उन सभी ब्रह्माण्डोंमें जल देनेवाले, विद्युद्ध ( अवप्रह आदि दोपोंसे रहित ) मेघ-समुदाय छा रहे थे । बड़ी-बड़ी नदियाँ वहती थीं और समुद्रोंके समान गर्जना करनी थीं ! आबाराओं अनेक सूर्य तपते थे तया महद्गण इचर-उधर संचरण ऋते थे । स्वर्गमें देवता, भृतलपर मनुष्य तथा पातालोंमें रहका दानव एवं नाग यथेष्ट कीडाएँ करते थे । काटकाईने गुँथी हुई तथा सर्दी, गरमी और वर्षाके खमाववारी सह ऋतुएँ वधासमय प्रकट हो फल-फ़बेंचे सम्पन्न होकः भूमण्डलकी सब ओरसे शोमा बहाती थीं । प्रत्येक विकासे स्तर्ग और नरकरहर्ण फल देनेवाले हामाद्यम आचारकः प्रतिपादन वारनेवाली स्प्रतियाँ सर्वत्र प्रौडताकौ प्राहः थां--- उनका सब ओर प्रचार और प्रसार था । भीका और मोधारापी फल चाहनेवाले दिमिन जातिके सक्त प्राणी क्रमशः अपनी अभीष्ट वस्त पानेके लिये यथासम्ब प्रथम करते थे । सात लोक, मात हीप, सानी रामहा और मातों पर्वत, जो काउद्वारा नष्ट होनेत्राले हैं. 📽 कोळहळ्से युक्त प्रतीत होते थे। उन प्रदाण्डोंमें अन्यक्कर कहीं ( खुळे स्थानेंनिं ) श्लीण हो गया था, कहीं ( पर्वतकी गुफा आदिमें ) अधिक स्थिर होकर छ। रहा था और कहीं सब झाड़ियों एवं कुओंमें लेशभात्र तेज़रें मिश्रित होकर विद्यमान था । नमहरूपी नीठ कमटके श्रीतर मेघरूपी भ्रमर महरा रहे थे तथा तारक-समृहरूपी केस**रोंस** वह परिपूर्ण था। मेरु पर्वतके कुल्लोमें कल्पान्तकरूके मेशोंकी माँति धनीभृत बुहामा छा रहा था, जो सेनळके. फलके भीतर रहनेवाली सफेद रुईके समान दिखायी **देता**: था । लोकालोक पर्वत ही जिसकी करवनी है, गर्जत हुए रासद ही जिसके आभूषणोंकी बनकार हैं तथा जो अपने ही रहोंसे विभूपित है, वह पृथ्वी उन ब्रह्माण्डोंने उसी प्रकार विराजमान थी जैसे कोई कुलाइना अपने अल्तः-पुर्मं निवःस करती हो ।

भुवनरूपी गट्टोंमें रहनेवाले बहुत-से व्राणी जिनमें वीजके समान जान पड़ते थे, वे पृथक्-पृथक् ऋसाण्ड-गोलक अरुण तेजसे प्रकाशित हो अनारके फलोंके सम्बन्ध दिखायी देते थे । चन्द्रमाकी कलाके समान निर्मेखः

कान्तियाली, तीन प्रवाहवाली तथा ऊपर-नीचे एवं मध्य —-तोन मागाँपर विचरनेवाली गङ्गा जगतरूपी पुरुपके यहाँ-वर्वातकी माँति सुशोमित हो रही थी । दिशारूपी लताओंमें विश्वदान्ती फ्रन्टेंसे यक्त मेनरूपी पछव वायुसे टकशकर इचर-उत्तर झोंके खाते. बिखर जाते और फिर नये पैदा हो जाते थे । विभिन्न भुवनोंके भीतर सगृह-के-समृह वसे हुए देवता, असर, मनुष्य और नाग गूलरके फर्जेमें रहनेशल मच्छोंके समान जान पड़ते थे । उन छोझोंमें युग, कल्प, क्षण, छत्र, कला और काष्टा आदिसे सक्त वयं स्टाके अतर्थित विनाशको प्रतीक्षा करनेत्राला काल प्रवाहरूपसे स्थित था। अपने श्रास्त एवं उत्तर चित्रके द्वारा ंता दृहय देखकार में बड़े विस्मयमें पड़ गया कि यह क्या है और कैसे प्रकट हुआ है । इस स्थूळ नेत्रसे जो मुझे दुळ भी नहीं दिगायी देता, उसी अनुपन मायाजाळको में मनसे आजाजमें स्पष्ट देख रहा हूँ—यह केसे सम्मय हुआ है ? उसके बाद देखक उस मायाजालको देखनेक पश्चात मैंने मनसे ही उस ब्रह्माण्डके आकाशसे एक रूर्यको अपने समीप बुलाकर पूछा---

'देवदेवेश्वर ! महातेजस्वी सूर्य ! आओ, तुम्हारा स्वागत है' यों कहकर मैंने पहले तो उनका स्वागत किया। फिर उनके सामने अपना प्रश्न इस प्रकार स्क्खा— 'भगवन् ! तुम कौन हो ? तुम्हारा यह जगत् कैसे उत्पन्न हुआ ? इसके अतिरिक्त जो और जगत् दिग्तायी देते हैं, इनकी उत्पत्ति भी किस प्रकार हुई है ? निप्पाप देव ! यदि जानते हो तो यह सब बताओ । भेरे इस प्रकार प्रक्रमेपर उन्होंने मेरी ओर देखा और पहचान विया। फिर सुदो नमस्कार करके उन्नम पदोंसे युक्त वाणीदारा इस प्रकार कहा।

सूर्य योले—जगदीश्वर ! आप इस दश्य-प्रपञ्चके तित्य कारण हैं, फिर भी इसे जानते केंसे नहीं ! और यदि जानते हैं तो मुश्ले पूछते क्यों हैं ! मर्नय्याधा देव ! यदि मेरी वार्ते सुननेके लिये आपक मनने केत्रदूछ हो तो सुनिये | महत्मन् ! आप परम महत्न परमात्मा हैं (आपसे कुछ भी अज्ञात नहीं है) | 'सत्-असत् 'हा वोध न होनेसे जो मोहमें डाल्नेनाली हैं तथा किनसे अवस्त नाना प्रकारकों सुप्रियों होनी रहती हैं, उन नदसत् अवओं (संकल्पों) से जो विस्तारको प्राप्त हुआ है, वह मन ही यहाँ विविध पदार्थिके रूपमें विलिसत हों रहा है । तास्पर्य यह कि यह सारा दश्य प्रपञ्च मनका ही विलस या संकल्प है । (सर्ग ८५-९१)

## स्भुळ-अरीरकी निन्दा, अनोमय शरीरकी विशेषताः उसे सत्कर्ममें लगानेकी घेरणा, बजा और उनके द्वारा निर्मित जगत्की मनोसयता, जीवका खळप और उसकी विविध सांसारिक गति तथा सृष्टिके दोप एवं भिष्यात्वका उपदेश

श्रीवासिष्ठजी कहते हैं—रानुतन्दन ! इस संसारमें ब्रह्मासे लेकार स्थान्तरपूर्यन्त सभी जातिके प्राणियोंके सदा दो-दो शरीर होता हैं। एक तो मनोमय शरीर होता है, जो शीन्नतापूर्वक सब कार्य करनेवाला और सदा चन्नल है । दूसरा मांसका बना हुआ स्थूलशर्रार है, जो मनके बिना हुछ नहीं कर सकता । उक्त दोनों शरीरोंमेंसे जो मांसमय स्थुलशरीर है, वह सभी लोगोंको प्रत्यक्ष दिखायी

देता है । उसीपर सब प्रकारके शापों, वियाओं ( आमि-चारिक इस्यों ) तथा विष, शख आदि विनाशके साधन-समृहोंका आक्रमण होता है । यह मांसमय शरीर असमर्थ, दीन, क्षणभङ्गुर, कमळके पत्तेपर पढ़े हुए जळके समान चञ्चळ तथा प्रारब्ध आदिके अधीन है । देशधारियोंका जो यह मन नामक दूसरा शरीर है, वह तीनों ळोकोंमें प्राणियोंके अधीन होकर भी प्राय: अधीन नहीं रहता । वह यदि सदा बने रहनेशले घेर्यका अवल्यन करके अपने पौरूषके सहारे स्थित होता है, तो दुःखेंकी पहुँचसे बाहर हो जाता है—दुःखके हेतुभूत जो दोप हैं, वे उसे दूपित नहीं करते । प्राणियोंका मनोमय शरीर जैसे-जैसे चेटा करता है, वेसे-ही-वैसे वह अपने निश्चयक एकमान फलका भागी होता है । मांसक्य देह (पाञ्चभीतिक स्थूळशीर) का कोई भी पौरूप-क्रम सफल नहीं होता, परंतु मनोमय शरीरकी प्रायः सभी चेटाएँ सफल होती हैं (क्योंकि मन ही प्रथान है )।

माण्डव्य ऋषिने मानसिक पुरुपार्थसे मनको रागरहित और दु:खरूट्य बना शूळीपर चड़कर भी सम्पूर्ण क्लेशींपर विजय प्राप्त कर ली थी। अन्वकारपूर्भ कुएँ में गिरे होनेपर भी दीर्घतपा ऋषिने मानसिक यज्ञोंका ही अनुष्ठान करके देवताओंका पर ( खर्मछोक ) प्राप्त कर लिया था। दूसरे भी जो साववान धीर देवता और महर्षि हैं, वे मनसे की जानेवाली उपासना अथवा ध्यानका तनिक भी त्याग नहीं करते । संसारमें सावधान वित्तवाला कोई भी पुरुष कभी खप्त अथना जागरणमें भी दोप-समुहोंसे थोडा-सा भी अभिभृत नहीं होता । इसिक्ये पुरुपको चाहिये कि वह इस संसारमें पुरुषार्थके साथ अपनी बुद्धिके द्वारा ही अपने मनको पत्रित्र मार्गमें ख्याचे । जैसे कम्हारके घट-निर्माण-सम्बन्धी व्यापारके अनन्तर घडा अपने मृत्पिण्डावस्थाको त्याम देता है। उसी प्रकार प्रकार प्रकार पदार्थुकी वासनाके पधात् पूर्वकी स्थितिका त्याग कर देता है (ता्लर्य यह है कि आगेकी दह वासनासे पिछर्छ। वासन( नष्ट हो जानी है ) ।

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—रघुनन्दत ! भगवान् ब्रह्मानं पूर्वकालमें मुझसे थे बातें कही थीं, उन्होंका आज मैंने तुम्हारे समक्ष वर्णन किया है। नाम और खपसे रहित उस सर्वाला इससे सम्पूर्ण प्रपद्ध उत्पन्न होता है। वह समय

पाकर खर्थ ही घनताको प्राप्त हो संकल्प-विकलपहरा मनकी सामध्येते मनोष्डप वन जाता है । इसकिवे श्रीयम । जो ंप परमेष्ठी ब्रह्मा हैं, इन्हें तुम परगत्माका समित्र का ही समझो । सन्धि मन अप तत्त्व ही जिनका आवान है, हे भगत्रान् ब्रह्मा संकल्पनय होनेके कारण जिस कसुका संकल्प करते हैं, उसीको देखते हैं । तदनन्तर उन्होंने इस अविद्याकी कल्पना की । अनात्मामें आत्माका अभिमान होता ही इस अविद्याका खरूप है। फिर उन ऋसने क्रमशः पर्वतः तण और समदस्य इस जगत्रकः अस्पनः की । इस प्रकार यश्रपि कामशः परक्षा-तरासे या अष्टि आयी है, तनापि एक लोगोंको यह और ही किसीसे उत्पन्न हुई दिनायां वेता है। बनः श्रीमम ! तीनें खेबोंके भातर वर्तमान समाने परार्थीकी उत्पत्ति ग्रामें हा हुई हे—-ठीक उसी तरह, जैसे तरहोंकी उत्पक्ति समुद्रसे होती है । जो अन्य व्यष्टि-चेतन शक्तियाँ अर्वात प्राणी हैं, ने सब बास्तवमं सर्वशक्तियान् ब्रह्मणे अभिन ही हैं--साक्षात् ब्रह्मखरूप ही हैं। जब यह जगत विस्तारको ग्राप्त होता है, तब वे ही प्राणी समिट-मनरूप क्रप्तासे पूर्वकर्मानुसार विकासको प्राप्त होते हैं। ये सब सहस्रों व्यष्टि चेतन संसरणशील जीव कहे जाते हैं। वे जीव राजिदानन्द्रधन परमात्मासे ही प्रकट होकर आदाशमं तत्मात्राओंके साथ संयक्त होते हैं। फिर आकाशस्थित वासुओंके मध्यवर्ती **जो चौ**र्दह श्रेणियोंके विभक्त जीव हैं, उनमेंसे जिल प्रकारकी जीव-जातिने रहनेसे जो जीव जैसी वासना और कर्षके अभ्यासमें प्रवृत्त होते हैं. उसी जीव-जातिकी प्राणशक्तिहारा वे स्थावर अथवा जङ्गम शरीरमें प्रविष्ठ हो। रज-वीर्यरूपी बीजमावकी प्राप्त होते हैं। तत्पश्चात योनिसे जगतमं जन्म प्रहण करते हैं । तद्यन्तर वासना-प्रवाहके अनुसार अपने क्षमिल्लेक भागी होते हैं। फिर हाम और अग्रस

मण्डच्य ऋषिक्षी कथा महाभारत, आदिपर्व, अध्याथ
 १०६ में है ।

जी शैंकी 'इइंप्रथमता' आदि चौदह श्रेणियाँ आपे पताथी जायँगी ।

कस्तनाओंसे युक्त पुष्य-पाप कर्मरूपी रस्सियोंसे जिनका क्लिहररीर वैंघा है, ऐसे वे जीव घूमते हुए कभी उत्तम क्लिहोंमें जाते हैं और कभी नरकोंमें गिरते हैं।

जीवोंकी ने सव जातियाँ वासनारूप ही हैं। कितने ही बींव हजारों जन्मोंतक कर्मरूपी ववंडरमें पड़कर चक्कर काटते हुए जंगळके पत्तोंकी माँति झड़ जाते हैं और चर्चतके कुक्षिमागमें छुड़कते फिरते हैं। कितने ही जीव जिन्हें सचिदानन्दधन परमात्माका ज्ञान नहीं है, अतएव ज्ञो मोहित रहने हैं, वे असंख्य जन्म धारण करते हैं। चिरकाळसे जन्म छेकर इस संसारमें सेकड़ों कल्पोंतक जन्म और मरणकी परम्परामें बैंव रहते हैं। कितपय जीव, जिंचनेक कई अधुन्तर जन्मान्तर व्यतीत हो चुके हैं, कर्तमान जन्ममें शुभकर्मपरायण हो इस जगत्में विचरण काते हैं। कई जातिक जीव तत्त्वज्ञान प्राप्त करके उसी खरह परमपदको प्राप्त हो गये हैं, जैसे वायुसे उड़ाये हुए समुद्धके जळकिन्दु पुन: समुद्धके ही जळमें प्रवेश कर जाते

हैं । इस प्रकार यहाँ परमपदरूप ब्रद्यसे सम्पूर्ण जीत्रोंकी गुण और कर्मके अनुसार उत्पत्ति ( सृष्टि ) हुई है । यह सृष्टि आविर्माव और तिरोभावके कारण क्षणमङ्गर है तथा जन्म-मरणकी परम्पराको प्रकट करनेवाछी है। वासनारूपी विषकी विषमतासे उत्पन्न हुए नाना प्रकारके दु:खरूपी ज्वरको धारण करती है । अनन्त संकटोंसे भरे द्वए अनर्थकारी कार्योंका समादर करनेवाटी हैं । अनेक दिशाओं, देशों, कालों तथा त्रिविध पर्वतोंकी कन्दराओंमें घुमानेत्राली---कर्मफलका भोग करानेवाली है। खयं निर्मित उत्तम विचित्रताओंसे इसने चारों ओर भ्रमका जाल बिछा रक्खा है । परमार्थदृष्टिसे यह सृष्टि असत ही है । वत्स रामभद्र ! विक्षच्य मन ही जिसका शरीर है, वह संसाररूपी जंगळकी जीर्ण-शीर्ण ळता यदि तत्त्रज्ञानरूपी कल्हाडीसे जडसहित काट दी जाय तो फरसेसे काटी गयी बेलके समान यह फिर पनप नहीं (सर्ग ९२-९३) सकती ।

#### जीवोंकी चौदह श्रेणियाँ तथा परब्रह्म परमात्मासे ही उत्पन्न होनेके कारण सबकी ब्रह्मरूपता

श्रीविसिष्टजी कहते हैं—श्रीराम ! साल्विक, राजत और तामस भेदसे सभी पदार्थ उत्तम, मध्यम और अध्यम—इन तीन श्रेणियोंमें विभक्त होते हैं । इनकी जो इम्बर-उधर विभिन्न भुवनोंमें उत्पत्तियाँ वतायी गयी हैं, उनका विभाग इस प्रकार है—बताता हूँ, छुनो । क्रिक्स जीवको अपने पूर्वजन्यमें श्रम, दम आदि समस्त स्वाधन तथा गुण-सम्पति प्राप्त होनेपर भी ज्ञान नहीं हुआ, वह जीव इसी जन्यमें ज्ञान-व्यभके योग्य बनकर उत्तपन्न होता है; अतः यही उसका प्रथम जन्म है। उस श्रेणीके जीवका यह जन्म 'दूर्व प्रथम' नामसे किस्यात होता है । यह इदस्प्रथमता पूर्व-जन्मके स्वास्य छेनेवाळी रही हो अर्थीत् उत्तम लोकोंका आश्रय छेनेवाळी रही हो अर्थीत् उत्तम लोकोंका प्राप्ति प्राप्त रही हो अर्थीत् उत्तम लोकोंका प्राप्ति

के लिये किये गये श्रुभ कर्मांसे संगुक्त हो और इसीलिये विचित्र संसार-वासनाके कारण मोग-व्यवहारवाली हो तो मोगोंसे वासनाका क्षय होनेपर वह शुल्ल ही जन्नोंमें मोक्षकी प्राप्ति करा देती हैं। अतः शान्ति आदि गुणोंसे गुक्त होनेके कारण उस दूसरी जीव-जातिको 'गुण-पीवरी' कहते हैं।

श्रीराम ! नाना प्रकारके हुख-दु:खरूपी फर्लोको देनेमें मुख्य कारणभूत पूर्वजन्मके पुण्य और पापका अनुमान करानेवाली जो जीवोंकी श्रेणी है, उसे पुण्यास्मा पुरुषोंने 'ससत्त्रा' कहा है (क्योंकि वह सत्त्वगुणकी दृद्धिके द्वारा मोक्षकी भागिनी होती है)। जो जीव-श्रेणी विचित्र संसारकी वासनाओंसे युक्त होकर अत्यन्त कलुषित हो गयी हो अर्थात् पूर्वजन्ममें संचित किये गये अधिक दुष्कर्मजनित दुर्वासनाओंसे मलिन हो गयी

हो और माँति-माँतिके भले-बरे फल प्रदान करनेत्राले मुख्य कारणभत पूर्वजन्मके धर्म और अधर्मका अनुमान करानेवाली हो, वह सहस्रों जन्मोंमें ज्ञानकी भागिनी होती है। इसलिये साधपरुष उसे 'अधमसत्त्वा' कहते हैं । वहीं जीवश्रेणी, यदि अध्यात्म-शास्त्रसे विसुख होनेके कारण असंख्य, अनन्त जन्मोंके पश्चात वर्तमान जन्ममें भी उसके मोक्ष होनेमें संदेह ही रह जाय तो उसे 'अत्यन्त तामसी' कहते हैं । नृपश्रेष्ठ श्रीराम ! जीवकी जो उत्पत्ति पूर्वजन्मकी वासनाओंके अनुरूप एवं वैसे ही आचार-व्यवहारवाळी हो तथा दो-तीन जन्मोंके अनन्तर जिसे मनुष्य-जन्म प्राप्त हुआ हो और वैसे ही कार्य कर रही हो, वह लोकमें 'राजसी' कही गयी है। जिसके लिये ज्ञान-प्राप्तिके योग्य जन्मका भिलना दूर नहीं है, जब जीवको ऐसी उत्पत्ति सुलभ हो जाती है, तब उस जन्ममं मृत्य होने मात्रसे उसमं मोक्ष-प्राप्तिकी योग्यता आ जाती है । उस जन्ममें उसके द्वारा वैसे ही कार्य होनेसे जो अनुमान होता है, उसके आधारपर ही मुमक्षओंने उस अवस्थाको 'राजस-सात्त्रिकी' कहा है। वही उत्पत्ति यदि पूर्वोक्त मनुष्य-जन्मोंसे भिन्न, थोडे-से ही ( देवता आदि ) जन्मोंमें क्रमशः ज्ञान-प्राप्तिके द्वारा मोक्षकी मागिनी हो तो वैसी उत्पत्तिको उसके ज्ञाता विद्वान 'राजस-राजसी' कहते हैं । वही यदि राजस-राजसीकी अपेक्षा चिरकालमें मोक्षकी इच्छासे सम्पन्न होकर सैकडों जन्मोंके पश्चात मोक्ष-प्राप्तिकी अधिकारिणी हो और ऐसे कार्योंका आरम्भ करे, जिनसे राजस एवं तामस कर्मजनित फलोंकी प्राप्ति हो तो वह जीव-जाति या जीव-श्रेणी सज्जन पुरुपेंद्वारा 'राजस-तामसी' कही गयी है। यदि वही उत्पत्ति ऐसे कार्योका आरम्भ करे, जिनसे सहस्रों जन्मोंके पश्चात् भी मोक्ष मिळनेंयं संदेह ही रहे, उसे 'राजसात्यन्तत.मसी' कहा गया है। सर्गके अदिमें हिरण्यार्भ ब्रह्मासे मनुष्योंकी उत्पति हुई है । तभीसे सहस्रों जन्म भोग छेनेके पश्चात

मी यदि बहुत जन्मोंके बाद चिरकालमें मोध्र मिलनेकी सम्भावना हो तो महर्षियोंने उसे 'तामसींग उत्पत्ति कहा है । यह तामस उत्पत्ति यदि तामस योनि होनेपर भी मोध्रकी सम्भावनासे युक्त हो और वसे ही कमेंकि आयोजनसे सुशोमित होती हो तो उसे विद्वान् पुरुष 'तामससस्त्रा' कहते हैं । तामस-राजस गुणोंसे सम्पन्न कतिपय जन्मोंमें ही जहाँ मोध्र-मासिकी सम्भावना हो, उस उत्पत्तिको 'तमोराजसरूपिणी' कहा गया है तथा जो उत्पत्ति पहलेके हजारों जन्मोंसे लेकर आगे होनेवाले सेकड़ों जन्मोंतक भोध्र-मासिकी योग्यतासे रहित हो, उसे उत्पत्तिको श्रेणीका विभाजन करने और जाननेवाले विद्वानोंने 'तामस-तानकी' कहा है । जिस उत्पत्तिमें अतीतकालके लाखों जन्मोंसे लेकर मिष्यकालके लाखों जन्मोंतक मोध्र पिलनेमें संदेह ही रहे, उसे 'अत्यन्त तामसी' कहते हैं ।

प्राणियोंकी ये सारी जातियाँ पूर्व-कर्मानुसार उत्पन्न होती हैं---ठीक उसी जैसे कुछ चञ्चल हुए समुद्रसे तरङ्गें उठती रहती हैं। जीवोंकी ये सभी श्रेणियाँ उसी तरह बहासे उत्पन्न हुई हैं, जैसे प्रज्वलित अभिसे चिनगारियाँ प्रकट होती हैं। जैसे हावर्गसे कड़े, वाजूबंद और केयर आदि आभूषण प्रकट होते हैं, उसी प्रकार ब्रह्मसे सारी जीव-श्रेणियाँ पूर्व-वासना और कमेंकि अनुसार उत्पन्न होती हैं। श्रीराम ! जैसे घटाकारा. स्थाल्याकारा और किदाकारा आदि आकाशके ही कल्पित रूप हैं, उसी तरह अजन्मा परब्रह्मकी ही सम्पूर्ण प्राणिवर्गके रूपमें कल्पना हुई है । अतः वे सब प्राणी ब्रह्मके ही रूप हैं । जैसे जरुसे फ़हारें, मॅबरें, लहरें और बुँदें प्रकट होती हैं, अत: सन जलरूप ही हैं, उसी तरह सम्पूर्ण लोक-रचनाएँ परहादा पदसे ही प्रकट हुई हैं, अत: वे खरूप ही हैं।

श्रीराम! जैसे सूर्यके तेजसे ही मृग-तृष्णारूपिणी

सिताओंकी प्रतीति होती है, उसी प्रकार सम्पूर्ण दश्य-दर्शन बहाके ही संकल्पसे प्रकट हुए हैं । ये सारे दश्य-दर्शन द्रष्टा बहाके खरूपसे भिन्न नहीं हैं—जीक वैसे ही, जैसे चाँदनी चन्द्रमासे और प्रकास तेजसे पृथक् बहाँ है । इस तरह जो नाना प्रकारकी जीगोंकी श्रेणियों हैं, ये जिस बहासे उत्पन्न होती हैं, उसीमें टीन भी हो जाती हैं। रहुगन्दन ! इस प्रकार भगवान् परक्रह परमात्माकी इच्छासे व्यवहारमें लगे हुए जो विचित्र आकारवाले रहप-वैशवसे सम्पन्न पूर्वोक्त प्राणिवर्क हैं, वे आगसे प्रकट होनेवाटी चित्रगास्थिते समान विभिन्न लोकोंमें आते, जाते और उँची-नीची योजियोंसे जन्म लेकर स्रमण करते हैं। (सर्ग ९४)

#### कर्ती और कर्मकी सहोत्पत्ति एवं अभिचता तथा चित्त और कर्मकी एकताका प्रतिपादन

श्रीवसिप्टची कहते हैं—स्वृतन्दन ! जैसे वृक्षसे फूल और उसकी गन्य दोनों साथ ही उत्पन्न होते हैं, इसी प्रकार सृष्टिके आदिमें परम-पदस्य ब्रह्मसे परस्पर अभिन कर्म और कर्ता दोनों खयं (खमाववरा) ही एक साथ प्रकट हुए । जैसे अज्ञानी छोगोंकी दृष्टिमें सर्वत्र फैले इए निर्मल आकाशके भीतर नीलिमा प्रतीत होती है, उसी तरह समस्त संकल्पोंसे रहित सर्वव्यापी विश्रद्ध ब्रह्ममें अज्ञ पुरुषोंकी दृष्टिसे ही जीवोंका प्राकट्य प्रतीत होता है। राधव! जहाँ अज्ञानी लोगोंका ही शाचार-व्यवहार दिखायी देता है, वहींपर 'जीव ब्रह्मसे उत्पन्न हर हैं' ऐसी उक्तियाँ टिक पाती हैं । किंतु जहाँपर ज्ञानी पुरुषोंका व्यवहार है, वहाँ यह कहना शोमा नहीं देता कि 'यह वस्तु तो ब्रह्मसे उत्पन्न हुई है और यह नहीं हुई है ।' अतः मेददृष्टिसे जो शोचनीय हैत-कल्पना की गयी है। उसे व्यवहारमात्रके लिये स्वीकार करके यह उपदेश दिया जाता है कि 'यह बड़ा है और ये जीव हैं।' वास्तवमें यह कथन केवल वाणी-का विलासमात्र है। ये सब जीवराशियाँ सदा उस परमात्मामें स्थित रहती हैं, उसीसे उत्पन्न होती हैं और उसीमें लीन हो जाती हैं। रघनन्दन! जैसे फूल और गन्ध एक दूसरेसे अभिन्न हैं, उसी तरह पुरुष (कर्ता) और कर्म परस्पर अभिन्न हैं। ये परमात्मासे प्रकट होते और धीरे-धीरे उसीमें लीन हो जाते हैं। ये दैत्य, नाग, मनुष्य और देवता इस जगत्में वस्ततः

उत्पन्न हुए बिना ही वासनाओंके साथ उत्पन्न होते-रे प्रतीत होते हैं और तुरंत गमन आदि क्रियासे युक्त हो जाते हैं । साथो ! उन दैत्य, नाग, गतुष्य और देवता आधिके संनार-अमगभे आत्मके यगभी कारके अभावके अतिरिक्त हुसरा कोई कारण नहीं दिखाई देता । वह आत्मविस्मरण ही जन्मान्तररूपी फल्ट प्रदान करनेवाला है ।

श्रीरामचन्द्रजीने कहा—भगवन् 1 धुनि, स्पृति-रूप प्रामाणिक दृष्टिवाले, वीतराम बर्ध्यपंद्वारा अर्थमें श्रुतिसे विरोध न स्वत्नेवाले जो-जो स्पृति, पुराण एवं इतिहास आदि प्रत्य सिद्धान्त-निर्णयपूर्वक रचे गये हैं, वे सक शाख कहेलाते हैं। जो महान् सरवगुणसे सम्प्रज्ञ, बीर् ( ज्ञानी ) और समदर्शी हैं तथा जिन्हें शिविष्यनीय ब्रह्मका साक्षात्कार हो जुका है, वे पुरुप साधु ( श्रेष्ट संत ) कहे गये हैं। जिन्हें तत्वज्ञान नहीं हुआ है, उन पुरुषोंके सम्पूर्ण कर्मोकी सिद्धिके लिये ( उन्हें धर्व और ब्रह्मतस्वका साक्षात्कार करानेके लिये ) श्रेष्ट पुरुपोंका सदाचार और श्रुति-स्पृतिक्ष्प शाख—ये हीर दो नेत्र हैं।

उनकी दृष्टि सदा इन (दोनों—सदाचार और १०००)-का ही अनुसरण करती है। जो पुरुष श्रेष्ठ व्यवहारके छिने शास्त्रका अनुसरण नहीं करता, उसका सर्भा शिष्टजन बहिष्कार कर देते हैं और वह दु:खेरें निक्कर हो जाता है । प्रमो ! इस लोकमें और वेदमें भी ऐसा धुना जाता है कि कर्म और कर्ता यहाँ क्रमशः एकविन्वाद-एक उत्पन्न होकर कार्य-कारणमावसे परस्पर मिले हुए हैं । कर्पके द्वारा कर्ताका निर्माण होता है और क्रतिसे कर्पका, जैसे बीज से अपुर होता है और अपुर से वाज । यह न्याय लोका और वेदमें भी प्रसिद्ध है । जिस वासनाके कारण जीव इस संसारक्यी पिंजड़ेमें बाल जाता है, उसी बासनाके अनुसार उसे फल थी भोगना पड़ता है । भगवन् ! जाननेयोग्य तत्त्वके ज्ञात ओंगे श्रेष्ट महर्षे ! मुझे टीक-टीक बताइये कि जीवका किया हुआ कर्म फलक्ष्ममें अवस्य परिणत होता है या नहीं । यदि कर्मका फल अवस्य मिलना है, तब प्राणियोंके जन्म आदिये वही हेतु हुआ । किर आपने उत्पत्तिको अकारण या अज्ञानकल्यन कंसे बताया ! मेरे इस बहान् संश्यका निवारण कीजिये।

श्रीविसष्टजीने कहा— च्युनन्दन ! में तुम्हें सायुवाद देता हूँ, तुमने मेरे सामने यह बड़ा सुन्दर प्रस्न रक्खा है। सुनो, में तुम्हें इसका उत्तर देता हूँ, जिससे पूर्णतया झानदा उदय हो जाता है। यह संकल्प-निकल्पासक माच्या विकास ही कर्मांका कारण है— उसीके अनुसार फल प्राप्त होता है। मनके संयोगके विना किये हुए कर्म फल्यायक नहीं होते। सृष्टिके आरम्पर्स परम-पर्दर्शी मससे जय मनरूपी तत्त्व उत्पन्न हुआ, तभी उस मनके संकल्पके अनुसार जीवोंका कर्म भी

उत्पन्न हुआ और जीव पूर्ववासनाके अनुसार देहवाला होनेके कारण देहमें अहंम यसे स्थित है। (मनसे ही कर्मकी उत्पत्ति हुई; इनिलेपे बीज और बुधकी मॉित कारण-कार्यस्वा गत और कर्ष परस्पर अभिन्न हैं। ) जैसे अभिज्ञहरूपसे स्थित हुए पुष्प और सुगन्यमें यहाँ भेड नहीं है. उसी प्रकार परस्पर अभिन्न मन और कार्यिन भी भेड़ नहीं है । इस जगतमें कियाका होना ही विदानोंदारा कर्न बताया गया है । उस ियाका आश्रयभृत देह भी पहले मन ही था अर्थात यह देह भी मनका ही संकल्प होनेके कारण मनोख्य ही है। इसी ग्राप्तार किया भी मनका ही संकल्प होतेसे मनका ही खद्य है। न ऐना कोई पर्वत है, न आकाश है, न सभद्र है और न ऐसा कोई छोक ही है, जहाँ किये हर अपने कर्मीका पत्ल नहीं प्राप्त होता ( तात्वर्य यह कि कर्मीका फल अवस्थमभावी है। ज्ञानप्रीक किया हुआ कर्म च हे पूर्वजन्मका हो या इस जन्मका, वह क्रियारूप परुवार्य ही परुवका परम प्रयह है। वह कभी निष्फल गहां होता। जो सक्त परुष है. उसीके कर्मका नाश होनेपर मनका नाश होता है मनका नाश ही कर्मका अभाव है। जो मुक्त नहीं है, उसके कर्म और मनका नाश करापि नहीं होता। अग्नि और उप्पताकी भाँति सद। परस्पर मिले हुए चित्त और कर्म-इन दोनोंमेंसे एकका अमाव होनेपर दोनोंका ही अभाव हो जाता है। (सर्ग ९५३

#### मनका खरूप तथा उसकी विभिन्न संज्ञाओंपर विचार

श्रीरामचन्द्रजीने कहा — क्रमन् ! जो जड होकर भी अजड (चेतन) के समान आकार धारण किये हुए है, उस मनके संकल्पास्त्व खरूपका आप मेरे समश्च विस्तारपूर्वक वर्णन कीजिये ।

श्रीविष्ठजीवे कहा—रवुनन्दन ! सर्वराकियान्, असीम्, महान् विज्ञानानन्दघन परमात्मतत्त्वकी राक्तिये रचित जो संकल्पमय रूप है, उसीको विद्वान् पुरुप मन समझते हैं। वह मन खयं भी अंकल्पकी सामध्यसे युक्त है। इस छोकांपे जिसे गुणीका गुणसे हीन होना सम्भव नहीं, उसी प्रकार मनदाा कल्पनातका क्रियाशकिसे रहित होना असम्भव है। एकमात्र संकल्प ही जिसका शरीर है तथा जो नाना प्रकारके विस्तारसे सुशोभित होनेबाला

एवं फलधर्मी (फलका जनक) है, उस चित्तरूपी कर्पने अपने ही खरूपसे इस नानाविश्व विश्वका, जो मायामय, निष्कारण ( हेत् एतं प्रयोजनसे रहित ), विन्याससून्य तथा वासनाकी कल्पनाओंसे व्याप्त है, विम्तार कर रक्खा है। जिसने जहाँ छताकी भाँति जिस वासनाको जिस प्रकार आरोपित किया है, वहाँपर कर्मानुसार फल देनेवाली वह वासना ही उसे तदनुरूप फलरूपमें प्राप्त होती है। मन जिसका अनुसंधान करता है, उसीका सम्पूर्ण कर्मेन्द्रिय-वृत्तियाँ सम्पादन करती हैं; इसलिये मनको कर्म कहा गया है। मन, बुद्धि, अहंकार, चित्त, कर्म, कल्पना, संसृति, वासना, अविद्या, प्रयत्न, स्मृति, इन्द्रिय, प्रकृति, माया, शिया तथा इनके सिवा और भी विचित्र शब्दांकियाँ संसारभगको ही हेतुभूत हैं। चित्तभावको प्राप्त हो। प्रस्तुत संसार-पदवीको पहुँचे हुए शुद्ध चेतनके अपने ही सैकडों संकल्पोंद्वारा ये भिन्न-भिन्न नाम अत्यन्त रूढ़ि (प्रसिद्धि ) को प्राप्त हुए हैं । वह शुद्ध चेतन परमात्मा ही लोकामें जीव कहलाता है । मन, चित्त और बुद्धि भी उसीके नाम हैं।

जैसे नाटकमं नट अनेक प्रकारके रूप धारण करता है, उसी प्रकार मन भी मिल-भिन्न कर्मोंका आश्रय हे अनेक प्रकारके नाम धारण करता है। जैसे एक ही मनुष्य भोजन बनानेसे पाचक और पहानेसे पाठक कहलाता है—विमन एवं विळक्षण अधिकारोंके कारण विचित्र तथा विकृत (उन-उन कर्मोंके प्रकाशक) नाम पाता है, उसी प्रकार मन भी कर्मवश उक्त नाम धारण करता है। स्थुनन्दन! मैंने चित्तकी जो ये अनेक संब्राएँ बतायी हैं, इन्होंको अन्यान्य बाहियोंने अपनी सैकड़ों कल्पनाओंद्वारा अन्य प्रकारसे कहा है। अपने मार्थोंके अनुरूप बुद्धिका मनमें आरोप करके उन वाहियोंने मनके द्वारा स्वेच्छासे मन, बुद्धि और इन्द्रिय आदिके विचित्र-विचित्र नाममेद किये हैं। एक वाहीके मतसे मन जड है तो दूसरेके मतसे वह जीवसे मिल

है। तीसरेके मतसे वह अहंभावनाका प्रतीक है तथा चौथे वादीके मतानुसार उसका नाम बुद्धि है।

रघनन्द्रन ! अन्तःकरणके एकाइप होनेके कारण उसकी संकल्प आदि मिन्न-भिन्न बृत्तियोंके मेदसे निर्मित जो अहंकार, मन और बुद्धि अदि नाम भैंने बताये हैं। उनकी नैयायिकोंने अन्य प्रकारसे कलाना की है । सांख्यों और चार्वाकोंने भी उनकी विभिन्न रूपोंमें कल्पना की है। मीमांसक, जैन, बीद्ध, बैशेषिक तथा पाञ्चरात्र आदि अन्य विभिन्न वादियोंने भी अपनी-अपनी मान्यताके अनुमार उन नामोंकी भिन्न-भिन्न प्रकारसे कल्पना कर स्क्यी है । जैसे बहुत-से राहगीरोंका एक ही नगरमें जाना होता है, उसी प्रकार उन सभी वादियोंका मन्तव्य स्थान एकमात्र पारमार्थिक पद ही है। परम पदमें आरूढ़ होनेकी इच्छावाले वे जिज्ञाह्र-जन परमार्थ-वस्तको न समझने तथा विपरीत बुद्धिको अपनानेके कारण अनेक प्रकारके विकल्गोंद्वारा केवल विवाद या तर्क-वितर्क करते हैं। जैसे विचित्र देश-कालमें उत्पन्न हुए पथिक अपनी विभिन्न दृष्टिके अनुसार अपने-अपने गन्तन्य मार्गकी प्रशंता करते हैं, उसी प्रकार भिन्न-भिन्न देशों और कालोंने वैदा हुए वे सभी वादी दृष्टिमेदके कारण अपने-अपने मार्ग ( मन ) का समर्थन करते हैं । यह सब कुछ चित्त ही है, ऐसा अनुमन प्रायः सभी छोगोंको होता है: क्योंकि यदि चित्रका सहयोग न हो तो मनस्य इस संसारको देखकर भी नहीं देख पाता । मनको साथ रखनेपर ही पुरुष भळी-बुरी वस्तुको सुनकर, छुकर, देखकर, आखादन-कर और सुँघकर अपने भीतर हुई तथा विपादका अनुमत्र करता है । जैसे विभिन्न रूपोंके दर्शनमें प्रकाश कारण है, उसी प्रकार विभिन्न विपयोंके अनुभवमें मन ही कारण है।

जिस पुरुपका चित्त विषयोंमें बँवा हुआ है, वह बन्यनमें पड़ता है तथा जिसका चित्त कर्मवासनाके बन्धनसे रहित है, वह मुक्तिको प्राप्त होता है। मनके एकमात्र ब्रह्माकार होनेपर संसारका लय हो जाता है। यदि चित्तसे पृथक् जगत्की सत्ता होता तो जिसका चित्त लीन हो गया है, उस सम्पूर्ण प्राणिसमुदायकी दृष्टिमें सारे जगत्का लय क्यों हो जाता (अतः चित्तसे अतिरिक्त जगत्न नहीं है)। जैसे एक ही काल विभिन्न ऋतुओंके कारण नाना रूपोंमें प्रकट होता है, उसी तरह एक ही मन विभिन्न क्योंके कारण विचिन्न आकार धारण कर लेता और अनेक नामोंसे प्रतिपादिन होता है। जैसे चेतन मकड़ीसे जह तन्तुकी उत्पत्ति होती है, उसी प्रकार नित्य-प्रबुद्ध पुरुप परमहम परमात्मके संकल्पसे जह प्रकृति एवं प्राकृत पदार्थ प्रकट होते हैं। (सर्ग ९६)

#### मनके द्वारा जगत्के विस्तार तथा अज्ञानीके उपदेशके लिये कल्पित त्रिविध आकाशका निरूपण एवं मनको परमात्मचिन्तनमें लगानेकी आवश्यकता

श्रीरामचन्द्रजीने कहा—क्सन् ! अ.पके पूर्वोक्त कथनसे यह तात्पर्य प्रकट होता है कि यह जगत्कृषी आडम्बर मनसे ही आविर्भृत हुआ है । अतः यह जगत् मनका ही कार्य है ।

श्रीवसिष्टजीने कहा--जैसे मरु प्रदेशका प्रचण्ड धाम अपनेमें मृगतणारूपी जलका भ्रम ग्रहण करता है. उसी प्रकार दढ़भावनासे अनुरक्षित हुए मनने ही खयं-प्रकाश आत्मापर आवरण डाळनेवाले जड जगतको स्वीकार किया है। मैं ऐसा मानता हूँ कि विविध प्रकारके आचार-आकाश-प्रदेश, ग्राम और नगर आदिका रूप धारण करनेवाली विस्तृत आकृतिके द्वारा मन ही अपने खग्हप-का विस्तार कर रहा है । ऐसी खितिमें शरीरोंक समुद्राय तुण, काष्ठ और लता आदिके समान हैं। अतः उनके विचारसे कौन-सा प्रयोजन सिद्ध होगा । हंगं तो इनके मुळभूत केवल मनका ही विचार करना चाहिये। मैं समझता हूँ कि यह सम्पूर्ण विस्तृत जगत् मनसे ही व्याप्त है। सनसे भिन्न तो केवल परमात्मा ही होष रहते हैं। यरमात्मा सर्वातीत, सर्वव्यापी और सर्वाधार हैं, परमात्माके ही प्रसादसे मन सम्पूर्ण संसारमें दौड़ लगाता एवं नाचता-कृदता है। मेरे मतमें मन ही क्रिया है और वही विभिन्न शरीरोंका कारण है । मन ही जन्म लेता और मरता है; क्योंकि ऐसे गुण (भाव-विकार) आत्मामें

नहीं हैं। मेरी रायमें मन ही एक ऐसी वस्तु है, जिसका विचार करनेसे वह खयं विळीन हो जाता है। मनका विळय होनेमात्रसे परम श्रेय (मोक्ष) की प्राप्ति हो जाती है। अम उत्पन्न करनेवाळी मन नामकी क्रियाका क्षय होनेपर जीव मुक्त कहा जाता है। वह फिर इस संसारमें जन्म नहीं लेता है।

श्रीराम ! जिनका भीतरी भाग अत्यन्त विस्तृत है, ऐसे तीन आकाश विद्यमान हैं। पहला चित्ताकाश, दूसरा चिदाकाश और तीसरा भूताकाश । जो बाहर और मीतर परिवर्ग है, जगत्की उत्पत्ति और विनाशका ज्ञाता है तथा सम्पूर्ण भूत-प्राणियोंमें व्यापक है, वह विज्ञानानन्द्यन परमात्मा ही चिदाकाश कहलाता है। जो इन्द्रियों और महाभूतोंसे श्रेष्ठ है, कालकी कलना जिसका खमाव है और जिसने अपने संफल्पके द्वारा इस सम्पूर्ण जगतका विस्तार किया है, वह समस्त प्राणियोंका हितकारी संकल्पात्मक मन ही चित्ताकाश कहा जाता है। दसों दिशाओंके मण्डलाकार विस्तारसे भी जिसका कलेवर सीमित नहीं होता तथा जो वास और मेघ आदिका आश्रय है, वह भूत,त्मक आकाश ही भूताकाश कहलाता है। भूताकाश और चित्ताकाश— ये दोनों परब्रह्म परमात्मरूप चिदाकाशकी शक्तिसे उत्पन्न हुए हैं । जैसे दिन अपनी संनिधिमात्रसे समस्त कार्य-

समृहींके सम्पादनमें कारण होता है, उसी प्रकार चेतन परमास्मा भी अपने सकाशमालमे सबके कारण हैं। जिसे आत्मतरक्का इतन गती है, उसीको छिपे तीन अकाशोंकी करपना हुई है । उसीको उपदेश देनेके छिपे विवा आकाशकी करपना की जाती है। जिसे आत्मतरक्का बोल हो गया है, उसके छिपे यह कल्पना नहीं है। अत्मत्नाती पुरुषोंकी दृष्टिमं तो सब प्रकारकी करपनाओंसे रहित सर्वव्यापी, सर्वज्ञ इप एकमात्र परवज्ञ परमासा ही नित्य विराजमान हैं। अज्ञानी पुरुषको ही अनेक एकारकी वाक्य-रचनासे युक्त ईत एवं अद्वेतके मेर्रोका निरूपण करते हुए तस्वज्ञानका उपदेश हिया जाता है। हानी पुरुषको किसी तरह भी ऐसा उपदेश नहीं दिया जाता।

निष्पाप श्रीराम ! मन जिस किमीसे भी उत्पन्न हुआ हो और जो कुछ भी उत्पन्न स्कृष्य हो, उसकी उचेड़बुनमें न पड़कर चुद्धिमान् मनुष्यको चाहिये कि वह उसे नित्य प्रयक्षपूर्वक अपनी मुक्तिके ठिये परमात्यामें क्याये । खुकुळतिळक ! परमात्यामें क्याया हुआ वित्त वासनारहित एवं छुद्ध हो जाता है । तत्यश्चात् वह कल्पनाइए्य होकर परमात्ममावको प्राप्त हो जाता है ।

श्रीराम ! यह सारा चराचर जगत् चित्तके अधीन हैं । इसिकि बन्धन और मोक्ष भी चित्तके ही अधीन हैं । (अतः मनुष्यको उचित हैं कि वह गोक्ष-ग्राप्तिक टिये चित्तकों परमात्मित्तनमें छगाये । )

चिरकाळतक वित्तये निरोधकी एक्षा करने और देधिकाळतक परमात्माका चिन्तन करनेले अभ्यासवश्य स्थानको प्राप्त होकर मन किर सोक नहीं करता । मनके प्रमाद से नाना प्रकारके दुःख बढ़ते हैं और बड़कर पर्यत-शिखरके समान हो जाते हैं तथा उमीको बशमें कर छेनेसे झानका उदय होनेके जारण वे और दुःख उसी तरह नष्ट हो जाते हैं, जैसे सुर्यके सामने बर्फका छेर गळ जाता है। यदि मन शाखोंके अर्थझानसे उत्तरक छुई अनिन्य वासनासे गुक्त हो राग आदिके विषयमें भीज (निरोध)का आश्रय छे जीवनपर्यन्त गुनिकी तरह रमता है तो असे चळकर पावनको भी पावन बनालेवाळे, जनमरहित, शातक ( द्यान्तिमय ) परिपूर्ण ब्रह्मपदको प्राप्त धरके उसीमें स्थित हुआ जीवन्युक्त पुरुष बड़ी-से-बड़ी आपत्तियोंमें पड़नेवर भी कभी शोक नहीं करता ।

(सर्ग ९७---९९)

# मनकी परपात्परूपता, बढाकी विविध शक्ति, सबकी बाहरूपता, सनके संकल्पसे ही सृष्टि-विस्तार तथा वासना एवं मनके वागसे ही श्रेयकी शांतिका शतिपादन

श्रीवसिष्टची कहतं हैं —श्रीराम! जैसे जल-जातिका बोध रखुनेवाले पुरुषोंकी दृष्टिमें तरङ्ग समुद्रसे मिन्न नहीं है, उसी प्रकार इस लोकमें जिन्हें परमात्मतत्त्वका ज्ञान हो गया है, उनकी दृष्टिमें उनका मन भी परन्नद्ध परमात्मा ही है, उनसे मिन्न नहीं। रखुनन्दन! अज्ञानी पुरुषोंका मन ही संसारहर्पी अमका कारण है ( अथवा जन्म-मरणरूपी संसारमें भटकानेका हेनु है )—जैसे जो लोग जल-सामान्यार दृष्टि नहीं रखते, उन्हींको समुद्रके जल और तरङ्गमें भेर प्रतीत होता है। अञ्चानियोंके पश्चां उन्हें क्षेत्रल ज्ञानका उपदेश देनेके लिये ही वाच्य-वाचक-

सम्बन्धवनित भेशकी कल्पना की जाती है। परम्रक्ष परमास्मा सर्वशिकमान, नित्य, परिपूर्ग एवं अविनाशी हैं, उन सर्वव्यापी परमात्मामें जो न हो, ऐनी किसी वस्तुकी सत्ता ही नहीं है। मगवान् सम्पूर्ग शक्तियोंसे परिपूर्ण हैं उन्हें जब जो शक्ति रुचती हैं, तब उसी अनन्त शक्ति को वे सर्वव्यापी परमास्मा प्रकाशित करते हैं ( उपयोगमें छाते हैं)। श्रीराम ! प्राणियोंके सरीरोंमें महाकी चेतन शिक दिखायों देती है। हसी तरह प्रवह आदि वासुओंमें महाकी स्वन्दशक्ति, प्रस्तरमें जड-शिक, जलमें द्रव-शिक, अग्निमें तेजस्राक्ति, आकाशमें शूर्य-शक्ति और जगन्दि

स्थितिमें उनकी भाव (सत्ता )-शक्त विद्यमान है । विद्यास देखायी देती है । विनाशकालमें नाशशक्ति, शोकश्चक्त प्राणियोंमें शोकश्चिक्त, असल जात्रोंमें अनन्दशक्ति, योद्धामें वीर्यशक्ति, असल जात्रोंमें अनन्दशक्ति, योद्धामें वीर्यशक्ति, सुख्यित्रालमें उनकी सर्वशक्ति और प्रलयकालमें उनकी सर्वशक्ति कोर प्रलयकालमें उनकी सर्वशक्ति नत्ता दृष्टिगोचर होती है । जैसे वृक्षके बीजमें फल, फूल, लता, पत्र, शाखा-प्रशाखा तथा जड़सहित हुश अल्यक्त-रूपसे विद्यमान रहता है, उसी प्रकार प्रहामें यह सम्पूर्ण नगत स्थित है ।

श्वनन्दन ! अव इस जगतुको और अहंतस्व (जीव) को तुप ब्रह्मस्त्रप ही देखों । वह परव्रश्च परमात्मा सर्व-व्यापी है । उसका महानू ( अनन्त ) खळ्य निन्य प्रकाशमान है। वहीं ब्रह्म जब किंचित् मननशक्तिको ारण करता है, तब मन कहळाता है । जैसे आकाशमें भ्रमवश मोरके पंथोंकी प्रतीति होती है और जैसे जलमें आवर्त-बद्धि होती है, उसी तरह मनमें ब्रह्मकी प्रतीति होती है । रात्रसदन श्रीराम ! यह जो मनका मननात्मक रूप प्रकट हुआ है, वह अहाकी शक्ति ही है; इसलिये बह बहा ही है । 'इदं' ( यह ), 'तत्' ( वह ) और 'आहं' ( में )--यह सब भेद प्रतीतिमात्र ही है. बास्तविक नहीं । जैसे निश्चल और निर्मल जलराशिमें अपने-आप स्पन्द ( कस्पन ) होता है, उसी तरह परमात्मामें यह जीव पूर्वकर्म और वासनाके अनुसार प्रकट हुआ है। यही संसारका कारण है। श्रीराम ! जैसे रसुद्रका जल ही कल्लोल, ऊर्मि और तरङ्ग-ससुदायके कवमें उन ओर स्थित रहता है, उसी तरह ज्ञानीकी द्धिमें यह सारा प्रपञ्च इसखन्दप ही है। जैसे विविध तरहोंसे व्याप्त विशाल महाशागरमें जरुके अतिरिक्त दूमरी कोई कल्पना या सत्ता नहीं है, उसी तरह परवहा धरमात्मायें नाम-रूप-क्रियत्मक संसारकी ब्रह्मसे अतिरिक्त सत्ता नहीं है। यह जो कुछ जगत् जन्म लेता, नप्ट होता, गमन करता अथवा स्थित रहता है, वह सब

ब्रह्मके द्वारा ब्रह्ममें ब्रह्म ही वर्तता है। करण, कर्म, कर्ता, जन्म, मरण और स्थिति—ये सब ब्रह्म ही हैं। उसके विना दूमरी कोई कल्पना है ही नहीं। यह सारा जगत् परमात्मा ही है। जो कुछ यह संकल्प-क्रम है, वह सब भी परमात्मा ही है। जेंसे सुवर्ग वाज्यंदके रूपमें प्रकट होता है, उसी प्रकार परमात्मा मनरूपसे प्रकट हुआ है; इसिलंगे मन भी परमात्मा ही है।

रावव ! बन्धन और मोक्ष आदिका कोई सम्मोह ज्ञानीको नहीं होता । मोहजनित बन्धन और मोक्ष आदि तो अञ्जनीको ही होते हैं।

निष्पाप श्रीराम ! विकल्प-जाळसे परिपूर्ण यह संसार-रचना प्रतीतिपात्र ही है, जो वन्स, मोक्ष आदिकी कल्पनाओंक रूपमें विस्तारको प्राप्त हो रही है । वास्तवर्में यहाँ संकल्पमात्रके सिवा दूसरी कोई वस्तु नहीं है । जो छळ विकल्परूप प्रतीत होता है, वह संकल्पने कारण ही प्रतीतिका निपय होता है । यह चास्तवर्मे कुळ नहीं है; अथवा बुळ हे अर्थात् प्रसात्मका संकल्पनात्र हे । खर्ग, पृथ्वी, वायु, आकाश, पर्वन, निर्ध्यां और रिशाएँ— ये सब अपने खप्तके समान मनके संकल्पनात्रसे ही विक्तित हुए हैं । जैसे केवळ जल्मय चाझळ समुद्र अपने खरूपभूत जलमें खयं ही स्कृपित होता है, उसी तरह प्रसात्ममें एकमात्र संकल्प ही सब ओर स्कृपित हो रहा है । पहले प्रसारवासे एकमात्र संकल्प ही प्रकट हुआ । वही संकल्प सूर्वके व्यापारोंसे बढ़नेवाले दिनकी भाँति लोगोंके विविध व्यापारोंसे विस्तारको प्राप्त हजा है।

बस्तुतः भेर्राहृत परमात्मामं अहंकार नहीं है। जैसे स्यंकी प्रचण्ड भूपमें अमवरा मृग-तृष्णारूपिणी नदीकी प्रतीति होती है, उसी प्रकार असम्पक्-दृष्टि (अज्ञान) के करण ही परमात्मामं अहंकारका मान होता है। मनरूपी चिन्तामणिके द्वारा कल्पित जो महान् आसम्म (कार्यसम्हकी सृष्टि) है, वहीं संसाररूपमें देखा जाता है। जैसे जळ अपने सहस्पका आश्रय ळेकर स्वयं ही

तरङ्ग आदिके रूपमें प्रतीत होता है, उसी प्रकार आक्ष्माका आश्रम केकर मन खयं ही संसारके रूपमें स्कृरित होता है। अद्वितीय परमात्मामें अज्ञानके कारण मेद और अमेदकी श्रान्ति हो रही है। इस श्रमका बाध होनेपर जब यह सब कुछ ब्रह्मतत्त्वके रूपमें ही अवशिष्ट रह जाता है, तब यहाँ कौन बद्ध है और कौन मुक्त होता है ? जबतक ब्रह्मका साक्षात्कार नहीं होता, तमीतक देह आदिके पीड़ित होनेपर यह पीड़ारहित जीव भी पीड़ासे सुक्त-सा प्रतीत होता है। अच्छेब होनेपर भी देहके किसी अङ्गके कट जानेपर तमतमा उठता है। परंतु जब परमात्माका साक्षात्कार हो जाता है, तब ये बातें नहीं होतीं; क्योंकि परमात्मामें मेद, अमेर, विकार और पीड़ा—कुछ भी नहीं है।

यह शरीर गिर जाय या उठ खड़ा हो अथवा आकाशके भीतर चळा जाय, उससे विळक्षण रूपकाळे मुझ अ.स्माकी क्या हानि है ? श्रीराम ! मन ही सम्पूर्ण जगत्का शरीर है । मनकी कारणभूत आधाशक्ति-रूप चिन्मय परमास्माका कभी नाश नहीं होता । यह वासना इट वस्तुमें राग और अनिष्ट वस्तुमें हैपके कारण बन्धनमें डाळनेकळी मनकी ही शक्ति है । इसीके द्वारा व्यर्थ भ्रमसे स्वप्नकी माँति इस जगत्की कल्पना हुई है । यह वासना अविद्या है । झानके विना इसका अन्त होना बड़ा कठिन है । यह केवल दुःख देनेके लिये ही बढ़ती है । इसके खरूपका झान न होनेसे ही यह इस मिथ्या प्रपञ्चका विस्तार करती है । इस मानसी-शिक वासनाने ही इस विशाल जगत्को दीर्घकाल्यक रहनेवाले खप्तके समान रचा है । यह है तो असत्, किंद्ध सत्-सा प्रकट हुआ जान पड़ता है । आरम्भमात्र ही इसका फल है अर्थात् यह निरसार एवं आपातरमणीय है। मनका नाश ही महान् अम्युद्य—परम पुरुषार्थकी प्राप्ति है और वही समस्त दुःखेंकि समूल नाशका उपाय है । निरन्तर सुख-दुःखरूपी वक्ष-समूहोंसे भरपूर और कृत कालक्ष्पी विवंते सर्पके निवास-स्थान इस समस्त संसारक्षिय वनमें यह विवेवहीन मन ही वड़ी-बड़ी विपत्तियोंका एकसात्र कारण और प्रसु है ।

महर्षि वसिष्ठके इतना उपदेश दे छेनेपर दिन बीत गया, सूर्यदेव अस्ताचळको चछे गये। उस राजसभामं बैठे हुए ऋषि-मुनि तथा अन्य सभासद् सायंकाळिक कृत्य (संध्योपासना और अक्रिहोत्र आदि) करनेके छिये स्नानके उद्देश्यसे उन महासुनिको नमस्कार करके चछे गये तथा रात बीतनेपर सूर्यकी किरणोंके साथ ही वे सब सभासद् फिर वहाँ आ गये। (सर्ग १००–१०२)

## जगतकी चित्तरूपता, वासनायुक्त मनके दोष, मनका महान् वैभव तथा उसे वशमें करनेका उपाव

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—श्रीराम! जैसे सागरसे उमकी बड़ी-बड़ी टहरें उठती हैं, उसी प्रकार परमझ परमासासे इस चित्तहर्पा तरङ्गका उत्यान हुआ है। यही अपने संकल्पसे विशाळताको प्राप्त होकर चारों ओर इस मुवनका विस्तार करता है। सब प्रकारकी वस्तुओंसे सम्पन यह जो कुछ भी चराचर जगत् दृष्टिगोचर हो रहा है, सब-का-सब चित्तके संकल्पसे ही प्रकट हुआ है। श्रीराम! जैसे छोटा बच्च घरमें कीचड़ या गीठी मिट्टीसे विचित्र खिलौने बनाता है, वैसे ही मन अपने संकल्पसे विकल्परूपी

जगत्की सृष्टि करता है। जैसे ऋतुओंना निर्माण करनेवाला काल विभिन्न ऋतुओंमं वृक्षका वृद्ध और ही विलक्षण रूप कर देता है, उसी प्रकार चित्त भी इन सब पदार्थोंको विलक्षण-सा बना देता है। जैसे वृक्षसे पछुव प्रकट होते हैं, उसी प्रकार मनके संकल्पसे व्यामोह, सम्भ्रम, अनर्थ, देश, काल, गमन और आगमन—ये सब-के-सब उत्पन्न होते हैं। जैसे जल ही समुद्र है और उष्णता ही अग्नि है, उसी प्रकार चित्त ही विविध व्यापारोंसे पूर्ण संसार है (क्योंकि वह उसीके संकल्पसे उत्पन्न हुआ है)।

कर्ता, कर्म और करणके साथ जो यह द्रष्टा, दर्शन और दृश्यसे सम्पन्न संसार प्राप्त हुआ है, वह सब-का-सब चित्त ही है । जैसे सुवर्ण-तत्त्वकी परीक्षा करनेवाळा पुरुष बाज्वंद, मुकुट, कज्ञा और हार आदि आकारोंसे सुशीभित उसके विविध रूपोंको छोड़कर एकमात्र सुवर्णमें ही बुद्धिको ळगानेपर वास्तविक सुवर्णको देख पाता है, उसी प्रकार विवेकी पुरुष भी विभिन्न छोकों, उनके भीतरके सुवनों और उनके भी भीतर फीळे हुए बनान्तर आदि समस्त वस्तुओंको त्यागकर जब यह समझ ळेता है कि इन सबके रूपमें अपने ही खरूप-भेदसे—अपने ही संकल्प-विकल्पोंसे चित्त खर्य ही प्रकट हुआ है, तब यह सारा जगत् उसे जित्त हुप ही दिखायी देता है; फिर वित्तके सिवा दूसरी कोई वस्त हिशायी देता है; फिर वित्तके सिवा दूसरी कोई वस्त हिशायी देता है होता ।

जैसे बालिका वेतालोंका विस्तार करती है, उसी प्रकार आयन्त तुच्छ वासनारूपी सहस्रों दोषोंसे मलिन हुई मनोवृत्ति, जो नहीं है उस दु:खका भी पूर्णरूपसे विस्तार करती है; किंतु जो वासनारूप कळडूसे मिलन नहीं हुई है---निष्कलङ्क है, वह मनोवृत्ति महान द:ख विद्यमान हो तो भी उसे उसी प्रकार क्षणभरमें मिटा देती है, जैसे सूर्यकी प्रभा अन्यकारको । वासनायुक्त अज्ञानी चित्तको जहाँ भय नहीं है, वहाँ भी भय दिखायी देता है। जैसे भ्रममें पड़े पथिकको ठुठा काठ दूरसे पिशाच-जैसा जान पड़ता है। कलङ्करसे मिलन हुआ मन मित्रमें भी शत्रुभावकी आशङ्का करता है, जैसे नशेमें चूर हुआ प्राणी इस पृथ्वीको घुमती हुई देखता है। मनके व्यक्तिल होनेपर चन्द्रमासे भी वत्रपात होता जान पड़ता है। त्रिप-बुद्धिसे भक्षण किया गया अमृत भी विषका काम करता है। मनकी उत्कट वासना ही जीवके लिये एकमात्र मोहका कारण है, अतः यतपूर्वक उसीकी जड़ काटकर उसे उखाड़ फेंकना चाहि । मनुष्योंका मनरूपी हिरन संसाररूपी वनकी झाड़ीमें वासनारूपी जालसे आकृष्ट हो बड़ी विवशताको प्राप्त हो जाता है। जिस विचारसे जीवकी

ज्ञेय-पदार्थसम्बन्धनी वासना कट जाती है, उसका प्रकाश बादलोंके आवरणसे रहित सूर्यकी प्रमाके समान प्रकाशित होता है। अतः तुम मनको ही मानव समझो, इस स्थूल देहको नहीं । देह जड है; किंतु इसके भीतर रहनेत्राले मनको न जड माना जाता है न अजड। तात! निष्पाप रघनन्दन ! मनने जो कर दिया, उसीको किया हुआ समझो और मनने जिसे छोड़ दिया, उसीको छोड़ा हुआ मानो । यह सारा जगत् एकमात्र मन ही है । मन ही सम्पूर्ण भूमण्डल है। मन ही आकाश, मन ही भूमि, मन ही बायु और मन ही महत्तत्त्व है । यदि मन सूर्य आदि पदार्थमं प्रकाश आदिरूपसे अपने-आएको योजित न करे तो ये सर्घ आदि भी कभी प्रकाशित न हों। जिसका मन मोहको प्राप्त होता है, वही मुद्र कहन्त्राता है; यदि शरीर मोहको प्राप्त हो तो उसके शक्को कोई मृह नहीं कहता । मन जब देखता है तब नेत्र बन जाता है, सुनता है तब श्रवण या कान बन जाता है, स्पर्शका अनुमव करनेसे वही व्यगिन्द्रियका रूप ग्रहण करता है, सुँघनेसे प्राणेन्द्रिय और रसाखादन करनेसे रतनेन्द्रिय हो जाता है। जैसे नाटकमें एक ही नट अनेक भूमिकाओं ( विविध रूपों ) में देखा जाता है, उसी प्रकार देहके भीतर इन विचित्र इन्द्रिय-वृत्तियोंमें केवल मनकी ही अनुवृत्ति होती है। मन छोटेको बड़ा बना देता, सत्य पदार्थमें असत्ता स्थापित कर देता, खादिष्टको कड़आ बनाता और शत्रुको मित्र बना लेता है।

यदि भगवत्-स्मरण आदि मनोहर मनोहत्तिका उदय हो तो रीरव नरकका दुःख भी सुखके रूपमें परिणत हो जाता है। जिसे कल सवेरे राज्य मिलनेका विश्वास है, वह यदि कारागारमें अच्छी तरह बँधा हो तो भी उसका वह बन्धन दुःखद नहीं होता। मनके जीत लिये जानेपर सारी इन्द्रियाँ खतः वहामें हो जाती हैं। श्रीराम! सर्वत्र विद्यमान, सन्छ, निविकार, सम, स्क्ष्म, साक्षिस्टरूप, सम्पूर्ण पदार्थीमें अनुगत, चेरय पदार्थीसे अमिन्न तथा चिन्मात्ररूप जो आत्मसत्ता है, उससे उपलक्षित जो

वाग् आदि सब क्रियाओंसे रहित ब्रह्म है, उसे भी यह मन देहके तुल्म और जड बनाकर अन्त:करणमें काम-संकल्प-रूप आन्तिसे और बहुर पर्वत, नदी, समुद्र, आकाश एवं नगर आदिकी छीछासे युक्त हो ब्यर्थ प्रूमता रहता है।

जिसे चित्तने देखा है, वही वस्त देखी गयी मानी जाती है । यदि चित्तने नहीं देखी तो सामने स्क्बी हुई वस्तु भी नहीं दिखायी देती । जैसे अन्त्रकारमें नील रूपकी कल्पना की गया है, उसी तरह मनने अपनेमें ही इन्द्रियोंका निर्माण कर रक्खा है। इन्द्रियोंसे मन साकार होता है और मनसे इन्द्रियाँ । इस प्रकार यद्यपि दोनों समान हैं, तथापि इनमें मन ही उत्कृष्ट है; क्योंकि मनसे इन्द्रियाँ उत्पन्न हुई हैं, इन्द्रियोंसे मन नहीं । इस तरह चित्त और शरीर एक-दसरेसे अत्यन्त मिन्न होनेपर भी जिनकी दृष्टिमं हन दोनोंकी एकता है अर्थात जो चित्त और हारीर दोनोंको जड-कोटिमें मानकर उन्हें एक-सा सगबते हैं। वे जेय आत्माके जाता परम जानी महात्मा हम सबके लिये वन्दनीय हैं। जब मन अन्यत्र आमक्त होता है—किसी दूसरे काममें उल्झा रहता है, तब बड़े यतसे कही जाती हुई कथका क्रम भी टूट जाता है। खप्तमें जब मन उछासको प्राप्त होता है, तब हृदयके भीतर ही निर्मित हुए नगर एवं पर्वत आदि विस्तृत आकाशमें निर्मित नगर और पर्वत आदिके समान अपने-अपने कार्यको करनेमं समर्थ दिखायी देते हैं । जैसे चक्कर समुद्र अपने-आपमें ही तरङ्गमाळाओंका विस्तार करता है, उसी तरह मन स्वप्नावस्थामें अपनेसे त्रिक्षित हुए हृदयमें ही पर्वत और नगरोंकी श्रेणीको फैला देता है। जैसे सग़हके भीतर जलसे तरतमालाएँ और छोडी-छोटी लहरें प्रकार होती हैं. उसी तरह देहनं भीतर मनसे ही स्वमात पर्वत और नगरोंकी पंक्तियाँ प्राद्धीत होती हैं। जैसे पत्र, उता, फूल और फल्की शोमा अङ्करका ही खरूप है—उससे भिन्न नहीं, उसी प्रकार जाग्रत् और खप्नकी विळास-भूमियाँ मनका ही विकास हैं, मनसे भिन्न नहीं । जैसे सुवर्णकी नारी-प्रतिमा सुवर्णसे भिन्न नहीं है, उसी प्रकार जामत् और खप्तानस्थाकी क्रिया-लक्ष्मी चित्तसे पृथक् नहीं है । जैसे जलका वैभन ही धारा, जलकण, तरङ्ग और फेन आदिकी शोभाके रूपमें दृष्टिगोचर होता है, उसी प्रकर जगत्के विविध पदार्थों के रूपमें यह चित्तका ही विचित्र वैभवशाली नानात्व प्रकट हुआ है । जैसे नट शृङ्गार आदि रसके अवेशसे विभिन्न सूमिका (वेश-वंचित्र्य) को म्रहण करता है, उसी प्रकार अपनी चित्त- होते ही यहाँ रागके आवेशसे जामत् और खमगत द्रवय-प्रपक्षके रूपमें उदित होती है ।

मन ओर फैला हुआ वासनारूढ़ मन त्रिपयोंके मननसे अतिशय मोहको प्राप्त हो अपने संकल्पके अनुसार विभिन्न प्रकारकी योनि (जन्मस्थान), सुख-दु:ध तथा भय-अभयक्षी प्राप्त होता है । जैसे तिलमें तेल रहता है, उसी तरह मनमें सुख और दु:ख रहते हैं । वे ही देश और कालका ग्रमाव पड़नेसे कभी वनीभूत हो जाते हैं और कभी अत्यन्त सुक्ष्म । मन:शरीरके संकल्पके सफल होनेपर ही स्थल-शरीर शान्ति एवं उछासको प्राप्त<sup>े</sup>होता है, आता-जाता है और उछळता-कूदता है । वह खतन्त्र-रूपसे कुछ नहीं करता । जैसे साध्वी श्री अन्तः पुरके ऑगनमें ही अपने संकल्पसे उदित विविव एवं विस्तृत उल्लासोंके साथ कीड़ा करती है, उसी प्रकार मन इस देहके भीतर अपने संकल्पोंद्वारा कल्पित अनेक प्रकारके यहे हुए उल्लासजनक भावोंसे क्रीडा-विलास करता है। इसलिये जो पुरुष अन्त:करणमें मनको चपलता ( विषय-चिन्तन ) के लिये अविक अवसर नहीं देता, उसका वह पन छंमेंने बँचे हुए हाथीके समान स्थिर होकर खयको प्राप्त हो जाता है । निष्पाप रचुनन्दन ! जिसका मन एक ळक्ष्यमें स्थिर होकर अपनी चपळताका त्याग कर चुका है, वह ध्यानके द्वारा सर्वोत्तम पद (परत्रच परमात्मां) से संयुक्त हो जाता है । जैसे मन्दराचलके स्थिर हो जानेपर क्षीरसागर शान्त हो गया था, उसी प्रकार मनके संयमसे संसाररूपी भान्तिका शमन हो जाता है।

(सर्ग १०३--११०)

#### चित्तरूपी रोगकी चिकित्साके उपाय तथा मनोनिग्रहसे लाभ

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--श्रीराम ! यह चित्त एक महान रोग है। इसकी चिकित्साके लिये एक बहुत बड़ी औषध है, जो अभीष्टसाधक, निश्चितरूपसे लाभ पहुँचाने-वाली. परम स्वादिष्ट और अपने ही अधीन है: उसे बताता हूँ, सुनो । रागके विषयभूत बाह्य विषयोंका परित्याग करके परमात्मचिन्तनरूपी अपने ही प्ररुपार्थमय प्रयवसे चित्तरूपी वेतालपर शीघ्र विजय पायी जाती है। जो अभीष्ट वस्त (बाह्य विषयभोग ) को त्यागकर चित्तके राग आदि रोगोंसे रहित हो खस्थ रहता है, उसने अपने मनको उसी प्रकार जीत लिया है, जैसे मजबूत दाँतोंवाला हाथी खराब और कमजोर दाँतवाले हाथीको जीत लेता है । खसंवेदन ( आत्मा यां परमात्माके निरन्तर चिन्तन ) रूपी प्रयत्नसे चित्तरूपी बालकका पालन किया जाता है अर्थात उक्त यहसे उसके राग और चपलता आदि रोगोंकी चिकित्सा करके उसे खस्थ बनाया जाता है । उसे अवस्त ( मिथ्या अथवा अनात्मवस्तु ) से हटाकर वस्तु ( सत्य अथवा आत्मतत्त्व ) में लगाया जाता है तथा उसे बोधसे सम्पन्न किया जाता है। जैसे बालकको प्यार या भय दिखाकर बिना प्रयतके ही इधर-उधर जहाँ चाहे लगाया जा सकता है, उसी प्रकार भावोंसे मनको भी अनायास ही अन्तरात्मामें लगाया जा सकता है। ऐसा करनेमें कठिनाई ही क्या है ?

भविष्यमें अभ्युदयरूपी फल्को देनेवाले सर्कर्म ( समाधिके अभ्यास ) में लगे हुए मनको अपने पुरुषार्थसे ही चेतन परमात्माके साथ संयुक्त करे । जो सर्वथा अपने अधीन और परम हितकर है, वह अभीष्ट वस्तुका त्यागरूपी वैराग्य जिसके लिये किटन हो गया है, वह मनुष्य नहीं, विषयोंका कीड़ा है । उसे धिकार है । जैसे कोई पहल्वान किसी बालकको अनायास ही पछाड़ देता है, उसी प्रकार अपनी बुद्धिसे अरस्य विषय-समृहमें परम रमणीय परम्रह्म परमात्माकी भावना करके मनको बिना यत्नके ही जीत लिया जा सकता है। पौरुषरूपी प्रयत्नसे चित्तको शीघ्र ही जीत लिया जाता है। जो चित्तको जीतकर उसके प्रभावसे रहित हो गया है, वह बिना किसी प्रयासके परम्रह्म परमात्मको प्राप्त कर लेता है। अपने चित्तपर आक्रमण करके उसे वशमें कर लेनामात्र जो सहजसाध्य और खाधीन कार्य है, उसे ही जो लोग नहीं कर सकते, वे पुरुष नहीं, गीद इ हैं। उन्हें धिक्कार है। एकमात्र अपने पौरुषसे ही सिद्ध होनेवाला जो अभीष्ट वस्तुका त्यागरूपी मनोनिग्रहकर्म है, उसके बिना ग्रुप्ता तहीं हो सकती। अभीष्ट वाह्य विषयोंका समरण न करना अथवा मनोवाञ्छित मोक्ष-सुखकी प्राप्ति कराना जिसका खरूप है, उस मुख्य साधन मनोनिग्रहके बिना ग्रुरुका उपदेश, शास्त्रके अर्थका चित्तन और मन्त्र आदि सारे साधन या युक्तियों तिनकोंके समान व्यर्थ हैं \*।

संकल्पोंके परित्यागरूपी शक्षसे जब चित्तरूपी बृक्षका समृत् उच्छेद हो जाता है, तब साधक सर्व-खरूप सर्व-व्यापी शान्त ब्रह्मरूप हो जाता है। श्रीराम ! जैसे दिग्नम होनेपर पूर्वम पश्चिमकी प्रतीति होने लगती है और वह अनुभवने विपरीत बुद्धि उस समय बिल्कुल स्थिर हो जाती है; परंतु विवेकरूपी पुरुष-प्रयक्षसे उस आन्त बुद्धिका भी शीघ्र ही निवारण किया जा सकता है, उसी तरह मनको भी वैराग्यरूपी पुरुष-प्रयक्षसे शीघ्र ही जीता जा सकता है। मनमें उद्देगका न होना राज्य आदि सम्पत्तिका मूल कारण है। उद्देग या उकताहर न होनेसे ही जीवको अपने मनपर विजय प्राप्त होती है, जिससे तीनों लोकोंपर विजय पाना तृणके समान सहज हो जाता है। जो नराधम अपने मनके निग्रहमें भी समर्थ

# यह वात मनोनिग्रहकी प्रशंसाके लिये कही गयी है । गुरुके उपदेश और शास्त्रके अम्यासको व्यर्थ वताना इसका उद्देश्य नहीं है । सतुरुके उपदेश और शास्त्रार्थ-चिन्तन कभी व्यर्थ नहीं जाते । नहीं हैं, वे व्यवहार-दशाओंमें व्यवहारका निर्वाह कैसे कर सकेंगे। मैं पुरुष हूँ, मरा हूँ, उत्पन्न हुआ हूँ और जी रहा हूँ इत्यादि कदृष्टियाँ चञ्चल चित्तकी वृत्तियाँ ही प्रतीत होती हैं, जो बिना हुए ही प्रकट हुई हैं। यहाँ न तो किसीकी मृत्यु होती है और न कोई जन्म ही लेता है । मन खयं ही अपने मरणका तथा लोकान्तर-गमनका संकल्पमात्रसे अनुभव करता है। जो नित्य सत्, सबका हितकारी, मायामयी मिलनतासे रहित और सर्व-व्यापी परमात्मा हैं, उनमें चित्तका लय हुए बिना मुक्तिका दुसरा कोई उपाय नहीं है । इस वातका ऊपर-नीचे तथा अगळ-बगळके लोकोंमें रहनेवाले तत्त्वदर्शी विद्वानोंने बारंबार विचार किया है और सब-के-सब इसी निश्चयपर पहुँचे हैं कि चित्तकी शान्तिके सिवा मुक्तिका दसरा कोई उपाय है ही नहीं । ऋत, सत्य, व्यापक और निर्मल ज्ञानका हृदयमें उदय होनेपर मनके लय होनेमात्रसे परम शान्ति प्राप्त हो जाती है । यदि आपातरमणीय विषयोंको तुम-जैसे विद्वान्ने अरमणीय वस्तुओंकी कोटिमें समझ लिया है, तब तो मेरा विश्वास है कि तुमने चित्तके सारे अङ्ग काट डाले हैं। यह सामने दिखायी देनेवाला जो वह ( पितासे उत्पन्न ) शरीर है, वह मैं हूँ और यह जो घर, खेत आदि धन है, यह सब मेरा है ! यह 'मैं' और 'मेरा' ही मन है । यदि यह मैं और मेरेपनकी भावना न की जाय तो उससे मन उसी तरह कट जाता है, जैसे हॅंसियासे तृण । जैसे शरद ऋतुमें आकाशमें बिखरे हुए वादलोंके टकडे वायुद्वारा उड़ा दिये जाते हैं. उसी प्रकार मैं और मेरेपनकी कल्पना या भावना न करनेसे मन भी उड़ा दिया जाता है---नष्ट कर दिया जाता है । इसलिये कोई विज्ञ पुरुष जैसे अपने बालक पत्रको अच्छे कर्ममें लगाता है, उसी तरह विद्वान परुषको चाहिये कि वह अपने मनको कल्याणमें लगाये । जिसका नाश होना कठिन है तथा जो नतन या बालक न होकर सयाना और दर्पसे भरा हुआ है, उस मनरूपी सिंहको, जो संसारका विस्तार करनेवाला है, जो लोग मार डाळते हैं. वे निर्वाणपदका उपदेश देनेवाले महात्माजन इस संसारमें धन्य हैं। उनकी सदा ही विजय होती है। भले ही प्रलयकालके प्रचण्ड पवन प्रवाहित हों, चारों समुद्र एकमें मिलकर एकार्णव हो जायँ और बारहों सूर्य एक साथ तपने लगें: परंत जिसका मन शान्त हो गया है, उस प्रस्वकी कभी कोई हानि नहीं होती।

(सर्ग १११)

### मनोनाशके उपायभृत वासना-त्यागका उपदेश, अविद्या-वासनाके दोप तथा इसके विनाशके उपायकी जिज्ञासा

श्रीवसिष्ठजीने कहा—जैसे वर्फका रूप शीतलता और काजलका रूप कालिमा है। उसी प्रकार मनका रूप अत्यन्त चञ्चलता है ।

श्रीरामजीने पूछा-ब्रह्मन् ! इस अत्यन्त चञ्चल मनके तीव्र वेग या चपळताका बलपूर्वक निवारण कैसे हो सकता है ?

श्रीवसिष्टजीने कहा-श्रीराम ! इस जगत्रमें कहीं भी चपळतासे रहित मन नहीं देखा जाता । जैसे उणाता अग्निका धर्म है, वैसे ही चञ्चलता मनका। चेतन

तत्त्वमें जो यह चञ्चल क्रियाशक्ति विद्यमान है, उसीको तम जगतुका आडम्बररूप मानसी शक्ति समझो । जैसे स्पन्दन और अस्पन्दनके विना वासुके अस्तित्वका पता ही नहीं चलता, वैसे ही चञ्चल स्पन्दन (चेष्टा) के बिना चित्तका अस्तित्व ही नहीं है । जो मन चञ्चळतासे रहित है. वही मरा हुआ कहलाता है। वही तप है और वही शास्त्रका सिद्धान्तभूत मोक्ष कहलाता है। मनके विनाशमात्रसे सम्पूर्ण दुःखोंकी शान्ति हो जाती है और मनके संकल्पमात्रसे परम दु:खकी प्राप्ति होती है।

श्रीराम ! मनकी जो यह चपलता है, वह अविद्यासे उत्पन्न होनेके कारण अविद्या कही जाती है । उस अविद्याका ही दूसरा नाम वासनापद है । उसका विचारके द्वारा नाश कर देना चाहिये । विषय-चिन्तनका त्याग कर देनेसे अविद्या और वासनामयी उस चित्तस्ताका अन्तःकरणमें लय हो जाता है और ऐसा होनेसे परम श्रेय (मोक्ष-सुख) की प्राप्ति होती है । पौरुष-प्रयस्तके द्वारा मनको जिस वस्तुमें भी लगाया जाता है, उसीको प्राप्त होकर वह अभ्यासवश तद्रप हो जाता है ।

जो संसार-सागरके वेगमें पड़कर तृष्णारूपी प्राहकी दाहोंमें फँस गये हैं और अमरूपी आवर्तोद्वारा दूर बहाये जा रहे हैं, उनके वहाँसे पार जानेके लिये अपना जीता हुआ मन ही नौकारूप है। जिसने परम वन्यनकारी मनरूपी पाशके अपने (जीते हुए) मनके द्वारा ही काटकर आत्माका उद्धार नहीं कर लिया, उसे दूसरा कोई वन्धनसे नहीं छुड़ा सकता। विद्वान् पुरुषको चाहिये कि हृदयको वासित करनेवाली जो-जो वासना, जिसका दूसरा नाम मन है, उदित होती है, उस-उसका पिरियाग करे—उसे मिथ्या समझकर छोड़ दे। इससे (वासनात्मक मनके साथ ही) अविद्याका क्षय हो जाता है। मावनाकी भावना न करना ही वासनाका क्षय है। इसीको मनका नाश एवं अविद्याका नाश भी कहते हैं।

रघुनन्दन ! अमसे दो चन्द्रमाओंकी प्रतीतिके समान यह वासना नित्य असत्य होती हुई ही सत्यके समान उठ खड़ी हुई है । इसिलये इसका त्याग कर देना ही उचित है । यहाँपर तत्त्व ( अद्वितीय परम्रह्म ) के सिवा न कोई सद् वस्तु है न असद् वस्तु । जैसे तरङ्ग-मालाओंसे परिपूर्ण विशाल महासागरमें जलराशिके सिवा दूसरी कोई वस्तु नहीं है ( उसी तरह संसारमें ब्रह्मके सिवा दूसरा कोई भाव या अभावरूप पदार्थ नहीं है ) । यदि कर्मका फल सत्य हो तो कर्म उपादेय ( ग्राह्म)

होना चाहिये और यदि उसका फल मिथ्या हो तो वह कर्म सर्वथा हेय (स्थाच्य ) ही होना चाहिये; क्योंकि सब लोग एकमात्र उपादेय वस्तुमें ही आसक्त होते हैं। चूँकि कर्मका फल मिथ्या है, अतः उसमें आसक्त न होना ही उचित है। इन्द्रजालके समान यहाँ सब कुछ मायामय और अवास्तविक है; फिर उसमें क्या आस्था हो सकती हैं—कैसे हेय और उपादेय दृष्टियाँ हो सकती हैं। रधुकुलतिलक श्रीराम! संसार-बृक्षकी बीज-कणिकारूप जो यह अविद्या है, इसका अस्तित्व नहीं है, तो भी यह सत्तायुक्त वस्तुकी माँति विस्तारको प्राप्त दृई है।

यह अविद्या मनोराज्यकी भाँति केवल कल्पित आकृति-मात्रसे भासित होती है । सत्यताका इसमें सर्त्रथा अभाव है। यद्यपि यह सैकड़ों, हजारों शाखाओंसे युक्त जान पड़ती है, तथापि वास्तवमें कुछ भी नहीं है। यह जंगलमें प्रतीत होनेवाली मृगतृष्णाकी भाँति मिथ्या ही है, तो भी इसने व्यर्थ ही आडम्बर फैला रक्खा है । जैसे मुगतुष्णा उन मोले-माले मृगोंको ही घोखेमें डालती है---मनुष्योंको नहीं, उसी प्रकार यह अविद्या अज्ञ प्ररुषोंको ही घोखा देती है, विज्ञ पुरुषोंको नहीं । जैसे प्रत्यकालकी आँधी भीषण रूप धारणकर धूलराशिसे व्याप्त हो बलपूर्वक तीनों लोकोंको आकान्त कर लेती है, उसी प्रकार अविद्या भी भयंकर आकार धारणकर विचरती है । रजोगुणके आधिक्यसे वह धूसर जान पड़ती है और हठात लोक-लोकान्तरोंको पददलित कर देती है। जैसे आकाशमें अकारण ही नीलिमा दिखायी देती है, उसी प्रकार यह अविद्या भी किसी कारणके बिना ही प्रतीतिका विषय होती है। दो चन्द्रमाओंके भ्रमकी भाँति इसकी उत्पत्ति हुई है । यह खप्नके समान भ्रम उत्पन्न करती है और जैसे नौकाद्वारा यात्रा करनेत्राले लोगोंको तटवर्ती ठूँठे काठमें भी गतिशीलताकी प्रतीति होती है, वैसे ही यहाँ इस अविद्याका उत्थान हुआ है।

यह अविद्या जब चित्तको दूषित कर देती है, तब इससे व्याकुळ हुए लोगोंको दीर्घकाळतक संसाररूपी खप्नका भ्रम बना रहता है। विषयरूपी रथपर आरूढ़ हुई यह उद्भूत वासनारूपिणी प्रवळ अविद्या मनको उसी तरह शीघ्र आक्षान्त कर लेती है, जैसे जाळ पक्षीको फाँस लेता है। जैसे विवेक-बुद्धिसे विषय-बुद्धिका निरोध किया जाता है, उसी तरह प्रयत्नपूर्वक इस वासना-रूपिणी अविद्याका भी शीघ्र निरोध करना चाहिये। जैसे स्रोतोंको रोक देनेसे नदी सूख जाती है, उसी प्रकार अविद्याके निरोधसे यह मनोमयी नदी भी सूखकर नष्ट हो जाती है।

श्रीरामजी वोले—ब्रह्मन्! यह अविद्या अविद्यमान (असत्) है, अत्यन्त तुच्छ है और मिथ्या भावनारूप है, तो भी इसने कोमळाङ्गी युवतीकी भाँति सारे जगत्को अंश बना स्क्खा है—यह बड़े आर्थ्यकी वात है। इसका न कोई रूप है न आकार। यह सुन्दर चेतनसे भी रहित है और असत् होकर भी नष्ट नहीं हो रही है। इसने

सारे जगत्को अंघा वना स्क्ला है, यह कैसा आश्वर्य है ! यह सदा अनन्त दुःखोंसे व्याप्त, मृतकके तुल्य और संज्ञाहीन है; तो भी इसने जगतको अंघा बना रक्खा है, यह त्रिचित्र बात है। काम और क्रोध ही इसके सुदद अङ्ग हैं। तमोगुणकी अधिकतासे यह वक्र जान पड़ती है और ज्ञानका उदय होनेपर यह शीघ्र ही शरीररहित ( नष्ट ) हो जाती है; तो भी इसने जगत्को अंघा बना रक्खा है, यह कैसी अद्भृत बात है । अपने आत्मखरूप परमात्माके विषयमें जो अंघे ( मूढ़ ) हैं, वे ही इस अविद्याके आश्रय हैं । यह जड है, जडतासे जीर्ण-शीर्ण है और दु:खसे अत्यन्त प्रलाप करनेवाली है; तो भी इसने जगत्को अंधा बना रक्खा है, यह कितने आश्चर्यकी बात है ! प्रभो ! अनन्त दश्चेष्टारूप विलास करनेवाली, जन्म-मरण आदि सुख-दु:खका भागी बनानेवाली तथा मनरूपी गुहागृहमें अविद्या, जिसकी बद्ध वासनावाली यइ समता नहीं है, किस उपायसे नष्ट होती है ? ( सर्ग ११२-११३ )

## अविद्याके विनाशके हेतुभृत आत्मदर्शनका, विशुद्ध परमात्मखरूपका तथा असंकल्पसे वासनाक्षयका प्रतिपादन

श्रीरामचन्द्रजीने पूछा—महान् ! अविद्याके प्रभावसे उत्पन्न हुआ जो पुरुषका गहन एवं महान् अंघापन है, उसका निवारण कैसे होता है !

श्रीविसंधर्जीने कहा—रघुनन्दन ! जैसे ओस या पालेकी एक कणिका सूर्यका दर्शन होनेसे क्षणभरमें नष्ट हो जाती है, उसी प्रकार परमात्माका साक्षात्कार होनेसे इस अविद्याका तत्काल नाश हो जाता है । यह अविद्या संसाररूपी पर्वतशिखरोंके तटवर्ती स्थानोंमें, जो गहन दुःखरूपी काँटोंसे मुशोमित होते हैं, अपने साथ देहाभिमानी जीवको तमीतक नीचे गिरानेके लिये आन्दोलित करती रहती है, जबतक उसका विनाश

करनेवाली और मोहको क्षीण बना देनेवाली प्रसास-साक्षात्कारकी इच्छा खयं ही उत्पन्न नहीं हो जाती । जैसे सभी दिशाओंमें बारह स्पोंके एक साथ उदित होनेपर छाया अपने-आप नष्ट हो जाती है, उसी प्रकार ज्ञानखरूप सर्वव्यापी परमात्माका साक्षात्कार होनेपर यह अबिद्या खयं ही विलीन हो जाती है । खुनन्दन! बाह्य विषयोंकी इच्छामात्रको यहाँ अविद्या कहा गया है (क्योंकि अविद्यासे ही इच्छा उत्पन्न होती है )। इच्छा-मात्रका नाश ही मोक्ष कहलाता है । वह मोक्ष संकल्पके अभावमात्रसे सिद्ध होता है । जैसे स्रूर्वका उदय होनेपर रात न जाने कहाँ चली जाती है, उसी प्रकार परमात्माक यथार्थ ज्ञानका उदय होनेपर अविद्या न जाने कहाँ विलीन हो जाती है ।

श्रीरामजीने पृष्ठा—ब्रह्मन् ! यह जो कुछ भी दृश्य-प्रपञ्च है, वह (अविद्यासे उत्पन्न होनेके कारण) अविद्या ही है और वह अविद्या परमात्माके चिन्तनसे नष्ट हो जाती है । तब कृपापूर्वक यह बताइये कि वह परमात्मा कैसा है !

श्रीवसिष्ठजीने कहा-शीराम! जो विषयोंके संसर्गसे रहित, असाधारण और अनिर्वचनीय चेतन तत्त्व है, वह परमेश्वर ही आत्मा या परमात्मा शब्दसे कहा गया है। निष्पाप श्रीराम ! ब्रह्मासे लेकर कीट-पतंग एवं पेड्-पौधों-तक जो यह तृण-आदिरूप जगत् है, वह सब सदा परमात्मा ही है । यहाँ अविद्या कहीं नहीं है । यह सब नित्य चैतन्यघन अविनाशी एवं अखण्ड ब्रह्म ही है । यहाँ मन नामकी कोई दूसरी कल्पना है ही नहीं। यहाँ तीनों लोकोंमें न कोई जन्म लेता है और न मरता ही है । जन्म-मरण आदि भाव-विकारोंका कहीं अस्तित्व ही नहीं है । इस संसारमें केवल-अद्वितीय एकमात्र ज्ञान-खरूप, समानभावसे सबमें व्यापक, अखण्ड और विषय-संसर्गसे रहित सचिदानन्दघन परमात्मा ही है । उस निस्य, सर्वव्यापी, शुद्ध, चैतन्यधन, सब प्रकारके उपद्रवोंसे रहित, शान्त, सर्वत्र समभावसे स्थित, निर्विकार, विज्ञान-खरूप परमात्मामें जो यह आवरणसहित जीवात्मा चिन्मय खमावसे भिन्न-जड विषयरूप जगत्की खयं कल्पना करके दौड़ता है, वह अविद्यारूप आवरणसे मिलन हुआ चेतन जीवात्मा ही मनके रूपमें परिणत होनेके कारण 'मन' नामसे कहा गया है। जो संसार वास्तवमें कळ नहीं है, वह एकमात्र--अद्वितीय, सर्वव्यापी, शान्तस्वरूप परमात्मामें संकल्पमात्रसे ही उत्पन्न हुआ है । अत: जैसे अग्निकी ज्वाला जिससे उत्पन्न हुई, उसी वायुसे शान्त हो जाती है, उसी तरह संकल्पसे उत्पन्न हुई यह सृष्टि संकल्पसे ही नष्ट हो जाती है। भोगाशारूपताको प्राप्त हुई वह अविद्या एकमात्र असंकल्परूप पुरुष-प्रयत्नद्वारा लयको प्राप्त होती है ।

भीं कुश हूँ, अत्यन्त तुखी हूँ, बँघा हुआ हूँ तथा हाथ-पैर आदि अवयत्रींसे युक्त हूँ" इस मावनाके अनुरूप व्यवहारसे जीवात्मा बन्धनमें पड़ता है । भिरा दुःखसे कोई सम्बन्ध नहीं है, यह शरीर भी मेरा नहीं है; मला, किस आत्माको बन्धन प्राप्त हुआ है—किसीको भी नहीं, आत्मा नित्य-मुक्तखरूप है" इस मावनाके अनुरूप व्यवहारसे जीवात्माकी मुक्ति होती है । नेत्रोंकी ही अपनी दर्शन-शिक्ता क्षय होनेपर अर्थाद अत्यन्त दूरताके कारण दर्शनहाक्तिका क्षयकार उदित हुआ है, वही आकाशकी नीलिमाके रूपमें दिष्टगोचर होता है । यह जान लेनेपर जैसे आकाशमें कालिमा दीखनेपर भी 'यह वास्तवमें कालिमा नहीं है' ऐसी बुद्धि सुद्ध हो जाती है, वैसे ही अविद्यारूपी अन्धकारको भी समझना चाहिये।

जैसे खममें 'हाय ! मैं दु:खसे नष्ट हो गया' इस संकल्पसे मनुष्य दु:खसे नष्ट-सा होने लगता है और 'मैं जाग गया हूँ' इस संकल्पसे वह समके दु:खसे छुटकारा पाकर सुखी हो जाता है, उसी प्रकार मन विषयके संकल्पसे मृढ़ताको प्राप्त होता है और विज्ञानस्वरूप उदार परमास्माके संकल्प या चिन्तनसे वह विज्ञानस्य ब्रह्मभावकी ओर अग्रसर होता है । 'मैं अज्ञानी हूँ' ऐसे संकल्पसे यह अनादि अविद्या एक क्षणमें प्रकट होती है और विस्मरण अर्थात् संकल्प-वासनाओंके मूलोच्छेदसे यह विनाहाशील अविद्या सर्वथा नष्ट हो जाती है ।

जो दश्य पहले ही नहीं था, वह आज भी नहीं है और जो यह भासित हो रहा है, वह शान्त, अद्वितीय, निर्विकार एवं निर्दोष ब्रह्म ही है। अतः कभी किसीके लिये किसी तरह और किसी भी कारणसे ब्रह्मके अतिरिक्त दूसरी कोई मननीय वस्तु नहीं है; इसल्यिये आदि-अन्तसे रहित निर्विकार ब्रह्ममें पूर्णतः स्थित हो जाना चाहिये। उत्तम बुद्धिके द्वारा परम पुरुपार्थका आश्रय टेक्सर प्रयन-पूर्वक चित्तसे मोगाशाभागनाको जङ्-मूलसहित उखाङ् फेंकना चाहिये । महान् मोह ( अज्ञान ) ही जरा और मरण आदिका कारण है । जो-जो वस्तु कार्यरूपसे प्रकट होती है, वह सब सैकड़ों आशापाशोंसे उछसित होने-वाळी वासनाका ही विस्तार है । 'ये मेरे पुत्र हैं, मेरा धन है, यह मैं हूँ, यह मेरा घर है' इस प्रकारके इन्द-जाळसे यह वासना ही वृद्धिको प्राप्त होती है । तत्वज्ञ श्रीराम ! प्रमासनत्वको सिवा दूसरी कोई वस्तु कभी सस्य नहीं है । अतः वास्तवमें 'मेरा' और 'मैं'—ये दोनों ही नहीं हैं । रघुनन्दन ! ज्ञानीकी दृष्टिमें अविद्या नहीं है । आकाश, पर्वत, समुद्र, पृथ्वी और नदीरूप जो यह अविद्या है, वह अज्ञानीकी ही दृष्टिमें है । ज्ञानीकी हि दृष्टिमें है । ज्ञानीकी हृष्टिमें तो आकाश आदिके रूपमें ब्रह्म ही अपनी मिहमामें स्थित है । अहो ! यह कितने आध्ययंकी बात है कि जो सत्य है, उस ब्रह्मको तो लोग भूल गये हैं और जो असस्य अविद्या नामक वस्तु है, उसीका निश्चितरूपसे निरन्तर समरण हो रहा है ! (सर्ग ११४)

## अविद्याकी वन्धनकारितापर आश्चर्यः चेष्टा देहमें नहीं, देहीमें है—इसका प्रतिपादन तथा अज्ञानकी सात भूमिकाओंका वर्णन

श्रीवाल्मीकिजी कहते हैं—भरद्वाज ! पूज्यपाद महात्मा वसिष्ठके यों कहनेपर कमलनयन श्रीराम प्रफुछ पङ्कजके समान शोभा पाने लगे।

श्रीरामजी बोले—मुनिवर ! जो अविद्या वास्तवमें है ही नहीं, उसने सक्को क्यामें कर लिया है—यह कैसी विचित्र बात है ?

श्रीवितिष्ठजीने कहा—ितप्पाप रघुनन्दन ! इस संसारमें काठ और दीवालके समान जड देह कुछ भी नहीं है—वास्तवमें इसकी सत्ता नहीं है। इस चित्तने ही स्वप्नके संसारकी माँति इसकी कल्पना कर ली है। श्रीराम! अज्ञानी जीवात्माको ये अनन्त शारितिक सुख-दुःख होते हैं। किंतु ज्ञानी महात्मा पुरुषको ये विल्कुल नहीं होते (क्योंकि वे परमात्माके यथार्थ खरूपको जान गये हैं)। देह जड है, अतएव वह दुःखका अनुभव नहीं कर सकता। देहाभिमानी जीवात्मा ही अविवेकनके कारण दुखी होता है। यह अविवेक या अविचार अतिशय अज्ञानके कारण है। अज्ञान ही समस्त दुःखोंका हेतु है। एकमात्र अविवेकरूपी दोषके कारण ही जीवात्मा शुभाग्रुम कर्मोंके सुख-दुःखादि फर्लोंका मोक्ता

बना है—-ठीक उसी तरह, जैसे रेशमका कीड़ा अज्ञान-वश ही रेशमके कोषमें बन्धनको प्राप्त होता है। अविवेकरूपी रोगसे बँधा हुआ, विविध वृत्तियोंसे युक्त मन नाना आकृतियोंमें विचरण करता हुआ चक्रके समान यूमता रहता है। श्रीराम! जैसे घरका मालिक घरमें अनेक प्रकारकी चेष्ठाएँ करता है, किंतु जड गृह खयं कुछ भी नहीं करता, उसी तरह श्रीरमें जीवास्मा ही विविध चेष्ठाएँ करता है, शरीर नहीं।

श्रीरामजीने पूछा—भगवन् !आप सम्पूर्ण तत्त्ववेत्ताओं-में श्रेष्ठ हैं । सिद्धि देनेवाळी ज्ञानकी सात भूमिकाओंका खरूप कैसा है ? यह मुझे संक्षेपसे बताइये ।

श्रीविसिष्टजीने कहा—च्छुनन्दन ! अज्ञानकी सात भूमिकाएँ हैं । फिर गुणोंकी विचित्रतासे इन दोनोंके दूसरे-दूसरे असंख्य मेद हो जाते हैं । आत्मखरूपमें अनादि काळसे अज्ञानका आरोप है । उस अज्ञानकी ये सात भूमिकाएँ हैं, जिन्हें सुनो—१ बीज-जाप्रत्, २ जाप्रत्, ३ महाजाप्रत्, ४ जाप्रत्, ३ महाजाप्रत्, ४ जाप्रत्-खम, ५ खम, ६ खप्रजाप्रत् और ७ सुष्ठिते । इस तरह अज्ञानके ये सात मेद हैं । ये

सातों भेद फिर एक दूसरेसे संयुक्त होकर अनेक नाम धारण करते हैं । अब तुम इस सप्तविध अज्ञानके ळक्षण सुनो ।

महासर्गके आदिमें चिन्मय परमात्मासे जो प्रथम. नाम-निर्देशसे रहित एवं विद्युद्ध व्यष्टि चेतन प्रकट होता है, वह भविष्यमें होनेवाले 'चित्त' और 'जीव' आदि संज्ञा-शब्दों तथा उनके अर्थीका भाजन होकर जाप्रत् अवस्थाके बीजरूपमें स्थित होता है; (क्योंकि वह महाप्रलयके समय भी परमात्मामें बीजरूपसे ही था ) इसलिये 'बीज-जाप्रत्' कहलाता है । यह अज्ञानकी नृतन अवस्था है । अब तुम जाग्रत् संसारका वर्णन सुनो । नवजात बीज-जाग्रत्के पथात् 'यह स्थूल देह मैं हूँ, यह देह, यह भोग्य-पदार्थ-समृह मेरा हैं ऐसी जो अपने भीतर प्रतीति होती है, उसे 'जाम्रत्' कहते हैं। 'यह देह मैं हूँ' 'यह भोग्य-समूह मेरा हैं इस जाप्रत् प्रतीतिके उत्पन्न होनेके पश्चात् जन्मान्तरके अभ्याससे दृढ़ हुई जो प्रतीति एक्सित होती है, उसे 'महाजांग्रत' कहा गया है । अ जाम्रत् पुरुषका अदृढ़ या दृढ़ जो सर्वथा तन्मया-त्मक ( जाम्रत्के ही तुल्य, )मनोराज्य है, उसीको 'जामत खप्त' कहते हैं। दो चन्द्रमाओंका दर्शन, सीपीमें चाँदीकी प्रतीति और मृगतृष्णा ( मरुस्थलमें बिना हुए जलकी

प्रतीति ) आदि भेदकी तरह अम्यासवरा जाम्रतुभाव-को प्राप्त खप्त-मनोराज्य अनेक प्रकारका होता है । 'उसे मैंने थोडे ही समयतक देखा. वह सत्य भी नहीं हैं? नींद्रके समय ( सुषुप्ति-कालके आदि या अन्तमें ) अनुभवमें आयी हुई बातोंके विषयमें नींदके अन्तमें जो ऐसी प्रतीति होती है, उसे 'खप्त' कहा गया है । वह खप्त अज्ञ पुरुषकी महाजाप्रत् अवस्थामें स्थित स्थ्रल शरीरके कण्ठसे लेकर हृदयपर्यन्त नाडी-प्रदेशमें प्रकट होता है। चिरकालतक दर्शनके अभावसे जो विकसित नहीं हुआ, वह महाशरीरवाला दढ़ अभिमान ही खप्त है। सदद अभिनिवेशसे या चिरस्थायित्वकी कल्पनासे पष्ट हो जाप्रतभावको प्राप्त हुआ खप्त महाजाप्रतकी समता प्राप्त कर लेता है। इस अवस्थाको प्राप्त हुआ खम 'खप्त-जाम्रत्' माना गया है । पूर्वोक्त छहों अवस्थाओंका परित्याग करनेपर जो जीवकी जड अवस्था है, वही भावी दु:खोंका बोध करानेवाले बीजरूप अज्ञानसे सम्पन्न 'सुषुप्ति' कही जाती है । खुनन्दन ! इस प्रकार सात-प्रकारकी अज्ञान-भूमिकाका मैंने वर्णन किया । यह नाना प्रकारके विकारों तथा लोकान्तरोंके भेदोंसे युक्त होनेके कारण निन्ध एवं त्याज्य बतायी गयी है। ( सर्ग ११५---११७)

# ज्ञानकी सात भूमिकाओंका विशद विवेचन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—निष्पाप रघुनन्दन ! अब मैं सात प्रकारकी ज्ञानभूमिकाका वर्णन करता हूँ, इसे सुनो । पहळी ज्ञानभूमिका ग्रुमेच्छा बतायी गयी है, दूसरी विचारणा, तीसरी तनुमानसा, चौथी सत्त्वापत्ति, पाँचवीं असंसक्ति, छठी पदार्थाभावना और सातवीं तुर्यगा—इस प्रकार ये ज्ञानकी सात भूमिकाएँ मानी गयी हैं।
स्थितः कि मृद पवास्मि प्रेक्षेय देशं शास्त्रसाजनेः।
वैराग्यपूर्वमिच्छेति ग्रुभेच्छेत्युच्यते बुधेः॥
भी मृद्ध होकर ही क्यों स्थित रहूँ, मैं शास्त्रों और
सत्पुरुषोंके द्वारा जानकर तत्त्वका साक्षात्कार करूँगा—

<sup>\*</sup> जैसे ब्राह्मण आदि जातियों में उत्पन्न हुए लोगोंमेंते किसी-िक्सी व्यक्तिका जन्मान्तरके अभ्याससे अपने वर्णोचित कर्मोंमें विशेष आग्रह और नैपुण्य देखा जाता है, सबमें ऐसी बात नहीं पायी जाती; अतः इस जन्मके या जन्मान्तरके दृढ़ अभ्यासते दृताको प्राप्त हुई जो पूर्वोक्त जाग्रत् प्रतीति है, उसीको महाजाग्रत् कहा गया है।

इस प्रकार वैराग्यपूर्वक केवल मोक्षकी इच्छा होनेको ज्ञानीजनोंने 'ग्रुभेच्छा' कहा है।'\*

शास्त्रसज्जनसम्पर्कवैराग्याभ्यासपूर्वकम् । सदाचारप्रवृत्तिया प्रोच्यते सा विचारणा ॥ 'शास्त्रोंके अध्ययन, मनन और सत्पुरुषोंके सङ्ग तथा विवेक-वैराग्यके अध्यासपूर्वक सदाचारमें प्रवृत्त होना— यह 'विचारणा' नामकी मूमिका कही जाती है । †

श्र अभिप्राय यह कि समस्त ( पापमय ) अञ्चम इच्छाओंका अर्थात् चोरी, व्यभिचार, ग्रुड, कपट, छल, बलालार, हिंसा, अमध्य-मोजन, दुव्यसन और प्रमाद ( व्यर्थ-चेष्ठा ) आदि श्रास्त्र-निपिद्ध कर्मोंका मन, वाणी और शरीरसे त्याग करनाः नाशवान्, क्षणमञ्जूर, स्त्री, पुत्र और धन आदि प्रिय वस्तुओंकी प्राप्तिके उद्देश्यसे तथा रोग-संकटादिकी निवृत्तिके उद्देश्यसे क्षेत्र जानेवाले यक्त, दान, तप और उपासनादि काम्यकर्मोंको अपने स्वार्थके लिये न करनाः मान, बड़ाई, प्रतिष्ठा एवं स्त्री, पुत्र और धनादि जो कुछ भी अनित्य पदार्थ प्रारक्ष्यके अनुसार प्राप्त हुए हों, उनके बढ़नेकी इच्छाका त्याग करनाः अपने सुखके लिये किसीसे भी धनादि पदार्थोंकी अथवा सेवा करनेकी याचना न करना और बिना याचनाके दिये हुए पदार्थोंको या की हुई सेवाको स्वीकार न करना तथा किसी प्रकार भी किसीसे अपना स्वार्थ सिद्ध करनेकी मनमें इच्छा न रखनाः ईश्वरको भक्ति, देवताओंका पूजन, माता-पितादि गुफ्जनोंकी सेवा, यक्त, दान, तप तथा वर्णाश्रमके अनुसार जीविकाद्वारा गृहस्थका निर्वाई और शरीर-सम्बन्धी खान-पान आदि सम्पूर्ण कर्तव्यक्तोंमें आलस्यका तथा स्व प्रकारकी सांसारिक कामनाका तथा करना एवं प्रज्ञानं कक्षां (ऐतरिय-उप० १ | ३ )—व्रह्म विज्ञानक्षन है, 'अयमात्मा ब्रह्म' (माण्ड्रक्य-उप० २ )—यह आत्मा ही परब्रह्म परमात्मा है, 'तत्त्वमिर' ( छान्दोग्य-उप० ६ | १२ | ३ )—वह सचिदानन्दघन ब्रह्म ( ही है और 'अहं ब्रह्मास्मि' ( बृह्दा० उप० १ | ४ | १०)—में देह नहीं हूँ, ब्रह्म हूँ—इन वेदान्त-वाक्त्योंका एकमात्र परमात्माके तत्त्व-रहस्थ-जानपूर्वक उनको प्राप्त करनेकी इच्छासे सत्त्वाहोंमें अध्ययन करना और सत्युक्तोंका सङ्ग करके उनसे इन महावाक्त्योंका श्रवण करना ही 'धुमेच्छा' नामकी प्रथम भूमिका है । इसिल्ये इस भूमिकाको 'श्रवण' भूमिका सी कहा जा सकता है ।

्री उपर्शुक्त प्रकारसे सस्पुरुषोंके सङ्ग, सेवा एवं आज्ञा-पाल्नसे, सत्-शास्त्रांके अध्ययन-मननसे तथा देवी सम्पदारूप सद्गुण-सदाचारके सेवनसे उत्पन्न हुआ विवेक (विवेचन ) ही 'विचारणा' है। माव यह कि सत्-असत् और निल्य-अनित्य वस्तुके विवेचनका नाम 'विवेक' है। विवेक इनको मलीमॉित प्रथक् कर देता है। सब अवस्थाओं और प्रत्येक वस्तुमें प्रतिक्षण आत्मा और अनात्माका विश्लेषण करते-करते यह विवेक खिद्ध होता है।

जिसकां कभी नारा न हो, वह 'सत्' है और जिसका नारा होता है, वह 'असत्' है । भगवान्ने कहा है— नासतो विद्यते भावो नाभावो विद्यते सतः । उभयोरपि हृष्टोऽन्तस्वनयोस्तत्त्वदर्शिभिः ॥

(गीता २।१६)

'असत् वस्तुकी तो सत्ता नहीं है और सत्का अभाव नहीं है। इस प्रकार इन दोनोंका ही तत्त्व तत्त्वज्ञानी पुरुषों-द्वारा देखा गया है।'

इस नियमके अनुसार जो दृश्य जड पदार्थ हैं, वे उत्पत्ति-विनाशशील होनेके कारण असत् हैं और परमात्मा ही एक सत् पदार्थ है। जीवात्मा भी उसका अंश होनेके कारण सत् है। अद्देत-सिद्धान्तके अनुसार जीवात्मा और परमात्मा वस्तुतः एक ही हैं, मायाकी उपाधिके सम्बन्धसे उनका भेद प्रतीत होता है। जैसे महाकाशके एक होते हुए भी घड़ेकी उपाधिके सम्बन्धसे घटाकाश और महाकाश अलग-अलग प्रतीत होते हैं, वस्तुतः घटाकाश, महाकाश एक ही हैं, उसी प्रकार जीवात्मा, परमात्मा वास्तवमें एक ही हैं—इस तस्वको समझ लेना 'विवेक' है।

उपर्युक्त विवेकके द्वारा जब सत्-असत् और नित्य-अनित्यका पृथक्करण हो जाता है, तब असत् और अनित्यसे आसक्ति हट जाती है, एवं इस लोक और 'परलोकके सम्पूर्ण पदार्थोंमें और कमोंमें कामना और आसक्तिका न रहना ही 'वैराच्य' है। महर्षि पतङ्गलिने कहा है---

दृष्टानुश्रविकविषयवितृष्णस्य वशीकारसंज्ञा वैराग्यम् ।

( योगदर्शन १।१५)

विचारणाशुभेच्छाभ्यामिन्द्रियार्थेष्वसक्तता । विश्वयभोगोंमं आसक्तिका अभाव होना और अनासक्त यात्रा सा तनुताभावात् प्रोच्यते तनुमानसा ॥ हो संसारमं विचरण करना—यह 'तनुमानसा' 'उपर्युक्त शुभेच्छा और विचारणाके द्वारा इन्द्रियोंके है । इसमें मन शुद्ध होकर सूक्ष्मताको प्राप्त हो

'ह्नी, घन, मवन, मान, वड़ाईं आदि इस लोकके और स्वर्गीद परलोकके सम्पूर्ण विपयोंमें तृष्णारहित हुए चित्तकी जो वड़ीकार-अवस्था होती है, उसका नाम 'वैराग्य' है।'

समस्त इन्द्रियों और विषयोंके सङ्क्षे उत्पन्न होनेवाले जितने भी भोग हैं, वे सब अनित्य हैं। किंतु अज्ञानसे अनित्यमें नित्य-बुद्धि होनेके कारण विषयभोगादि नित्य प्रतीत होते हैं। इसल्यि उनको अनित्य मानकर उनसे वैराग्य करना चाहिये। गीतामें भगवान कहते हैं—

मात्रास्त्रशांस्तु कौन्तेय शीतोण्णसुखर्द्वःखदाः । आगमापायिनोऽनित्यास्त्रांस्तितिक्षस्व भारत ।। (२।१४) 'हे कुन्तीपुत्र ! सर्दी-गरमी और सुख-दुःखको देनेवाले इन्द्रिय और विषयोंके संयोग तो उत्पत्ति-विनाशशील और अनित्य हैं, इसलिये हे भारत ! उनको तू सहन कर ।'

यं हि न व्यथयन्त्येते पुरुषं पुरुषर्थभ । समदुःखसुखं धीरं सोऽमृतत्वाय कल्पते ॥( गीता २ । १५ ) 'क्योंकि हे पुरुषश्रेष्ठ ! दुःख-सुखको समान समझनेवाले जिस धीर पुरुपको ये इन्द्रिय और विपयोंके संयोग व्याकुल नहीं कर सकते, वह मोक्षके योग्य होता है।'

अतः वैराम्यवान् पुरुषके लिये संसारके विषयभोगोंको अनित्य और दुःखरूप समझकर उनमें आसक्तिरहित होना परम आवस्यक है, यो समझकर ही विवेकी मनुष्य उनमें नहीं रमते। भगवान्ने कहा है—

ये हि संस्पर्शेजा भोगा दुःखयोनय एव ते। आद्यन्तवन्तः कौन्तेय न तेषु रमते बुधः॥

(गीता ५। २२)

'जो ये इन्द्रिय और विषयोंके संयोगसे उत्पन्न होनेवांल सब भोग हैं, वे यद्यपि विषयी पुरुषांको सुखरूप भारते हैं, तो भी दु:खके ही हेतु हैं और आदि-अन्तवालें अर्थात् अनित्य हैं; इसलिये हैं अर्जुन ! बुद्धिमान्—विवेकी पुरुष उनमें नहीं रमता।

इस प्रकार विवेक-वैराग्य हो जानेपर साधकका चित्त निर्मल हो जाता है। उसमें क्षमा, सरलता, पिवजता तथा प्रिय-अप्रियकी प्राप्तिमें समता आदि गुण आने लगते हैं। उसके मन, इन्द्रिय और शरीर विपयोंसे हटकर वशमें हो जाते हैं। फिर उसे गङ्गातट, तीर्थस्थान, गिरि-गुहा, वन आदि एकान्तदेशका सेवन ही अच्छा लगता है; उसके ममता, राग-देण, विक्षेप और मान-बड़ाईकी इच्छाका अभाव-सा हो जाता है। विपयमोगोंसे स्वाभाविक ही उपरित हो जाती है एवं विवेक-वैराग्यके प्रभावसे वह नित्य परमात्माके स्वरूपके चिन्तनमें ही लगा रहता है।

भगवान्ने गीतामें ज्ञानके साधन बतलाते हुए कहा है-

अमानित्वमदम्भित्वमहिंसा क्षान्तिरार्जवम् । आचार्योपासनं शौचं स्थैर्यमात्मविनिग्रहः ॥ इन्द्रियार्थेष वैराग्यमनद्दंकार एव च । जन्ममृत्युजराव्याधिदुःखदोषानुदर्शनम् असक्तिरनभिष्वङ्गः पुत्रदारगृहादिषु । नित्यं समचित्तत्वमिष्टानिष्टोपपत्तिष् ॥ च चानन्ययोगेन भक्तिरव्यभिचारिणी । विविक्तदेशसेवित्वमरतिर्जनसंसदि अध्यात्मज्ञाननित्यत्वं तत्त्वज्ञानार्थदर्शनम् । एतज्ज्ञानमिति प्रोक्तमज्ञानं यदतोऽन्यथा ॥

(१३।७-११)

'श्रेष्टताके अभिमानका अभाव, दम्भाचरणका अभाव, किसी भी प्राणीको किसी प्रकार भी न सताना, क्षमाभाव, मन-वाणी आदिकी सरखता, श्रद्धा-भक्तिसिंहत गुरुकी सेवा, वाहर-भीतरकी श्रुद्धि, अन्तःकरणकी स्थिरता और मन-इन्द्रियोंसिहत शरीरका निग्रह, इस लोक और परलोकके सम्पूर्ण भोगोमें आसक्तिका अभाव और अहंकारका भी अभाव; जन्म, मृत्यु, जाता है, इसिळिये इसे 'तनुमानसा' कहते हैं।'\*
भूमिकात्रितयाभ्यासाच्चिनंऽर्थे दिरतेर्वेशात्।
सत्यात्मनि स्थितिः शुद्धे सत्त्वापत्ति स्वाहता॥

'ऊपर बतायी हुई शुभेच्छा—अवण, विचारणा— मनन और तनुमानसा—िनिदिध्यासन भूमिकाओंके अभ्यास-से चित्तके सांसारिक विषयोंसे अस्यन्त विरक्त हो जानेके

जरा और रोग आदिरूपमें दुःख और दोषोंका बार-बार विचार करना। पुत्र, स्त्री। घर और धन आदिमें आसक्तिका अभाव। ममताक। न होना तथा प्रिय और अप्रियकी प्राप्तिमें सदा ही चित्तका सम रहना। मुझ परमेश्वरमें अनन्य योगके द्वारा अव्यभिचारिणी भक्ति तथा एकान्त और गुद्धदेशमें रहनेका खभाव और विषयासक्त मनुत्योंके समुदायमें प्रेमका न होना। अध्यात्मज्ञानमें नित्य-स्थिति और तत्त्वज्ञानके अर्थरूप परमात्माको ही देखना—यह सब ज्ञान है और जो इससे विपरीत है। वह अज्ञान है—मों कहा गया है।

दूसरी भूमिकामें परिपक्ष हो जानेपर उस साधकमें उपर्युक्त गुण और आचरण आने लगते हैं।

जगर प्रथम भूमिकामें बताये हुए महावाक्योंका निरन्तर मनन और चिन्तन करना ही प्रधान होनेके कारण इस दूसरी भूमिकाको 'विचारणा' कहा गया है, अतः इसे 'मनन' भूमिका भी कहा जा सकता है।

# अभिप्राय यह है कि उपर्युक्त कामना, आसिक्त और ममताके अभावसे, मत्पुरुषोंके सङ्ग और सत्-शास्त्रोंके अभ्याससे तथा विवेक-वैराग्यपूर्वक निदिष्यासन—ध्यानके साधनसे साधककी बुद्धि तीथण हो जाती है तथा उसका मन शुद्ध, निर्मेळ, स्क्ष्म और एकाम हो जाता है, जिससे उसे स्क्ष्मातिस्क्ष्म परमात्मतत्त्वको म्रहण करनेकी योग्यता अनायास ही प्राप्त हो जाती है | इसीको 'तनमानसा' भूमिका कहा गया है |

इस तीसरी स्मिकामें खित साधकके अन्तःकरणमें सम्पूर्ण अवगुणोंका अभाव होकर स्वाभाविक ही अहिंता, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्यं, अपरिग्रह, अनत्या ( दोणदृष्टिका अभाव ), अमानिता, निष्कपटता, पवित्रता, संतोष, हाम, दम, समाधान, तेज, क्षमा, दया, धैर्यं, अद्रोह, निर्मयता, निरहंकारता, शान्ति, समता आदि सद्गुणोंका आविर्भाव हो जाता है। फिर उसके द्वारा जो भी चेष्टा होती है। वह सब सदाचाररूप ही होती है तथा उस साधकको 'संसारके सम्पूर्ण पदार्थ मायाके कार्य होनेसे सर्वथा अनित्य हैं और एक सचिदानन्द्धन परमात्मा ही सर्वत्र सममावसे परिपूर्ण हैं' ऐसा हद निश्चय होकर शरीरसाहित संसारके सम्पूर्ण पदार्थों और कर्मोमें उसकी वासनाका भी अभाव हो जाता है। मान यह है कि उसके अन्तःकरणमें उनके चित्र संस्काररूपमें मार्वों रहते एवं शरीरमें अहंभाव तथा मन, वाणी और शरीरद्वारा होनेवाळ सम्पूर्ण कर्मोमें कर्ताभका अभिमान नहीं रहता क्योंकि वह परवैरायको प्राप्त हो जाता है। परवैरायका स्वरूप महर्षि पत्रज्ञाळिने यो वतलाया है—

तत्परं पुरुषख्यातेर्गुणवैतृष्ण्यम् ।

( योगदर्शन १ । १६ )

प्रकृतिसे अत्यन्त विबक्षण पुरुपके ज्ञानसे तीनों गुणोंमं जो तृष्णाका अत्यन्त अभाव हो जाना है, यह परवैराग्य या सर्वोत्तम वैराग्य है।'

पूर्वोक्त वूसरी भूमिकामें खित पुरुपकी तो विषयोंका विशेष संधर्ग होनेसे कदाचित् उनमें कुछ आसित्त हो भी सकती है। परंतु इस तीसरी भूमिकामें पहुँचे हुए पुरुपकी तो विषयोंके साथ संधर्ग होनेपर भी उनमें आसित्त नहीं होती; क्योंकि उसके निश्चयमें एक सिबदानन्दघन परमात्माके सिवा अन्य कोई वस्तु रहती ही नहीं। अतः परवेराग्य हो जानेके कारण उसके अन्तःकरणकी वृत्तियाँ सम्पूर्ण संसारसे अत्यन्त उपरत हो जाती हैं। यदि किसी कालमें कोई स्कुरणा हो भी जाती है, तो भी उसके संस्कार नहीं जमते; क्योंकि उसकी एक सिबदानन्दघन परमात्माके खरूपमें ही निरन्तर गाढ़ खिति बनी रहती है, जिसके कारण उसे कभी-कभी तो दारीर और संसारका विस्मरण होकर समाधि-सी हो जाती है। ये सब लक्षण परमात्माकी प्राप्तिके अत्यन्त निकट पहुँच जानेपर होते हैं।

सिंबदानन्दचन परब्रक्ष परमात्माका चिन्तन करते-करते उस परमात्मामें तन्मय हो जाना तथा अत्यन्त वैराग्य और उपरितके कारण परमात्माके ध्यानमें ही नित्य स्थित रहनेसे मनका विश्वद्ध होकर सूक्ष्म हो जाना ही 'तनुमानसा' नामकी अनन्तर उसके प्रभावसे आत्माका द्युद्ध तथा सत्यखरूप परमात्मामें तद्भूप हो जाना 'सत्त्वापत्ति' कहा गया है।'\* तीसरी भूमिका है। अतः इसे 'निदिश्यासन' भूमिका भी कह सकते हैं।

ये तीनों भूमिकाएँ साधनरूपा हैं । इनमें संसारसे कुछ सम्बन्ध रहता है, अतः यहाँतक साधककी 'जाप्रत्-अवस्था' मानी गयी है ।

अउपर्युक्त श्रवण, मनन और निदिष्यासनके तीव्र अभ्याससे जब साधक सिचदानन्दवन परमात्माको प्राप्त हो जाता है, तब उसीको 'सत्त्वापत्ति' नामकी चौथी भूमिका कहते हैं। इसीको गीतामें निर्वाण ब्रह्मकी प्राप्ति कहा गया है—

योऽन्तःसुखोऽन्तरारामस्तथान्तर्ज्योतिरेव यः । स योगी ब्रह्म निर्वाणं ब्रह्मभूतोऽधिगच्छति ॥

(4178)

'जो पुरुष आत्मामें ही सुखी है, आत्मामें ही रमण करता है तथा जो आत्मामें ही शानवान है, वह सिंबदानन्दर्भन परब्रह्म परमात्माके साथ एकीभावको प्राप्त—'मैं ही ब्रह्म हूँ' इस प्रकार अनुभव करनेवाला शानयोगी शान्त ब्रह्मको प्राप्त होता है।'

-जिस प्रकार गङ्गा-यसुना आदि सारी नदियाँ बहती हुई अपने नाम-रूपको छोड़कर समुद्रमें ही विलीन हो जाती हैं, उसी प्रकार शानी महात्मा नाम-रूपसे रहित होकर परम दिव्य पुरुष परात्पर परमात्माको ही प्राप्त हो जाता है, उसीमें विलीन हो जाता है—

यथा नद्यः स्यन्दमानाः समुद्रेऽस्तं गच्छन्ति नामरूपे विहाय । तथा विद्वान् नामरूपाद् विमुक्तः परात्परं पुरुषमुपैति दिव्यम् ॥ ( मुण्डकोपनिषदः ३ । २ । ८ )

गीतामें भगवान् श्रीकृष्णने कहा है---

ब्रह्मभूतः प्रसन्नात्मा न शोचिति न काङ्क्षति । समः सर्वेषु भूतेषु मद्भक्तिं लभते पराम् ॥ भक्त्या मामभिजानाति यावान्यश्चास्मि |तचतः । ततो मां तच्वतो ज्ञात्वा विशते तदनन्तरम् ॥

( १८ । ५४-५५ )

'में ही ब्रह्म हूँ' इस प्रकारके अनुभवसे सच्चिदानन्दघन ब्रह्ममें एकीभावसे स्थित प्रसन्न मनवाला ज्ञानयोगी न तो किसी-के लिये शोक करता है और न किसीकी आकाङ्क्षा ही करता है। ऐसा समस्त प्राणियोमें समभाववाला योगी मेरी पराभक्ति ( ज्ञान-निष्ठा ) को प्राप्त हो जाता है। उस ज्ञाननिष्ठारूप पराभक्तिके द्वारा वह मुझ परमात्माको में जो हूँ और जितना हूँ, ठीक वैसा-का-वैसा तत्त्वसे जान लेता है तथा उस ज्ञान-निष्ठासे मुझको तत्त्वसे जानकर तत्काल ही मुझमें प्रविष्ट हो जाता है।'

जय साधकको परब्रह्मका यथार्थ ज्ञान हो जाता है, तब वह ब्रह्म ही हो जाता है—

स यो ह वै तत परमं ब्रह्म वेद ब्रह्मैन भवति । ( मण्डकोपनिषद ३। २। ९ )

फिर उसका इस शरीर और संसारसे कुछ भी सम्बन्ध नहीं रहता । ब्रह्मचेता पुरुष क्ष्मकी धटनाको मनकी कल्पनामात्र समझता है. वैसे ही उस ब्रह्मचेताके अन्तःकरणमें शरीर और अन्तःकरणके सहित यह संसार स्वप्नवत् प्रतीत होता है । जैसे स्वप्नसे जगा हुआ पुरुष स्वप्नकी घटनाको मनकी कल्पनामात्र समझता है. वैसे ही उस ब्रह्मचेताके अन्तःकरणमें यह संसार कल्पनामात्र प्रतीत होता है अर्थात् इन संनारकी काल्पनिक सत्ता प्रतीत होती है । स्वप्नमें और इसमें इतना ही अन्तर है कि स्वप्नका समय तो भूतकाल है और संसारकी स्वप्नवत् प्रतीतिका समय वर्तमानकाल है। तथा स्वप्नमें तो जो मन-बुद्धि थे, वे वर्तमानमें भी इस जीवात्माके साथ सम्वप्यित हैं, किंतु जब मनुष्य ब्रह्मको प्राप्त हो जाता है, तब उसके मन-बुद्धि इस शरीरमें ही रह जाते हैं, उन ब्रह्मचेत्ताके साथ ब्रह्ममें सम्यन्थित नहीं होते, इसक्रिये ब्रह्मकी दृष्टिसे इस संसारका अत्यन्त अभाव है ।

वास्तवमें तो ब्रह्मके कोई दृष्टि ही नहीं है, केवल समझानेके लिये उसमें दृष्टिका आरोप किया जाता है। ब्रह्मकी दृष्टिमें तो केवल एक ब्रह्म ही है, उसके सिवा अन्य कुछ भी नहीं। ब्रह्मवेत्ताके द्रारीपका जो अन्तःकरण है, उसमें इस संसारका अत्यन्त अभाव और सिब्बदानन्दयन ब्रह्मका भाव प्रत्यक्ष है—यह ब्रह्मवेत्ताका अनुभव है। इसी अनुभवके बलपर द्राष्ट्रीमें यह कहा गया है कि एक सिब्बदानन्दयन ब्रह्मके सिवा अन्य कुछ भी नहीं है।

जो ब्रह्मको प्राप्त हो जाता है, वह ब्रह्म ही वन जाता है। श्रुतिमें भी कहा गया है—'ब्रह्मैव सन् ब्रह्माप्येति' (बृहदारण्यक० ४।४।६)—'वह ब्रह्म ही होकर ब्रह्मको प्राप्त होता है।' इसल्प्ये वह लैटकर नहीं आता। श्रुति कहती है— न च पुनरावर्तते। न च पुनरावर्तते। (छान्दोग्य०८) १५।१)

'फिर वह कभी नहीं छोटता, फिर वह कभी नहीं छोटता ।'

जब ब्रह्मकी दृष्टिका अत्यन्त अभाव है, तब ब्रह्म ही हो जानेपर लैटिकर कौन कैसे कहाँ आये। गीतामें भी बतलाया गया है—

तद्बुद्धयस्तदात्मानस्तन्निष्ठान्तत्परायणाः । गच्छन्त्यपुनराष्ट्रन्तिः ज्ञाननिर्धूतकल्मघाः ॥

'जिनका मन तहूप हो रहा है, जिनकी बुद्धि तहूप हो रही है और सच्चिदानन्दघन परमात्मामें ही जिनकी निरन्तर एकीभावसे स्थिति है, ऐसे तत्परायण पुरुष ज्ञानके द्वारा पापरहित होकर अपुनराष्ट्रतिको अर्थात् पुनः न छौटनेवाछी परमगतिको प्राप्त होते हैं।

भाव यह कि उसका मन तद्भूप—ब्रह्मरूप हो जाता है। पूर्ण आनन्द, आपार आनन्द, शान्त आनन्द, धन आनन्द, अचल आनन्द, धुन आनन्द, नित्य आनन्द, बोधस्वरूप आनन्द, शान्तस्कृप आनन्द, परम आनन्द, महान् आनन्द, एक आनन्द, ही-आनन्द परिपूर्ण है, एक आनन्दके अतिरिक्त और कुछ भी नहीं है—इस प्रकार ब्रह्मके स्वरूपका मनन करते-करते जब मन तन्मय—ब्रह्ममय हो जाता है, तब उसको 'तदातमा' कहते हैं।

उपर्युक्त प्रकारके विशेषणों विभूषित ब्रह्मका मनन करते-करते जब मन ब्रह्ममें विलीन हो जाता है और उन विशेषणों-की आञ्चलिक प्रभावसे ब्रह्मके विशेष स्वरूपका बुद्धिमें अनुभव हो जाता है, तब बुद्धिके द्वारा अनुभव किये हुए उस ब्रह्मके विशेष स्वरूपको रूक्ष्य बनाकर जीवारमा उस ब्रह्मका ध्यान करतो है। यहाँ ब्रह्म तो ध्येय है, ध्यान करनेवाला साधक ध्याता है और बुद्धिकी चृत्ति ही ध्यान है। इस प्रकार ध्यान करते-करते जब बुद्धि उस ब्रह्ममें विलीन हो जाती है, तब उसे 'तद्बुद्धि' बहुते हैं। इसके पश्चात् जब ध्याता, ध्यान और ध्येयरूप त्रिपुटी न रहकर साधककी ब्रह्मके स्वरूपमें अभिन्न स्थिति हो जाती है, तब उसे 'त्विष्ठि' बहुते हैं। इसमें ब्रह्मका नाम, रूप और ज्ञान रहता है: इसिल्येय यह प्रारम्भिक 'सविकरूप समाधि' है। इसीको सविवर्क सम्प्रज्ञात समाधि कहते हैं। महर्षि पत्रख्वलिने वतलाया है—

तत्र रा•दार्थज्ञानविकल्पैः संकीर्णा सवितर्का समापत्तिः। ( योगदर्शन १।४२ )

'उसमें राब्द, अर्थ और ज्ञान—इन तीनोंके विकल्पोंसे मिली हुई समाधि सवितर्क है।'

इस प्रकार राविकरूप समाधि होनेके बाद जब खतः ही साधककी निर्विकरूप समाधि हो जाती है, तब ब्रह्मका नाम ( शब्द ), रूप ( अर्थ ) और ज्ञान—ये तीनों विकरूप भिन्न-भिन्न नहीं रह जाते, एक अर्थमात्र वस्तु —ब्रह्मका खरूप ही रह जाता है । इसीको निर्वितर्क सम्प्रज्ञात समाधि कहते हैं । महर्षि पतञ्जिको कहा है—

स्मृतिपरिश्रद्धौ स्वरूपशून्येवार्थमात्रनिर्भासा निर्वितर्का ।

(योगदर्शन १। ४३)

'( शब्द और प्रतीतिकी ) स्मृतिके भलीभाँति छुप्त हो जानेपर अपने रूपसे शून्य हु इँके सहश केवल घ्येयमात्रके स्वरूपको प्रत्यक्ष करानेवाली ( अन्तःकरणकी स्थिति ही ) निर्वितर्क समाधि है।'

इसमें साधक स्वयं ब्रह्मस्वरूप ही बन जाता है। अतः उसको 'तरपरायण' कहते हैं। इस निर्विकरूप समाधिका फल जो निर्वीज असम्प्रज्ञात योग है। वहीं वास्तवमें ब्रह्मकी प्राप्ति हैं। उसीको यहाँ गीतामें अपुनराष्ट्रत्ति कहा गया है। क्योंकि ब्रह्मज्ञानके द्वारा जिसके सल, विक्षेप और आवरणरूप कत्मपका नाश हो गया है, वह ब्रह्मको प्राप्त पुरुप ब्रह्म ही हो जाता है। वह लौटकर नहीं आता।

यही 'सत्त्वापत्ति' नामकी चौथी भूमिका है। इसमें पहुँचे हुए पुरुषको ब्रह्मवित्—ब्रह्मवेता कहा जाता है। इसमें संसार उस ज्ञानी महात्माके अन्तःकरणमें खन्मवत् भासित होता है, इसिंक्ये यह उसके अन्तःकरणकी 'स्वप्नावस्था' मानी जाती है। श्रीयाज्ञवस्त्रयजी, राजा अश्वपति और जनक आदि इस चौथी भूमिकामें पहुँचे हुए माने गये हैं।

यहाँ योगवासिष्ठमें जिस प्रकार ब्रह्मको प्राप्त पुरुषकी चौथी, पाँचवीं, छठी, सातवीं भृमिकाके रूपमें चार भेद बतलाये गये हैं, इस प्रकारके भेद गीता, रामायण, भागवत आदि ब्रन्थोंमें नहीं पाये जाते। दशाचतुष्टयाभ्यासादसंसङ्गफलेन च । रूदसन्वचमत्कारात प्रोक्तासंसक्तिनामिका ॥

'शुमेच्छा, विचारणा, तनुमानसा, सत्त्वापति——इन चारोंके सिद्ध हो जानेपर खाभाविक अभ्याससे चित्तके बाह्याभ्यन्तर सभी विषय-संस्कारोंसे अत्यन्त असङ्ग (सम्बन्ध-विच्छेद) हो जानेपर अन्तःकरणका समाधिमें आरूढ——स्थित हो जाना ही 'असंसक्ति' नामकी पाँचवीं भूमिका कहा गया है।' \*

भूमिकापञ्चकाभ्यासात् स्वात्मारामतया दृढम्। आभ्यन्तराणां बाह्यानां पदार्थानामभावनात्॥ परप्रयुक्तेन विरं प्रयत्नेनार्थभावनात्। पदार्थाभावनानाम्नी पष्ठी संजायते गतिः॥ 'उपर्युक्त पाँचों भूमिकाओंके सिद्ध हो जानेपर खामाविक अभ्याससे उस ज्ञानी महासमबी आस्मारामताके प्रभावसे उसके अन्तःकरणमें संसारके पदार्थोंका अस्यन्त अभाव-सा हो जाता है, जिससे उसे बाहर-भीतरके किसी भी पदार्थका खयं मान नहीं होता, दूसरोंके द्वारा प्रयत्नपूर्वक चिरकाळतक प्रेरणा करनेपर ही कभी किसी पदार्थका भान होता है; इसिंक्ये उसके अन्तःकरणकी

परमात्माको प्राप्त पुरुषके छक्षण तो गीतामें जगह-जगह आते हैं, किंतु उसके इस प्रकारके अळग-अळग मेद नहीं बताये गये हैं। वास्तवमें ब्रह्मकी प्राप्ति होनेके पश्चात् ज्ञानी महात्मा पुरुपका शरीरासे कोई सम्बन्ध नहीं रहता; क्योंकि वह देहाभिमानसे सर्वथा रहित होकर ब्रह्ममें तरूलीन हो जाता है। अतः यहाँ योगवासिष्ठमें वतलाये गये उन मेदोंको ब्रह्मपात पुरुषके भेद न समझकर उसके अन्तःकरणके भेद समझने चाहिये।

 परम वैराग्य और परम उपरितके कारण उस ब्रह्मप्राप्त झानी महात्माका इस संसार और शरीरसे अत्यन्त सम्बन्ध-विच्छेद हो जाता है, इसिलये इस पाँचवीं भूमिकाको असंसक्ति कहा गया है।

ऐसे पुरुषका संसारसे कोई भी प्रयोजन नहीं रहता। अतः वह कर्म करने या नकरोके लिये वाध्य नहीं है। गीतामें भगवानने कहा है—

नैव तस्य कृतेनार्थों नाकृतेनेह कश्चन । न चास्य सर्वभूतेषु कश्चिदर्थव्यपाश्रयः ॥ (३।१८)

'उस महापुरुषका इस विश्वमें न तो कर्म करनेसे कोई प्रयोजन रहता है और न कमोंके न करनेसे ही कोई प्रयोजन रहता है तथा सम्पूर्ण प्राणियोंमें भी इसका किंचिनमात्र भी स्वार्थका सम्बन्ध नहीं रहता ।'

फिर भी उस ज्ञानी महात्मा पुरुषके सम्पूर्ण कर्भ शास्त्रसम्मत और कामना एवं संकरपते शून्य होते हैं । इस प्रकार जिसके समस्त कर्म ज्ञानरूप अग्निके द्वारा भस्म हो गये हैं, उस महापुरुषको ज्ञानीजन भी पण्डित कहते हैं—

यस्य सर्वे समारम्भाः कामसंकल्पवर्जिताः। ज्ञानाग्निदग्धकर्माणं तमाहुः पण्डितं बुधाः॥ (गीता ४।१९)

अतः ऐसे पुरुषको उसके सम्मानके िक्ये 'ब्रह्मविद्वर' कहा जा सकता है। ऐसा महापुरुष जब जमाधि-अवस्थामें रहता है, तब तो उसे सुपुति अवस्थाकी भाँति संसारका विल्कुल भान नहीं रहता और ल्युत्थान अवस्थामें —व्यवहार-काल्में उसके द्वारा पूर्वके अम्याससे सत्ता, आसिक, कामना, संकल्प और कर्तृत्वाभिमानके विना ही सारे कर्म होते हैं। उसके द्वारा जो भी कर्म होते हैं, वे शास्त्रविहित ही होते हैं। उसकी कभी समाधि-अवस्था रहती है और कभी ल्युत्थानावस्था, उसकी किसी दूसरेके प्रयत्नके विना स्वतः ही व्युत्थानावस्था हो जाती है। किंतु वास्तवमें संसारके अभावका निश्चय होनेके कारण उसकी व्युत्थानावस्था भी समाधिके तुल्य ही होती है, इस कारण उसकी इस अवस्थाको 'सुनुप्ति-अवस्था' भी कहते हैं।

श्रीजडभरतजी इस पाँचवीं भूमिकामें स्थित माने जा सकते हैं।

'पदार्थामावना' नामकी छठी भूमिका हो जाती है।'\*
भूमिण्यक्तिचराभ्यासाद् भेदस्यानुपरुम्भतः।
यत्स्वभावैकनिष्ठत्वं सा श्रेया तुर्येगा गतिः॥

'उपर्युक्त छहीं भूमिकाओंके सिद्ध हो जानेपर खाभाविक चिरकालतक अभ्यास होनेसे जिस अवस्थामें दूसरोंके द्वारा प्रयत्नपूर्वक प्रेरित करनेपर भी मेदरूप संसारकी सत्ता-स्कृतिकी उपलब्धि नहीं होती, वरं अपने आत्मभावमें खाभाविक निष्ठा रहती है, उस स्थितिको उसके अन्त:करणकी 'तुर्युगा' भूमिका जानना चाहिये।'।'

यह तुर्यावस्था जीवन्मुक्त पुरुषोंमें इस शरीरमें रहते हुए ही विद्यमान रहती है । इस देहका अन्त होनेपर विदेह-मुक्तिका विषय साक्षात् तुर्यातीत ब्रह्म ही है (अतः भूमिकाओं में उसकी गणना नहीं है ) । श्रीराम ! जो महाभाग सातवीं भूमिकामें पहुँच गये हैं, वे आत्माराम महाला महत्पः (परम्रक्ष) को प्राप्त हो चुके हैं । जीवन्मुक्त पुरुप सुख-दुःखमें आसक्त नहीं होते । केवल देहयात्राके लिये छठी भूमिकामें कुछ कार्य करते हैं, अथवा सातवीं भूमिकामें नहीं भी करते । पूर्वोक्त महाला पार्स्ववर्ती पुरुषोद्वारा वोधित होकर उन-उन आश्रमोंमें स्थित पुरुषोंकी आचार-परम्परासे प्राप्त सम्पूर्ण सदाचारोंका ही सावधानकी भाँति पालन करते हैं । उनका वह आचार फलकी कामना और आसक्ति नामक दोषोंसे रहित होता है । वे अपने आत्मामें ही रमण

# पाँचवीं भूमिकाके पश्चात् जब वह ब्रह्मप्राप्त पुरुष छठी भूमिकामें प्रवेश करता है, तब उसकी नित्य समाधि रहती है; इसके कारण उसके द्वारा कोई भी किया नहीं होती । उसके अन्तःकरणमें शरीर और संसारके सम्पूर्ण पदायोंका अत्यन्त अभाव-सा हो जाता है । उसे संसारका और शरीरके बाहर-भीतरका बिल्कुल ज्ञान नहीं रहता, केवल द्वास आते-जाते हैं; इसिल्ये उस भूमिकाको 'पदार्थाभावना' कहते हैं । जैसे गाढ़ सुपुतिमें स्थित पुरुषको चाहर-भीतरके पदार्थोंका ज्ञान बिल्कुल नहीं रहता, वैसे ही इसको भी ज्ञान नहीं रहता । अतः उस पुरुषको इस अवस्थाको 'गाढ़ सुपुति अवस्था' भी कहा जा सकता है। किंतु गाढ़ सुपुति अवस्था' भी कहा जा सकता है। किंतु गाढ़ सुपुतिमें स्थित पुरुषके तो मन-बुद्धि अज्ञानके कारण अपने कारण मात्रामें विलीन हो जाते हैं, अतः उसकी स्थिति तमोगुणमयो है। पर इस ज्ञानी महापुरुषके मन-बुद्धि ब्रह्ममें तद्ग्र हो जाते हैं ( गीता ५ । १०), अतः इसकी अवस्था गुणातीत है। इसल्लिये यह गाढ़ सुपुतिसे अत्यन्त विलक्षण है।

गाद सुद्रुप्तिमें स्थित पुरुष तो निद्राके परिपक्व हो जानेपर स्वतः ही जाग जाता है। किंतु इस समाधिस्य ज्ञानी महात्मा पुरुषकी व्युत्थानावस्था तो दूसरोंके बारबार प्रयत्न करनेपर ही होती है, अपने-आप नहीं । उस व्युत्थानावस्थामें वह जिज्ञासुके प्रक्रन करनेपर पूर्वके अभ्यासके कारण ब्रह्मविषयक तत्त्व-रहस्यको बतला सकता है। इसी कारण ऐसे पुरुषको 'ब्रह्मविद्वरीयान्' कहते हैं।

श्रीऋषभदेवजी इस छठी भूमिकामें स्थित माने जा सकते हैं।

† छठी भूमिकाके पश्चात् सातवीं भूमिका स्वतः ही हो जाती है। उस ब्रह्मवेत्ता ज्ञानी महात्मा पुरुपके हृदयमें संसारका और शरीरके वाहर-मीतरके लैकिक ज्ञानका अत्यन्त अभाव हो जाता है। क्योंकि उसके मन-बुद्धि ब्रह्ममें तद्भूप हो जाते हैं, इस कारण उसकी व्युत्धानायस्था तो न स्वतः होती है और न दूसरोंके द्वारा प्रयन्त किये जानेगर ही होती है। जैसे मुद्दां ज्ञानेगर भी नहीं जाग सकता, वैसे ही यह मुद्देंकी माँति हो जाता है; अन्तर इतना ही रहता है कि मुद्देंमें प्राण नहीं रहते और इसमें प्राण रहते हैं तथा यह स्वास लेता रहता है। ऐसे पुरुपका संभारमें जीवन-निवाह दूसरे लोगोंके द्वारा केवल उसके प्रारव्धक संस्कारोंके कारण ही होता रहता है। वह प्रकृति और उसके कार्य तस्व, रज्ञ, तम—तीनों गुणोंसे और जावत, स्वन, स्वन, मुद्दोंन—तीनों अवस्थाओंसे अतीत होकर ब्रह्ममें विलीन रहता है; इनलिये यह उसके अन्तःकरणकी अवस्था 'पूर्यगा' भूमिका कही जाती है।

ब्रह्मकी दृष्टिमें संसारका अत्यन्त अभाव है। उपर्श्वेत्त महात्मा पुरुष उस सच्चिदानन्दघन ब्रह्मको नित्य ही प्राप्त है। अतः उसके मन-बुद्धिमें भी द्यारीर और संसारका अत्यन्त अभाव है। इसिल्ये ऐसे पुरुषको ब्रह्मविद्वरिष्ठ कहते हैं।

ऐसे ही ब्रह्मविद्वरिष्ठ महापुरुषसे वार्तांळाप न होनेपर भी उसके दर्शन और चिन्तनसे ही मनुष्यके चित्तमें मल, विक्षेप और आवरणका नाश होनेसे उसकी वृत्ति परमात्माकी ओर आकृष्ट होनेपर उसका कल्याण हो सकता है। करनेके कारण बाह्य विषयोंसे विरत होते हैं। अतः उन्हें जगतुके व्यवहार उसी तरह सुख नहीं दे पाते, जैसे गढ़ नींदमें सोये हुए पुरुषोंको दर्शनीय रूप-सौन्दर्यसे स्रशोमित स्त्रियाँ नहीं सुख दे सकतीं। ज्ञानकी ये सात भूमिकाएँ विवेकी पुरुषोंको ही प्राप्त होती हैं। इस ज्ञानदशाको प्राप्त हुए पशु ( हनुमान् और नन्दी ), अन्त्यज ( मूक चाण्डाल, धर्मव्याध, गुह, भील और शबरी ) आदि भी सदेह ( जीवनमुक्त ) अयवा विदेहमुक्त ही हैं-इसमें संशय नहीं है। चेतन और जडकी ग्रन्थिका विच्छेद ही ज्ञान है। उसके प्राप्त होनेपर मुक्ति हो जाती है। क्योंकि मृगतृष्णामें जलबुद्धि अथवा रञ्जुमें सर्पबुद्धि आदिका जो बाध है, वैसा ही चेतन और जडकी प्रन्थिका विच्छेद भी है। कुछ लोग एक ही जन्ममें क्रमश: ज्ञानकी सारी भूमिकाओंको प्राप्त हो जाते हैं। कोई-कोई एक, दो या तीन भूमिकाओंतक ही पहुँच पाते हैं। कोई छ:

भूमिकाओंको प्राप्त होते हैं। कोई एकमात्र सातवीं भूमिकामें ही स्थित रहते हैं। कोई तीन भूमिकाओंतक जाते हैं। कोई अन्तिम भूमिकामें पहुँच जाते हैं। कोई चार भूमिकाओंको प्राप्त .होते हैं। कोई दो भूमिकाओंमें स्थित होते हैं। कोई ज्ञानभूमिकाके एक अंशतक ही पहुँच पाते हैं। कोई साढ़े तीन, कोई साढ़े चार और कोई साढ़े छः भूमिकाओंतक पहुँच जाते हैं। जो उन भूमिकाओंमें पहुँचकर उत्तरोत्तर उत्कृष्ट स्थानोंपर विजय पाते जाते हैं, वे महात्मा निश्चय ही वन्दनीय हैं। उन्होंने इन्द्रियरूपी रात्रुओंपर विजय प्राप्त कर ली है। उस चतुर्थ ज्ञानभूमिका ( जीवन्मुक्तावस्था ) में पहुँच जानेपर सम्राट् ( भूमण्डल-का राजा ) और विराट् ( देवलोकका राजा ) भी तिनकेके समान तुच्छ प्रतीत होता है; क्योंकि वे ज्ञानी महात्मा उस अवस्थामें परमपदको प्राप्त हो जाते हैं। (सर्ग ११८)

# मायिक रूपका निराकरण करके सन्मात्रत्वका प्रदर्शन, अविद्याके खरूपका निरूपण, संक्षेपमें ज्ञानभूमिका एवं जीवात्माके वास्तविक स्वरूपका वर्णन

श्रीचिसष्टजी कहते हैं—राध्य ! जैसे मृगतृणाके जलमें, दो चन्द्रमाओंके भ्रममें और शरीर आदिकी अहंतामें मायासे जो रूप परिलक्षित होता है, वह विचारपूर्वक देखनेपर दृष्टिगोचर नहीं होता, उसी प्रकार खर्णमें जो कड़े, कुण्डल, अँगूठी आदिका भाव है, वह केवल भ्रान्ति है। वह असत् खरूपवाली माया है; क्योंकि उसका वह रूप ही ऐसा है, जो ज्ञानदृष्टिसे देखनेपर कायम नहीं रहता। असदृस्तु तो सीपमें चाँदी और मरूखलमें जलकी भ्रान्तिके समान विचारह्वीनताके कारण ही सत्-सी प्रतीत होती है। असत् शरीरमें जो अहंताकी भावना है, वही परमा अविद्या है, वही माया है और वही संस्तृति है। जैसे सुवर्णमें अँगूठीपना आदि वास्त्वमें कल्पित हैं, उसी तरह आत्मामें अहंता आदिकी मावना मी कल्पित हैं।

इस प्रकार जो खच्छ, शान्त एवं निर्मल है, उस परमो-त्कृष्ट आत्मामें अहंताकी भावना असत् है । वह गुद्ध आत्मा मेहता, असुरता, मनपना, देहता और महाभूततासे रहित है । उसमें तीनों कालोंको कल्पना और भावाभाव वस्तुका अभाव है । त्वता, अहंता, आत्मता, तत्ता, सत्ता, असत्ता आदिसे भी वह रहित है । उसमें न कहीं भेदकी कल्पना है, न राग और रह्मन ही है; क्योंकि ये सब मायामात्र हैं । वह तो सर्वात्मक, शान्त, आश्चयरहित, जगत्का कारण, शाश्वत, कल्याणमय, निर्विकार, इन्द्रियों-द्वारा अग्नाह्म तथा नाम एवं कारणरहित ब्रह्म है ।

रघुनन्दन ! वासनायुक्त चित्त जिस वस्तुकी पर्याप्त-रूपमें जैसी भावना करता है, वह वस्तु चाहे सत् हो अथवा असत्, उसको उसी समय उसी रूपमें प्रतीत होने

लगती है: क्योंकि अहंता आदि भावोंसे युक्त अविद्याका ज्यों ही अम्यदय हुआ, त्यों ही आदि, मध्य और अन्तसे रहित अनन्त भ्रमोंका ताँता लग जाता है। जैसे बहुत-से व्यक्तियोंके मन:कल्पित वचन बहुवा एक-से होते हैं, उसी तरह खप्तमें भी देश, काल और क्रिया भी एक-से दीख पडते हैं । परंत उस व्यवहारकी सत्ता अज्ञानसे ही प्रतीत होती है । वास्तवमें तो चेतन सत्ताके अतिरिक्त सम्पूर्ण पद।शींकी कोई अन्य सत्ता है ही नहीं। वह चेतन सत्ता भूत, वर्तमान और भविष्य-तीनों कालोंमें मोजद रहती है और वहीं मिन्न-सी प्रतीत होती है---ठीक उसी तरह, जैसे समुद्रमें तरङ्ग और बीजमें वृक्ष भिन्न-से भासित होते हैं। और जैसे बाद्धमें तेल आदिका होना असम्भव है, वैसे ही अविद्या कोई वस्त नहीं है। भला, सोनेके बने द्वए कङ्कणमें खर्णताके अतिरिक्त दूसरी कौन वस्त हो सकती है ! अर्थात् कोई नहीं । अतः अविद्याके साथ आत्मतत्त्वका सम्बन्ध हो ही नहीं सकता; क्योंकि यह तो अपने अनुभवसे स्पष्ट है कि सभीका अपने समानके साथ ही सम्बन्ध होता है। जब जगत्के सम्पूर्ण पदार्थ चिन्मात्रमय एवं सन्मात्रमय होते हैं, तब वे भाव परस्पर अपने अनुभवके बलपर प्रकाशित होते हैं । विषम पदार्थोंका निरन्तर साक्षात् सम्बन्ध होना असम्भव है और परस्पर सम्बन्ध हुए बिना आपसमें अनुभव भी नहीं हो सकता ।

तत्त्ववेत्ताओं श्रेष्ठ राम! वास्तवमें जैसे मिद्दीकी बनी हुई सेना मृद्बुद्धिसे देखनेपर विचित्र होनेपर भी विचार-दिष्ठिसे एकमात्र मिट्टी ही है, तरङ्ग आदि एकमात्र जल ही हैं, काठकी बनी हुई पुतिल्योंमें एकमात्र काष्ठ ही व्याप्त है और घट आदि केवल मिट्टी ही हैं, उसी प्रकार यह अमसे प्रतीत होनेवाला जगत् एकमात्र ब्रह्म ही है। ब्रह्मका दश्य और दर्शनके साथ सम्बन्ध होनेपर उसके मध्यमें जो उसका द्रष्टा, दर्शन और दश्य आदिसे रहित गुद्ध रूप है, वही वह परब्रह्म है।

श्रीराम! जैसे शिलामें जल और जलमें अग्नि नहीं है, उसी प्रकार जीवात्मामें चित्त नहीं है; फिर वह परमात्मामें कहाँसे हो सकता है। विचारपूर्वक देखनेपर जो खयं ही कुछ नहीं है, उसके द्वारा जहाँ-कहीं जो कुछ किया जाता है, वह 'कृत' नहीं कहलाता। जो मूर्ख असत्य खरूपवाले चित्तका अनुवर्तन करते हैं, उन्हें धिकार है; क्योंकि वे केवल आकाश-ताडनरूपी कर्ममें व्यर्थ ही समय बितानेवाले हैं।

इस प्रकार भूतलपर पैदा हुए पुरुषको बुद्धिके कुछ भी विकसित होनेपर पहले सत्सङ्गपरायण होना चाहिये: क्योंकि अनवरत प्रवाहित होते हुए इस अविद्यारूपी नदियोंके समृहको शास्त्र एवं सज्जनोंके सम्पर्कके अतिरिक्त और किसी उपायसे पार नहीं किया जा सकता। उस सत्सङ्गद्वारा विवेककी प्राप्ति होनेसे प्ररूपको 'यह त्याज्य है और यह प्राह्य हैं ऐसा विचार उत्पन्न होता है। तब वह शुभेच्छा नामकी ज्ञानभूमिमें अवतीर्ण होता है। तदनन्तर विवेकवश विचारणा नामकी ज्ञानभूमिमें आता है। वहाँ यथार्थ ज्ञानकी प्राप्ति होनेसे मिथ्या वासनाका परित्याग करनेवाले पुरुषका मन सांसारिक वासनाओंसे रहित हो तन्त्रता ( सूक्ष्मता ) को प्राप्त होता है। इस कारण वह तनुमानसा नामकी ज्ञानभूमिमें अवतीर्ण होता है। फिर ज्यों ही योगी यथार्थ ज्ञानका उदय होनेसे परमात्मामें तद्रप हो जाता है, त्यों ही उसे सत्त्वापत्ति नामकी ज्ञानभूमि प्राप्त होती है। तब वासनाका विनाश हो जानेके कारण वह 'असंसक्त' कहलाने लगता है और कर्मफलके बन्धनसे मुक्त हो जाता है । तत्पश्चात् वासनाओंका विनाश हो जानेके कारण खाभाविक अभ्यास-से जब वह कार्योंको करता हुआ अथवा उनसे विरत हुआ या संसारकी असत्य वस्तुओंमें स्थित हुआ भी अपने आत्मामें ही मनके क्षीण हो जानेके कारण बाह्य वस्तुओंका व्यवहार करते हुए भी न तो उन्हें देखता है, न रुचि-पूर्वक उनका सेवन करता है और न स्मरण ही करता

है, बल्कि अर्ध-सुप्त एवं अर्ध-प्रबुद्ध पुरुषकी भाँति केवल कर्तव्य-कर्मीको करता रहता है, तब वह योगी पदार्थ-भावना नामकी योगभूमिको प्राप्त होता है। इस प्रकार जिसका चित्त ब्रह्ममें लीन हो गया है, वह योगी कुछ वर्षीतक ऐसे खामाविक अभ्याससे बाह्य पदार्थीका व्यवहार करता हुआ भी जब उनकी भावनासे रहित हो खयं तुर्यात्मा हो जाता है, तब 'जीवन्मुक्त' कहा जाता है। जीवन्मुक्त पुरुष न तो प्राप्त हुई वस्तुका अभिनन्दन करता है न अप्राप्तके लिये चिन्ता । वह जो कुछ सामने उपस्थित हो जाता है, उसीका निश्राङ्क होकर अनुवर्तन करता है। रघुनन्दन! तुम सम्पूर्ण कार्योंकी वासनासे रहित हो, इसिळिये तुम सबके अंदर वर्तमान जानने योग्य सिचदा-नन्दघन ब्रह्ममें स्थित हो । अतः तम चाहे संसारके कल्याणके लिये शास्त्रविहित कर्म करते रहो, चाहे एकान्तमें ध्यान-समाधिमें स्थित रहो । श्रीराम ! आत्मा न तो प्रकट होता है न विलीन ही । जैसे घड़ेके फ्रूटकर टुकड़े हो जानेपर घटाकाशका नाश नहीं होता, उसी प्रकार इस शरीरके नष्ट हो जानेपर भी आत्माका विनाश नहीं होता । अरे यह आत्मा तो अद्वितीय है। फिर दूसरी कौन-सी ऐसी वस्तु है, जिसकी वह अभिलाषा करेगा ! राघव ! जगतुमें श्रवण करने योग्य, स्पर्श करने योग्य, देखने योग्य, चखने योग्य और सूँघने योग्य कोई भी ऐसी वस्त नहीं है, जो आत्मासे पृथक् हो । वह आत्मा सर्वशक्तिमान्, विस्तृत और व्यक्त है। वासनाक्षयरूप मनोनाश हो जानेपर इस मायाका, जिसमें संस्काररूपसे कर्म रहते हैं, अत्यन्त अभाव हो जाता है। जबतक इस मायाका यथार्थ ज्ञान नहीं हो पाता, तभीतक यह बड़े-बड़े मोहोंमें डालती रहती है: किंतु जब यह माया बिना हुए ही प्रतीत हो रही है-इस प्रकारका इसका वास्तविक ज्ञान हो जाता है, तब ब्रह्मकी

प्राप्ति हो जाती है। यह ब्रह्मसे ही उत्पन्न हुई है और संसारकी लीला करके ब्रह्ममें ही विलीन हो जाती है।

रघुकुलम्बण राम ! जैसे तेजसे सभी प्रकाश आविर्भत होते हैं, उसी तरह कल्याणमय, रूपरहित, अप्रमेय और विद्युद्ध ब्रह्मसे सभी प्राणी उत्पन्न हुए हैं । जैसे पत्तेमें उसकी नसें, जलमें तरङ्गसमूह, सुवर्णमें कटक-कुण्डल आदि और अग्निमें उष्णता आदि न्यात हैं, उसी प्रकार यह त्रिलोकी उस ब्रह्ममें ही स्थित है, उसीसे उत्पन्न हुई है और उसीमें विलीन हो जाती है । वही समस्त प्राणियोंका आत्मा है और वहीं ब्रह्म कहा जाता है; उसका ज्ञान हो जानेपर इस मिथ्या जगत्का यथार्थ ज्ञान हो जाता है। श्रीराम ! देहके नष्ट होनेपर जीवात्माका नाश नहीं होता । जो चिन्मय जीवात्मा मनसे अतीत होनेके कारण आकाशकी भाँति अव्यक्त है, वह जड सुखीं अथवा द्र:खोंसे व्यात कैसे हो सकता है। उस चिदात्मामें, जो सबका साक्षी, सर्वत्र सम, निर्मल और निर्विकल्प है, ये सभी जगत् किसी प्रकारकी इच्छाके बिना ही उसी प्रकार प्रतिबिस्वित होते हैं, जैसे दर्पणमें पदार्थीका प्रतिबिस्व । संकल्पोंके पूर्णरूपसे क्षय हो जानेके कारण जब चित्त विळीन हो जाता है, तब सांसारिक मोहरूपी तुपार नष्ट हो जाता है । उस समय शरद्ऋतुके आनेपर खच्छ आकाशकी तरह चिन्मय ऋद्ध आत्मा ही अद्वितीय, अजन्मा, आद्य एवं अनन्तरूपसे विभासित होता है। जैसे महासागरमें जल-लहरियाँ उत्पन्न होती हैं, दीखती हैं और तुरंत ही विलीन हो जाती हैं, उसी तरह यह मिथ्या मन खयं अपने अधिष्ठानभूत चेतनकी स्फ़रणासे युक्त होकर सत्-सा दिखायी देता है और साक्षीभूत चेतनमें बारंबार उत्पन्न होकर विलीन होता रहता है ।

( सर्ग ११९---१२२ )

उत्पत्ति-प्रकरण सम्पूर्ण॥

# स्थिति-प्रकरण

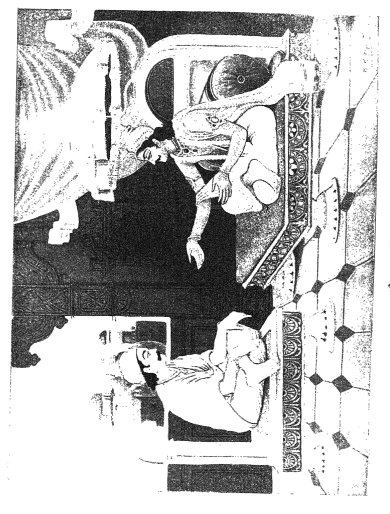
चित्ररूपसे जगतका वर्णन, जगत्की स्थितिका खण्डन करके पूर्णानन्दस्वरूप सन्मात्रकी स्थितिका कथन, मनको ही जगतका कारण वताकर उसके नाश होनेपर जगत्की शून्यताका कथन

श्रीचिसष्ठजी कहते हैं—श्रीराम! अब उत्पत्ति-प्रकरणके अनन्तर इस स्थिति-प्रकरणको श्रवण करो, जो जान लिये जानेपर निर्वाण प्रदान करनेवाला है। इस प्रकार जगत्-रूपसे स्थित यह दश्य-प्रपञ्च और अहंता आदि आकार-रिहित आन्तिमात्र और असंस्वरूप ही हैं। यह आकाशमें उत्पन्न हुए चित्रके समान एक निराधार विलक्षण चित्र है। यह यद्यपि ब्रह्मसे अभिन्न है, तथापि जलमें उसके भँवरकी भाँति ब्रह्मसे अभिन्न है, तथापि जलमें उसके भँवरकी भाँति ब्रह्मसे अन्य-सा स्थित लक्षित होता है। यह जगद्भपी चित्र चित्रलिखित उद्यानकी तरह फूला हुआ है। इसकी आकृति मकरन्द आदि रससे रहित होनेपर भी सरस प्रतीत होती है। यद्यपि इसका रूप रोगयुक्त नेत्रों-द्वारा देखे गये अन्यकारके चक्रके समान वास्तवमें नहीं है, तथापि यह प्रत्यक्ष-सा दीखता है। यह रसात्मक होता हुआ भी परिणाममें अस्यन्त करु है और उसके उत्पत्ति-विनाश होते रहते हैं।

इानवानोंमें श्रेष्ठ राम! जो समस्त कल्पनाओंसे अतीत एवं निर्मल है, उस महान् अनन्त निराकार सिचिदानन्दघन ब्रह्ममें यदि वास्तवमें जगत् आदि अङ्कररूपमें विद्यमान हैं तो बताओ कि वह प्रल्यकालके पश्चात् किन सहकारी कारणोंके सहयोगसे उत्पन्न हो सकता है ? क्योंकि इस जगत्में किसीने कभी भी वन्ध्याकी कन्याके समान सहकारी कारणोंके अभावमें अङ्करकी उत्पन्ति नहीं देखी है । श्रीराम! यदि कही कि सहकारी कारणोंके अभावमें भी (रज्जुमें सर्वकी तरह) जगद्-रूपी अङ्कर आविर्भृत हुआ है तो ऐसी दशामें मूलकारण ही जगत्समावताको प्राप्त हो गया है; क्योंकि सृष्टिके आदिमें यथास्थिति निराकार ब्रह्म ही सृष्टिरूपसे अपने खरूपमें स्थित होता है, अतः वहाँ जन्य-जनकका कम कहाँसे घट सकता है । इसल्विय

श्रीराम! यह जगत् न तो था, न है और न होगा ही। ( अत: ब्रह्ममें जगत्का तीनों कालोंमें अत्यन्त अभाव है । ) सचिदानन्द परमात्मा ही अपने-आपमें इस प्रकार जगत्के रूपमें विकसित हो जाता है। वत्स राम! जब इस जगतुका अत्यन्ताभाव हो जाता है, तब केवल एक ब्रह्म ही शेष रहता है। किंत यदि जगत प्रतीत होता है तो वह ब्रह्म ही है, उससे अतिरिक्त कुछ नहीं है। जब काम-कर्म-वासना आदि भावोंके साथ इस दृश्य-प्रपञ्चका उपरामन हो जाता है, तभी इस जगत्का अत्यन्ताभाव होता है; परंतु चित्तके मौजूद रहते दृश्य-जगत्का शमन होना सम्भव नहीं । इसलिये परमात्माके यथार्थ ज्ञानके विना दश्यताकी शान्ति नहीं हो सकती । अतः दश्यखरूप जगत्का सर्वथा अत्यन्ताभाव ही दश्यताकी शान्तिका एकमात्र उपाय है । इसके अतिरिक्त पूर्णरूपसे अनर्थके विनाशके लिये दूसरी कोई युक्ति नहीं है। परमात्मा ख्वयं ही अपने संकल्पसे अपने अंदर वर्तमान जिस चमत्कारको प्रकट करता है, वही सृष्टिरूपसे प्रतीत होता है। उसका वास्तवमें न तो कोई रूप है और न कोई आधार ही है । । जैसे महाशिलाओंपर ख़दे हुए लेखोंके स्वरूप दीख पड़ते हैं, उसी तरह ये सृष्टियाँ न उत्पन्न होती हैं न नष्ट होती हैं तथा न आती हैं, न जाती हैं---केवल प्रतीत होती हैं। जैसे जलका द्रवत्व, वायुका स्पन्दन, समुद्रके आवर्त और गुणीके गुण अपने आधार-स्थानसे भिन्न नहीं हैं, उसी तरह उत्पत्ति-विनाशशील कार्योवाला यह जगत् एकमात्र अनन्त, शान्त, विस्तृत, विज्ञानघन ब्रह्मरूपसे ही स्थित है, उससे पृथक नहीं ।

श्रीरामजीने पूछा—गुरुदेव ! महाप्रलयके पश्चात् सृष्टिके आरम्भमें सर्वप्रथम उत्पन्न होनेवाले ये प्रजापति स्पृतिरूपसे



|  | • |   |  |
|--|---|---|--|
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   | r |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |

चिन्मात्र ही है।

ही उत्पन्न होते हैं, इसलिये मैं तो ऐसा समझता हूँ कि उन स्मृत्यात्मासे प्रकट हुआ यह जगत भी स्मृतिरूप ही है। श्रीवसिष्ठजीने कहा-रघृद्वह ! यह ऐसा ही है। महाप्रलयके अनन्तर सर्गके आदिमें सर्वप्रथम ये प्रजापति स्मृतिरूपसे ही प्रकट होते हैं, अत: उनका संकल्पभूत यह जगत भी स्मृतिरूप ही है। उन प्रजापतिका प्राथमिक

संकल्पनगर ही जगतुरूपसे प्रकाशित हो रहा है। ज्ञानीके लिये यह जगत् शान्त एवं अविनाशी केवल ब्रह्म ही है. परंत वही अज्ञानीकी बुद्धिसे भासमान नाना लोकोंसे युक्त है । पर्वतपर स्थित परमाणु जैसे पर्वतसे भिन्न नहीं हैं और न उनकी गणना ही की जा सकती है, उसी प्रकार ब्रह्मरूपी महान् मेरुगिरिपर स्थित त्रैलोक्यरूपी परमाण ब्रह्मसे अभिन्न तथा असंख्येय हैं। इस सृष्टिको यदि सृष्टिके रूपमें ही समझा गया, तब तो यह अधोलोकमें ले जाती है: परंत इसीको यदि ब्रह्मरूपसे जान लिया गया तो यह परम मङ्गलमयी हो जाती है। यह सब जगत विश्वके कारण विज्ञानखरूप सचिदानन्द परब्रह्म परमात्मा ही है; क्योंकि जिससे जो उत्पन्न होता है, उसे तद्र्प ही समझना चाहिये। इसलिये समस्त वेद्य दरय-प्रपञ्च आत्मज्ञान हो जानेपर ज्ञानीकी दृष्टिमें शुद्ध

श्रीराम ! साधकके द्वारा इन्द्रियसमुदायपर विजय-प्राप्ति-रूपी पुलके आश्रयसे ही इस भवसागरको पार किया जा सकता है, अन्य किसी भी कर्मसे इससे पार पाना कठिन है। निरन्तर शास्त्राध्ययन और सत्संगतिके अभ्याससे जो विवेकयुक्त हो गया है, वही इन्द्रियजयी होता है और उसीको इस दृश्य-प्रपञ्चके अत्यन्ताभावका ज्ञान भी प्राप्त होता है । सौन्दर्यशालियोंमें श्रेष्ठ राम ! संसार-सागरकी श्रेणियाँ जैसे आती हैं और पुन: जैसे चली जाती हैं, वह सारा खरूप मैंने तुमसे वर्णन कर दिया। अब इस विषयमें अधिक कहनेसे क्या लाभ ! मन ही कर्मरूपी वृक्षका अङ्कर है । उस मनके नष्ट हो जानेपर कर्मरूपी शरीरवाला संसार-वृक्ष भी नष्ट हो जाता है। श्रीराम ! यह सब कुछ मन ही है। इस मनकी चिकित्सा हो जानेपर जगजालरूपी सारी व्यावियोंकी चिकित्सा हो जाती है। यह मन ही जब देहाकारका मनन करता है, तब लोकमें कर्म करनेमें समर्थ देह उत्पन्न होती है। भला, कहीं मनसे भिन्न भी देह देखी जाती है ? जैसे विशाल आकाशमें असत्स्वरूप गन्धर्वनगरकी प्रतीति होती है, उसी तरह विषयोंके चिन्तनसे वृद्धिगत हुए मनमें यह सारा जगत् स्फुरित होता है। मन ही जगत है तथा सम्पूर्ण जगत ही मन है; ये दोनों एक साथ रहते हैं।

रघनन्दन ! समस्त एषणाओंकी शान्ति हो विशुद्ध-चित्त पुरुषकी जो स्थिति उसीको सत्य आत्मतत्त्व कहा गया है और उसीको निर्मल चैतन्य कहते हैं। निर्मल सत्त्वरूप मन जिस वस्तुके विषयमें जैसी भावना करता है, वह वस्तु तत्काल वैसी ही हो जाती है । जैसे इस समय जाप्रत्-अवस्थामें हमलोगोंको संसारका खयं ही प्रत्यक्ष भान होता है, उसी प्रकार खप्त और भ्रम आदि अवस्थाओंमें सहस्रों संसार भी मिथ्या दृष्टिगोचर होते हैं। जैसे एकको दूसरेके खप्त और मनोरथसम्बन्धी नगरोंके व्यवहार पृथक होनेके कारण दिखायी नहीं देते, उसी प्रकार प्रत्येक व्यक्तिके ये संसाररूपी भ्रम पृथक्-पृथक् होनेके कारण एक दूसरेके टिष्टगोचर नहीं होते । इसी प्रकार संकल्परूपी आकाशमें अनेक संसार-रूपी नगरोंके समुदाय हैं; परंतु वे ज्ञानदृष्टिके बिना मिथ्या नहीं प्रतीत होते । जैसे एकमात्र वसन्त ऋतका रस ही वन, लता और गुल्म आदिके रूपमें प्रकट होता है, उसी तरह एकमात्र परब्रह्म परमात्मा ही प्रत्येक व्यक्तिके लिये मिथ्या जगत्रूपसे प्रकट हुआ है। अपना यह संकल्प ही जगत्तके आकारमें प्रतीत हो रहा है, यह बात अत्यन्त परमार्थ-दृष्टिसे ही होती है।

अपने-अपने खभाव (अनादि अज्ञान ) के भीतर स्थित चित्त ही प्रत्येक जीवमें इदमित्यं रूपसे प्रतीत होनेवाट्य यह जगत् है । इस प्रकार प्रतीतिमात्र जगत्को असस्य समझनेवाट्य चित्त खयं ही नष्ट हो जाता है; क्योंकि प्रतीतिकाट्यमें ही इस जगत्की सत्ता है । परमार्थ वस्तु (अधिष्ठानरूप ब्रह्म )-का साक्षात्कार होनेपर उसकी सत्ता नहीं रहती । चित्तकी सत्ता ही जगत् है और जगत्की सत्ता ही चित्त है । एकके अभावसे दोनोंका अभाव हो जाता है । यह इन दोनोंका अभाव सस्यखरूप सिच्चदानन्द्धन परमास्म-विषयक विचार करनेसे ही सम्भव है । जैसे मिट्टन मिणको युक्तिसे साफ करनेपर उससे शुद्ध प्रकाश प्रकट होता

है, उसी तरह शुद्ध चित्तका अनुमय सत्य होता है । चिरकाव्यतक एक परमात्माके चिन्तनरूप दह अभ्याससे चित्तकी शुद्धि होती है । जो संकल्पोंसे आक्रान्त नहीं है, ऐसे चित्तसे ज्ञानका उदय होता है । जैसे मिलन वस्त्रमें सुन्दर रंग नहीं टिकता, उसी तरह वासनासे मिलन चित्तमें ब्रह्माकाररूप एक दृष्टि स्थिर नहीं होती । वासनासे रिहत होना ही चित्तकी शुद्धि है, जगत्के ज्ञानसे शून्य और एक ब्रह्माकार होना ही उसका वासनासे रिहत होना है । चित्तकी शुद्धि होनेसे पुरुष शीघ ही प्रबुद्ध ( ज्ञानसम्पन्न ) हो जाता है । चित्तका चिन्मय परमात्मरूपमें लय हो जाना ही उसकी वास्तिक शुद्धि है । इस शुद्धिका लाभ होते ही प्रबुद्ध पुरुष परमात्माको प्राप्त हो जाता है । ( सर्ग १–१७ )

#### खरूपकी विस्मृतिसे ही मेदञ्जमकी अनुभृति, चित्तग्रुद्धि एवं जाग्रत् आदि अवस्थाओंके शोधनसे ही अम-निवारणपूर्वक आत्मवोधकी प्राप्ति तथा वैराग्यमूलक विवेकसे ही मोक्ष-लाभका वर्णन

श्रीविसिष्ठजी कहते हैं—खुनन्दन ! जिस प्राणीका जिस तरहके कर्मोंका भोगानुकूळ फळ जहाँ जैसे रहता है, वहाँ उतना ही वह अनुभव करता है, उससे अतिरिक्त नहीं । एक व्यक्तिके हृदयमें विद्यमान जो मनोराज्य है, उसे देखने या भोगने आदिमें दूसरे व्यक्तिका मन सफळ नहीं होता । यह जो असफळताको प्राप्त हुई मनकी स्थिति है, वही उसके विच्छेद यानी नानात्वमें हेतु हैं—यों जानना चाहिये । उस मनके भेदसे ही जीवोंके भी भेद होते हैं अर्थात् जैसे मिन-भिन मन हैं, उसी तरह मिन-भिन जीव भी हैं । जैसे सुवर्ण अपने ज्ञानके अभावसे कड़े-कंगन आदिके रूपको प्राप्त होता है, उसी प्रकार जिसे अपने खरूपका ज्ञान नहीं है, उस चेतनने स्थूळ देहको स्वीकार करके संसाररूपिणी अविद्याका मिथ्या ही अनुभव किया है ।

सम्पूर्ण जीव-समृहोंका आत्मा खयं ही अपने संकल्पसे जाप्रत्, खप्त और सुष्ठिति नामक तीन अवस्थाओंको प्राप्त हुआ है । इन अवस्थाओंमें शरीर कारण नहीं है । इस प्रकार जाप्रत् आदि तीन अवस्थारूप आसामें ही जीवत्य है अर्थात् वह आत्मा ही जीवरूपसे स्फ्रिरित हो रहा है; इसमें शरीरत्वका विकास नहीं है। तात्पर्य यह कि जैसे जल ही लहर एवं मँवर आदिके रूपमें विख्यात होता है— यह तास्विक दृष्टि प्राप्त होनेपर जल्में उससे पृथक् लहर आदिकी सत्ता नहीं रहती, उसी प्रकार जीवात्मा ही जाप्रत् आदि अवस्थारूप है—यह विचार दृढ़ होते ही जीवसे पृथक् देहकी वास्तविक सत्ता शेष नहीं रह जाती।

इसी प्रकार तत्वन्न पुरुष सुषुति-अवस्थाके अवसानभूत तुरीय पदरूप सिन्नदानन्दघन परमात्मपदको ज्ञानद्वारा प्राप्त करके संसारसे निवृत्त हो जाता है; परंतु जो मृह जीव है, वही सृष्टिमें प्रवृत्त होता है। ज्ञानी और अज्ञानी दोनोंकी सुष्ठित एकरूप ही है; क्योंकि अज्ञको भी सुषुतावस्थामें सुखकी प्राप्ति होती है। किंतु अज्ञानी जीव तो सुष्ठुतावस्थामें पहुँचकर भी असम्बुद्ध (वास्तविक आसज्ञानसे रहित और देहात्मभावकी स्नान्ति-वासनासे वास्ति) होनेके कारण सृष्टिको प्राप्त होता है, परंतु ह्यांनी नहीं । परम्रह्म परमात्मा निर्निशेष होनेके कारण खमान नहीं कहा जा सकता । निर्निकार, अद्वेतीय और असङ्ग होनेके कारण जो वास्तवमें किसीका कारण नहीं है, तथापि सम्पूर्ण प्रपञ्चके आरोपका अधिष्ठानरूपसे आदिकारण है, उस निर्निशेष परम्रह्म परमात्मामें वस्तुत: कारण एमं निमित्त आदि वस्तुकी भी सम्भावना नहीं है । ( अत: ब्रह्ममें बिना किसी कारणके ही प्रतीत होनेवाला यह जगत् मिथ्या ही है।)

सार वस्तु ( ब्रह्म )-का ही विचार करना उचित है । असार वस्तु ( इस्य संसार )- के विचारसे क्या लाभ । बीज अपने खरूपका त्याग करके अङ्कुर आदिके क्रमसे फल्रूपमें परिणत होता देखा जाता है, परंतु ब्रह्म वैसा नहीं है । वह अपने खरूपका त्याग किये विना ही जगत्रूप अध्यारोपका अधिष्ठानरूपसे कारण होता है, बीजका अवयव आदि सब वुळ साकार है । अतः उससे निराकार परम पदरूप ब्रह्मकी तुल्ना करना उचित नहीं । इसल्यि कल्याणखरूप ब्रह्मके लिये कोई उपमा सम्मत ही नहीं हो सकती । अपनेको दश्यरूपमें देखनेवाल द्रष्टा अपने वास्तविक खरूप आसाको नहीं देख सकता ( इसल्यि उसे अन्यंकी प्राप्ति होती है ) । जिसकी बुद्धि प्रश्वसे आक्रान्त हो, ऐसे किसी पुरुषको अपनी यथार्थ स्थितिका ज्ञान नहीं होता ।

जबतंक आन्तिसे मृगतृष्णामें जलकी प्रतीति हो रही है, तबतक किसीकी समझदारी किस कामकी; और जब यह ज्ञान हो गया कि यहाँ जल नहीं है, तब वहाँ मृगतृष्णा ही क्या रह गयी। जैसे नेत्र बिहर्मुख होनेके कारण अपने-आपको नहीं देख पाता, उसी प्रकार आकाशकी माँति निर्मल होता हुआ भी द्रष्टा बहिर्मुख होनेके कारण अपने खरूपका साक्षात्कार नहीं कर सकता। यह अमकी प्रबल्ता कैसी आश्चर्यजनक है! यदि दश्य-प्रपञ्जको दश्यरूपसे ही सचा समझा जाय तो आकाशके समान

निर्मळ ब्रह्म यहन करनेपर भी नहीं मिळ सकता; फिर तो उसकी प्राप्ति बहुत दूर हो जाती है। श्रीराम ! इसीलिये उसको दृश्य ही दिखायी देता है, द्रष्टाका दर्शन नहीं होता । वास्तवमें एकमात्र द्रष्टा ही सर्वत्र स्थित है, दृश्य नामकी कोई वस्तु यहाँ है ही नहीं (जो कुळ दिखायी देता है, वह केवळ भ्रम है)। जब द्रष्टा और दृश्यमें कोई अन्तर ही नहीं रहा, तब कौन द्रष्टा और कैसा दृश्य; क्योंकि वह दृष्टा ही दृश्यरूपमें प्रकट होता है।

जब चित्त सिद्धिको प्राप्त होता है, तब जीव जड-संसर्गसे मुक्त हो केवल शुद्ध चिन्मय आत्मखरूपसे स्थित होता है। वह चेतन आत्मा ग्राद्ध एवं सर्वव्यापी है: चेतन आत्मा जहाँ जिस वस्तुकी भावना करता है, वहाँ वह तत्काल प्रकट हो जाती है । उसने खप्तमें भी जो कुछ देखा है, वह खप्तके समयमें सत्य ही है। जैसे बीजके अंदर सूक्ष्मरूपसे पत्ते, लता, फूल और फलरूप अण् रहते हैं। उसी प्रकार चेतनरूप अण्यके भीतर समस्त सुक्म अनुभव विद्यमान हैं। जिस पुरुषके मीतर यह विचार नहीं उठता कि मैं कौन हूँ और यह जगत क्या है. वह संसारके बन्धनसे मक्त नहीं हुआ। जिस विशुद्ध बुद्धिवाले पुरुषकी भोगलिप्सा प्रतिदिन क्षीण होती जाती है, उस वैराग्यवानका ही विवेकसक विचार सफल होता है। जैसे शरीरके द्वारा पथ्य-भोजन आदि नियमोंके साथ सेवन किया हुआ औषघ ही आरोग्य प्रदान करता है, उसी प्रकार जितेन्द्रियताका अभ्यास हो जानेपर ही विवेक सफल होता है । चित्रमें अङ्कित प्रज्वलित अग्निकी भाँति जिसका विवेक केवल कथनमात्र ही है, कार्यमें परिणत नहीं हुआ है, उसने अविवेकका त्याग नहीं किया है; अतः वह अविवेक उसे दुःख ही देनेवाला होग् कि स्पर्शसे ही वायकी सत्ताका भान होता है, क नहीं, उसी प्रकार भोगेच्छाके क्षीण होनेसे ही विवेक जाग्रत होता है। चित्रलिखित अमृत अ है, चित्रलिखित अग्नि अग्नि नहीं है, चित्रलि

निश्चय ही नारी नहीं है; उसी तरह क्यनमात्रका विवेक विवेक नहीं है, वास्तवमें अविवेक ही है। विवेकसे पहले राग और द्वेषका समूल नाश हो जाता है।

तरपश्चात् विषयमोगोंके लिये प्रयत्न सर्वथा क्षीण हो जाता है। जिस पुरुषमें विवेक जाप्रत् है, वही परम पवित्र है। (सर्ग १८-१९)

#### उपासनाओंके अनुसार फलकी प्राप्ति तथा जाग्रत्-स्वप्न अवस्थाओंका वर्णन, मनको सत्य आत्मामें लगानेका आदेश, मनको भावनाके अनुसार रूप और फलकी प्राप्ति तथा भावनाके त्यागसे विचारद्वारा ब्रह्मभावकी प्राप्तिका प्रतिपादन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—श्रीराम ! वे जीव अपनी सिद्धिके लिये जैसे-जैसे प्रयत्न करते हैं, उन विविध उपासनाओंके क्रमसे वे शीघ्र वैसे-ही-वैसे हो जाते हैं। देवताओंकी पूजा करनेवाले देवताओंकी, यक्षोंकी आराधना करनेवाले यक्षोंको और ब्रह्मके उपासक ब्रह्मको प्राप्त होते हैं। इनमें जो सर्वोत्तम है, उसी परमातमारूप इष्टदेवका आश्रय लेना चाहिये।

श्रीरामजीने पूछा—भगवन् ! आप मुझे जाप्रत् तथा खप्न-अवस्थाओंका मेद बताइये ।

श्रीविसष्टजीने कहा— च्युनन्दन ! जिसकी प्रतीति स्थिर हो, उसे जाप्रत् कहते हैं और जिसकी प्रतीति स्थिर नहीं होती, उसे खन्म कहा गया है। यदि खन्म भी काळान्तरमें स्थित हो तो प्रत्यक्ष अनुभवके आधारपर उसे जाप्रत्की श्रेणीमें ही देखा जायगा; और यदि जाप्रत्भी काळान्तरमें स्थित नहीं है तो वह खन्म ही है। इस प्रकार जाप्रत् खन्मगवको और खन्म जाप्रत्-मावको प्राप्त होता है। खन्म भी खन्मकाळमें स्थिर होनेके कारण जाप्रत्-मावको प्राप्त होता है और जाप्रत्के मनोरथ भी जाप्रत्काळमें अस्थिर होनेसे खन्म ही हैं; क्योंकि वैसा ही बोध होता है।

रघुनन्दन ! मैंने तुमसे यह जो कुछ कहा है— जाप्रत् आदि अवस्थाओंका वर्णन किया है, वह सब मनके खरूपका निरूपणमात्र है । और किसी हेतु या प्रयोजनसे यह सब नहीं कहा गया

है। जैसे अग्निके सम्पर्कमें आनेसे लोहेका गोला आग बन जाता है, उसी प्रकार दृढ़ निश्चयसे युक्त चित्त जिस वस्तकी बारंबार भावना करता है, उसीके आकार-को प्राप्त हो जाता है। भाव, अभाव, प्रहण और त्याग आदि सारी प्रतीतियाँ चेतनमें मनके द्वारा कल्पित हैं। ये प्रतीत होती हैं, इसलिये तो ये असत्य नहीं हैं और वास्तवमें ये हैं नहीं, इसलिये सत्य नहीं हैं। चित्तकी चपळतासे ही इनका निर्माण हुआ है। मन मोहका जनक और जगत्की स्थितिका कारण है। मिलन मन ही व्यष्टि और समष्टिरूपसे इस जगतुकी कल्पना करता है। संसारकी सारी विभृतियाँ एकमात्र मनको जीतनेसे ही प्राप्त होती हैं । चित्त जिसकी भावनामें तन्मय होता है. उसे निस्तंदेह प्राप्त कर लेता है। सौभाग्यशाली श्रीराम ! मनके द्वारा अभिलंषित देश या विषयको शरीर प्राप्त होता है । परंत शरीरके द्वारा आचरित देश या विषयको मन नियमतः प्राप्त नहीं होता ।

जैसे सुगन्धित पुष्पके भीतर स्थित हुई वायु उसकी घनीभृत सुगन्धको प्राप्त कर लेती है, उसी प्रकार मननसे चन्नल हुआ मन जिस-जिस वस्तुकी भावना करता है अथवा जिस-जिस वासनासे युक्त भावको अपनाता है, उसीके खरूपको प्राप्त हो जाता है। श्रीराम! जैसे गन्धके भीतर स्थित हुई वायु गन्धरूपताको प्राप्त हो जाती है, उसी प्रकार मन जिस भावसे युक्त होता है, उसके बाद उसका वशवर्ती शरीर भी उसीके खरूपको प्राप्त हो जाता है। ज्ञानेन्द्रियोंके अपने-अपने विषयमें

प्रवृत्त होनेपर उनसे कर्नेन्द्रियखरूप खतः ही इस वह अविद्या संकल्पसे खयं उत्पन्न होती है। महामते ! तरह स्फ़रित होता है, जैसे धूलमिश्रित वायुमें पृथ्वी अपने-आप घुलिकणोंके रूपमें स्क्रित होती है। कर्मेन्द्रियाँ क्षुब्ध होकर जब अपनी क्रियाशक्तिको प्रकट करती हैं, तब वायमें धूल-समूहकी भाँति मनमें प्रचुर कर्म सम्पादित होता है। इस प्रकार मनसे कर्मकी उत्पत्ति हुई है और मनकी उत्पत्तिमें भी कर्मको ही बीज ( कारण ) बताया गया है । फ़ूल और सुगन्धकी भाँति इन दोनोंकी सत्ता एक दूसरेसे भिन्न नहीं है। दृढ़ अभ्यासके कारण मन जैसे भावको ग्रहण करता है, वैसे ही स्पन्द और कर्म नामकी शाखाओंको वह प्रकट करता है तथा उसी तरहकी क्रियारूप उसके फलको बडे आदरसे उत्पन्न करता है । तदनन्तर उसीके खाद-का अनुभव करके शीघ्र बन्धनमें पड़ता है । मन जिस-जिस भावको अपनाता है, उसी-उसीको वस्तुरूपमें पाता है । वहीं श्रेय है, दूसरा नहीं-ऐसा उसका निश्चय हो जाता है । अपनी-अपनी प्रतीतिके द्वारा ही दृद्दतापूर्वक भिन्नताको प्राप्त हुए ( मनुष्योंके ) मन सदा ही धर्म, अर्थ, काम और मोक्षके लिये प्रयत्न करते हैं।

जो अकृत्रिम अर्थात् नित्य-सिद्ध विज्ञान-आनन्दघन प्रमात्मा है, उसके लिये प्रयत करनेवाले मनुष्योंको चाहिये कि वे अपने मनको तन्मय बना दें, जिससे उसकी प्राप्ति हो सके। यह दश्य माया है, अविद्या है और भय देनेवाली भावना है। मनकी जो दश्यमयता है, विद्वान्लोग उसीको ( बन्धनमें डालनेवाला ) कर्म कहते हैं । खभावमें स्थित जो यह दश्य-तन्मयता अनुभवमें आती है, वही विद्वानोंद्वारा मदिराके समान संसारको उन्मत्त बना देनेवाली अविद्या कही जाती है। जैसे पटलनामक रोगसे अंवा हुआ पुरुष सूर्यके दीप्तिमान् प्रकाशको नहीं देखता, उसी प्रकार इस अविद्यासे उपहत हुए छोग कल्याणको नहीं प्राप्त होते । भावनाके संकल्पको त्याग देनेमात्रसे जब वह क्षीण हो जाती है, उस समय रसखरूप आनन्दमय परमात्माके ध्यानके अभ्यासकी दृढ़तासे सुशोभित श्रवण-मननात्मक विचारके द्वारा सब पदार्थीमें अनासक्ति स्थिर हो जाती है । फिर सत्यदृष्टिके प्राप्त होनेपर असत्य दृष्टिका विनाश हो जाता है और वह निर्मल-खमाव, निर्विकल्प-खरूप सचिदानन्द परमात्मा प्राप्त हो जाता है, जो न सत् है न असत् है न सुखी है न दुखी है तथा जिसका कैवल्यभाव अपने हृदयमें अनुभवसे ही प्राप्त होता है। जैसे यह रस्सी है या सर्प है--ऐसा संदेह होनेपर रस्तीमें सर्पभाव आरोपित होता है, उसी प्रकार बन्धन-रहित चिन्मय आकाशाखरूप जीवात्माने अपनेमें भ्रमवश बन्धनकी कल्पना कर रक्खी है । जैसे एक ही आकाश रात और दिनकी कल्पनासे रातमें और तरहका दिखायी देता है और दिनमें अन्य प्रकारका, उसी तरह परमार्थ वस्तु ब्रह्म बारंबार उस प्रतिकृत कल्पनाद्वारा और ही प्रकारका भासित होता है और अपने खरूपके विपरीत दूसरा ही रूप धारण कर लेता है। जो तुच्छ नहीं है, आयास-रहित है, उपाधिशून्य है, जिसमें कोई भ्रम नहीं है तथा जो नाना प्रकारकी कल्पनाओंसे परे है. वह परब्रह्म परमात्मा ही परम सुखखरूप होनेसे सबको सुख दे सकता है। जीवकी अपनी कल्पनासे ही भाव, अभाव, ग्रुम और अग्रुम क्षणभरमें उत्पन्न हो जाते हैं और क्षणभरमें मिट जाते हैं । समस्त पदार्थ-समूह भावके अनुसार ही फल देनेवाले हैं, यह जानकर ज्ञानी पुरुष इस परिवर्तनशील जगतके पदार्थोंके विषयमें किसी एक निश्चित रूपका प्रतिपादन नहीं करता । चित्त दृढ भावनाके द्वारा जिस पदार्थके विषयमें जबतक जैसी निश्चित धारणा बनाये रखता है, तबतक उसके वैसे ही परिणामको वह देखता या अनुभव करता है। रघुनन्दन ! वह सत्य ब्रह्म ही है अथवा परमात्मासे अभिन्न है, ऐसा अपने मनमें निश्चय करके तुम अपनी आपमें ही अनुभव करो—मैं ही वह परम्रह्म परमात्मा बुद्धिके द्वारा उस अनादि अनन्त परमात्माका अपने हूँ, ऐसा अनुभव करो । ( सर्ग २०-२१ )

#### दृढ़ बोध होनेपर सम्पूर्ण दोषोंके विनाश, अन्तःकरणकी ग्रुद्धि और विग्रुद्ध आत्मतत्त्व-के साक्षात्कारकी महिमाका प्रतिपादन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं---रघुनन्दन ! जो निस्यानित्य वस्तके विवेकसे सम्पन्न है, जिसके चित्तकी वृत्तियाँ प्रमात्मामें विलीन होती जा रही हैं, जो ज्ञान प्राप्त करके संकल्पोंका त्याग कर रहा है, जिसका मन परमात्माके खरूपमें परिणत हो गया है, जो इस हेय नाशवान् जड दश्यका परित्याग कर रहा है तथा उपादेय सचिदानन्दघन ब्रह्मका ध्यान कर रहा है, अर्थात् जो द्रष्टा परमात्माका अनुभव करता है तथा अद्रष्टारूप दश्य-का अनुभव नहीं करता, जागरणके योग्य परम तत्त्वमें ही जाग रहा है और घनीभृत अज्ञानके विकाररूप संसारसे सोया हुआ है, जो सम्पूर्ण तुच्छ सुखोंसे लेकर हिरण्यगर्भ ब्रह्मातकके सुखोंमें अत्यन्त वैराग्यके कारण सरस और नीरस आपातरमणीय मोर्गोमें आसक्त न होकर उनकी ओरसे पूर्णतया विरक्त है, जिसके मनमें किसी प्रकारकी कामना नहीं है-ऐसे अधिकारी प्रस्वका अनादि जडता ( अज्ञान )-रूपी आकाश आसक्तिशून्य हो जब परमात्मारूपी जलके साथ एकताको प्राप्त हो जाता है और धूपमें बर्फकी भाँति पूर्णतया विगलित हो जाता है। वर्षाकाल बीत जानेपर जैसे तरङ्गयुक्त जलसे चञ्चल मध्यभागवाळी व्हराती हुई नदियाँ धीरे-धीरे सूखने लगती हैं. उसी प्रकार जब विषयरूपी तरङ्गोंसे युक्त तृष्णाएँ शान्त हो जाती हैं तथा जैसे चूहे चिड़ियोंके जाल काट देते हैं, उसी प्रकार जब तीव वैराग्यसे संसार-वासना-रूपी जाल ट्रंट जाता है और हृदयकी गाँठें ढीली पड़ जाती हैं. तब जैसे निर्मलीको पीसकर जलमें डालनेसे जल खच्छ हो जाता है, उसी तरह विज्ञानके प्रभावसे अन्त:करण विशुद्ध होकर प्रसन्न हो जाता है। जैसे

बायुके शान्त होनेपर समुद्रमें (निश्चलता) रूप समता आ जाती है, उसी प्रकार मनके शान्त होनेपर सब जगह सर्वोत्तम शान्ति पैदा करनेवाली अज्ञानरूपी मलसे रहित उन्नत समदर्शिताका उदय होता है। इस विषयमें अधिक कहनेसे क्या लाम—जिसने जाननेयोग्य परमात्मतत्त्वको जान लिया है, वह परम बुद्धिमान् पुरुष बायु आदि चारों भूतोंसे रहित आकाशकोशके समान न उत्पन्न होता है और न नष्ट होता है।

में कौन हूँ, यह दृश्य जगत् कैसे हुआ !--इन सब बातोंका जबतक विवेकपूर्वक विचार नहीं किया जाता, तभीतक यह अन्धकारके समान संसारका आडम्बर खड़ा है । मिथ्या भ्रमसमृहसे उत्पन्न यह शरीर आपत्तियों-का घर है। जो आत्मभावनाके द्वारा इस दश्यको नहीं देखता अर्थात जो यह दश्य नहीं है, सब कुछ आत्मा ही है--ऐसा देखता है, वही यथार्थ रूपसे देखनेवाला है। जो देश और कालवश शरीरमें उत्पन्न हुए सुख-दु:खोंको भ्रमरहित दृष्टिसे 'ये मेरे नहीं हैं' इस तरह देखता है, वही यथार्थ द्रष्टा है । जो असीम आकाश, दिशा और काल आदि हैं तथा उनमें वर्तमान जो परिच्छिन कियाओंसे युक्त वस्तु है, वह सब 'मैं ही हूँ'-इस प्रकार जो सबमें अपने आत्माको देखता है, वही वास्तवमें देखनेवाला है। सर्वशक्तिमान्, अनन्तात्मा, पदार्थीमें स्थित, एकमात्र अद्वितीय चेतन परमात्मा ही सर्वत्र विराजमान हैं--ऐसा जो अपने हृदयके भीतर देखता है, वही वास्तवमें देखता है । जो विद्वान् आधि, व्याधि, जन्म, जरा और मृत्युसे युक्त इस देहको अपना खरूप नहीं मानता—में देह हूँ, ऐसा नहीं देखता, वही

यथार्थदर्शी है । सूतमें गुँथी हुई मणियोंके समान यह सम्पूर्ण जगत् मुझमें ही ओतप्रोत है, परंतु में मन नहीं हूँ—इस तरह जो देखता है, वही आत्माके यथार्थ खरूपको देखता है । न में हूँ न दूसरी ही कोई वस्तु है; किंतु एकमात्र निरामय ब्रह्म ही सर्वत्र सब रूपोंमें विराजमान है—इस तरह जो देखता है, वही वास्तवमें देखता है । जिस महास्माके सांसारिक देह आदिके प्रति अपने-पराये और तेरे-मेरेके भेद मिट गये हैं, वही छुन्दर दृष्टिले सम्पन्न महापुरुष आत्माका यथार्थरूपसे अनुमव करता है । जो आकाशकी माँति एकात्मा है और सम्पूर्ण पदार्थोंमें व्यात होता हुआ भी उनमें लिस

नहीं होता, ऐसा वह महास्मा पुरुप साक्षात महेश्वर ही है । जो तम ( सुप्रति ), प्रकाश ( जाप्रत् ) और कळना ( स्प्र )—इन तीनों अवस्थाओं से मुक्त है, काळका भी परम प्रेमास्पद आत्मा वन गया है तथा जो सोम्प, समदर्शी और अपने आत्मस्वरूपमें स्थित है, ऐसे उस परमात्म-पदको प्राप्त हुए पुरुषको में नमस्कार करता हूँ । सम्पूर्ण जगत्में एकमात्र ब्रह्म ही विराजमान है—जिसकी बुद्धि ऐसा निश्चय हो गया है तथा जिसकी बृद्धि ( ब्रह्माकारहिए ) जगत्की सृष्टि, प्रख्य और स्थितिकृपिणी विचित्र एवं मनोहर बैभन्युक्त कळाओंमें सदा ही एकरस है, उस परम बोधनान् शिवस्वरूप महापुरुवको नमस्कार है । ( सर्ग २२)

#### शरीररूपी नगरीके सम्राट् ज्ञानीकी रागरहित शितिका वर्णन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं-रघुकुळनन्दन श्रीराम ! जैसे देवराज इन्द्र अपनी अमरावतीपुरीमें निश्चिन्त होकर राज्य करते हैं, उसी प्रकार विवेकी परुष इस देहरूपिणी नगरीमें राज्य करता हुआ सदा निश्चिन्त एवं अपने आत्मामें स्थित रहता है। वह अपने मनक्ष्पी मतवाले घोडेको कामभोगके भयानक गड्डेकी और नहीं जाने देता तथा अपनी प्रज्ञा-रूपिणी पुत्रीको लोभके वशमें होकर नहीं वेचता। अज्ञानरूपी शत्रु राष्ट्र इसके छिद्रको नहीं देख सकता और यह संसाररूपी शत्रुके भयकी जड़ोंको ही काट देता है। तण्णारूपिणी नदीके प्रवाहके भीतर उठनेवाली बड़ी भारी भॅंबरमें, जहाँ काम-मोगरूपी दुष्ट ग्राह निवास करते हैं, वह विवेकी पुरुष बहिर्मुख होकर इबता नहीं। वह मनकी वहा:कारवृत्तिमें आरूढ़ हो बाहर-भीतर परमात्माके सिवा दूसरी किसी वस्तुको न देखता हुआ सदा समता-शान्तिरूप गङ्गा-यमुनाके संगममें खान करता है। जिसपर सम्पूर्ण इन्द्रियरूपी जन-समुद्रायकी दृष्टि रहती है, उस निषय-सुखके अवलोकनसे पराङमुख हो बह प्यानमें सदा सुखपूर्वक बैटा रहता है।

सर्वव्यापक ोकर भी इस शरीररूपी नगरीमें स्थित

आत्मारूपी पुरुष विश्वकी कल्पनाद्वारा निर्मित विविध भोगोंका प्रारब्धानुसार उपभोग करके अपने खरूपभन परमपुरुषार्थको प्राप्त होता है । समस्त पदार्थोंकी क्रियासे विमुख रहनेवाला वह विवेकी पुरुष व्यवहार-दृष्टिसे कर्म करता हुआ भी परमार्थ-दृष्टिसे कुछ नहीं करता: क्योंकि वह सम्पूर्ण व्यावहारिक कार्योंका कर्तापनके अभिमानसे रहित होकर सम्यक्क्पसे अनुष्ठान करता है। उस शारीर-नगरीमें रहकर हृदय-पुण्डरीकमें आरूढ़ हो वह सदा शान्तिरूप शीतल शरीरताली लोकसन्दरी मैत्रीरूपिणी अपनी प्रिपाके साथ नित्य रमण करता है। जैसे चन्द्रमाके अगल-बगलमें चित्तको आह्वादित करनेवाली विशाखा नामक दो ताराएँ स्थित होती हैं, इसी तरह विवेकी पुरुषके दोनों पाइवीमागोंमें सत्यता और समता नामकी दो कान्ताएँ सम्यक्ररूपसे विराजमान होती हैं, जो चित्तको आह्नाद प्रदान करनेवाळी हैं। जैसे सम्पूर्ण कळाओंसे युक्त और समस्त शोभा-सम्पत्तिसे सुन्दर प्रतीत होनेवाले पूर्णिमाके चन्द्रमा चिरकालतक सम्पूर्ण दिशाओंको अपनी सुवामयी किरणोंसे पूर्ण करके प्रकाशित होते हैं, उसी प्रकार जिसके सारे मनोरथ चिरकालके लिये परिवर्ण हो

गये हैं, जो सर्वात्मभावरूप सम्पत्तिसे सुन्दर दिखायी देता है, वह आत्मकाम तत्त्ववेत्ता पुरुष निरन्तर अपने प्रकाशसे प्रकाशित होता है । चन्द्रमा तो पुनः क्षीण होनेके लिये प्रकाशित होते हैं, परंतु तत्त्वज्ञ फिर क्षीण नहीं होता । वह अखण्ड एकरसभावसे अपने खरूपमें प्रतिष्ठित रहनेके लिये प्रकाशित होता है।

जैसे विना किसी प्रयत्ने खतः प्राप्त हुए तथा व्यर्थ पदार्थोंमें मनुष्यकी दृष्टि आसिक्तरूत्य होकर ही पदती है, उसी प्रकार विवेकी पुरुषकी चुद्धि सांसारिक कार्योमें भी रागरूत्य ही रहती है। इन्द्रियोंको प्रारच्यवरा जो न्याययुक्त विषय प्राप्त होते हैं, उनका तो वह कभी निवारण नहीं करता और अप्राप्त वस्तुको प्राप्त करनेका प्रयत्न भी नहीं करता (प्रारच्यवरा जो कुछ मिछ जाय, उसीमें संतुष्ट रहता है)। इस प्रकार ज्ञानी अपने आपमें परिपूर्ण रहता है। जैसे मोर-पंखोंके आधात पर्वतको किप्ति नहीं कर सकते, उसी प्रकार ज्ञानीको

अप्राप्त वस्तुकी प्राप्तिक िये होनेवाली चिन्ताएँ और प्रतिकृत्व प्राप्त वस्तुकी ियं पश्चानः प विचलित नहीं करते। जिसके सारे संदेह निवृत्त हो गयं हैं, भेगसम्बन्धी सारी उस्तुकता विनष्ट हो गयी है तथा काल्पनिक इत्तरार र्क्षण हो गया है, वह ज्ञानी पुरुष सम्राद्के समान विराजमान होता है। जैसे अपार अनन्त श्वीरसागर अपने आपमें ही परिपूर्ण है, उसी प्रकार अपरिष्टिक आत्मज्ञानी अपने आपमें ही नहीं समात अर्थात् अपने आपमें ही परिपूर्ण है और अत्मासे आत्मों ही समण करता है।

इतने बड़े भूमण्डलमें वे ही पुरुष सौभाग्यशाली, द्युद्धचित्त और पुरुपोचित कलाओं के ज्ञानमें गणनीय हैं, जो अपने चित्तसे पराजित नहीं हुए हैं। जिस्के हृदय-रूपी बिल्में कुण्डलाकार मनन्दपी महान् सर्प सर्वथा शान्त हो गया है, अपने खरूपमें पूर्णरूपसे उदित हुए ऐसे उस अस्यन्त निर्मल तत्त्ववेत्त.को मैं प्रणाम वस्ता हूँ। (सर्ग २३)

## मन और इन्द्रियोंकी प्रवलता तथा उनको जीतनेसे लाभ, अत्यन्त अज्ञानी और ज्ञानीके लिये उपदेशकी व्यर्थता तथा जगत् और ब्रह्मके स्वरूपका प्रतिपादन

श्रीवसिष्टजी कहते हैं—रघुनन्दन ! (मनसहित) इन्द्रियरूपी छ: शत्रु बड़े ही दुर्जय हैं। वे तपन, अवीचि, महारीरव, रौरव, संवात और काळमून-नरकके इन छ: बड़े-बड़े साम्राज्योंपर प्रतिष्ठित हैं। पापरूपी मतवाले हाथी इनके वाहन हैं तथा तृष्णारूपी वाण-शलाकाओंसे वे सदा सम्पन्न रहते हैं। वे इतने कृतन्न हैं कि सबसे पहले अपने आश्रयभूत शरीरका ही नाश करते हैं। उनका महान् कोशागार कुकर्मरूपी धनसे ही मरा हुआ है। अपने इन इन्द्रियरूपी शतुओंपर विजय पाना अत्यन्त कठिन है। जिसने विवेकरूपी सृतके जालसे उन इन्द्रियरूपी दुछ शतुओंको बाँध लिया है, उसके अङ्गों (शम, दम, समता, शान्ति आदि) का वे विनाश नहीं करते। जिसने इन्द्रियरूपी भृत्योंको काबूमें कर लिया है तथा

मनस्त्री शतुको पूर्णतया वंदी वना ळिया है, उस पुरुषकी विश्वद्ध बुद्धि उसी तरह वहती है, जैसे वसन्त ऋतुमें आमकी मक्करी । जिसका चित्तस्त्रपी गर्व नष्ट हो गया है और इन्द्रियरूपी शत्रु जिसकां केंद्रमें आ गये हैं, उस पुरुषकी भोग-वासनाएँ उसी तरह क्षीण हो जाती हैं, जेसे हेमन्त ऋतुमें कमल विनष्ट हो जाते हैं । जवतक एकमात्र परमास्मतत्त्रके दृढ अभ्यासद्वारा मनपर विजय नहीं पा छी जाती, तभीतक मध्यरात्रिमें नाचनेवाले वेतालोंकी तरह हृद्यमें वासनाएँ उछल-कृद मचाये रहती हैं । में समझता हूँ कि विवेकी पुरुषका यही मन विवेकके द्वारा अभीष्ट कार्य करनेके भृत्य, मन्त्रणाद्वारा उत्तम कार्य करवानेसे मन्त्री और सब ओरसे इन्द्रियोंपर आक्रमण करनेके कारण सामन्त्र बन जाता है । मनरूपी मन्त्री

शास्त्रविहित शुभ कर्ममें प्रवृत्त हुए पुरुषको उन निष्काम कर्मोंके करनेके लिये सलाह देता है, जो जन्म-मृरयुरूपी वृक्षोंको काटनेके लिये कुठारके समान हैं तथा भविष्यमें होनेवाले अम्युदय (निरतिशय आनन्दकी प्राप्ति) के कारण हैं।

किंतु जिसे जगत्की सत्यताका पूर्ण निश्चय है, वह अत्यन्त मृढ़ है । उस अत्यन्त मृढ़ पुरुषके प्रति यदि जगतकी असत्यताका प्रतिपादन किया जाय तो यह उपदेश वहाँ शोभा नहीं पाता—उसके मनको लगता । परमात्मतत्त्वके अच्छा नहीं विचारका अभ्यास किये विना जगतकी सत्यताके अनुभवका अपलाप ( निराकरण ) नहीं हो सकता । इस संसारमें किसीका भी जो निश्चय अन्त:करणमें जड जमकर सदृढ़ हो गया है, वह शास्त्रोक्त परमार्थतत्वका अभ्यास किये बिना कदापि नष्ट नहीं होता। जो अनधिकारी-के प्रति ऐसा उपदेश देता है कि यह जगत मिथ्या है। केवल ब्रह्म सत्य है, उस प्ररूपको उन्मत्तके समान समझकर इस जगतके उन्मत्त और मृह मनुष्य उसकी पूरी हँसी उड़ाते हैं; किंतु जो मदिरा पीकर मतवाला हो गया है और जो मदिरासे दूर रहनेके कारण मदमत्त नहीं हुआ है, उन दोनोंकी कहाँ एकता होती है। जैसे अन्धकार और प्रकाशको समझनेमें, छाया और धपको पहचाननेमं कोई बाधा नहीं आती, उसी प्रकार ज्ञानी और अज्ञानीके विषयमें भी समझना चाहिये । बोधके विषयमें ज्ञानी और अज्ञानीकी कभी एकता नहीं हो सकती। अज्ञानीको कितने ही यतसे क्यों न समझाया जाय, उसे बाहर-भीतर जो संसारकी सत्यताका अनुभव हो रहा है, उसका वह सत्य अधिष्ठान-रूप ब्रह्ममें उसी प्रकार बाध नहीं कर सकता. जैसे शव अपने पैरों चल नहीं सकता। ( अध्यस्त वस्तुका बाघ किये बिना अधिष्ठान-तत्त्वका बोध नहीं हो सकता: इसलिये उसे बोधका उपदेश देना व्यर्थ है । )

यह सम्पूर्ण जगत् ब्रह्म है—ऐसा उपदेश उस मनुष्यके प्रति देना उचित नहीं, जो अत्यन्त अज्ञानी है: क्योंकि उस अज्ञानीने तप और विद्या आदिके अनुभवसे होनेवाले संस्कारका अभाव होनेके कारण सदा उस लोकप्रसिद्ध देहात्मभावका ही अनुभव किया है। कभी भी असंसारी आत्मभावका उसे अनुभव नहीं हुआ। श्रीराम ! जिसको थोड़ा-थोड़ा ज्ञान है, उस परुषके प्रति ही यह उपदेश-वाणी सुशोभित (सफल) होती है। जो पुरुष पूर्ण ज्ञानी है, उसको तो 'मैं हूँ' इस प्रकार अहंकारास्पदरूपसे विचार करनेके लिये कल भी नहीं है। (इसलिये वह भी उपदेश देनेके योग्य नहीं है। तात्पर्य यह कि जो न तो अत्यन्त अज्ञानी है और न पूर्ण ज्ञानी ही, वही जिज्ञास इस उपदेशका अधिकारी है।) जो ग्रुद्ध बुद्धिसे युक्त ज्ञानी पुरुष निरन्तर यह अनभव करता है कि यह सब कुछ शान्त परब्रह्म ही है, उसके इस अनुभवका वाध कैसे हो सकता है । आत्मामें परम्रह्मके अतिरिक्त दूसरी कोई वस्त है ही नहीं, सोनेमें अँगुठी आदिकी तरह आत्मामें अन्य किसीकी प्रातीतिक सत्ता भी नहीं है । मढ़ परुष मिथ्या अहंकारमय है और सुन्दर बुद्धिसे युक्त ज्ञानी एकमात्र सत्य आत्मखरूप है। इन दोनोंके खभावके अन्तरका निराकरण कहीं नहीं हो सकता है । जो सर्वत्र व्याप्त, शान्त, शुद्ध, चेतन, आकाशवत्, निर्विकार, निर्मल तथा उत्पत्ति-विनाशसे रहित है, वह ज्ञानखरूप परब्रह्म ही परमार्थ सत्य है। जिसके नेत्र तिमिर-रोगसे पीड़ित हैं, उसकी खाभाविक दृष्टियाँ ही आकाशमें केशोंके वर्तलाकार गोलोंकी तरह प्रतीत होती हैं। उसी तरह चिन्मय परमात्मामें ये सृष्टियाँ प्रतिभामित होती हैं। वह चिदाकाशस्त्ररूप मत्यासा अपने आपको जैसा समझता है क्षणभरमें वैसा ही अनुभव करने लगता है । उसके दृष्टिबलसे असत्य वस्त भी क्षणभरमें सत्य-सी प्रतीत होने लगती है।

जैसे मरुसूमिमें सूर्यको किरणोंके तापको ही ग्रुगजल या मृगतृष्णा नाम दिया गया है, उसी प्रकार जो आकाशकी-ज्यों निराकार है, उस आकाशग्रूप जिन्मय परमारमाके अपने स्वप्ततृत्य प्रतिभासका ही, जो वास्तवमें शून्य है, जगत् नाम स्क्बा गया है। जैसे स्फटिक-शिलाका मध्यभाग वास्तवमें धनीभून है, उसी प्रकार महाचेतन परमारमाका यह जो शान्त और निर्मल अपना स्त्रस्प है, वह वास्तवमें सचिदानन्दश्य है। स्फटिक-शिलामें प्रतिविभिन्नत होनेवाले वन, पर्वत और नदी आदिके स्वरूपकी मांति 'हें और नहीं हैं' वे दो दृष्टियाँ चिदाकाश परमात्मामें वाहीं वहीं हैं। और प्रतिभास मात्रसे जो कुळ है, उस लेनन-आत्माका स्वरूप ही उस रूपमें मासित होता है— ऐसा समझना चाहिये। (सर्ग २४–३१)

#### शास्त्रचिन्तन, शास्त्रीय सदाचारके सेवन तथा शास्त्रविपरीत आचारके त्यागसे लाभ

श्रीवसिष्टजी कहते हैं-शीराम ! चिन्मय आकाश-खरूप जो 'जीवात्मा' है, वही रजोगुणसे रक्कित होकर अपने खामाविक खरूप-खप्रकाशरूपताका त्याग न करता हुआ ही अहंकार, प्राण, देह और इन्द्रिय आदिके संघातरूप इस विरूप देहको भी अपना आत्मा समझता है । असत्य होकर भी सत्य-सी प्रतीत होनेवाली मृगत्णा-में जल-बुद्धिके समान अपनी ही अत्रिद्धामुळक वासनाकी भ्रान्तिसे जीव मानो अपने चिन्मयरूपसे भिन्नता ( जड-देहरूपता ) को प्राप्त होता है । जो लोग महावाक्य-रूप शास्त्रसे दृश्य-प्रपञ्चको आगन्तक समझकर निर्वाण-भावमें स्थित हैं, वे अन्तरात्माकी ओर उन्मुख हुई अपनी बुद्धिसे ही भवसागरसे पार हो जाते हैं। जो उदारचेता पुरुष त्रित्वेक्तीके वैभवको भी सदा तृणके तुल्य समझतः है, उसे सारी आपत्तियाँ इस तरह छोड़ देनी हैं, जसे साँप अपनी केंचुलको । जिसके भीतर सदा सत्यखरूप ब्रह्मका चमत्कार स्फुरित होता है, उसकी सारे लोकपाल अखण्ड ब्रह्माण्डके समान रक्षा करते हैं। अपार विपत्तिमें पड़नेपर भी कभी कुमार्गमें पैर नहीं रखना नाहिये: क्योंकि राहु अनुचित मार्गसे अमृत पीनेका प्रयत करनेके कारण ही मृत्युकों प्राप्त हो गया । जो पुरुष उपनिषद आदि उत्तम शास्त्र और उनके अनुसार चलनेवाले श्रेष्ठ पुरुषोंके सम्पर्करूपी सूर्यका, जो कि परमात्माका साक्षाकार-रूपी तीव प्रकाश देनेवाला है, आश्रय लेते हैं, वे फिर

कभी मोहरूपी अन्यकारके वशीभूत नहीं होते । जिसने राम-दम आदि गुणोंके द्वारा यश प्राप्त विश्वा है, वशमें न आनेवाळे प्राणी भी उसके वशीभूत हो जाते हैं । उसकी सारी आपत्तियाँ नष्ट हो जाती हैं और उसे अक्षय कल्याणकी प्राप्ति होती है । जिनका गुणोंके विषयमें संतोष नहीं है, जिनका शास्त्रोंके प्रति अनुस्म है तथा जिन्हें सरय-पालनका खाभाविक अभ्यस्म है, वे ही वास्त्रवर्मे मनुष्य हैं । उनके अतिरिक्त जो स्परे लोग हैं, वे पशुओंकी ही श्रेणीमें हैं । जिनके यशरूपी चन्द्रमाकी चाँदनीसे प्राणियोंका हृदयरूपी सरोवर प्रकाशित है, वे श्रीरसागरके समान हैं । उनके शरीरमें निश्चय ही मगवान् श्रीहरिका निवास है ।

परम पुरुषार्थक्षी प्रयक्षका शक्ष्य ले उत्तम उद्योगको अपनाकर शास्त्रके अनुकूठ उद्देगरुप्त्य आचरण करता हुआ कीन पुरुष सिद्धिका मार्गा नहीं होता । अर्थात् वह सिद्धिका मार्गा अवस्य होता है । शास्त्रके अनुसार कार्य करनेवाले पुरुषको सिद्धियोंके लिये उतावली नहीं करनी चाहिये; क्योंकि चिरकालतक परिपक हुई सिद्धि ही पुष्ट एवं उत्तम फलको देनेवाली होती है । शोक, क्लेश और मयका परिथाग करके अनुसार व्यवहार करना चाहिये । उसके विपरीत चलकर अपना विनाश नहीं करना चाहिये । परिणाममें दुर्भाग्य प्रदान करनेवाली,

दीन, शुभ फळसे रहित जो धन, पुत्र आदि छौिकक वस्तुओंकी चिन्ता है, वह दीर्घकाळतक बनी रहनेवाळी प्रगाद महानिद्रा ही है। उसे त्यागकर सचेत हो जाना चाहिये—विशुद्ध ज्ञानकाप्रकाश प्राप्त कर लेना चाहिये। व्यवहारपरायण पुरुषोंके विचारसे लोकमर्यादाके अनुसार तथा शास्त्र और सदाचारके अनुकूल कर्म करके उत्तम फळकी

प्राप्तिके लिये प्रयत्न करना चाहिये। जिसका चरित्र सदाचारसे सुन्दर तथा बुद्धि विवेकशील है और संसारके सुख-फलरूपी दुःखद दशाओं में जिसकी आसक्ति नहीं है, उस पुरुषके यश, गुण और आयु—ये तीनों ही वसन्त ऋतुकी लताओं के समान उत्तम फल देनेके लिये शोमाके साथ विकासको प्राप्त होते हैं। (सर्ग ३२)

# शास्त्रीय ग्रुभ उद्योगकी सफलताका प्रतिपादन, अहंकारकी वन्धकता और उसके त्यागसे मोक्षकी प्राप्तिका वर्णन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—खुनन्दन! समस्त साधनींका अधिक अभ्यास ही सुफल होता है । इसलिये सर्वत्र और सदा सावन करनेसे सब प्रकारके फलोंकी प्राप्ति सम्भव है; क्योंकि इष्ट, मित्र, खजन एवं बन्ध-बान्धवींकी आनन्द देनेवाले नन्दीने तालाबके किनारे आराधना करके भगवान् शिवको पाकर मृत्युपर भी विजय पा ली । दानव-सेना और धन-धान्यसे सम्पन्न बिल आदि दानवीं-द्वारा देवता उसी तरह कुचल दिये गये, जैसे हाथियोंके द्वारा कमलोंसे भरे हुए सरोवर मथ डाले जाते हैं: किंत फिर अतिशय प्रयत्न करनेके कारण देवताओंने सबसे उत्कृष्ट ऐश्वर्य प्राप्त कर लिया । राजा महत्तके यज्ञमें महर्षि संवर्तने बद्धाजीको तरह देवताओं और असरों-सहित दूसरी सृष्टि ही रच डाली थी। ( अतिशय साधन और प्रयत्नसे ही उन्हें ऐसी शक्ति प्राप्त हुई थी।) शास्त्रीय विधिसे महान् साधनोंके अनुष्ठानमें अत्यन्त संख्या रहनेवाले विश्वामित्रने बारंबार की गयी कठोर तपस्या-द्वारा दुर्लभ ब्राह्मणत्व प्राप्त कर लिया। राजकुमारी सावित्री अपने पति-प्रेमरूप पातित्रत्य धर्मके प्रभावसे यमराजको जीतकर उत्तम थाणीका प्रयोग करके संतुष्ट किये हुए यम देवताकी अनुमन्सि अपने पति सत्यवानको छौटा लायी । संसारमें ऐसा कोई शाखीय श्रुम कर्मका अतिशय अनुष्ठान नहीं है, जिसका फळ स्पष्टकपरो प्राप्त न होता हो । अपने मनमें ऐसा विचार करके

कल्याणकामी पुरुषोंको सर्वोत्कृष्ट प्रयन्नसे सुशोभित होना चाहिये । सम्पूर्ण सुख-दुःख आदि अवस्थाओंकी भ्रम-दृष्टियोंका मूठोच्छेद करनेवाळा परमात्माका यथार्थ ज्ञान ही है । अतः परमात्माके यथार्थ ज्ञानकी प्राप्तिके ळिये साधनका अतिशय अभ्यास करना चाहिये । संसार-सागरको पार करनेके ळिये सत्पुरुषोंके सङ्ग और सेवाके बिना तप, तीर्थ तथा शास्त्राभ्यास आदि कोई भी साधन सफळ नहीं होते । जिसके सेवनसे ळोभ, मोह और कोध प्रतिदिन श्लीण होते हों और जो शास्त्रके अनुसार अपने कर्मोंके अनुष्ठानमें संळग्न रहता है, वही श्रेष्ठ पुरुष है ।

जबतक अन्तःकरणके आकाशमें नैतन्यरूपी चाँदनी अहकाररूपी मेघमाळासे आच्छादित है, तब-तक बह परमार्थरूपिणी कुमुदिनीको विकसित नहीं कर सकती। जबतक हृदयाकाशमें अहम्माक्ता बादळ उमह-घुमइकर बढ़ता जाता है, तमीतक तृष्णारूपी कुटज-कुसुमकी मक्षरी विकासको प्राप्त होती है। वह मिथ्याकल्पित अहंकार दूषित अन्तःकरणमें अनन्त संसार-बन्धनमें डाळनेवाळे मोहको जन्म देता है। 'यह देह मैं हूँ' इस प्रबळ मोहसे बहकर अनर्थकारी दूसरा अज्ञान इस संसारमें न कमी हुआ है और न होगा ही। इस संसारमें यह जो कुळ भी सुख-दुःखकूपी विकार आता है, उसके रूपमें अहकार-चक्रका ही

मुख्य विकार वह रहा है । जिस पुरुषने अज्ञानसे आरोपित अहंकाररूपी दृक्षके अङ्कुरको विवेकपूर्वक विचारसे संस्कृत मनरूपी हलके द्वारा जोतकर उखाड़ फेंका है, उसके आत्मारूपी खेतमें संसार-तापका नाशक एवं सहस्तों शाखाओंसे युक्त अच्छेबज्ञानरूपी वृक्ष वढ़ता और फलता है। जिस नराधमको अहंकाररूपी पिशाचने पकड़ लिया है, उसके उस पिशाचको मार मगानेके लिये विवेकको बिना न कोई शाख समर्थ हैं न मन्त्र।

श्रीरामजीने पूछा—भगवन् ! ब्रह्मन् ! कौन-सा ऐसा उपाय है, जिससे अहंकार नहीं बढ़ता ? आप संसाररूपी भयकी शान्तिके लिये वह उपाय मुझे बताइये ।

श्रीवसिष्टजीने कहा--रघुनन्दन ! आत्मा चेतन्यमय दर्पणके समान शुद्ध है। उसमें उसके पूर्वोक्त श्रद्ध खरूपका निरन्तर स्मरण करनेसे अहंकार नहीं बढ़ता । यह जगत् झूठे इन्द्रजालको शोभाके समान है। इसमें अनुराग या वैराग्यसे मेरा क्या प्रयोजन है-ऐसा मनमें विचार करते रहनेसे अहंकार उत्पन्न ही नहीं होता । श्रीराम ! इस त्रिलोकीमें तीन प्रकारके अहंकार होते हैं । उनमें दो प्रकारके अहंकार तो श्रेष्ठ हैं, किंत तीसरा त्याज्य है । मैं उनका वर्णन करता हूँ, सनो ! में ही यह सम्पूर्ण विश्व हूँ । मैं ही अविनाशी सचिदा-नन्दघन ब्रह्म हूँ । मेरे सिवा दूसरा कुछ नहीं है-इस तरहका जो अहंकार है, उसे उत्तम समझना चाहिये। यह अहंकार जीवन्मुक्त पुरुषकी मोक्ष-प्राप्तिके लिये है। यह बन्धनमें डालनेवाला नहीं होता । 'बालके अप्रभागके सौ टकडे करनेपर जो सौवाँ हिस्सा होता है, उसीके समान मुझ जीवात्माका सूक्ष्म खरूप है अर्थात् मैं अवयवसे रहित हूँ, अतएव सबसे भिन्न हूँ ।' इस प्रकारका जो अनुभव है, वही दूसरा शुभ अहंकार है। वह भी साधकके मोक्षके लिये ही है, बन्धनके लिये नहीं। उपर्युक्त अहंकारके नामसे केवल कल्पना होती है। वास्तवमें वह नहीं है । यह हाथ-पैर आदिसे युक्त शरीर

ही मैं हूँ, इस प्रकारका जो मिथ्या अभिमान है, वहीं तीसरा अहंकार है । वह लोकिक एवं तुच्छ ही है। उस दृष्ट अहंकारको त्यागं ही देना चाहिये; क्योंकि वह सबसे बड़ा शत्रु माना गया है। पहले बताये गये जो दो अहंकार हैं, उनको स्त्रीकार करने 'मैं देह नहीं हूँ' ऐसा विचारसे भी निश्चय कर लेनेके पश्चात उन दोनोंको भी अन्तिम तीसरे अहंकारकी भाँति हो लौकिक समझकर त्याग देना उचित है-ऐसा प्राचीन म्हापुरुषोंका मत है। प्रथम दो अहंकार अलैकिक हैं। उन दोनोंको अझीकार करके तीसरे छौकिक अहंकारका, जो दु:ख देनेवाछा है, त्याग कर देना चाहिये; क्योंकि यह तीसरा अहंकार सर्वथा त्यागने ही योग्य है । इस दु:खदायी अहंकारको त्यागकर पुरुष जैसे-जैसे ज्ञानमें स्थित होता जाता है, वैसे-ही-वैसे वह परमात्मभावकी और बढता जाता है। निष्पाप रघुनन्दन ! यदि पुरुष पूर्वीक्त दो अहंकारोंकी भावना करता रहे तो उसे परमपद प्राप्त हो जाता है; और यदि उनका भी त्याग करके सम्पूर्ण अहंकारोंसे ·रहित हो जाय तो वह अत्यन्त उच्च पद ( परमात्मभाव )-में शीघ्र ही आरूढ़ हो जाता है। महामते! जिस जीवका अहंकार शान्त हो गया है, उसे भोग रोगके समान जान पड़ते हैं । जैसे अच्छी तरहसे तप्त हर पुरुषको विषमिश्रित रस स्वादिष्ट नहीं प्रतीत होते. उसी प्रकार उसे भोग अच्छे नहीं लगते । रघुनन्दन ! अहंकारकी स्मृतिका भी सर्वथा त्याग करके अतिराय पुरुषार्थरूप प्रयत्नके द्वारा भवसागरको पार किया जाता है। पहले 'सब मैं ही हूँ और ये सब मेरे हैं' ऐसा समझकर फिर 'यह देह आदि मैं नहीं हूँ और इस देहके सम्बन्धी भी मेरे कुछ नहीं हैं' ऐसा विचार करके उससे सब प्रतिबन्धकों-का नाश होनेसे प्रतिष्ठाको प्राप्त हुए स्तत्य आत्मज्ञानको अपने हृदयमें उतारकर महात्मा पुरुष परम पदको प्राप्त कर लेता है। (सर्ग ३३)

#### मनोनिग्रहके उपाय-भोगेच्छा-त्याग, सत्सङ्ग, विवेक और आत्मवीधकं महत्त्वका वर्णन

श्रीवसिएजी कहते हैं-श्रीराम ! जिन्होंने अविद्य के धनीमृत विलासोंसे विषयोंकी और उन्मुख द्वुए अपने मनको जीत लिया है, उन महाश्रूर श्रेष्ठ पुरुषोंकी ही सदा विजय होती है। सन प्रकारके उपद्रवोंको प्राप्त करानेवाले इस संसारके दु:एक्को निवारण करनेका एकमात्र उपाय यही है कि अपने मनको वशमें किया जाय । ज्ञानका जो सारभूत सर्वस्व है, उसे बताता हूँ: उसे सुनकर हृदयमें धारण करना चाहिये | भोगकी व्यक्तामात्र ही वन्धन है और उसका त्याग ही नोश्न कहळाता है । जैसे जहाँ काँटोंके बीज विखेर दिये गये हैं, वह भूमि काँटोंके समुदायको ही उत्पन्न करती है, उसी प्रकार वासनासे आवृत हुई बुद्धि केवल दोपोंको ही जन्म देती है। जिसमें वासना-समृहका कोई त्याव नहीं है, अतएव जहाँ राग और देष नहीं देखे गये हैं, वह चाञ्चल्यरहित बुद्धि धीरे-धीरे परम शान्तिको प्राप्त हो जाती है। जैसे जहाँ उत्तम बीज बोया गया है, वह भूमि समयपर श्रेष्ठ फल देनेवाले पौर्चोको उत्पन्न करती है, उसी प्रकार ग्रुम बुद्धि दोषरहिन, शुभ एवं उत्तम गुणोंको ही सदा प्रकट करती है। जब ग्रुम म.बोंके अनुसंधानसे मन प्रसन्न ( ग्रुद्ध ) हो जाता है और धीरे-धीरे पिथ्याज्ञानरूपी घने मेघ शान्त हो जाते हैं, खजनतारूपी चन्द्रमा जब श्रक्रपक्षकी भाँति उत्तरीत्तर बद्धिको प्राप्त होने व्याता है और आकाशमें सूर्यके नेजकी भाँति पुण्यमय विवेकका प्रसार हो जाना है, अन्तःकरणरूपी बाँसके भीतर धैर्यरूपी मोर्ताकी बृद्धि होने लगती है, वसन्त ऋतमें चटकीली चाँदनीके प्रवारसे चरितार्थ होनेवाले चन्द्रमाकी भाँति जब अन्त:करणवी स्थिति आत्मज्ञानजनित परमानन्दकी प्राप्तिसे सर्वशा सफल हो जाती है, शीतल छायावाले सरसङ्गरूपी फलवान् वृक्ष जब फलने लगते हैं तथा ध्यान-समाधिरूप सरल वृक्ष जब आनन्द्रमय सुन्दर रस टपकाने लगता है, उस समय मन निर्द्वन्द्व, निष्काम और

उपद्रवर्ग्य हो जाता है। उसके चपळतास्त्री अनर्थ तथा होक, मोह और भयरूपी रोग शान्त हो जाते हैं। शाखोंके अर्थके विषयमें उसका सारा संदेह दूर हो जाता है। उसमें सभी सांसारिक पदार्थोंको देखनेकी उस्कप्ठका अभाव हो जाता है। उसकी कल्पनाओंके जाळ छिन्न-भिन्न हो जाते हैं। वह मोहरहित एवं वासनाश्च्य हो जाता है। उसमें आकाङ्क्षा, उपाक्रोश (परिनन्दा), अपेक्षा और दृश्चिन्ताका अभाव हो जाता है। वह शोध-रूपी बुहरेसे रहित और आसक्तिश्च्य होता है तथा उसके हृदयकी अञ्चानकी गाँउ हुए जाती हैं।

विराद आत्मा न तो संसारी पुरुष है, न रारीर है और न रुधिर ही है; शरीर आदि सब जड़ हैं, किंत शरीरी (आत्मा) आकाशके समान निर्लेप है । जैसे रेशमका कीड़ा अपने ही बन्धनके लिये रेशमी तन्तओंका जाल रच लेता है, उसी प्रकार जीवातमा मनमें विकल्प-वासनाओंका प्रसार करके अपने बन्धनके लिये सदढ जगतरूप जालकी रचना कर लेता है। जीवाना इस वर्तमान देह धमका त्याग करके फिर दूसरे देश और दसरे काळमं अन्यदेहभावको धारण करता है: जीवात्माके मनमें जैसी वासना होती है, बैसा ही शरीर उत्पन्न होता है। जीवात्माका चित्त जैसी वासना लेकर सोता है, रातको खप्तमें वैसा ही बनकर रहता है । इमलीका बीज यदि शहदके रससे सींचा जायतो अङ्कर आदिके कामसे वृक्ष बनकर फलनेके समय भी वह उस मधुसे अनुरञ्जित होकर मधुर फल ही देता है और वहीं बीज यदि विपक्षे प्रतिनिधिभूत धत्रे और करञ्ज आदि लताके पीसे हुए चूर्णके रससे सींचा जाय तो उसका फल कड़्या ही होता है। महती ग्रुम वासनासे मनुष्यका ित महान् होता है । मनुष्य भी इन्द्र हुँ" इस प्रकारका मनोरथ होनेपर इन्द्ररूपमें प्रतिष्ठित होनेका स्वप्न देखता है । इसी तरह मनुष्यका क्षुद्र वासनासे वासित हुआ चित्त तुच्छ क्षुद्रताको देखता है । पिशाचका भ्रम होनेसे मनुष्य रातको स्वप्तमें पिशाचोंको ही देखने लगता है । जैसे प्रतिदिन क्षीण होता हुआ चन्द्रमा अपने पूर्ण होनेकी आशाको कभी नहीं छोड़ना, उसी प्रकार दिस्ता आदिसे पीड़ित होनेपर भी उद्योगशील श्रेष्ठ पुरुष उदारगतिका परित्याग नहीं करता । वास्तवमें तो न यहाँ बन्धन है और न मोश्र है, न बन्धनका अभाव है न बन्धनकी सत्ता ही है । इन्द्रजाल-स्ताकी माँति यह झुठी माया ही प्रकट हुई है । बन्धन और मोश्रकी अवस्थाओंसे तथा द्वैन और अदितसे रहित यह सम्पूर्ण विज्ञानानन्द्रमयी ब्रह्म-सत्ता ही है—ऐमा निश्चय ही परमार्थ है । यह जगत् परमात्माका स्वरूप ही है, ऐसा ज्ञान हुए बिना यह दृश्च जगत् दुःख देनेवाला ही होता है और यदि वैसा ज्ञान हो गया तो यह दृश्य मोश्र प्रदान करनेवाला होता है । जल मिन्न है और तरङ्ग मिन्न, इस प्रकार अनेकता और

भिन्नताका बोध अज्ञान है। जल ही तरङ्ग है, इस प्रकार एकत्वबोधसे यथार्थ ज्ञान सिद्ध होता है। जैसे स्नेहरहित बन्धुके मिळने और विछुड़नेसे मनुष्यको न सुख होता है न दु:ख, उसी प्रकार परमात्माका तात्त्विक ज्ञान हो जानेपरइस पाछ्मभौतिक शरीरके रहने या बिछुड़नेसे पुरुष सुख या दु:खसे विप्त नहीं होता । वासना-रहित एवं शान्तचित्त हुआ अपने देह-नगरका खामी जीवात्मा आक्षेप ( संकोच )-ग्रन्य, सर्वव्यापी और सवका अधिपति हो जाता है । चित्तके सर्वथा विगलित ( शान्त ) हो जानेपर अपने दोषोंका त्याग करके धीर हुई बुद्धिसे युक्त पुरुष मृत्यु और जन्म होनेपर प्राप्त होनेत्राली पारलैकिक और ऐडलैकिक नीरस गतियोंपर दृष्टिपात करके विवेक--विचारद्वारा परमात्मरूपी दीपक पाकर तापरहित हो अपने देहरूपी नगरमें आनन्दपूर्वक प्रतिष्ठित होता है। (सर्ग ३४-३५)

# सर्वत्र और सभी रूपोंमें चेतन आत्माकी ही स्थितिका वर्णन

श्रीवासिष्ठजी कहते हैं—रखुनन्दन ! जैसे जो तर्रह्में भिविष्यमें प्रकट होनेवाळी हैं और अभी व्यक्त नहीं हुई हैं, वे समुद्रके जल्में अभिन्नरूपसे स्थित हैं, उसी प्रकार सचिदानन्द्रवन परम्रह्म परमात्मामें भावी सृष्टियाँ उस सख्तरूप परमात्मासे प्रथम् नहीं हैं; क्योंकि उनकी सत्ता सत्ता नहीं है, परमात्माकी सत्तासे ही उनकी सत्ता है । जैसे आकाश सर्गत्र व्यापक होकर भी अत्यन्त सृक्ष्म होनेके कारण दृष्टिमें नहीं आता, उसी प्रकार निरवयव शुद्ध चेतन परमात्मा सर्गत्र्यापी होनेपर भी दृष्टिगोचर नहीं होता । जैसे जलमय ससुद्रमें जो नाना प्रकारकी असंख्य तरङ्गें उठती हैं, उनका वह नानात्व जलसे प्रथम् भाव-विकारवाल नहीं है, उसी प्रकार चैतन्य महाखरूप चिनम्य ससुद्रमें 'द्रूप, 'मैं', 'यह', 'वह' इत्यादि रूपसे जो प्रचुर नानात्वरूपमें जगत् भासित होता है, वह उस महारूप चेतन्य-सिन्धुसे पृथक् नहीं है । वास्तवमें चेतन

परमात्मा न अस्त होता है न उदित, न उठता है न खड़ा होता या बैठता है, न आता है न जाता है, न यहाँ है और न यहाँ नहीं है । रचुनन्दन ! वह निर्मल चेतन परमात्मा खयं अपने आपमें ही स्थित है । वही भ्रमसे प्रतीत होनेवाले जगत् नामक प्रपञ्चके रूपमें विस्तारको प्राप्त हुआ है । जैसे तेज ही तेज:पुझ (सूर्य आदि) के रूपमें और जल ही जलराशि (समुद्र आदि) के रूपमें सुर्तत होता है, उसी प्रकार चेतन परमात्मा ही अपने स्पन्दनभूत सृष्टिके रूपमें स्पूरित हो रहा है ।

चेतन परमात्मा ही आकाशम्यपे अवकाश प्रदान करता है, जिससे अङ्करको बाहर निकलने या फैलनेका अवसर मिळता है। स्पन्दात्मक वायुरूपसे वह उसका आकर्षण करता है, जिससे अङ्कर बाहर निकलता है। वही जठरूप होकर रसारूपसे अङ्करको स्नेहयुक्त बनाता है। वही गुरह पृथ्वीरूपसे उस अङ्करको हुइता प्रदान

करता है और तेजरूप होकर उसे अपना रूप देता है. जिजसे वह दक्षिगोचर होता है । इस प्रकार वह परमात्मा स्थावर-जङ्गम जगतपर अनुग्रह करता है । वहीं परमात्मा हेमन्त आदि कालरूपसे प्रकट होकर जौ आदि अङ्करोंके विरोधी तण आदिकी उत्पत्तिमें बाधक बनता है और उन अङ्गरोंकी उत्पत्तिके अनुकृल वातावरण तैयार करता है। वह चेतन तत्त्व परमात्मा ही फूलोंमें धीरे-धीरे केसरका संचय करके गन्धरूपमें प्रकट होता है । मिद्दीके भीतर रसरूपताको प्राप्त हो वही वृक्षकी वृद्धिके द्वारा स्थाणुभाव ( मूल और तनेके रूप ) को प्राप्त होता है । उस मूलमें स्थित हुए सुन्दर रसलेश ही फलके रूपमें प्रकट होते हैं तथा वे ही पछत्रोंमें प्रिविष्ट हो रेखाएँ बनकर पत्र आदिके खळपको प्राप्त होते हैं । वह चेतन तत्त्व परमात्मा ही बृक्षोंमें इन्द्रचनुषके समान नूतनताका सम्पादन करता हुआ उनपर अनुप्रह करता है। स्थिरतारूप चतुरताको प्रकट

करनेत्राळी नियतिरूपसे वही स्थितिको प्राप्त होता है। उसी परमात्माके अनुप्रहसे धारणरूप धर्मवाली यह धीर वसन्वरा प्रलयकालतक स्थित रहती है ।

इस प्रकार सब ओर स्थित और संस्थिर आकारवाळी ये समस्त संसार-पंक्तियाँ, जो ब्रह्मकी खमावभूत हैं. बारंबार आती-जाती रहती हैं । यह सारा जगत् एक दूसरेके प्रति कारणभावको प्राप्त होकर अपने अधिष्ठानमृत चैतन्यके सकारासे स्वयं ही उत्पन्न हुआ है और एक-दूसरेके द्वारा नष्ट होता हुआ यह उस अधिष्ठानभूत चैतन्यमें खयं ही छीन होता है। जैसे अगाध जलमें होनेशला स्पन्दन भी खतः अस्पन्दन ही है: क्योंकि वहाँ जलसे भिन्न कोई वस्त नहीं है, उसी प्रकार चेतन आत्मामें प्रकट हुआ सदसद्रूप जगत् भी वास्तवमें अप्रकट ही है: क्योंकि वह सब ज्ञानसे चेतन-खरूप ही अनुभूत होता है। (सर्ग ३६-३७)

#### ज्ञानी और अज्ञानीका अन्तर, वासनाके कारण ही कर्तत्वका प्रतिपादन, तत्त्वज्ञानीके अकर्तापन एवं वन्धनाभावका निरूपण

श्रीवसिष्टजी कहते हैं-स्वनन्दन ! ऐसी परिस्थितिमें स्ख-दःख आदि भोग देनेवाले क्रमोंमें या ध्यान-समाधिमें तत्त्वज्ञानियोंका जो यह कर्म या कर्तत्व दिखायी देता है. वह वास्तवमें असत है: क्योंकि उसमें कर्तापन नहीं है। परंत मुखींका वह कर्म (कर्तव्यामिमान होनेके कारण) असत् नहीं है ( यही ज्ञानी और अज्ञानीमें अन्तर है )। पहले यह विचार करना च हिये कि कर्तस्व किसका नाम है। अन्तःकरणमें स्थित जो मनकी वृत्ति है, उसका निश्चय-अमुक वस्तु ग्रहण करने योग्य है, इसका विश्वास वासना कहलाता है । वह वासना ही 'कर्तस्व' शब्द से प्रतिपादित होती है: क्योंकि वासनाके अनुसार ही मनुष्य चेष्टा करता है और चेटाके अनुसार ही फल भोगता है। अतः कर्तृत्वसे फलभोक्तत्व होता है-यह सिद्धान्त है। कहा भी है--- 'पुरुष कर्म करे या न करे, वह खर्गमें या नरकमें, सर्वत्र उसीका अनुभव करता है जैसी उसके मनमें वासना होती है। इसलिये जिन्हें तत्त्वज्ञान नहीं हुआ है, वे पुरुष कर्म करें या न करें, तो भी उनमें वासना होनेके कारण कर्तृत्व अवस्य है । इसके विपरीत जिन्हें तत्त्वज्ञान हो गया है. वे कर्म करें तो भी उनमें कर्तत्व नहीं है: क्योंकि वे वासनासे सर्वया शून्य हैं। तत्त्वज्ञानीकी वासना शिथिल हो जाती है, इसलिये वह कर्म करता हुआ भी उसके फलकी इच्छा नहीं रखता। उसकी बुद्धि कर्तृत्वाभिमान और आसक्तिसे रहित होती है, अतः वह अनासक्त भावसे केवल चेष्टामात्र करता है । उसे जो कुछ भी प्रारब्धके अनुसार कर्मीका फलप्राप्त होता है, वह उस सारे कर्म-फलको यह आत्मा ही है—ऐसा अनुभव करता है । परंतु जिसका मन फलासक्तिमें हुवा हुआ है, वह कर्म न करके भी कर्ता ही माना जाता

है। मन जो कुछ करता है, वहीं किया हुआ होता है। मन जिसे नहीं करता, वह किया हुआ नहीं होता; अतः मन ही कर्ता है, शरीर नहीं । चित्तसे ही यह संसार प्राप्त हुआ है, इसलिये यह चित्तमय ही है, केवल चित्तमात्र होकर चित्तमें स्थित है-यह बात पहले विचार-पूर्वक निर्णीत हो चुकी है । सम्पूर्ण विषय और विभिन्न प्रकारकी चित्तवत्तियाँ-ये सब शान्त होकर जब वासनारूप हो जाते हैं, तब उस वासनारूप उपाधिसे युक्त जीवासा ही रहता है । उनमेंसे जो आत्मतत्त्वके ज्ञाता हैं, उनका मन वर्षाकालमें मृगतृष्णाके जल और प्रचण्ड धूपमें हिमकाणके समान गलकर जब परम शान्त हो जाता है, तत्र तुरीय दशाको प्राप्त हो, उसी परमात्मरूपमें स्थित हो जाता है । विद्वान् लोग ज्ञानियोंके मनको न तो आनन्दमय मानते हैं और न अनानन्दमय ही । उनका मन न चल है, न अचल है। न सत् है, न असत् है और न इनका मध्य ही है । विलक्ष वह इन सबसे विलक्षण अनिर्वचनीय है। जैसे हाथी छोटी तछैयामें नहीं इबता है. उसी प्रकार ज्ञानी पुरुष वासनामय चेष्टारसमें नहीं मग्न होता । मूर्खका मन तो भोगोंको ही देखता है, परमार्थ-तत्त्वको नहीं । तत्त्वज्ञानीकी चित्तवृत्ति सांसारिक विपत्तिमें भी प्रसन्न ही रहती है । वह चाँदनीकी तरह भुवनमात्रको प्रकाशित करती है। चित्तके संयोगके बिना

कर्म करता हुआ भी ज्ञानी अकर्ता ही है; क्योंकि वह कर्म मनको लिस नहीं करता । यह यहपूर्वक किये हुए हाथ-पैर आदिके संचालनरूप कर्मके फलको भी नहीं भोगता । बालक मनसे ही नगरका निर्माण और उसकी सफाई एवं सजावट करता है तथा उस मनःकल्पित नगरको खेल-खेलमें ही अञ्चत-सा अनुभव करता है; उसको उपादेयरूपसे नहीं ग्रहण करता । उसके सुख-दु:खको खाभाविक-सा देखता है। मनके द्वारा किये गये नगरके विष्वंसको वास्तविक विष्वंस समझकर खेळ-खेळमें दु:खका-सा भी अनुभन्न करता है । साथ ही यह भी समझता रहता है कि यह वास्तविक दु:ख नहीं है । उसी प्रकार ज्ञानी कर्म करता हुआ मी वास्तवमें उससे लिप्त नहीं होता । जिनका मन पूर्ण आत्मामें ही संख्या है, उन ज्ञानियोंकी दृष्टिसे तो वस्तुत: संसारमें मोक्ष नहीं है । जिनका मन आत्मामें संलग्न नहीं है, उन्हों लोगोंकी दृष्टिसे यह वन्यन-मोक्ष आदि सब कुछ है।

किंत वास्तवमें तो न वन्धन हैं न मोक्ष है, न बन्धनका अभाव है और न बन्धनके कारणभूत वासना आदि ही हैं। परमात्मतत्त्वका ज्ञान न होनेसे ही यह दु:ख है । यथार्थ ज्ञानसे उसका लय हो जाता है । (सर्ग३८)

सर्वशक्तिभान् त्रवासे ही सृष्टिकी उत्पत्ति, स्त्रिति और लय होनेसे सबकी परत्रवारूपताका प्रतिपादनः अत्यन्त मृढको नहीं, विवेकी जिज्ञासको ही 'सर्व प्रज्ञ'का उपदेश देनेकी आवज्यकता तथा बाजीगरके दिखाये हुए खेलकी भाँति मायामय जगतके भिथ्यात्वका वर्धन

श्रीरामचन्द्रजीनं पृछा-भगवन् ! महात्मन् ! ऐसी स्थितिमें यदि वस्तुतः बन्धन और मोक्ष कल्पित ही हैं, एकमात्र परब्रह्म ही सर्वत्र विद्यमान हैं तो विना दीवारके चित्रकी भाँति इस निराधार स्टाप्टका आगमन कहाँसे हुआ ! यह कृपापूर्वक बताइये ।

भौवसिष्टजीनं कहा-गजकुमार ! ब्रह्मतत्त्व ही इस

सारी सृष्टिके रूपमें विद्यमान हैं; क्योंकि वह सर्वशक्तिमान् है । इसिक्टिं उस ब्रह्ममें सारी शक्तियाँ दृष्टिगोचर होती हैं। सत्त्व, असत्त्व, द्वित्व, एकत्व, अनेकत्व, आदित्व और अन्तत्व-ये परस्पर विरुद्ध-से प्रतीन हो नेवाले मारे भाव परब्रह्ममं हैं । परंतु वे उससे भिन्न नहीं हैं । जेसे समुद्रका जल-प्रवाह उल्लास एवं विकासको प्राप्त हो उत्ताल तरहों-

द्वारा अपनी नानाकारताका दर्शन कराता हुआ प्रकट होता है, उसी प्रकार सचिदानन्द्धन ब्रह्म चित्तका तथा चित्तखरूप होनेके कारण कर्ममयी, वासनामयी और मनोमयी सारी शक्तियोंका संचय, प्रदर्शन, धारण, उत्पादन और संहार करता है । समस्त जीवोंकी सब ओर फैली हुई सारी दृष्टियोंकी और समस्त पदार्थोंकी परब्रह्मसे ही निरन्तर उत्पत्ति होती है । जैसे लहरें समुद्रसे ही उत्पन्न होती और उसीमें लीन हो जाती हैं, इसलिये सदा समुद्र हुए ही हैं, उसी प्रकार सारे पदार्थ परमात्मासे उत्पन्न होकर उसीमें ळीन होते हैं। फळत: चिन्मय परमात्मासे उत्पन्न होनेके कारण वे परमात्मरूप ही हैं।

निष्पाप रखुनन्दन ! यह सब निर्मल ब्रह्म ही विराजमान है । यहाँ मल नामक कोई वस्त नहीं है । समुद्रमं तरङ्ग-समृहोंके रूपसे जल ही स्फुरित होता है, मिट्टी नहीं । रघुकुलतिलक ! यहाँ एकमात्र परब्रहाके सिवा दूसरी किसी वस्तकी कल्पना ही नहीं है, जैसे अग्निमं उष्णताके सिवा और कोई कल्पना ही नहीं है। जिसकी बुद्धि पूर्णरूपसे व्युत्पन नहीं हुई है-जिसमें आधी समझ और आधी मृहता है, उसे 'यह सब ब्रह्म ही हैं यह उपदेश अच्छा नहीं लगता । वह द्रश्योंको उपस्थित करनेवाळी भोगदृष्टिसे सदा दृश्य पदार्थोंकी ही भावना करता हुआ नष्ट (तत्त्रज्ञानरूप परमार्थसे भ्रष्ट ) हो जाता है । किंतु जो तत्त्वज्ञानरूप परमार्थ-दृष्टिको प्राप्त है, उस पुरुषके भीतर विषय-भोगर्का इच्छा नहीं उत्पन्न होती। उसके लिये तो 'यह सब ब्रह्म ही हैं? एमा समयोचित उपदेश भी उपयक्त होता है । जिसकी बुद्धि पूर्णतया व्युत्पन नहीं है, ऐसे शिष्यको उन सदुणोंद्वारा शुद्ध करे, जिनमें शम (मनोनिग्रह ) और उम (इन्द्रियविग्रह ) की प्रधानता हो । तत्पश्चात यह उपदेश दे कि यह सब कुछ ब्रह्म है तथा तुम भी विद्युद्ध ब्रह्म ही हो। जो अज्ञानीको अथवा आधी समझवाले पुरुषको 'सर्व बहाः ( सब कुछ ब्रह्म है ) यह उपदेश देता है, उसने मानो उन शिष्यको महान् नरकोंके जालमें डाल दिया। जिसकी बुद्धि पूर्णतया व्यत्पन्न है, जिसकी भोगेच्छा नष्ट हो गयी है और कामना सर्वथा मिट गयी है, उस महात्मामें अविद्यारूपी मल नहीं है । अत: उसीके लिये 'सर्वे ब्रह्म'का उपदेश देना उचित है। जो शिष्यकी परीक्षा लिये बिना ही उसे उपदेश देता है, वह अत्यन्त मूढ़ बुद्धिवाला उपदेशक महाप्रलय-पर्यन्त नरकको प्राप्त होता है।

ब्रह्म सर्वशक्तिमान्, सर्वव्यापी, सर्वगत और सर्व-खरूप है। यह ब्रह्म मैं ही हूँ, यों समज्ञना चाहिये। अपनी मायाद्वारा विचित्र कार्य करनेवाले ऐन्द्रजालिकों ( बाजीगरों ) को तो तम देखते ही हो । वे मायाके द्वारा मत्को असत् और असत्को सत् वना देते हैं। उसी प्रकार परमात्मा अमायामय होकर भी मायामय महान् ऐन्द्र-जालिककी भाँति बनकर संकल्पके द्वारा घटको पट बनाता है और पटको घट । मेरुके सुवर्णमय तटप्रान्तमें व्हराते हुए नन्दनवनकी भाँति पत्थरपर लता पैदा करता है और कल्पवक्षोंपर प्रकट हुए रत्नके गुच्छोंकी भाँति छतामें प्रस्तर पैदा कर देता है तथा आकाशमें सुन्दर वन लगा देता है। गन्धर्त्रनगरमें दीखनेवाले उद्यानकी भाँति उस भावी जगतमें कल्पनाद्वारा आकाशमें ही नगरकी रचना कर देता है--आकाशको ही नगररूपमं दिखा देता है। व्योमकी नीलिमाको नष्ट-सी करके उसे भूतल बना देता है । गन्धर्वनगरके राजमहलमें बहुत-सी महिलाओंकी भाँति भूतलमें आकाशकी स्थापना कर देता है । पद्मराग-मणिके बने हुए लाल फर्शमें प्रतिबिम्तित हुआ आकाश जैसे आधारकी लालिमासे ही लाल दिखायी देता है, उसी प्रकार जगत्में जो कुछ हैं, होगा या था, यह सब ब्रह्मकी सत्तासे ही सत-साप्रतीत होता है: क्योंकि ईश्वर लंकल्पके द्वारा खयं व्यक्तरूप हो विचित्र देश-भूषाको अपनाकर खयं अपने आपको दिखलाता है। श्रीराम! जब कि इस जगत्में एक ही वस्त सब प्रकारसे सर्वत्र सब रूपोंमें प्रकट होती हैं, सभी रूपोंमें एक ही सद्-यस्तु ही स्थित रहना चाहिये। जो समतासे युक्त हैं, वह विद्यमान हैं, तब हर्ष, ईर्प्या और आश्चर्यके लिये अवसर तत्त्वज्ञानी पुरुष आश्चर्य, गर्ब, मोह, हर्ष और अमर्प आदि ही कहों है। अतः धैर्पशाली होकर सदा समभावसे विकारिको कभी प्राप्त नहीं होता। (सर्ग ३९)

# दृश्यकी असत्ता और सबकी ब्रह्मरूपताका प्रतिपादन, मायाके दोप तथा आत्मज्ञानसे ही उसका निवारण

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं-स्वनन्दन ! परब्रह्म परमात्माकी जो निर्मल चैतन्य-शक्ति है, वह सर्वशक्तिमती है। वह परमात्माके सकाशसे स्वाभाविक ही विभिन्न रूपोंकी कल्पना करती हुई भावी देह आदि आकृतियोंकी किंचित स्फ़रणाके रूपमें खयं ही दृश्य जगत बन जाती है । उस चेतन शक्तिका संकल्परूप मन ही अपने संकल्पमात्रसे क्षणभरमें गन्धर्वनगरके समान इस असत् (मिथ्या) दृश्यप्रपञ्चका विस्तार कर देता है । सब ओर प्रकाशित होता हुआ वह खयम्प्रकाश सन्दिदानन्दघन परमात्मा ही जब बाह्यदृष्टिसे दृश्यमान आकाशरूप होकर स्थित होता है, वही यह सबकी दृष्टि ( अनुभव ) में आनेवाला प्रसिद्ध आकाश है । वही परमात्मा कमळजन्मा ब्रह्माका संकल्प करके उनके उस खरूपको देखता है। तदनन्तर दक्ष आदि प्रजापतियोंकी कल्पना करके जगतकी कल्पना करता है । श्रीराम ! इस प्रकार चौदह अवनोंमें रहनेके कारण चौदह प्रकारके अनन्त प्राणिसमदायके कोलाहलसे यक्त यह सृष्टि परमात्माके चित्तसे ही निर्मित हुई है। भूतलसे सम्बन्ध रखनेवाले सभी प्राणियोंमें जो ये मनुष्य-जातिके प्राणी हैं, ये ही आत्मज्ञानके उपदेशके पात्र हैं।

श्रीराम ! यह जगत् अमुक निमित्तसे और अमुक उपादानसे उत्पन्न हुआ है, यह जो वाणीकी रचना या कल्पना है, वह शास्त्रोक्त मर्यादाके निर्वाहके लिये हैं, वास्त्रवमें कुछ नहीं हैं; क्योंकि परमात्मामें विकार, अत्रयन, विभिन्न दिशाओंकी सत्ता तथा देश-काल आदिके कम सम्मन्न नहीं हैं। यद्यपि इनका आविर्मान प्रत्यक्ष देखा जाता है, तथापि निराकार, निर्विकार और सर्वगत परमात्मामें इन सबका होना कदापि सम्भव नहीं। उस चिन्मय प्रमात्माके विना जगत्के किसी दूसरे मूलकारणकी कल्पना हो ही नहीं सकती। दूसरी कोई कल्पना न है न होगी। ब्र.म. शब्द और अर्थ अन्यत्र कहाँसे आ सकते हैं तथा व्यवहारजनित उक्तियाँ भी उस परमात्नाके सिवा और कहाँसे सम्भव हो सकती हैं। यहाँ जो-जो कल्पनाएँ हैं. जो-जो पदार्थ हैं, उनके वाचक जो-जो शब्द हैं और जो-जो वाक्य हैं, वे सब उस सत्-खरूप परमात्मासे उत्पन्न तथा सदरूप होनेके कारण 'सत्' ही समझे जाते हैं। 'यह जगत भिन्न है और यह ब्रह्म भिन्न है'—इस तरहके राष्ट्रों और अधींका व्यवहार-श्रम केवल वाणीमें है. प्रमात्मामें नहीं: क्योंकि परिच्छेर होनेपर ही भिन्नता होती है। ( ब्रह्म अपरिच्छिन है, इसलिये उसका किसीसे भेद होना सम्भव नहीं। ) अग्निकी एक शिखाकी दूसरी शिखा जननी है, यह कथन उक्ति-वैचित्र्यमात्र है । इस वाक्यके अर्थमें वास्तविकता नहीं है। इसी प्रकार परमात्माके विषयमें जन्य-जनक आदि शब्दोंका व्यवहार वास्तवमें सम्भव नहीं है: क्योंकि अनन्त होनेके कारण जब ब्रह्म एक ही है, तब वह किसको किस तरह उत्पन्न करेगा ? जैसे समद्रमें जो तरङ्गोंका समूह दिखायी देता है, वह उससे भिन्न नहीं है, उसी प्रकार परमझमें जो अर्थबोधक शब्द दृष्टिगोचर होता है, उसे विद्वान पुरुष ब्रह्म ही मानते हैं। ब्रह्म ही चेतन जीवात्मा है, ब्रह्म ही मन है, ब्रह्म ही बद्धि है. ब्रह्म ही अर्थ है, ब्रह्म ही शब्द है और ब्रह्म ही धात है। यह सारा विश्व ब्रह्म ही है। इस विश्वसे परे भी ब्रह्मपद ही है। वास्तवमें तो जगत है ही नहीं। सब

कुछ केवल ब्रह्म ही है। सर्वख्यारम एवं सर्वव्यापी उस अनन्त ब्रह्मपद से दूसरी कोई वस्तु उत्पन्न हो, यह सम्भव नहीं। जो कुछ ब्रह्मसे प्रकट हुआ है, वह ब्रह्मरूप ही है। इस जगत्में ब्रह्मतत्त्वके बिना कुछ भी होना सम्भव नहीं। निश्चय ही यह सब कुछ ब्रह्म ही है। यही परमार्थता—यथार्थ कथन है।

रधुनन्दन ! यह माया ऐसी है, जो अपने विनाशसे ही हुई देनेत्राळी होती है । इसके खभावका पता नहीं लगता । ज्ञानकी दृष्टिसे जब इसको देखनेका प्रयत्न किया जाता है, तब यह तत्काळ नष्ट हो जाती है । अहो ! संसारको बाँचनेवाळी यह माया बड़ी ही विचित्र है । यद्यपि यह असत्य ही है, तथापि इसने अत्यन्त सत्यकी माँति अपना ज्ञान कराया है । जो पुरुष 'यह जगत् ब्रह्मरूपसे सत्य ही है' अथवा 'मिथ्या होनेके कारण असत्य ही है'—इन दो बार्तोमेंसे किसी एकको

दृढ़ निश्चयंके साथ अपना लेता है और मनमें आसिक्त न रखकर जगत्को स्वमभूमिकी माँति भ्रान्तिमात्र ही देखता है, वह कभी दुःखमें नहीं डूवता । जिसकी इन मिथ्याभूत देह-इन्द्रिय आदिक्तप हैं तभावनाओं में अहंचुद्धि है, वही दुःखके मागरमें डूवता है । खक्त्य-ज्ञानसे शून्य उस मिथ्यादर्शी पुरुषके लिये सब और केवल अविधा ही विध्यान हैं । जैसे जलमें सूखी धूल नहीं होती, उसी प्रकार महान् पुरुष परमात्मामें विकार आदि कोई दोष नहीं होते । अविधाक्तपे नदीमें बहता हुआ आत्मा इस संसारमें आत्माके यथार्थज्ञानके विना अनुभवमें नहीं आता और वह आत्मज्ञान शास्त्रके तार्व्यका यथार्थ बोघ होनेसे ही प्राप्त होता है । श्रीराम! परमात्माकी प्राप्तिके विना अविधान्त्यी नदीका पार नहीं मिलता। बह परमात्माकी प्राप्ति ही अक्ष्रयप्द कहलाती है । (सर्ग ४०-४१)

#### चेतनतत्त्वका ही क्षेत्रज्ञ, अहंकार आदिके रूपमें विस्तार तथा अविद्याके कारण जीवोंके कर्माजुसार नाना योनियोंमें जन्मोंका वर्णन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—महाबाह श्रीराम! विभिन्न कल्पनाओं द्वारा ही जिसने आकार प्रहण कर रक्खा है तथा जो देश, काल और क्रियां अशीन है, चैतन्यका बही रूप क्षेत्रज्ञ कहलाता है। क्षेत्र कहते हैं शरीरको। उसे बाहर और भीतरसे वह पूर्गतया जानता है, इसलिये क्षेत्रज्ञ कहलाता है। क्षेत्रज्ञ ही वासनाका संकलन करके अहंकारभावको प्राप्त होता है। अहंकार ही निश्चयात्मकवृत्तिसे युक्त होता है। अहंकार तब निर्णायक एवं विभिन्न कल्पनाओं से युक्त होता है, तब उसे बुद्धि कहते हैं। संकल्पयुक्त बुद्धि ही मनका स्थान प्रहण करती है तथा घनीभृत विकल्पोंसे युक्त मन ही धीरे-धीरे इन्द्रियमावको प्राप्त होता है। विद्वान् पुरुष इन्द्रियोंको ही हाथ-पर अदिसे युक्त शरीर मानते हैं। वह शरीर लोकमें सभीके अनुभवमें आता है, उत्यन्न होता है अर जीवित गहता है। इस प्रकार

संकल्प-वासनारूपी रस्तीसे जकड़ा और दुःखोंके जालसे व्याप्त हुआ वह जीव अज्ञानसे चित्तता—दृश्यताको प्राप्त होता है। जैसे वेर आदिका फल परिपाकवरा अवस्था (रूप, रस आदि गुणोंके परिवर्तन ) से ही अन्यरूपताको प्राप्त होता है, उसकी आकृति (जाति) नहीं बदल जाती—वह वेरसे भिन्न कोई दूसरा फल नहीं हो जाता, उसी प्रकार जीव—क्षेत्रज्ञ भी अविद्यारूप मलके परिणामवरा अवस्थाभेदसे ही कुळ अन्यरूप-सा हो जाता है, आकृति (परिणामरिहत चेतन जाति )से नहीं। (तारपर्य यह है कि अहंकार, बुद्धि, मन, इन्द्रिय, शरीरके संघातरूप अनास्म-वस्तुमें वह आस्मामिमान कर लेता है; किंतु वास्तवमें उसका खक्रप चेतन ही है।) इस प्रकार जीव अहंकारमावको प्राप्त होता है। अहंकार बुद्धिरूपमें परिणत होता है और बुद्धि संकल्पोंके समहसे व्याप्त

मनका खरूप घारण करती है। फिर संकल्पमय मन नाना प्रकारके शरीरोंको धारण करनेमें संत्यन होता है। जैसे गौएँ मदमत्त साँड्के पीछे दौड़ती हैं और जैसे नदियाँ समद्रकी ओर भागी जाती हैं, उसी प्रकार इच्छा आदि शक्तियाँ मनका अनुसरण करती हैं, जिससे काम-क्रोध-छोभ-मोहादि दोषोंकी ही बृद्धि होती है । इस प्रकार इच्छा-द्वेष आदि शक्तियोंके बाहल्यसे यक्त मन शाखा-प्रशाखारूपसे अभिमानकी वृद्धि होनेके कारण वनीमृत अहंकारभावको प्राप्त हो रेशमके कीड़ेकी भाँति स्वेच्छासे ही बन्धनको प्राप्त होता है। जैसे पक्षी खयं ही अपने शर्रास्को जाल आदि फंटोंमें फँसाकर कप्रकारी बन्धनमें डालते और पछताते हैं, उसी तरह मन अपने संकल्पोंके अनुसंवानसे खयं ही द:खदायी बन्धनमें पडकर इस लोकमें संतप्त होता है।

जैसे पक्षी समुद्रमें गिरा हो, उसी तरह मन घोर दु:खके महासागरमें पड़ा हुआ है, गन्धर्वनगरके समान ग्रन्थ जगत्-जाळमें अपने वन्धनके हेतुरूप देह आदिपर आसक्ति रखता है, विषयोंकी ओर दौड़ा जाता है और तत्त्वज्ञान आदिके प्रति अविश्वासके समुद्रमें निरन्तर बह रहा है।

जो अनन्त विषयोंमें अनन्त संकल्प-कल्पनाओंकी उत्पत्तिमें हेतु है, उस माया अथवा अविद्याके द्वारा इस जगत्ररूपी विशाल इन्द्रजालका विस्तार करनेवाले मुद्र जीव जलमें आवर्तों ( भैंवरों ) के समान तबतक चकर काटते रहते हैं, जवतक उन्हें अपने अनिन्दित-विद्युद्ध आत्मखरूपका साक्षात्कार नहीं हो जाता । किंत जब वे साधन करते-करते काल पाकर आत्माका साक्षास्त्रार

करके असतको स्थागकर सत्य ज्ञानको अपनाते हैं, तब परम पदको प्राप्त होकर फिर इस संसारमें जन्म नहीं लेते । कल अज्ञानी जीव सहस्रों जन्मोंका कष्ट भोगकर विवेकको प्राप्त करके भी मूर्खताके कारण उस संसाररूपी संकटमें ही गिर जाते हैं; कुछ छोग उच्च कुछमें जन्म और माधनकी शक्ति एवं सुविधाको पाकर भी अज्ञान और विषयासक्तिके कारण अपनी तुच्छ बुद्धिसे ही तिर्यग्योनियोंको प्राप्त होते हैं और तिर्यग्-योनिसे नरकोंमें भी गिरते हैं । कुछ महाबुद्धिमान सत्पुरुष एक ही जन्मके द्वारा मोक्षुरूप ब्रह्मपदमें शीघ ही प्रविष्ट हो जाते हैं। श्रीराम ! कितने ही जीवसमूह तिर्यगयोनियोंमं जन्म लेते हैं, कितने ही देवयोनियोंको प्राप्त होते हैं, कितने ही नागयोनिको प्राप्त करते हैं। जैसे यह जगत विशाल दिखायी देता है, वैसे ही अन्यान्य जगत् भी हैं, थे और भविष्यमें भी बहुत-से होंगे । इस ब्रह्माण्डमें लोग जिस व्यवहारसे रहते हैं, उसी व्यवहारसे अन्य ब्रह्माण्डोंमें भी रहते हैं। केवल उनकी आकृतियोंमें अन्तर या विलक्षणता होती है । जैसे नदीकी छहरें परस्पर टकरानेसे परिवर्तित होती रहती हैं, उसी प्रकार विभिन्न सृष्टियाँ अपने सात्त्विक. राजस आदि स्वभाववश परस्पर संघर्षके कारण बदलती रहती हैं। जैसे जलराशि समुद्रमें अनन्त लहरें निरन्तर उठती और विलीन होती रहती हैं, उसी प्रकार उस परमपद-खरूप परमात्मामं यह तीनों लोकोंकी रचना आदि मोहमाया व्यर्थ ही विस्तारको प्राप्त हो अनवरत बढती. परिणामको प्राप्त होती और विनष्ट होती रहती है । ( सर्ग ४२-४३ )

## परमात्मनिष्ट ज्ञानीकी दृष्टिमें संसारका मिथ्यात्व, मनोमय होनेके कारण जगतकी असत्ता तथा ज्ञानीकी दृष्टिमें सर्वकी ब्रह्मरूपताका प्रतिपादन

श्रीरामजीने पृछा—भगवन् ! इस क्रमसे जिस जीवने , अस्थिपञ्चररूप देहको कैसे प्रहण किये रहता है ?

श्रीवसिष्टजीने कहा-श्रीराम! जो यह शरीर आदिके परमात्माके खरूपमें अपनी स्थिति प्राप्त कर छी, वह रूपमें स्थानर-जङ्गम जगत् दिखायी देता है, यह आभास-मात्र ही है, अतएव खप्तके समान असत होता हुआ ही प्रकट हुआ है । (तास्पर्य यह कि वह परमात्मनिष्ठ जीव इस शरीर आदिको खप्तके तुल्य मिथ्या मानता हुआ ही इसमें रहता है )। निष्पाप श्रीराम! यह प्रपन्न दीर्घ-काळतक बने रहनेवाले खप्तके समान मिथ्या ही दीखता है, दो चन्द्रमाओंकी भ्रान्तिके समान तथा पहाड़ी भूमिमें यूमते हुए पुरुषको यूमते दीखनेवाले पर्शतके समान मिथ्या ही दिष्टिगोचर होता है। जिसकी अज्ञानमयी निद्रा टूट गयी है और वासनात्मक भावना गल गयी है, वह ज्ञानवान् पुरुष इस संसाररूपी खप्तको देखता हुआ भी नहीं देखता—इसे मिथ्या समझता है। श्रीराम! जीवोंके खभावसे कल्पित यह संसार, जिसकी मोक्ष होनेसे पहले-तक निरन्तर प्राप्ति होती रहती है, अनात्मज्ञानीके ही अंदर सदा सत्य-सा विद्यमान रहता है।

रघुनन्दन ! यह जगत् यद्यपि सब प्रकारसे सम्पन दिखायी देता है, तथापि यहाँ वास्तवमें कुछ भी सम्पन्न नहीं है । यह आभासमात्र एवं मनका विलासमात्र है; अतः शून्य ( असत् ) रूपमें ही स्थित है । मनका संकल्पमात्र ही इसका खरूप है । जहाँ भी यह प्रतीन होता है, वहाँ खप्तमें देखे गय नगरके समान श्रन्यरूप ही है, केवल आकाशरूपमें ही स्थित है। शरीर आदिके रूपमें जो ये तीनों लोक दिखायी देते हैं, वे सब-के-सब मनसे ही कल्पित हैं । जैसे पदार्थीके देखनेमें नेत्र कारण हैं. उसी प्रकार उनके स्मरणमात्रमें मन कारण है ( अत: मन:कल्पित यह जगत अतीतकी स्मृतिके ही तल्य है। स्मरणकालमें वह पदार्थरूपसे विद्यमान या उपलब्ध नहीं हैं ) । श्रीराम ! मनकी इस अद्भुत शक्तिको तो देखो: उसने अपनेसे उत्पन्न हुए इस इतिस्को अपनी भावना या संकल्पके द्वारा ही प्राप्त किया है। इसल्विये लोग उस मनकी कल्पनाको सम्पूर्ण शक्तियोंसे सम्पन्न समझते हैं। देवता, असुर और मनुष्य आदि सभी प्राणी मनके द्वारा अपने संकल्पसे ही रचे गये हैं। अपने संकल्पके शान्त होनेपर तंत्ररहित दीपककी भाँति वे सब शान्त हो जाते हैं । महामते ! देखो, यह सारा जगत् आकाशके समान शून्य, मनकी कल्पनामात्रसे विकसित तथा दीर्घकालीन खप्तके तल्य मिथ्या ही प्रकट हुआ है। विश्वाद विद्ववाले रघनन्दन ! इस जगतमें कभी कोई वस्त वास्तवमें न उत्पन्न होती है और न उसका नाश ही होता है। यहाँ जो जन्म और मरण दीखते हैं, वे सब मिथ्या ही हैं। जैसे मरुभूमिमें सूर्यकी किरणोंका ताप बढ़नेसे उसमें मगतण्णा ( जल ) का दर्शन होता है, उसी प्रकार मनके संकल्पसे ये ब्रह्मा आदि सभी प्राणी बिना हए ही दिखायी देते हैं । संसारमं जितनी आकार-राशियाँ दिखायी देती हैं, वे सब-की-सब दो चन्द्रमाओंके भ्रमकी माँति असत हैं, मिथ्याज्ञानकी घनीभृत मूर्तियाँ हैं तथा मनोरथकी भाँति संकल्पमें ही प्रकट हुई हैं ( वास्तवमें इनकी सत्ता नहीं है ) । जैसे नौकाद्वारा यात्रा करनेवाले पुरुषको नदीके तटवर्ती ब्रक्ष और पहाड आदि मिथ्या ही चलते हुए प्रतीत होते हैं, उसी प्रकार इन दृश्य आकारोंकी परम्परा नित्य असत्य होती हुई ही सत्य-सी प्रकट दिखायी देती है। मायासे ही जिसकी ठठरी रची गयी है और मनके मननसे ही जिसका निर्माण हुआ है. ऐसा जो यह दश्य जगत् है, इसे इन्द्रजाल ही समझो । यह सत्य नहीं है, तो भी सत्यके समान स्थित है । यह सम्पूर्ण जगत् ब्रह्म ही है। फिर इसके लिये उससे भिन्न होनेका प्रसङ्घ ही कहाँ है। यदि कोई प्रसङ्घ है तो कौन और कैसा है ? वह भिन्नता या भेदभावना कहाँ स्थित है ? 'यह पर्वत है, यह ठूँठा बृक्ष हैं इत्यादि रूपसे जो जगतके आडम्बरका विलास है, वह मनकी भावनाके दृढ़ होनेसे असत् होता हुआ भी सत्-सा दृष्टिगोचर होता है । जैसे महान् आयोजनोंसे पूर्ण खप्त भ्रम ही है, बास्तविक नहीं, उसी प्रकार मनके द्वारा रचे गये इस जगतको भी दीर्घकालीन खप्त ही समझो । जो मृद्धचित्त मानव अपने संकल्पसे उत्पन्न हुई मनोर्थमयी सम्पत्तिको खरूपसे युक्त ( सत्य ) समझकर उसका अनुसरण करता है, वह एक-

मात्र दु:खका ही भागी होता है। यदि परमात्मस्वरूप यथार्थ वस्त न हो तो लोग भले ही अवस्तरूप संसारका अनुसरण करें: परंत जो यथार्थ वस्त-परमात्माका परित्याग करके अवस्तुरूप मंसारका अनुगमन करता है, वह नष्ट हो जाता है---परमात्माकी प्राप्तिकाप परम पुरुषार्थसे बिच्चित रह जाता है । जैसे रज्जुमें सर्पका भय मनका व्यामोह (धर्म) मात्र ही है, उसी प्रकार यह जगत् भी मनका भ्रम ही है। मनकी भावनाओंकी विचित्रतासे जगत् चिरकालतक प्रतीतिका विषय बना रहता है। जलके भीतर प्रतिविभिन्नत हुए चन्द्रमाके समान चञ्चल (क्षणभङ्गर ) जो मिथ्या उदित हुए पदार्थ हैं. उनसे इस लोकमें मूर्ख बालक ही घोखा खा सकता है, तम-जैसा तत्त्वज्ञानी नहीं । यह जडसंघात देह-आदिरूप जो विशाल जगत दिखायी देता है, मिथ्या ही है। मनके मननसे ही इसका निर्माण हुआ है। जैसे हृदयमें खप्न या संकल्पमय नगर निर्मित होता है, उसी प्रकार यह जगत भी मनके संकल्पमें ही निर्मित हुआ है ( वास्तवमें इसकी सत्ता नहीं है )। यह दश्य-प्रपञ्च मनके संकल्पसे उत्पन्न होता है और उसके संकल्परहित हो जानेसे विर्लान हो जाता है । इस तरह यह समृद्धि-शाली गन्धर्वनगरकी भाँति बिना हुए ही दिखायी देता है । हृदयमें मनके संकल्पद्वारा कल्पित विशाल नगरका विध्वंस अथवा अभ्यदय हो जानेपर तुम्हीं बताओ, किसकी क्या हानि होती है या किसको क्या लाभ हो जाता है ह जैसे बालकोंके मनमें खेलके लिये बने हुए गृडियाओं या खिलीनोंके द्वारा पत्र-पद्म आदि व्यवहारोंकी कल्पना होती है, उसी प्रकार यह जगत् भी सदा मनसे ही प्रकट होता है। जैसे इन्द्रजालके द्वारा रचित जलके नष्ट-भ्रष्ट होनेपर किसीका कुछ भी नष्ट नहीं होता, उसी प्रकार मिथ्या प्रकट हुए इस संसारके नष्ट हो जानेपर भी किसीका कुछ नहीं बिगड़ता। जो वास्तवमें असत ही है, वह यदि अविद्यमान हो जाय तो किसका क्या

विगड़ गया ! इसिलिये संसारमें हर्ष और शोकका आधार कुछ मी नहीं है । महामते ! जिसका सदासे ही अत्यन्त अभाव है, उसके नष्ट होनेसे क्या नष्ट हो जाता है ! और जब किसीका नाश ही नहीं होता, तब उसके लिये द:खका क्या प्रसङ्ग है !

एकमात्र प्रपञ्चका ही विस्तार करनेवाले इस असत्य-भूत समस्त संसारमें प्रहण करने योग्य कौन-सी ऐसी वस्त है, जिसे विद्वान प्ररूप ग्रहण करनेकी इच्छा करे ? इसी प्रकार जो सर्वथा सत्यभूत ब्रह्मतत्त्वमय है, उस समस्त त्रिलोकीमें कौन ऐसा हेय पदार्थ है, जिसका विद्वान पुरुष त्याग करे ? अर्थात तीनों लोक ब्रह्मभूत होनेके कारण चिन्मय हैं: उनमें विज्ञानानन्द्रघन परमात्माके सिवा अन्य कोई पदार्थ नहीं है, जिसका त्याग किया जा सके । आदि और अन्तमें जिसका अभाव है, उसका वर्तमानमें भी अभाव ही है । अतः श्रीराम ! जो अज्ञानी इस असत् संसारकी इच्छा करता है, उसको असत् ( जड संसार ) ही प्राप्त होता है । आदि और अन्तमें जो सत्य है, वर्तमानमें भी वह सत्य ही है; अत: जिसकी दृष्टिमें सब सत परमात्मा ही है, उसे सर्वत्र परमात्म-सत्ताका ही दर्शन होता है। जलके भीतर जो असत्यभूत चन्द्रमा और आकारा-तल आदि दिखायी देते हैं, उन्हें अपने मनके मोहके लिये मर्ख बालक ही पाना चाहते हैं. उत्तम ज्ञानी पुरुष नहीं । मूर्ख ही विशाल आकारवाले अर्थश्रन्य कार्योमें सख समझकर संतष्ट होता है; किंत अज्ञानके कारण उसे अनन्त दु:ख ही प्राप्त होता है; सुख नहीं ।

श्रीवाल्मीिकजी कहते हूँ—भरद्वाज ! वसिष्ठ मुनिके यों कहनेपर दिन बीत गया । सूर्य अस्ताचळको चले गये । सारी सभाके लोग मुनिको नमस्कार करके सायंकालकी उपा-सनाके लिये स्नान करनेके उद्देश्यसे उठ गये और रात बीतनेपर दूसरे दिन उदित हुए सूर्यदेवकी किरणोंके साथ-साथ फिर सभाभवनमें आ गये। (सर्ग ४४-४५)

#### सांसारिक वस्तुओंसे वैराग्य एवं जीवन्युक्त महात्माओंके उत्तम गुणेंका उपदेश, वारंवार होनेवाले ब्रह्मा, ब्रह्माण्ड एवं विविध भूतोंकी सृष्टिपरम्परा तथा ब्रह्ममें उसके अत्यन्ताभावका कथन

श्रीवसिष्टजी कहते हैं--रघनन्दन ! रमणीय स्त्री आदि तथा धनके नष्ट होनेपर शोकका कौन-सा अवसर है है इन्द्रजालकी दृष्टिसे देखे गये पडार्थके नष्ट होनेपर क्या कोई विळाप करता है ? अविद्याके अंदासूत पुत्र आदिके प्राप्त होनेपर सुख और नष्ट होनेपर दु:खका प्रसार होना क्या कभी उचित है ? रमणीय धन और जी आदिकी प्राप्ति एवं बृद्धि होनेपर हर्पसे फूळ उठनेका क्या अवसर है ? क्या सूगतृष्णाके जलकी वृद्धि होनेपर जलार्थी पुरुषोंको आनन्द प्राप्त होता है ? कदापि नहीं । धन और स्त्री आदिके वढनेपर तो उन्हें परमार्थमं वाधक समझकर दु:खका अनुमव करना चाहिये, संतोष मानना तो कढापि उचित नहीं । संसारमें मोह-मायाकी वृद्धि होनेपर भला, कौन सुखी एवं खस्थ रह सकता है। जिन भोगोंके बढ जानेपर मृह मनुष्यको राग होता है, उन्होंकी बृद्धिसे विवेकशील प्रस्वके मनमें वैराग्य होता है। नश्वर धन और खी आदिके सक्रम होनेमें हर्षका क्या कारण है ? जो इनके परिणामको देख पाते हैं, उन साध प्रश्नोंको तो इनसे वैराग्य ही होता है। अतः रघुनन्दन ! संसारके व्यवहारोंमें जो-जो वस्त नश्चर प्रतीत हो, उसकी तो तुम उपेक्षा करो और जो न्यायतः प्राप्त हो जाय. उसे यथायोग्य व्यवहारमें लाओ; क्योंकि तम तत्त्वज्ञ हो । अप्राप्त भोगोंकी स्वभावतः कभी इच्छा न होना और दैवात, प्राप्त हुए मोगोंको यथायोग्य व्यवहारमें लाना-यह ज्ञानवान्का लक्षण है।

जिस किसी भी युक्ति अथवा साधनसे जिस पुरुपका जड दृश्यसे राग चला जाता है, उसकी परमात्मामें दृढ़ विश्वास रखनेवाली विमल बुद्धि कभी मोहरूपी सागरमें नहीं डूबती । यह असत् है, ऐसा समझकर जिसकी समस्त सांसास्कि वस्तुओंमें आस्था नहीं रह गयी है, उस सर्वज्ञको मिथ्या अविद्या अपने अङ्कमें नहीं ले सकती-चंग्रळमें नहीं फँसा सकती । श्रीराम ! अत्यन्त विरक्त, अपने पारमार्थिक खरूपमें स्थित और वासस्थानमें सच प्रकारकी अहंता-ममतासे रहित हो तथा न्यायप्राप्त कार्यमें तत्पर रहते हुए भी रागरहित हो तुम आकाशके समान निर्लित हो जाओ; क्योंकि कर्ममें छगे रहनेपर भी जिस ज्ञानी महापरुपकी उसमें न तो इच्छा (राग) है और न अनिच्छा ( द्वेप ) ही है, उसकी बुद्धि जलसे कमलदलकी भौति कभी लिप्त नहीं होती । तुम्हारी इन्द्रियाँ और मन गौणी वृत्तिसे दर्शन और स्पर्श आदि कार्य करें या न करें, तुम सर्वथा इच्छारहित हो अपने वास्तविक खरूपमें स्थित रहो । यह संसार-सागर वासनाओं-के जलसे भरा हुआ है। जो ग्रद्ध बुद्धिरूप नौकापर आरुढ़ हैं, वे ही इसके पार जा सके हैं। दूसरे लोग तो डूब ही गये हैं। जो नित्य तुप्त, शुद्ध एवं तीक्ष्ण बुद्धि-वाले जीवन्मक्त महात्मा हैं, उन्हींके आचारोंका अनुसरण करना चाहिये, भोग-लम्पट दीन-हीन शठोंके आचरणोंका नहीं । महात्मा पुरुष सब कुछ नष्ट हो जानेपर भी खिन नहीं होते, देवताओं के उद्यानमें भी आसक्त नहीं होते और शास्त्र-मर्यादाका कभी त्याग नहीं करते । महात्मा पुरुष इच्छारहित तथा न्यायप्राप्त व्यवहारका अनासक्तभावसे अनुसरण करनेवाले होते हैं। वे देहरूपी रथका आश्रय ले परमात्माके खरूपमें स्थित हो आसक्ति-शून्य होकर त्रिचरते हैं । परम सन्दर श्रीराम ! तम भी ययार्थ एवं विस्तृत विवेकको प्राप्त कर चुके हो । अपनी इस पवित्र एवं तीक्ष्ण बुद्धिके बलसे सदा विज्ञानानन्द्रधन आत्मस्बरूपमें स्थित हो ।

श्रीरामजीने कहा—भगवन् ! आप सम्पूर्ण धर्मीके ज्ञाता और समस्त वेदाङ्गोंके पारंगत विद्वान् हैं । आपके पवित्र उपवेशसे में आश्वस्त पुरुषके समान अपने खरूपमें नित्य स्थित हूँ । प्रवचन करते समय आपके मुख्यसे जो उदार भावोंसे युक्त, सुस्पष्ट, सुन्दर तथा परमात्माके खरूपको प्रकाशित करनेवाळे बचन निकलते हैं, उन्हें सुनते-सुनते मुझे तृति नहीं होती—अधिकाधिक सुननेकी इच्छा बद्दती जाती है । आपने श्रुति-पुराण आदि शाखोंके आधारपर कमल्योंनि ब्रह्माकी जो उत्पत्ति कही थी, उसका पुन: स्पष्टस्तुपसे वर्णन कीजिये।

श्रीवसिष्टजीने कहा-स्वनन्दन ! इस ब्रह्माण्डमें तथा दूसरे-दूसरे विचित्र ब्रह्माण्डोंमं भी वहुत-से विभिन्न आचार-व्यवहारवाले सहस्रों प्राणी विचरते हैं । इसी प्रकार अन्यान्य समयोंमें उत्पन्न होनेवाले अनन्त भुवनोंमें दसरे-दूसरे वहत-से प्राणी एक ही समय अधिक संख्यामें उत्पन्न होंगे। महाबाहो ! उन ब्रह्माण्डोंमें उन ब्रह्मा आदि देवताओंकी उत्पत्तियाँ विचित्र-सी हुई बतायी गयी हैं। महासर्गके आरम्भकालमें कभी तो ब्रह्मा कमलसे उत्पन्न होते हैं, कभी जलसे, कभी अण्डसे और कभी आकाशसे प्रादुर्भूत होते हैं। विभिन्न सृष्टियोंमें कोई भूमि केवल मिट्टीके रूपमें प्रकट हुई तो कोई प्यरीली थी, कोई सुवर्णमयी थी और कोई ताम्रमयी थी। इस ब्रह्माण्डमें भी भिन्न-भिन्न प्रकारके कितने ही आश्चर्यमय जगत् हैं। इस सचिदा-नन्द्रधन परब्रह्मस्वम्ह्प महाकाशमें अनन्त जगत् महासागरकी तरङ्गोंके समान उत्पन्न और विर्छान होते रहते हैं । जैसे समुद्रमें लहरें और मरु-मरीचिकामें जलकी धाराएँ उत्पन्न होती हैं. उसी प्रकार परब्रह्म परमात्मामें अगणित विश्वकी शोभा प्रकट होती है। (ताल्पर्य यह कि जैसे सूर्यकी किरणोंमें जलकी प्रतीति मिथ्या है, उसी प्रकार सचिदा-नन्दघन परमात्मामं इस जड जगत्का वैभव मिथ्या ही प्रतीत हो रहा है।) जैसे वर्जा आदि ऋतुओंमें मच्छरोंके समूह उत्पन्न हो-हांकर सब ओर भर जाते हैं और फिर नष्ट भी हो जाते हैं, उसी प्रकार ये संसारकी स्रष्टियाँ उत्पन्न और नष्ट होती रहती हैं; यह नहीं ज्ञात होता

कि ये सदा उराज और नष्ट होनेवाळी स्रष्टि-परम्पराएँ परमात्मामें कबसे आरम्भ हुईँ । ये स्रष्टियाँ पूर्व-से-पूर्व काळमें श्री और उससे भी पहले तिबमान थीं । इस प्रकार अनादिकालसे इनकी परम्पराएँ चळ रही हैं । जैसे समुद्रमें निरन्तर लहरें उठती रहती हैं, उसी तरह परमात्मामें सदा ही ये स्रष्टियाँ उराज एवं विळीन होती रहती हैं । देवता, असुर और मनुष्य आदिसे युक्त ये समस्त प्राणी नदीकी तरङ्गोंके समान उराज हो-होकर विळीन होते रहते हैं । जैसे मिद्यांकी राशिमें घड़े और अङ्कुरमें पर्च विद्यमान रहते हैं, उसी प्रकार भविष्यमें होनेवाळी अन्य स्रष्टि-परम्पराएँ भी परमझ परमालमामें स्थित हैं ।

श्रीराम ! परमात्माके खरूपमें जो वस्तुतः विद्यमान नहीं हैं-विना हुए ही प्रतीत होती हैं, ऐसी इन विळक्षण सिंधयोंमें ब्रह्माकी विविध विचित्र उत्पत्तियाँ बीत चुकी हैं। वास्तवमें यह संसार मनके संकल्पका विस्तार-मात्र है । यही सर्वसम्मत सिद्धान्त है । मैंने केवल समझानेके लिये तुम्हारे समक्ष इस सृष्टि-क्रमका वर्णन किया है। फिर सत्ययुग, फिर त्रेता, फिर द्वापर और फिर कलियुग-इस प्रकार सारा जगत् घुमते हुए चक्रकी तरह बारंबार आता-जाता रहता है । जैसे प्रत्येक प्रात:-कालके बाद दिन आता है, उसी प्रकार पुनः मन्वन्तरोंके आरम्भ होते हैं। एकके बाद पुनः दूसरे कल्पोंकी परम्पराएँ चलती हैं और बारंबार कार्यावस्थाएँ प्राप्त होती रहती हैं। जैसे वृक्षमें विभिन्न ऋतुओंके अनुसार सारे फल-फूल आदि कमी अप्रकट रहते हैं और कमी समय पाकर प्रकट हो जाते हैं, उसी प्रकार परम तत्त्व परमात्मामें यह सारा जगत् कभी अव्यक्त रहता है और कभी व्यक्त हो जाता है। श्रीराम ! यह संसार कभी भी सत् नहीं है; क्योंकि सर्वशक्तिमान परमात्मामें खभावसे ही सदा संसारका अत्यन्ताभाव है। महामते ! ज्ञानीकी दृष्टिमें यह सत्र कुछ ब्रह्म ही है । इसलिये 'संसार नहीं है' यह कथन सर्वथा युक्तियुक्त ही है।

अज्ञानीकी दृष्टिमें संसारका कभी विच्छेद नहीं होता. वह सदा बना रहता है। इसलिये यह संसार-माया मिथ्या होती हुई भी मुद्धके लिये नित्य है, यह कथन भी युक्तिसंगत ही है । खुनन्दन ! जगत् वारंबार उत्पन्न होता रहता है, इसलिये कभी इसका अभाव नहीं है—ऐसा जो कुछ लोगोंका कथन है, वह भी उनकी दृष्टिसे मिथ्या नहीं है । यह सत्र दृश्य पुनः-पुनः प्रकट होता है । वारंवार जन्म और मरण होते रहते हैं । सुख-द:ख, करण और कर्म भी बारंबार हुआ करते हैं । दिशाएँ, आकाश, समुद्र और पर्वत भी बारंवार उत्पन्न होते हैं। जैसे खिड़कीवाले वरोंमें एक ही सूर्यकी प्रभा वारंवार अनेक रूपोंमें प्राप्त होती है, वैसे ही यह सृष्टि प्रवाहरूपसे पुनः-पुनः चक्रकी माँति चलती रहती है। फिर दैत्य और देवता जन्म लेते हैं. पन: लोक-लोकान्तरोंके क्रम प्रकट होते हैं, फिर खर्ग और मोक्ष प्राप्त करनेकी चेष्टाएँ चाद् होती हैं तथा पुन: इन्द्र और चन्द्रमाका आविर्माव होता है। अनेकानेक दानव भी बारंबार जन्म लेते हैं तथा बारंबार सम्पूर्ण दिशाओंमें मनोहर चन्द्रमा, सर्य, वरुण एवं वायका संचार होता रहता है । कालरूपी कुम्हार नाना प्रकारके प्राणीरूप प्यालोंको बनानेके लिये पुनः बडे वेगसे निरंतर कल्प-नामक चाकको चलाने लगता है। (सर्ग ४६-४७)

# विरक्त एवं विवेकयुक्त ज्ञानी तथा भोगासक्त मृहकी स्थितिमें अन्तर; जगतको मिथ्या मानकर उसमें आस्या न रखने, देहाथिमानको छोडने और अपने विशुद्ध स्वरूप (परमात्मपद्) में स्थित होनेका उपदेश

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--रघुनन्दन ! जिनकी बुद्धि भोग और ऐश्वर्यके द्वारा नष्ट हो गयी है तथा जो ऐहिक और पारलैकिक भोग एवं ऐश्वर्यके लिये सकामभावसे नाना प्रकारकी चेष्टाएँ करते हैं, ऐसे मूढ़ पुरुष सचिदानन्दघन परमात्माकी और ध्यान नहीं देते. इस कारण उनको परमात्माके यथार्थ खन्दपका अनुभव नहीं होता ( अर्थात् वे परम पुरुषार्थरूप परमात्माकी प्राप्तिसे विश्वत रह जाते हैं ) । जो पुरुष विवेकयुक्त तीक्ष्णबुद्धिकी चरम सीमाको पहुँचे हुए हैं तथा जिन्हें इन्द्रियोंने अपने वशमें नहीं कर रक्खा है, वे इस जगतुकी मायाका हाथपर रक्खे हुए बेलके समान प्रत्यक्ष अनुभव करते हैं। जो जीव विवेकपूर्ण विचारसे युक्त है, वह इस जगतकी अहंकारमूळक मायाको तुच्छ जानकर उसी तरह त्याग देता है, जैसे साँप केंचुळको । श्रीराम ! जैसे आगसे भुना हुआ बीज चिरकालतक खेतोंमें रहनेपर भी जमता नहीं, उसी प्रकार वह विवेकी पुरुष अनासक्तिको

प्राप्त हो दीर्घकालतक शरीरमें रहनेपर भी फिर जन्म नहीं लेता । किंतु अज्ञानी मनुष्य आधि-व्याधिसे घिरे हुए तथा आज या कल प्रात:काल नष्ट हो जानेवाले इस क्षणभङ्गर शरीरके हितके लिये ही प्रयत्न करते हैं, आत्माके लिये नहीं ।

इसके बाद दाशूर मुनिका उपाख्यान सुनाकर वसिष्टजीने कहा--श्रीराम ! यह जड जगत् वास्तवमें है ही नहीं, ऐसा निश्चय करके इसमें सब ओरसे आसक्तिका त्याग कर देना चाहिये; क्योंकि जो वस्त है ही नहीं, उसके प्रति विवेकशील परुषोंका विश्वास कैसे होगा । जैसे मनके संकल्पद्वारा कल्पित पुरुष अथवा मनोराज्यको, स्वप्नगत जन-समुद्रायको तथा भ्रमसे प्रतीत होनेवाले दो चन्द्रमाओंकी आकृतियोंको तम देखते हो, उसी प्रकार मनकी भावनासे ही उत्पन्न हए इस सम्प्रण दश्य प्रपञ्चको भी देखना चाह्निये (अर्थात इसे मिथ्या समझकर इसके प्रति राग-द्वेष नहीं करना

चाहिये ) । निप्पाप रवनन्दन ! पदार्थीके सौन्दर्यका चिन्तन करनेसे जो उनके प्रति आन्तरिक आस्था होती है. उसका प्रर्णतः परित्यम करके तुम जिस चिन्मय स्वरूपसे स्थित हो, वही तुम्हारा वास्तविक रूप है । उसी रूपसे इस जगत्में तुम लीलापूर्वक विचरण करो । सब पदार्थोंके भीतर विद्यमान रहते हुए भी जो सबसे अतीत है, वह परमात्मा तुम्हीं हो । तुम्हारे सकाशमात्रसे यह नियति विस्तारको प्राप्त होती है । जैसे सब प्रकारकी इच्छाओंसे रहित सूर्यदेवके आकारामें स्थित होनेपर जगतके सत्र व्यवहार होने लगते हैं, उसी प्रकार इच्छारहित परमात्माकी सत्तासे ही समस्त कार्य सम्पन्न होते हैं। जैसे रत्न ( सूर्यकान्त एवं चन्द्रकान्त मणि आदि ) में प्रकाश करनेकी इच्छा न होनेपर भी उसकी स्थितिमात्रसे स्वतः प्रकाश होने लगता है, त्रमी प्रकार इच्छारहित परमात्माके सकाशसे ही इस जगत-समदायकी प्रवृत्ति ( व्यवहारचेष्टा ) होती रहती है । सचिदानन्द परमात्मा सम्पूर्ग इन्द्रियोंसे अतीत होनेके कारण वास्तवमें कर्ता और भोक्ता नहीं है. किंत इन्द्रियोंमें व्यापक होनेके कारण वही कर्ता और भोक्ता भी माना जाता है । 'में सबके भीतर स्थित और अकर्ता हूँ'--ऐसी सुदृढ़ धारणाके साथ विवेकी पुरुष

प्रवाहरूपसे प्राप्त हुए कार्यको करता रहे. तो भी वह उससे व्यिप (बद्ध ) नहीं होता । चित्तमें प्रवृत्तिका अभाव होनेसे मनुष्य उपरतिको प्राप्त होता है । जिसको यह निश्चय हो गया है कि मैं यहाँ इन्ह भी नहीं करता, अर्थात जो कर्तापनके अभिमानसे रहित हो गया है। ऐसा कौन परुष भोग-समझांकी कामना मनमें लेकर किसी कार्यको करेगा अथवा छोडेगा । इसलिये सदा 'मैं कर्ता नहीं हूँ' इस भावनाको जगाये रखनेसे परुषके लिये परम अमृतमयी समता ही शेष रहती है। 'मैं यह हूँ, मैं यह नहीं हूँ; मैं इसे करता हूँ और इसे नहीं करता इस तरहके भावोंका अनुसंधान करनेवाळी दृष्टि वास्तवमं संतोषजनक नहीं होती। भी शरीर हूँ-एसी धारणापूर्वक जो स्थिति है, वही कालसत्र नामक नरकका मार्ग है। वही महावीचि नरकका जाल है और वहीं असिपत्रवनकी पंक्तियाँ है। उस देहाभिमानका सर्वथा प्रयत्नपूर्वक त्याग करना चाहिये । मैं यह दश्यरूप कुछ भी नहीं हूँ, किंतु साक्षात सचिदानन्द परमात्मा हूँ---ऐसा निश्चय करके तम अपने उस सर्वोत्तम खरूपमें सदा स्थित रहो। जिसमें श्रेष्ठ साध, ब्रह्मनेता पुरुष स्थित हुए हैं। (सर्ग ४८-- ५६)

# वासना, अभिमान और एपणाका त्याग करके परमात्मपदमें प्रतिष्ठित होनेकी प्रेरणा तथा तत्त्वज्ञानी महात्माकी महत्त्वम स्थितिका वर्णन

श्रीरामचन्द्रजीने कहा—श्रक्षन् ! आपने अपनी उत्तम उक्तियोंद्वारा जो यह सुन्दर बात कही है, वह सर्वथा सत्य है । समस्त भूतोंकी सृष्टि करनेवाले प्रमातमा अकर्ता होते हुए ही कर्ता हैं और अभोक्ता होते हुए ही मोक्ता हैं। प्रमो ! जो सबका अधिष्ठान और समस्त प्राणियोंके हृदयमें स्थित है, उस सर्वेश्वर, सर्वव्यापी, सिबदानन्द निर्मल प्रस्करूप ब्रह्मका मेरे हृदयमें प्रत्यक्ष अत्मय होता है।

श्रीविसष्टजी बोले—-रघुनन्दन ! आत्मा ही आत्माको जानता है, आत्माने ही आत्माको संसारी बनाया है अर्थात् इसने स्वयं ही अज्ञानके कारण अपने-आपको संसार-बन्चनमें वाँचा है । आत्मा ही अपने ज्ञानके द्वारा पित्र होकर सिंबदानन्दस्वरूप परमात्माको प्राप्त होता है । जो वासनाओंके बन्धनमें वँचा है, उसीको बद्ध कहा गया है। वासनाका अभाव ही मोक्ष है। (वासनाओंका सर्वया क्षय हो जानेपर साधक संसारके बन्धनोंसे सदाके

of many the second or

लिये मुक्त हो जाता है।) अतः मन, बुद्धि आदिसे यक्त सम्पूर्ण वासनाओंका त्याग करके जिस वृत्तिके द्वारा उन सबका त्याग किया जाता है, उस बद्धिवृत्तिका भी त्याग कर दो अर्थात् उससे सम्बन्धरहित हो जाओ और सबका अमान हो जानेपर जो एकमात्र नित्य सचिदानन्दघन परमात्मा ही शेष रहता है, उसीनें अविचलभावसे स्थितं रहो । श्रद्ध बुद्धिसे यक्त रघनन्दन ! प्राणोंके स्पन्दनपूर्वक कटना ( बेप्टा एवं संकल्प ), काल, प्रकाश एवं तिसिर शादिका तथा वासना और विषयोंका ( इन्द्रियों तथा समूख अहंकारका ) सर्वथा त्याग करके उनसे सम्बन्धरहित होकर जो तम आकाशके समान सौम्य ( निर्में ), प्रशान्त-चित्त तथा चिन्मयरूपसे विराज रहे हो, उसी सर्वसम्मानित रूपमें स्थित रहा। जो परम बुद्धिमान् पुरुष सुबका हृद्यसे परित्याग करके सव विक्षेपोंके कारणभूत अभिमानसे रहित हो जाता है, वह साक्षात ग्रद्ध, बुद्ध, मुक्तखरूप प्रमेश्वर है। जिसके हृदयमें अभिगानका अत्यन्त अभाव हो गया है, ऐसा विद्युद्ध अन्तः करणवाटा ज्ञानी महात्मा ध्यान, समावि अथवा कर्म करे या न करे, सदा मक्त ही है: क्योंकि जिसका गन सर्वथा वासनारहित हो गया है, उसे न तो कर्मिक त्यागसे कोई प्रयोजन है और न क्योंके अनुष्ठानसे ही । जप, ध्यान और समाधिसे भी उसका कोई प्रयोजन नहीं है। मैंने शास्त्रका अच्छी तरह विचार किया और चिरकाळतक सत्परूषोंके साथ परामर्श करके यही सार निकाला कि सम्पूर्ण वासनाओंसे रहित हुए सचिदानन्द्धन प्रमात्माके निरन्तर मननन्द्रप मौनसे वहकर दूसरा कोई उत्तम पद नहीं है। दसों दिशाओंमें घूम-चूमकर मैंने सारी दर्शनीय वस्तुओंको देख लिया; उनमें कुछ ही लोग ऐसे दिखायी दिये, जो परमात्माके खरूपका यथार्थ अनुभव करनेवाले हैं।

मनुष्यके जो कोई भी छोकिक ग्रम आयोजन हैं और जो भी उनके व्यावहारिक सकर्म हैं, वे सब केवल शरीरका निर्वाह करनेके लिये ही हैं, आत्माके लिये नहीं । पाताल, भूतल, खर्गलोक, ब्रह्मलोक और आकाशमें कुछ ही ऐसे प्राणी दृष्टिगोचर होते हैं, जिन्हें सचिदानन्द प्रमात्माका ययार्थ बोध हो गया हो । जिम ज्ञानीके 'यह प्राह्म है, यह त्याज्य है' इस तरहके अज्ञानजनित निश्चय नष्ट हो गये हैं. ऐसा वर्तव्याकर्तव्य-दृष्टिसे रहित ज्ञानी महात्मा अत्यन्त दुर्छम है। प्राणी चाहे लोकमें राज्य करे, चाहे नेव या जलमें प्रवेश कर जाय: परंत परमहमानी प्राप्तिके दिना उसे परम शान्ति नहीं मिल सकती। जो एडियायी शबओंका दमन करनेमें शूरवीर हैं, जनगङ्गी ज्याका विनाश करनेके लिये उन्हीं महाबुद्धिमान महापुरुपोंकी सेवा करनी चाहिये । पातालमें और खर्गमें सर्वत्र पाँच ही भूत हैं, छठा कुछ भी नहीं है । फिर धीर मनुष्योंकी बुद्धि कहाँ अनुरक्त हो ( क्योंकि सर्वत क्षणभङ्गर पदार्थोंकी ही उपलब्ध होती है ) । शास्त्रके अनुसार निष्कामभाव-रूप यक्तिसे व्यवहार करनेयाले विवेकी प्ररूपके लिये संसार गौके ख़रके समान अनायास ही ह्याँव जाने योग्य है । परंत जिसने उपर्वक यक्तिका दूरसे ही परित्याग कर दिया है, उस अज्ञानीके लिये यह संसार महाप्रलयकालीन महासागरके समान दस्तर है । पातालसे लेकर खर्मपर्यन्त इस जगत्में ज्ञानी महात्मा पुरुषके लिये कोई भी कर्तव्य नहीं है । जैसे मन्द-मन्द वायुके चळनेसे पर्वत नहीं हिलता, वेसे ही भोग-समृहोंसे तत्त्वज्ञानी पुरुष नहीं विचलित होता । जैसे बादल आकारामें बारंवार छा जानेपर भी उसे अपने रंगमें नहीं रँग सकते, उसी प्रकार संसारके ये विषय-भोगरूए कोई भी पदार्थ पुन:-पुन: प्राप्त होनेपर भी विशाल-हृदय तत्त्वज्ञानी महात्मा परुषको (सर्ग ५७) आसक्त नहीं कर सकते।

#### परमात्मभावमें स्थित हुए कचके द्वारा सर्वोत्मत्वका बोध करानेवाली गाधाओंका गान, भोगोंसे बैरायका उपदेश तथा सबकी परमात्मामें स्थितिका कथन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं---रघुनन्दन ! इसी पूर्वोक्त वस्तुके विषयमें पहले बृहस्पतिके पत्र कचने जो पवित्र गाथाएँ गायी थीं, उनका मैं वर्णन करता हूँ; सुनो । एक समय मेरु पर्वतके किसी वनप्रान्तमें देवगुरु बृहस्पतिके पुत्र कच ब्रह्मविचारमें तत्पर होकर रहते थे। वहाँ उन्होंने सुनी हुई ब्रह्मविद्याका बारंबार मनन और निदिध्यासन करके आत्मामें परम शान्ति प्राप्त कर ली थी। इसलिये उनकी बुद्धि प्रमात्माके यथार्थज्ञानरूपी अमृतसे परिपूर्ण थी । विरक्त एवं विवेकी पुरुषोंके लिये अनादरके योग्य जो यह आपातरमणीय पाञ्चभौतिक दस्य जगत है, इसमें उनकी बुद्धि नहीं लगती थी । दश्य-प्रपञ्चके प्रति आदर न होनेके कारण उसमें उनका मन नहीं लगता था। इसिंढिये एकमात्र सिचदानन्दधन परमात्माके अतिरिक्त दूसरी किसी वस्तुको न देखते हुए उन्होंने अत्यन्त विरक्त पुरुषकी भाँति अकेले एकान्त स्थानमें हर्ष-गद्गद वाणीद्वारा यह उद्गार प्रकट किया ।

अहो ! जैसे महाप्रलयके जलसे समस्ता संसार भरा रहता है, उसी प्रकार सम्पूर्ण विश्व परमालासे परिपूर्ण है । दु:ख, जीवाला और सुख एवं दिशाओंसे थिरा हुआ सुमहान् आकाश—ये सव परमाला ही हैं, ऐसा मुझे अनुभव हो गया; अतः उसी आनन्दमय परमालाके ज्ञानसे मेरे सारे दु:ख नष्ट हो गये हैं । बाह्य एवं आम्यन्तर भावोंसे युक्त इस देहमें, जपर-नीचे और पूर्व आदि दिशाओंमें तथा इथर-उथर परमाला ही हैं । परमालाके अतिरिक्त दूसरी कोई वस्तु कहीं नहीं है \*। समी जगह परमाला स्थित हैं । सव कुळ परमालमम्य ही है । यह सब जगत् परमाला ही है, अतः मैं सदा परमाला ही है । यह

स्थित हूँ । मैं नित्य विज्ञानानन्दयन परमात्मस्वरूप हूँ और एकाणिवके समान सर्वत्र प्रख्यूर्वक विश्वजमान हूँ—
इस प्रकारकी भावना करके क्रमशः घण्टानादकी तरह ओंकारका उच्चारण करते हुए वे उस मेरु पर्वतके कुञ्जमं बैठे रहे । श्रीराम! वे कल्पनारूपी कल्ब्र्झसे रहित होनेके कारण ग्रुद्धरूपमें स्थित थे । उनके प्राणोंका स्पन्दन हृदयमें निरन्तर लीन था और वे शरकालके मेधरहित आकाशकी भाँति निर्विकार भावसे स्थित थे । ऐसी स्थितिमें पहुँचे हुए महात्मा कचने उपर्युक्त गाथाओंका गान किया था ।

रघुनन्दन ! इस जगत्में खाने-पीने और स्नी-समागमके अतिरिक्त उत्तम पुरुषार्थरूप शुभ वस्तु कुछ भी नहीं है---अज्ञानियोंके इस कथनपर विचार करके परम पदमें आरूढ़ हुआ महान् पुरुष यहाँ किस वस्तुकी वाञ्छा कर सकता है ? जो मूढ़ एवं असाधु पुरुप कृपणोंके सर्वखभूत-अादि, मध्य एवं अन्तमें भी विनाशशील भोगोंद्वारा संतुष्ट होते हैं, वे पद्मुओं और पक्षियोंके समान गये-बीते हैं । जो संसारमें इन मिथ्या विपयमोगोंको सत मानते हैं--इनकी स्थिरतापर विश्वास करते हैं, वे मनुष्योंमें गदहोंके समान हैं, उनका जीवन व्यर्थ है। सारी पृथ्वी मिडी ही है। समस्त वृक्ष काष्ट्रमय ही हैं और सभी शरीर हड्डी-मांसके पुतले ही हैं । नीचे पृथ्वी है तथा ऊपर और आगे-पीछे आकाश है; फिर यहाँ सुख देनेके लिये कौन-सी अपूर्व वस्तु है ? उत्पन्न और विनष्ट होनेवाली, अनित्य तथा मन और इन्द्रियोंके संयोगसे प्रकट हुए समस्त भोग वास्तवमें मिथ्या ही हैं। हुडियोंके समृहको अपने शरीरकी संज्ञा देनेवाले पुरुषके द्वारा अपनी प्रेयसी कहकर एक रक्त-मांसकी पतलीका सादर आलिङ्क किया जाता है। यह संसारको मोहित करनेवाले कामका ही क्रीडा-विलास है। श्रीराम! यह सारा जगत् मूढ पुरुषोंकी दृष्टिमें ही सत्य और स्थिर है। उन अज्ञानी मनुष्योंके लिये ही यह संतोषदायक होता है। विवेकशील

<sup>#</sup> इस विपयमें श्रुतिका भी कथन है—आत्मैवाधस्ता-दारमोपरिष्टादाल्मा पश्चादात्मा पुरस्तादात्मा दक्षिणत आत्मोत्तरत आत्मैवेद % सर्वमिति ( छा० उ० ७ । २५ । २ ) । अर्थात् परमात्मा ही नीचे है॰ परमात्मा ही ऊपर है, परमात्मा ही पीछे है॰ परमात्मा ही आगे है॰ परमात्मा ही दावीं ओर है॰ परमात्मा ही बावीं ओर है और परमात्मा ही यह सब है ।

पत्रं विरक्त पुरुषको इससे संतोष नहीं प्राप्त होता; क्योंकि उनकी दृष्टिमें यह समस्त संसार क्षणमङ्कुर एवं विनाश-शील है । भोगोंकी वासना ऐसी विषेळी होती है कि उन विपयोंका उपभोग न करनेपर भी विषकी तरह मूच्छी ( मोह ) पैटा कर देती है ।

महाबाहु श्रीराम ! सृष्टिकी व्यवस्था करनेवाले पितामह भगवान् ब्रह्मा जब समाधिसे उत्थित होते हैं, जब यह जगत्रूपी जीर्ण घटीयन्त्र अपनी व्यवस्थाके अनुरार चाछू होता है और प्राणीरूपी घट वासनारूपी रस्सीसे बँधकर जीवनकी इच्छासे अपने कर्मानुसार नीचे-ऊपर आने-जाने लगते हैं, तबसे निरन्तर कुळ जीव इस भवकूपसे निकलते हैं और कुछ इसके भीतर प्रवेश करते हैं। श्रीराम ! अनादि-अनन्त ब्रह्मपद्देसे उत्पन्न हुए जीव-समुद्राय उसी तरह ब्रह्ममें स्थित हैं, जैसे तरङ्गोंके समृह समुद्रमें । पुण्यात्मा खुनन्दन ! संसारमें उत्पन्न हुए जो-जो पुरुष केवल साच्विक भावसे सम्पन्न हैं, वे फिर कभी यहाँ जन्म प्रहण नहीं करते—सर्वथा मुक्त हो जाते हैं; परंतु जो सत्त्वगुणप्रधान राजस-प्रकृतिके पुरुष हैं, उनका इस जगत्में पुनर्जन्म लेना सम्भव हैं। जो परमात्मासे अधिकार प्राप्त करके प्रधानरूपसे यहाँ आते हैं, ऐसे महान गुणशाली पुरुष संसारमें दुर्लभ हैं।

(सर्ग ५८--६०)

#### राजस-सान्विकी कर्मोपासनासे भृतलपर उत्पन्न हुए पुरुपोंकी स्थितिका वर्णन; जगत्की अनित्यता एवं परमात्माकी सर्वव्यापकताकी भावनाके लिये उपदेश; श्रीरामके आदर्श गुणोंको अपनाने एवं पौरुष-प्रयत्न करनेसे जीवन्मुक्त पदकी प्राप्तिका कथन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं---रघुनन्दन ! जो पूर्वजन्मकी राजस-सार्त्त्रिकी कर्मोपासनासे भूतळपर उत्पन्न हुए हैं, वे महान् गुणशाली पुरुष आकाशमें प्रकाशित चन्द्रमाके समान सदा मनोहर कान्तिसे युक्त एवं आनन्दमग्न रहते हैं। जैसे आकाशका भाग मेघ अदिसे मिलन नहीं होता, उसी प्रकार वे सांसारिक दु:खोंसे दुखी नहीं होते । जैसे सुवर्णनिर्मित कमल रात्रिमें संकृचित या मिलन नहीं होता. उसी प्रकार वे आपत्तिमें पडनेपर भी शोकसे कातर नहीं होते । जैसे स्थावर वृक्ष आदि प्रारच्यभोगके अतिरिक्त दूसरी कोई चेटा नहीं करते, उसी प्रकार वे भी ज्ञान और ज्ञानके साधनोंके अतिरिक्त और कोई चेटा नहीं करते। जैसे बुक्ष अपने पुष्प और फल आदिसे सुशोभित होते हैं, उसी प्रकार वे भी अपने सदाचारोंसे शोभायमान होते हैं । जैसे चन्द्रमा क्षीण होनेपर भी कभी शीतलताका त्यांग नहीं करता, उसी प्रकार वे आपत्तिकालमें भी अपने सौम्य स्वभावको नहीं छोड़ते । मैत्री \* आदि गुणोंसे कमनीयताको

 श्रं योगदर्शनमें वताया गया है—'मैत्रीकरुणामुदितो-पेश्वाणां मुखदुःखपुण्यापुण्यविषयाणां भावनातश्चित्तप्रसादनम् ।'

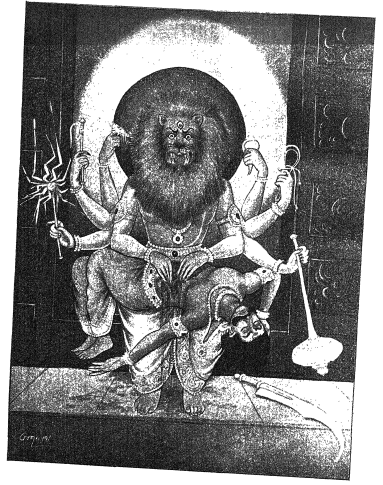
प्राप्त हुई अपनी प्रकृतिसे ही वे नूतन पुष्पगुच्छोंसे विभूषित लतासे शोभायमान वनके वृक्षोंकी भाँति अद्भत शोभा पाते हैं। वे पुरुष सवपर समान भाव रखते, समता-रूप रसका अनुभव करते, सदा सौम्यभावका आश्रय होते. साधुओंसे भी बढ़कर साधु होते और अपनी मर्यादामें स्थित रहनेत्राले समुद्रकी भाँति शास्त्र-मर्यादामें स्थित रहते हैं । अतः महाबाहो ! आपत्तियोंकी पहुँचसे परे जो उनका पद (स्थान ) है, उसकी ओर सदा चलना चाहिये। मनुष्यको इस जगत्में सत्त्रगुणप्रवान राजस पुरुषोंकी भाँति ऐसा बर्तात्र तथा सत्-शास्त्रोंका त्रिचार करना चाहिये. जिससे प्रमात्माकी प्राप्ति हो। इस प्रकार भावना करनेवाले पुरुषको सब वस्तुओंकी अनित्यताका भी विचार करना चाहिये। विशुद्ध बुद्धिवाला पुरुष अज्ञानको वडाने-वाले मिथ्याभूत अनात्मद्दीनका त्याग करके सांसारिक पडार्थोंके विषयमें यह भावना करे कि ये सब-के-सब आपत्ति ही हैं; उनमें सम्पत्तिभावना कभी न करे। उस

( ग्रो० द० १। ३३ ) 'सुखीं, दुखीं, पुण्यात्मा और पापा-त्माओंके प्रति क्रमशः मित्रता, दग्न, प्रसन्नता और उपेश्चाकी भावनासे चित्त गुद्ध होता है।'

परम परुषार्थस्य अनन्त नित्य-विज्ञानानन्द्रधन ब्रह्मका भलीगाँति चिन्तन करना चाहिये । कमीमें अत्यन्त आसक्त नहीं होना चाहिये और अनर्थकारी जन-समुदायके साथ कभी नहीं रहना चाहिये। 'संसारकी सभी वस्तओं के साथ सम्बन्ध-विच्छेद अवश्यम्भावी हैंग ऐसा विचार करके सदा श्रेष्ठ पुरुपोंका हो अनुसरण अथवा ( अनुकरण ) करना चाहिये । जैसे सतमं मनके पिरोये होते हैं, उसी प्रकार उस नित्य विस्तत सर्वव्यापी सर्वभावित शिवखरूप परमपद ( परमात्मा ) में यह समस्त जगत् पिरोया हुआ है ( अर्थात् इस सम्पूर्ण जगत्में परमात्मा व्याप्त हैं )। जो चेतन परमात्मा विशाल सुवनमण्डलको विभूषित करनेवाले आकाशवर्ती सर्यदेवमें विराजमान हैं, वे ही धरतीमें बिलके भीतर रहनेवाले कीडेक पेटमें भी हैं। निष्पाप रघुनन्दन ! जैसे यहाँ घटाकाशोंका महाकाशसे वास्तविक मेद नहीं है, उसी प्रकार शरीरवर्ती जीवोंका परमात्मासे परमार्थतः भेड नहीं है । श्रीराम ! जो उत्पन्न होकर विर्छान हो जाती है, वह वस्त वास्तवमें है ही नहीं । अत: यह जड संसार प्रतीतिमात्र है । यह सदा स्थिर नहीं रहता, इसलिये इसे सत् नहीं कहा जा सकता । किंतु प्रतीत होता है, इसकिये इसे असत् भी नहीं कहा जा सकता । अतएव यह अनिर्वचनीय है ।

पहले विवेक और विचारसे युक्त धीर साधक शाखके अनुसार परम बुद्धिमान् तत्त्वज्ञानी श्रेष्ठ महापुरुघोंसे मिलकर उनके साथ सत्शाख-विषयक विचार करे । विषय-तृष्णासे रहित तत्त्वज्ञानसम्यन्न साधु महापुरुघके साथ परमात्मविषयक विचार करके परमात्माका ध्यान करनेसे परमपद प्राप्त होता है । शाखोंके विचार, महापुरुघोंके सङ्ग, वैराग्य और अभ्यासक्त्य सलार्यसे युक्त पुरुष परमात्माके ज्ञानका पात्र होकर तुम्हारे समान शोभा पाता है । तुम ज्ञानवान् तथा नाना प्रकारके दिच्यगुगोंकी खान हो । तुम्हारा आचार-व्यवहार उदार है तथा तुम समस्त दोषोंसे रहित एवं दु:खहीन परमपदमें स्थित हो । तुम

उत्तम अनमवसे सम्पन हो । अतः इस समय संसारमें पूर्वोक्त साधक मनुष्य राग-द्वेषहीन व्यवहारद्वारा तुम्हारी चेंशका अनुसरण करेंगे। जो लोकोचित आचारसे युक्त हो बाहर विचरण करेंगे, वे ज्ञानरूपी नौकासे यक्त बुद्धिमान् पुरुष संसार-सागरसे पार हो जायँगे। जो तुम्हारे समान विद्युद्ध बुद्धिसे युक्त और समदर्शी है, वह उत्तम दृष्टिवाला सत्परूप मेरी वतायी हुई ज्ञानदृष्टियोंको प्राप्त करनेमें समर्थ होता है । जबतक तुम्हारा शरीर है. तवतवा राग-द्वेप और इच्छा आदिसे रहित हो शास्त्रके अनुसार आचरण करते हुए स्थित रहो । शुद्ध सात्त्रिक जन्मवाले जीवन्मक्त परुषोंके जो परम सत्य एवं खाभाविक शम, दम आदि गुण हैं, उनका सेवन करता हुआ साधारण पुरुष भी मरकर दूसरे जन्ममें जीवन्मक्त-पदको प्राप्त हो जाता है: क्योंकि जीव इस जगतमें जिन जाति-गुणोंका सदा सेवन करता है, दूसरे जन्ममें उत्पन्न होकर वह उसके अनुसार उसी जातिको प्राप्त होता है। ( तात्पर्य यह कि उत्क्रष्ट जातिके गणोंका सेवन करनेपर वह उत्तम जातिमें जन्म पाता है और अधम जातिके गुणोंका सेवन करनेपर अधम जातिमें ही जन्म प्रहण करता है।) कर्नोंके अधीन हुए जीव पूर्वजन्मके सब भावोंको कमेंकि अनुसार ही पाते हैं। पर्वतोंको भी लोग पराक्रमसे जीत लेते हैं, इसलिये मनुष्यको आत्मकल्याणके ळिये तत्परतापूर्वकः परम पुरुषार्थ करना चाहिये । जीव साखिक, राजस और तामस—किसी भी योनिमें क्यों न उत्पन्न हुआ हो, उसे कीचड्में फँसी हुई मोली-माली गायकी तरह अपनी बुद्धिका धैर्यके साथ परम उद्योगपूर्वक संसाररूपी पङ्क्षे उद्धार करनां चाहिये। प्रस्थोचित प्रयक्षसे ही उत्तमोत्तम गुणोंद्वारा सुशोभित होनेवाले मुमक्ष पुरुष दूसरे जन्ममें जीवनमुक्त-पदको प्राप्त होते हैं। पृथ्वीप्र, स्वर्गमें, देवताओंमें अथवा अन्यत्र भी कहीं कोई ऐसी वस्त नहीं है, जिसे सद्गणसम्पन्न पुरुष अपने पुरुषार्थ या प्रयुत्तसे प्राप्त न कर सके । ( सर्ग ६१-६२ )



भगवान् नृसिंहके द्वारा हिरण्यकशिपुका वध ( उपराम-प्रकरण, सर्ग ३०)

#### उपशम-प्रकरण

#### श्रीविसष्टिजीका मध्याह्वकालमें प्रवचन समाप्त करके सबको विदा देनेके पश्चात् अपने आश्रममें जाना और दैनिक कर्मके अनुष्टानमें तत्पर होना



श्रीवास्मीिकजी कहते हैं — यस भरहाज! राजा दरारथकी वह सुन्दर सभा राख्-त्रमुत्तमं तारोंसे भरे हुए आकाशकी माँति निश्चल थी। महिषि वसिष्ठ हृदयको आह्वाद प्रदान करनेवाला प्रस्म पवित्र प्रवचन कर रहे थे। श्रीरामचन्द्रजी प्रात:कालके प्रफुल्ल पङ्गजकी माँति प्रसन्ततासे खिल उठे थे। महाराज दरारथ वसिष्ठजीके वचनोंको उसी तरह रसके साथ सुन रहे थे, जैसे मयूर वृष्टिके कारण हुई आईतासे युक्त हो मेध-गर्जनकी मधुर ध्विनको सुनते रहते हैं। उनके मन्त्री भी अपने चश्चल मनको समस्त भोगोंसे हटाकर हु प्रयत्नके द्वारा उपदेश-श्रवणमें लगे हुए थे। चन्द्रमाकी कलाके समान निर्मल लक्ष्मण वसिष्ठजीके उपदेश-वचनोंसे आस्मतत्त्वका ज्ञान प्राप्त कर चुके थे। उनके हृदयमें लक्ष्मभूत ब्रह्मका स्फुरण हो रहा था तथा वे शिक्षावलसे विचक्षण हो गये थे। शत्रुओंका दमन करनेवाले शृक्नम भी चित्तके

द्वारा पूर्णताको प्राप्त हो चुके थे और पूर्ण आनन्दको प्राप्त हो पूर्णिमाके चन्द्रमाकी भाँति सुशोभित हो रहे थे। मन्त्री सुमित्रके हृदयमें पहले दुःखोंकी ही चिन्ता वनी रहती थी; परंत वह उपदेश सुनकर सुमित्र मित्रभाव ( सर्यखरूपता ) को प्राप्त हो गये । उनका हृदय-पङ्कज सर्योदयकालके कमलकी भाँति खिल उठा । वहाँ बैठे द्वए दूसरे-दूसरे ऋषियों तथा राजाओंके चित्तरूपी रतन मलीमाँति धुल गये थे। उनमें विवेकजनित उल्लास-सा छा गया था। इतनेमें ही दसों दिशाओंको पूर्ण करती हुई मध्याह्नकालीन शङ्खध्वनि प्रकट हुई, जो प्रलयकालके मेघोंकी गर्जनाके समान गम्भीर और महासागरकी जलराशिके उद्घोषकी भाँति दूरतक सुनायी देनेवाली थी । वह शङ्कनाद सनते ही महर्षिने अपना प्रवचन बंद कर दिया । दो घड़ीतक विश्राम कर लेनेके पश्चात् जब वह धनीभूत कोलाहल शान्त हो गया, तब वसिष्ठ मुनि पुनः श्रीरामचन्द्रजीसे बोले---'रघुनन्दन! आजका दैनिक प्रवचन यहींतक कहा जा सका है। शत्रमुद्दन ! इसके बाद जो कुछ कहना है, उसे मैं कल प्रातःकाल कहूँगा । मध्याह्नकालमें नियमतः करने योग्य जो कर्तव्य द्विजातियोंके लिये प्राप्त है, उसे हमलोगोंको भी करना चाहिये, जिससे वह कर्म-प्रस्परा नष्ट न हो जाय । अतः सौभाग्यशाळी राजकुमार ! तुम भी उठो । आचारचतुर श्रीराम ! स्नान, दान और पूजन आदि समस्त आचारों तथा सल्कमींका अनुष्ठान करो ।

यों कहकर महर्षि विसिष्ठ उठ गये। साथ ही राजा दशरथ भी सभासदोंसिहत उठकर खड़े हो गये। राजाळोग महाराज दशरथको प्रणाम करके राजभवनसे

बाहर निकले । फिर समन्त्र और दूसरे-दूसरे मन्त्री महर्षि वसिष्ठ तथा राजा दशरथको प्रणाम करके स्नान आदिके लिये चले गये । तदनन्तर वामदेव और विश्वामित्र आदि ऋपि-महर्षि वसिष्ठको आगे करके उनकी आज्ञाकी प्रतीक्षामें खड़े रहे । शत्रुओंका दमन करनेवाले राजा दशरथ मुनिसमुदायका सक्कार करके उनसे विदा ले अपने कार्यका सम्पादन करनेके लिये चले गये।



वनवासी मुनि वनमें और पुरवासी मनुष्य नगरमें दूसरे दिन प्रात:काल लौटनेके लिये चले गये । राजा दशस्य और वसिष्ठ मुनिके प्रेमपूर्वक अनुरोध करनेपर विश्वामित्रने वसिष्ठजीके घरमें रात्रि वितायी । श्रेष्ठ ब्राह्मणीं, राजाओं मुनियों तथा श्रीराम आदि समस्त दशरथ-राजकमारोंसे घिरे हुए सर्वछोकवन्दित श्रीमान् वसिष्ठजी उसी तरह अपने आश्रमको गये, जैसे कमलयोनि ब्रह्मा देव-समुदायके साथ ब्रह्मलोकमें पदार्पण करते हैं। तत्पश्चात अपने चरणोंपर गिरे हुए श्रीराम आदि समस्त दशरथ-राजकमारीं-को विसप्तर्जीने अपने आश्रमसे विदा किया और अपने घरमें प्रवेश करके उन उदारचेता महर्षिने द्विजजनोचित दैनिक कृत्य--पञ्च महायज्ञोंका अनुष्ठान सम्पन किया।



(सर्ग १)

# श्रीराम आदि राजकुमारोंकी तात्कालिक दिनचर्या, वसिष्ठजी तथा अन्य सभासदोंका पुनः सभामें प्रवेश, राजा दशरथद्वारा स्निके उपदेशकी प्रशंसा तथा श्रीरामकी उनसे पुनः उपदेश देनेके लिये प्रार्थना

समान मनोरम कान्तिवाले उन राजकुमारोंने घरमें जाकर अपने-अपने कार्योंका इस प्रकार सम्पादन किया । उन अपने-अपने भवनमें समस्त आह्विक कृत्य पूर्णरूपसे सबने जलाशयोंमें स्नान किया और ब्राह्मणोंको अपनी सम्पन किया। महर्षि विसिष्ठ, महाराज दशरथ, अन्यान्य शक्तिके अनुसार गौ, भूमि, तिल, सुवर्ण, शय्या, आसन, त्रस्न और वर्तन आदिका दान दिया। सुवर्ण



और मणियोंसे जटित होनेके कारण विचित्र शोभा धारण करनेवाले अपने घरों और देवालयोंमें उन्होंने भगवान विष्णु, शंकर, अग्नि और सूर्य आदि देवताओंका पूजन

पदार्थोंका आखादन किया । फिर सायंकालतकका समय उन्होंने तत्कालोचित चेष्टा ( पराण एवं धर्मशास्त्रके श्रवण आदि ) के द्वारा व्यतीत किया । सर्यास्त होनेपर उन्होंने विधिपूर्वक संध्या-वन्दन, अधमर्षण-मन्त्रोंका जप, पवित्र स्तोत्रोंका पाठ और मनोहर गाथाओंका गान किया। फिर धीरे-धीरे वे रखवंशी राजकमार दीर्घ चन्द्रबिम्बके समान रमणीय शय्याओंपर, जहाँ फूल बिछाये गये थे और मुट्टियोंसे कपूरका चूर्ण विखेरा गया था, सोये ।

तदनन्तर प्रातःकालके तर्पघोषके साथ चन्द्रमाके समान सन्दर मखवाले श्रीरामचन्द्रजी शय्यासे उठे, मानो कमल-मण्डित सरोवरसे प्रफल्ट कमल प्रकट हो गया हो। तत्पश्चात प्रातःकालकी स्नानविधि सम्पन्न करके संध्या-वन्दन आदिसे निवृत्त हो थोडे-से परिजनोंको आगे मेजकर पीछे खयं श्रीराम भी भाइयोंके साथ वसिष्ठजीके निवासस्थानपर गये । मनिवर वसिष्ठ एकान्तमें समाधि लगाये बैठे थे और परमासाका चिन्तन करते थे। श्रीरामने दूरसे ही कांवा झकाकर मनिको प्रणाम किया । उन्हें



किया । तत्पश्चात् पुरा, पौत्र, सुहृद्, सखा, भृत्य और आँगनमें खड़े रहे, जवतक अन्यकारका नारा होकर बन्ध-बान्ववींके साथ अपनी रुचिके अनुरूप भोज्य



प्रणाम करके वे विनययुक्त राजकुमार तत्रतक उस दिगङ्गनाओंका मुखमण्डल स्पष्ट दिखायी न देने लगा।

तदनन्तर अनेक राजा, राजकुमार, ऋषि और ब्राह्मण मौनमावसे वसिष्टजीके निवासस्थानपर आये । ऐसा लगता या मानो देवतालोग ब्रह्मलोकमें एकत्र हो रहे हों । वसिष्ठजीका वह निवासस्थान समागत जन-समुदायसे भर गया और राजाओंक संचरणसे राजमवनके समान सुशोमित होने लगा । फिर एक ही क्षणमें भगवान् वसिष्ठ समाधिसे विरत हुए और अपने चरणोंमें प्रणत हुए लोगोंको उचित आचार एवं उपचारसे अनुगृहीत करने लगे । तत्यश्चात् मुनियों और विश्वामित्रजीके साथ श्रीमान् मुनिवर वसिष्ठ उसी प्रकार सहसा रथपर आरूढ हुए जैसे कमल्योंनि ब्रह्मा



कमल्बे आसनपर विराजमान हुए हों । राजाके महल्में पहुँचकर उन्होंने नतमस्तक हुई राजा दशरफ्की उस समिय महावीर राजा दशरफ तुर्तेत अपने सिंहासनसे उठकर मुनिके खागतार्थ तीन पग आगे बढ़ आये थे। तदनन्तर वहाँ दशरथ आदि समस्त नरेशों, विसष्ठ आदि ब्रह्मियों, ब्राह्मणों, सुमन्त्र आदि मन्त्रियों, सौम्य आदि विद्वानों, श्रीराम आदि राजकुमारों, शुम आदि मन्त्रियों, माल्ल्य आदि मर्स्यों तथा पौर खहोत्र आदि नागरिकों, माल्ल्य आदि मृत्यों तथा पौर आदि माल्ल्योंने सभामें प्रवेश किया।

तत्पश्चात् जव वे सब-के-सब अपने-अपने आसनपर बैठ गये, उन सबकी दृष्टि वसिष्टजीके मुखर्का और लग गयी और समाका कोलाहल शान्त हो गया, तब राजा दशरथने मेध-गर्जनके समान गर्मार वाणीदारा मुनिके उपदेशमें विश्वास प्रकट करनेवाळी पदावित्योंसे युक्त यह सुन्दर वचन मुनीश्वर वसिष्ठजीसे कहा----'भगवन ! कल आपने जो आनन्ददायिनी विश्वत वचनावळी सनायी थी. उससे हमलोगोंको ऐसा आश्वासन मिला, मानो हमारे ऊपर अमृतराशिकी वर्षा हुई हो। जैसे अमृतराशिसे पूर्ण चन्द्रमाकी निर्मल किरणें अन्यकार-को हटाकर अन्तःकरणको शीतल कर देती हैं, उसी प्रकार आप-जैसे महात्माओंके अमृततल्य मधर और निर्मल ये उपदेश-वाक्य अज्ञानान्यकारको दूर करके श्रोताओं के अन्तः करणको परम शान्ति प्रदान करते हैं। जैसे शीतरहिम शशिकी किरणें अन्धकार-राशिको दर कर देती हैं, उसी तरह सज्जनोंके सदुपदेश मनके दुर्विचारों तथा शरीरकी सारी दुश्चेष्टाओंको मिटा देते हैं। मने ! जैसे शरदऋतुमें वर्षाके काले मेध क्षीण होने लगते हैं, उसी प्रकार हमारे तृष्णा और लोभ आदि दोष, जो संसारमें वाँधनेके लिये शृङ्खलारूप हैं, आपके उपदेश-वाक्यसे क्षीण हो चले हैं। आपके उपदेशरूपी शरदऋतसे हमारे हृदयाकाशमें स्थित संसार-वासना नामक कहरा अब क्षीण होने लगा है।

श्रीविसिष्टजीने कहा—रखुनन्दन ! महामते ! मैंने पूर्वापर-विचारसे युक्त जो वाक्यार्थ तुम्हारे लमक्ष उपस्थित किया था, क्या तुम्हें उसका स्मरण है ! माधुवादके एकमात्र भाजन साधुपुरुष ! क्या तुम्हें स्मरण है कि यह जगत् सर्वशक्तिसम्पन्न परम्रहा प्रमात्मासे किस प्रकार प्रकट हुआ है ! श्रीराम ! बारंबार विचारपूर्वक हृदयमें दहतापूर्वक स्थापित किया हुआ तत्त्वज्ञान मनुष्यको मोक्षरूप सिद्धि देता है; किंतु जिसने उपदेशसे प्राप्त हुए तत्त्वचिन्तनको अवहेळनावश नष्ट कर दिया—

मुख्य दिया, उस मनुष्यको उससे मोक्षरूपी फल नहीं प्राप्त होता । रघुनन्दन ! जैसे विशाल वक्षः स्थलवाला धननान् पुरुष अपने कण्टमें उत्तम जातिके मोतियोंकी माला धारण करनेका अधिकारी होता है, उसी प्रकार जिसका हृदय विवेकसे सम्पन्न है, वह तुम्हारे-जैसा पुरुष ही घुविचारित एवं विशुद्ध उपदेश-बचनोंका योग्य पात्र होता है ।

श्रीवाल्मीिकजी कहते हैं—भरद्वाज ! कमलासन ब्रह्माजीके पुत्र महातेजस्वी श्रीविसष्ट मुनिने जब श्रीरामचन्द्रजीको इस प्रकार कुछ बोल्जेका अवसर दिया, तव वे इस प्रकार बोल्जे ।

श्रीरामचन्द्रजीने कहा—भगवन् ! सम्पूर्ण धर्मोंके ह्याता मुनीश्वर! में परम उदार होकर जो आपके उपदेशको समझ सका हूँ, यह आपके ही प्रभावका विस्तार है। आप मेरे लिये जो-जो आदेश देते हैं, वह सब मैं उसी रूपमें प्रहण करता हूँ, उसके विपरीत कुछ नहीं करता। उदारहृदय महर्षे ! आपने पहले जो मनोहर, पुण्यमय और पितृत्र उपदेश दिया है, वह सब मैंने अपने अन्तः करणमें क्रमशः धारण कर लिया है—ठीक

उसी तरह, जैसे कोई सन्दर और पवित्र रतनसमृहको मालाके रूपमें गुँथकार अपने कण्टमें धारण कर ले। आपका अनुशासन हितकारक, मनोरम, प्रण्यदायक और प्रमानन्द-प्राप्तिका साधन है। भला, कौन ऐसे सिद्ध पुरुष हैं, जो इसे शिरोबार्य नहीं करेंगे। आपका यह पवित्र उपदेश पहले श्रवंगकालमें ही परम मधर लगता है, फिर मध्यकालमें---मनत और निदिध्यासनके समय शम आदिके सौभाग्यकी बृद्धि करता है तथा अन्तमें परम उत्तम मोक्षरूपी फलकी प्राप्ति करानेवाला होता है। आपका उपदेश कल्पबक्षके प्रष्पकी भाँति सदा विकासयुक्त, उज्ज्वल, अम्लान, राम और अश्रम—देव-दानव, सभीको आनन्दमय बना देनेवाला और अक्षय शोभासे सम्पन्न है । यह हम सब लोगोंको अभीष्ट फल देनेत्राला हो । भगवन् ! आप सम्पूर्ण शास्त्रोंके विचारमें विशारद हैं। विस्तृत पुण्यरूपी जलराशिके एकमात्र महान् सरोवर हैं । महान व्रतधारी और पाप-तापसे रहित हैं । इस समय मेरे प्रति आप पुनः अपनी उपदेश-वाणीके प्रवाह-का प्रसार कीजिये—सद्वपदेशरूपी अमृतका निर्धर (सर्ग २-४) बहाडये ।

# संसाररूपा मायाका मिथ्यात्व, साधनाका क्रम, आत्माके अज्ञानसे दुःख और ज्ञानसे ही सुखका कथन, आत्माकी निर्छेपता और जगतकी असत्ताका प्रतिपादन

श्रीवसिष्ठजीने कहा—परम सुन्दर आकृतिवाले रचुनन्दन ! अब तुम सावधान होकर इस उपराम-प्रकरण-को सुनो, जो उत्तम सिद्धान्तींके कारण सुन्दर और मोक्ष-प्रद होनेके कारण हितकारक हैं। श्रीराम ! जैसे सुदृद खंमे मण्डपको धारण करते हैंं, उसी तरह राजस-तामस जीव सदा इस विशाल संसार-मायाको धारण करते हैंं। शास्त्रोंके अन्यास, साधु-पुरुषोंके सङ्ग तथा सत्कर्मोंक अनुष्ठानसे जिनके पाप नष्ट हो गये हैंं, उन्हीं पुरुषोंक अन्त:करणमें प्रज्वित दीपकके समान सार वस्तुका दर्शन करानेवाली उत्तम सुद्धि उस्पन्न होती है। खर्म

ही विवेक-विचारद्वारा अपने खरूपकी पर्यालेचना करके जबतक उसका यथार्थ ज्ञान नहीं प्राप्त किया जाता, तबतक ज्ञेय वस्तुकी उपलब्धि नहीं होती। जो वस्तु आदि और अन्तमें भी नहीं है, उसकी सत्यता कैसी ! जो वस्तु आदि और अन्तमें भी नित्य है, वहीं सत्य है, दूसरी नहीं। आदि और अन्तमें भी जिसकी सत्ता नहीं है, ऐसी मिथ्या वस्तुमें जिसका मन आसक्त होता है, उस मृढ़ पश्चतुल्य जन्तुके हृदयमें किस उपायसे विवेक पैदा किया जा सकता है।

रवनन्दन ! पहले शास्त्रके अभ्याससे, उत्तम वैराग्यसे तथा सत्परुपोंके सङ्गसे मनको पवित्र करना चाहिये। सौजन्यसे यक्त चित्त जब वैराग्यको प्राप्त हो जाय, तब शास्त्रोंके ज्ञान-विज्ञानसे गौरवशाली गुरुजनोंका अनुसरण करना चाहिये। फिर गुरुदेवके वताये हुए मार्गसे पहले सगण परमेश्वरका ध्यान-प्रजन आदि करे। यों करनेसे साधक उस परम पावन परमात्मपदको प्राप्त होता है। अपने अन्त:करणमें निर्मल विचारके द्वारा खयं ही आत्मा-का साक्षात्कार करे। मनुष्य तवतक संसाररूपी महासागरमें तिनकेके समान बहता रहता है, जबतक वह बुद्धि-रूपी नौकाद्वारा विचाररूपी तटपर पहुँचकर स्थिर नहीं हो जाता । जिसने त्रियेक-विचारके द्वारा जानने योग्य वस्तुको जान लिया है, उस पुरुषकी बुद्धि उसकी सारी मानसिक चिन्ताओंको उसी तरह ज्ञान्त कर देती है, जैसे स्रस्थिर जल बाछके कणोंको नीचे दबा देता है । जैसे सुवर्णका ज्ञान रखनेवाला सुनार राखमें पड़े हुए सोनेको 'यह सोना है, यह राख है' इस तरह स:फ-साफ समझ लेता है, अतः उसे सुवर्णकी अप्राप्तिके कारण होनेवाला मोह नहीं सताता, उसी तरह यह जीव चिरकालतक विचारदारा अपने स्वरूपका परिवास कर लेनेपर खतः अपने अविनाशी खरूपमें प्रतिष्ठित हो जाता है । इस दशामें उसके लिये यहाँ मोहका अवसर ही कहाँ रह जाता है । जिस परुषने तत्त्वका यथार्थ ज्ञान नहीं प्राप्त किया है, उसका मन यदि मोहग्रस्त होता है तो हो। किंतु जिसे सारतत्त्वका यथार्थ ज्ञान हो चुका है, उसमें तो मूद्रताकी सम्भावना ही नहीं है-यह बात निश्चित रूपसे नहीं जा सकती है। जगतके छोगो ! जिसका यथार्थ ज्ञान नहीं हुआ, वह आत्मा ही तुम्हारे द:खोंकी सिद्धिका कारण है। यदि उसका ठीक-ठीक ज्ञान हो जाय तो वह तुम्हें अक्षय सुख एवं शान्ति दे सकता है। मनुष्यों ! जिसने आत्मापर आवरण डाल रक्खा है, ऐसे इस शरीरसे मिले-जुले हुए-से अपने आत्माका विवेक- द्वारा साक्षास्कार करके तुमलोग शीघ खस्थ हो जाओ । मानवो ! जैसे कीचड्में गिरे होनेपर भी सोनेका उस कीचड्के साथ तिक भी सम्बन्ध नहीं रहता, उसी प्रकार इस निर्मल आत्माका देहके साथ थोड़ा-सा भी सम्बन्ध नहीं है । प्रबुद्ध हुआ मन जब अपनी पारमार्थिक स्थिति-को मिथ्याभूत प्रपन्नसे पृथक् करके देखता है, तब इदयका अज्ञानान्धकार उसी प्रकार भाग जाता है, जैसे सर्योदय होनेपर रात्रिका अँधेरा दूर हो जाता है।

जैसे धूलसे आकाश और जलसे कमल लिप्त नहीं होता, उसी प्रकार शरीरोंसे सम्बन्ध होनेपर भी आत्मा उनसे लिस नहीं होता । जैसे नेत्रदोषके कारण आकाशमें बिन्दओंके समान आकृतिवाले तिरमिरे दिखायी देते हैं और आकाशके निर्मल होनेपर भी उसमें मिलनताकी प्रतीति होती है, उसी प्रकार आत्मामें सुख-दःखका अनुभव मििन बुद्धि-वृत्तिरूप अज्ञानके कारण ही होता है। सुख और दु:खन तो जड देहके धर्म हैं और न सर्वातीत विश्वद्ध आत्माके । ये अज्ञानके कारण ही अज्ञानीके अनुभवमें आते हैं और यथार्थ ज्ञानके द्वारा अज्ञानका नारा हो जानेपर किसीके भी अनुभवमें नहीं आते । खुनन्दन ! वास्तवमें न तो किसीको कुछ सुख है और न किसीको कुछ दुःख ही है। सबको शान्त, अनन्त आत्मखरूप ही देखो।ये जो विस्तृत सृष्टियोंके दर्शन होते हैं, इन्हें जलमें तरङ्गों और आकाशमें मोरपंखोंके समान आत्मामें ही देखना चाहिये। अर्थात जैसे जल ही तरङ्गरूपमें दीखता है, उसी प्रकार ब्रह्म ही जगत्के रूपमें दृष्टिगोचर होता है तथा जैसे नेत्रोंके दोषसे मनुष्यको आकारामें मयूर-पुच्छ-सा दिखायी देता है, पर वास्तवमें वह वहाँ होता नहीं, उसी प्रकार यह संसार वस्तुत: न होनेपर भी अज्ञानके कारण परमात्नामें दीखता है । सची बात तो यह है कि एक-मात्र प्रक्षके सिवा दूसरी कोई वस्तु है ही नहीं।

शुद्ध युद्धिवाले रघुनन्दन ! आत्मा और जगत् न

तो एक हैं और न अनेक ही हैं; क्योंिक जगत् असत् है अर्थात् ब्रह्मके सिवा दूसरी कोई वस्तु न होनेसे दैत भी नहीं है तथा ब्रह्मसे संसार पृथक् दीखता है, इसल्प्रिय एक भी नहीं कहा जा सकता । वास्तवमें अज्ञानके कारण अज्ञानीको बिना हुए ही यह संसार प्रतीत हो रहा है । निप्पाप श्रीराम ! यह सब निश्चय ही ब्रह्म है । इस प्रकार सब परमात्मा ही है । वही सर्वत्र व्याप्त हो रहा है । मैं पृथक् हूँ और यह जगत् मुझसे पृथक् है, इस अमपूर्ण कल्पनाका परियाग करो । जैसे अग्निमें हिमकणकी कल्पना नहीं हो सकती, उसी प्रकार एकमात्र अदितीय सर्वस्वरूप सिच्चदानन्दघन परमात्मतत्त्वमें उससे भिन्न दूसरी वस्तुकी कल्पना ही नहीं हो सकती। रघुनन्दन ! इस परमात्मामें न शोक है न मोह है, न जन्म है और न कोई जन्म लेनेवाला ही ही है । यहाँ

जो है, वही है—ऐसा निश्चय करके तुम दुःख-सुख आदि इन्होंसे रहित, नित्य सन्दमें स्थित, योगक्षेमरहित, अद्वितीय, शोकशून्य और संतापहीन हो जाओ। परमहुन्दर श्रीराम! इस समस्त विस्तृत संसारकी रचना असत्यस्प है। इसकी असत्यताको जाननेवाळा तत्त्वज्ञानी पुरुष इस मिथ्याभृत प्रपञ्चके पीछे नहीं दौड़ता । तुम तत्त्वज्ञ हो । तुम्हारी कल्पनाएँ शान्त हैं। तुम रोग-दोषसे रहित हो और नित्य प्रकाशखरूप हो; अतः शोकशून्य हो जाओ । अपने समस्त गुणोंसे राजाओं तथा प्रजाजनोंको आनन्दित करते हुए तुम इस भूतळपर पिताके दिये हुए इस एकच्छत्र राज्यका चिरकाळतक सर्वत्र समतापूर्ण दृष्टिके द्वारा मळीमाँति पाळन करते रहो । यहाँ कमोँका न तो त्याग उचित है और न उनमें राग होना ही उचित है । (सर्ग ५)

### कर्तव्य-बुद्धिसे अनासक्त एवं सम रहकर कर्म करनेकी घेरणा, सकाम-कर्मीकी दुर्गीत और आरमजानीकी श्रेष्ठताका प्रतिपादन तथा राजा जनकके द्वारा सिद्धगीताका श्रवण

श्रीचित्रध्यी कहते हैं — श्रीराम ! मैं श्रुति, स्पृति और सदाचारसे युक्त समस्त व्यवहारको वासनाश्रूत्य होकर करता हूँ — इस प्रकार जो पुरुष कर्तव्य-बुद्धिसे कायोमें प्रवृत्त होता है, वह मुक्त है । ऐसी मेरी मान्यता है । मानव-शरीरका आश्रय लेकर भी कोई मृढ़ पुरुष सकामभावसे कमींमें रत हैं, इसिल्ये वे खर्गसे नरकमें और नरकसे पुन: खर्गमें आते-जाते रहते हैं । बुछ लोग न करनेयोग्य कमींमें आसक्त हैं और करनेयोग्य कर्तव्यसे विरत हैं; ऐसे पुरुष मरकर नरकसे नरकको, दु:खसे दु:खको और मयसे भयको प्राप्त होते रहते हैं । उनमेंसे कितने ही जीव अपने वासनारूप तन्तुओंसे बेंचे रहकर उपर्युक्त कर्मोंके फल भोगते हुए तिर्यग्-योनिसे स्थावरयोनिको और स्थावरयोनिसे तिर्यग्-योनिको आते-जाते रहते हैं । कोई-कोई ही मनके साक्षी आस्माका विचारके द्वारा अनम्ब करके तृष्णारूपी बन्धनको आस्माका विचारके द्वारा अनम्ब करके तृष्णारूपी बन्धनको

तोड़कर परम कैशल्यरूप पदको प्राप्त होते हैं। ऐसे आत्मज्ञानी पुरुष धन्य हैं। ऐसे पुरुषोंका श्रेष्ठता, मनोरमता, मैत्री, सौम्यभाव, करुणा और ज्ञान आदि सद्गुण सदा ही आश्रय लेते हैं। जो पुरुष समस्त कार्योंको कर्तव्य-बुद्धिसे करता रहता है तथा उन कार्योंको फलके पुष्ट या नष्ट होनेपर सब कार्योंमें समभाव रखता हुआ हुष और शोकके वशीभृत नहीं होता, उसके भीतर सारे इन्द्र उसी तरह मिट जाते हैं, जैसे दिनमें अन्यकार।

श्रीराम ! विदेह देशमें जनक नामसे प्रसिद्ध एक पराक्रमी राजा राज्य करते थे, जिनकी सारी आपित्तयाँ नष्ट हो चुकी थीं और सम्पत्तियाँ दिनों-दिन बढ़ रही थीं। उनका हृदय वड़ा उदार था। वे याचक-समृह्रोंके लिये कल्पशुक्ष थे (उनकी सारी इच्छाएँ पूर्ण करते थे, मित्रकृषी कमलोंको विकसित करनेके

लिये सर्यदेवके समान थे ), वन्य-वान्यवरूपी फूलोंके हैं, प्रकाशनीय वस्तुओंको प्रकाशित करनेवाले उन पर-विकासके लिये ऋतराज वसन्तके तुल्य थे, ब्राह्मणरूपी कुमुद्दोंके छिपे शीतरहिम चन्द्रमा थे और भगवान् विष्युके समान प्रजावर्गके पालनमें तत्पर रहनेवाले थे। एक दिनकी बात है, वे वसन्त ऋतुमें खिले हुए पुष्पोंसे सशोभित रमणीय उपवनमं गये । उस मनोरम उद्यानमें अनुचरोंको दूर रखकर राजा पर्वतशिखरपर उगे हुए कल्लोंमें विचरण करने लगे। कमलनयन श्रीराम ! वहाँ किसी तमाल-वनके निकुञ्जमें कुछ सिद्ध पुरुष बैठे हुए थे, जो दूसरोंको दिखायी नहीं देते थे। पर्वतों और उनकी कन्दराओंमें विचरनेवाले वे सिद्ध सदा एकान्त स्थानमें निवास करते थे । उनके मुखसे कुछ ऐसे उपदेशात्मक गीत निकले, जो श्रोताके हृदयमें परमात्मभावको जगानेवाले थे। राजाने उन गीतोंको सना, मानो वे उन्हींपर अनुप्रह करनेके लिये गाये गये थे । उन गीतोंके भाव क्रमशः इस प्रकार हैं---

कछ सिद्ध बोले---द्रशका नेत्र आदि इन्द्रियोद्वारा जो दृश्य-विषयके साथ संयोग होता है, उससे जो विषय-सखकी प्रतीति होती है, उसके द्वारा बुद्धिवृत्तिमें खयं सहज आनन्दरूपसे जो निश्चय प्रकट होता है, वही जिसका खभाव है तथा जो आत्मतत्त्वके परिशोधसे निरतिशय भूमारूपमें आविर्भृत हुआ है, उस विशुद्ध आत्मा या परमात्माकी हम निश्चल समाधिके द्वारा उपासना करते हैं ।

दूसरे सिद्ध बोले--वासनासहित द्रष्टा, दर्शन और दश्यकी त्रिपटीको त्याग देनेपर जो विद्याद दर्शन या ज्ञानके रूपमें प्रकाशित होता है, उस विशुद्ध आत्माकी हम उपासना करते हैं।

अन्य सिद्धोंने कहा-अस्ति और नास्ति-इन दोनों पक्षोंके बीचमें उनके साक्षीरूपसे जो सदा विद्यमान मात्माकी हम उपासना करते हैं।

दूसरे सिद्ध बोले-जिसमें सब है, जिसका सब है, जिससे सब है, जिसके लिये यह सब है, जिसके द्वारा सब है तथा जो खयं ही सब कुछ है, उस परम सत्य आत्माकी हम उपासना करते हैं ।

अन्य सिन्होंने कहा--जो अकारसे लेकर हकारतक समस्त वर्णोंके रूपमें स्थित हो निरन्तर उचारित हो रहा है, अपने आत्मरूप उस परमात्माकी हम उपासना करते हैं।

दूसरे सिद्ध बोले---जो हृदय-गुफामें विराजमान दीतिमान् परमेश्वरको छोड़कर दूसरेका आश्रय लेते हैं, वे हाथमें आये हुए कौस्तुभ मणिको त्यागकर दूसरे तुच्छ रहोंकी इच्छा करते हैं ।

अन्य सिद्धोंने कहा--सम्पूर्ण आशाओंका त्याग करनेपर हृदयमें स्थित ज्ञानका फल्डूप यह ब्रह्म प्राप्त होता है, जिससे आशारूप विष-बळ्ळरीकी मूळ-परम्परा ही कट जाती है ।

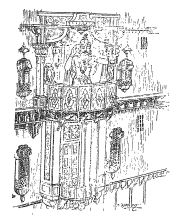
दूसरे सिख बोले-जो दुर्बुद्धि पुरुष भोग्यपदार्थीकी अत्यन्त नीरसताको जानकर भी उनमें बारंबार अपने मनकी भावनाको बाँधता है, वह मनुष्य नहीं, गदहा है।

अन्य सिखोंने कहा--जैसे इन्द्रने वज्रके द्वारा पर्वतोंको मारा था, उसी प्रकार बारंबार उठने और गिरने-वाले इन इन्द्रियरूपी सपींपर विवेकरूपी डंडेसे प्रहार करना चाहिये।

दूसरे सिद्ध बोले--उपराम या शान्तिके पवित्र सुखको प्राप्त करना चाहिये; जो उत्तम शम ( मनोनिग्रह ) से सम्पन्न है, उस पुरुषका विद्युद्ध चित्त ही शान्तिको प्राप्त होता है। जिसका चित्त शान्त हो गया है, उसीको अपने परमानन्दमय खरूपमें दीर्घकालके लिये उत्तम स्थिति प्राप्त होती है। ( सर्ग ६-८ )

### सिद्धोंके उपदेशको सुनकर राजा जनकका एकान्तमें स्थित हो संसारकी नथरता एवं आत्माके विवेक-विज्ञानको सूचित करनेवाले अपने आन्तरिक उद्गार एवं निश्चयको प्रकट करना

श्रीविसष्टजी कहते हैं—स्वुनन्दन ! उन सिद्धगणोंके मुखसे निकले हुए उन उपदेशात्मक गीतों ( बचनों ) को सुनकर राजा शीव्र ही निर्वेदको प्राप्त हो गये । वे अपने साथके सब लोगोंको घरकी ओर खींचते हुए उस उपवनसे चले और समस्त परिवास्को अपने-अपने स्थानपर छोड़कर अकेले ही अपने ऊँचे महलपर चढ़ गये । वहाँ



लोककी वर्तमान अवस्थाओंका अवलोकन करते हुए वे व्याकुल हो इस प्रकार अपना उद्गार प्रकट करने लगे— 'हाय ! बड़े दु:खकी वात है कि जन्म, जरा, रोग और मरण आदिके कारण समस्त लोकोंकी जो अत्यन्त कष्टप्रद चक्कल दशाएँ हैं, उन्हींमें मैं बल्धूर्वक लोट-पोट रहा हूँ— आवागमनके चकरमें पड़ा हुआ हूँ । जिस कालका कभी अन्त नहीं होता, उसका एक अत्यन्त अल्पतम अंश मेरा जीवन है । उस क्षणिक जीवनमें में आसक्त हो रहा हूँ, अपने मगको बाँचे रखता हूँ । केवल जीवनकालक रहनेवाल मेरा यह राज्य कितना है ? कुछ भी

तो नहीं है ! परंतु इतनेसे ही संतुष्ट होकर मैं मूर्ख मनुष्यके समान क्यों निश्चिन्त बैठा हूँ ?---मुझे अपनी इस मूढ़तापर दु:ख क्यों नहीं होता ? इस जगत्में ऐसी कोई वस्तु है ही नहीं, जो सत्य हो, रमणीय हो, उदार हो और किसीसे उत्पन्न न होकर नित्य निर्विकाररूपसे स्थित हो । फिर मेरी बुद्धि यहाँ किसमें लगे ?---कहाँ शान्ति प्राप्त करे ? जो वस्त दुरस्य कही जाती है, वह भी वास्तवमें दूर नहीं है; क्योंकि वह मेरे मनमें वर्तमान है। ऐसा निश्चय करके में वाह्य पदार्थींकी भावना (चिन्तन) का त्याग कर रहा हूँ। प्रतिवर्ष, प्रतिमास, प्रतिदिन और प्रतिक्षण जो दु:खसे भरे हुए सांसारिक सुख बारंबार उपलब्ध होते हैं, वे वास्तवमें दु:खरूप ही हैं। आज जो बड़े-बड़े लोगोंके सिरमीर बने हुए हैं, वे ही कुछ दिनोंमें नीचे गिर जाते हैं। ऐ मेरे अभागे चित्त ! फिर इस जगतकी महत्तामें तुम्हारा यह कैसा विश्वास है ? यद्यपि मैं बुद्धिमान् हूँ, तो भी जैसे सूर्यदेवके समक्ष उनके प्रकाशको दक लेनेगला काला भेष आ जाता है, उसी प्रकार मेरे सामने यह आत्माके प्रकाशको छिपा देनेवाळा मोह सहसा कहाँसे आ गया ? ये महान भोग मेरे कौन हैं ? ये भाई-बन्धु भी मेरे कौन हैं ? जैसे बालक मिथ्या ही भूतके भयसे व्याकुल हो उठता है, उसी प्रकार में इनमें ममतारूपी झूठे सम्बन्धकी कल्पना करके व्याकुल हो रहा हूँ।

भीं इन भोगों और सम्बन्धियोंमें खयं ही यह आस्था क्यों बाँघ रहा हूँ ? यह आस्था तो जरा और मृत्युकी सहेळी है—उनकी प्राप्ति करानेशळी है । साथ ही सदा उद्देगमें डाले रखनेशाळी है । यह भोगों और बन्धु-बान्धवोंकी सम्पत्ति चली जाय या भळीभाँति स्थिर होकर रहे, इसके प्रति मेरा क्या आग्रह है ? जल्में उठनेशले बुद्बुद्की शोभा जैसे मिथ्या होती है, उसी तरह यह

भोग आदि सम्पत्ति, जो इस रूपमें उपस्थित हुई है, मिथ्या ही है। प्राचीन नरेशोंके वे महान वैभव, वे भोग और वे अच्छे-अच्छे स्नेही बन्ध-बान्धव आज कहाँ हैं ? वे सव इस समय स्पृतिपथको प्राप्त हो गये हैं--अब उनका केवळ स्मरणमात्र यहाँ शेष रह गया है । वे खरूपत: विद्यमान नहीं हैं। इस दृष्टान्तको सामने रखते हुए वर्तमान भोग आदि सम्पत्तिपर भी क्या आस्या हो सकती है ? पूर्ववर्ती भूमिपाछोंके वे धन कहाँ हैं ? पूर्वकल्पोंमें ब्रह्माजीने जिनकी सृष्टि की थी, वे जगत् कहाँ चले गये ? जब पहलेका सब कुछ नष्ट हो गया, तब आजके इन वैमव-भोगोंपर मेरा यह कैसा विश्वास है ? जैसे जलमें अनन्त बदबद उठते और विलीन होते हैं, उसी तरह छाखों इन्द्र कालके गालमें चले गये, तो भी मैं इस जीवनमें आस्था वाँघे बैठा हूँ ! साधु पुरुष मेरी इस मुद्रता-पर हँसेंगे। करोड़ों ब्रह्मा चले गये। कितनी ही सृष्टि-परम्पराएँ आयीं और चली गयीं। असंख्य भूपाल घुलके समान उड़ गये। फिर मेरे इस तुच्छ जीवनपर क्या आस्या हो सकती है ? यह, वह और मैं---यह तीन प्रकारकी कल्पना असत्यरूप ही है। अहंकाररूपी पिशाचसे ग्रस्त हुए मनुष्यकी भाँति मैं क्यों अवतक मुर्खके समान विचारशून्य होकर बैठा रहा ? मैं इस व्याप्त हुई कालकी सुक्ष्म रेखासे प्रतिक्षण नष्ट होनेवाळी अपनी आयुको देखता हुआ भी नहीं देखता ! यद्यपि दिन-पर-दिन निरन्तर अव भी आते-जाते रहते हैं; फिर भी आजतक एक दिन भी ऐसा नहीं देखा, जिसमें मुझे नित्य एक सत्य परमात्मवस्तका साक्षात्कार हुआ हो । मैं कप्टसे भी अत्यन्त कप्टको ग्राप्त हुआ, एक दु:खसे दूसरे महान् दु:खमें फँसता गया; परंत आज भी इस जगत्के भोगोंसे विरक्त नहीं हुआ । जिन-जिन सुन्दर वस्तुओंमें मैंने दृढ़तापूर्वक स्नेह बाँधा. वे सब-की-सब नष्ट होती दिखायी दीं। फिर इस संसारमें उत्तम वस्तु क्या है ? मनुष्य जगत्के जिन-जिन पदार्थीमें आस्था बाँघता है--विश्वास करता है, उन-उन पदार्थीमें

उस मनध्यके द:खका प्रादर्भाव बारंबार देखा गया है। मृढ मनुष्य बाल्यावस्थामें एकमात्र अज्ञानसे पीड़ित रहता है, यवावस्थामें कामदेवके वाणोंसे घायल रहता है तथा अन्तिम अवस्थामं स्त्री आदि कुटुम्बके पालन-पोषणकी चिन्तासे जलता रहता है। भला, अपने उद्धारका साधन वह कब करे ? दुर्बुद्धि पुरुष इस उत्पत्ति-विनाश-शील, रसहीन, विषम दुर्दशाओंसे दूषित तथा असार संसारमें क्या सार वस्त देख रहा है ? कोई सामर्थ्यशाली पुरुष राजसूय और अश्वमेध आदि सैकडों यज्ञोंका अनुष्ठान करके भी अधिक-से-अधिक महाकलपपर्यन्त उपभोगमें आनेत्राले खर्मको ही पाता है, जो महाकालकी दृष्टिसे उसका एक अत्यन्त अल्पतम अंश है । स्वर्गसे अधिक जो अनन्त, नित्य विज्ञानानन्द्घन ब्रह्म है, उसकी प्राप्ति उसे नहीं होती । कौन-सा वह स्वर्ग है और इस पृथ्वीपर या पातालमें कौन-सा ऐसा प्रदेश है, जहाँ दृष्ट भ्रमिरयोंकी भाँति ये आपत्तियाँ जीवको अभिसूत नहीं करतीं। ये आधियाँ ( मानसी व्यथाएँ ) अपने ही चित्तरूपी विलमें रहनेवाले सर्व हैं और ये व्याधियाँ शरीररूपी स्थलके ख़ुदे हुए क्षुद्र जलाशय हैं। इनका निवारण कैसे किया जा सकता है।

'सत् ( वर्तमानकाळिक दृश्य ) के सिरपर असत्ता ( विनाशशीळता ) बैठी है । रमणीय पदार्थोंके मस्तक-पर अरम्यता विराज रही है और सुखोंके माथेपर दुःख चढ़े हुए हैं । मळा, इनमें कौन-सी ऐसी एकमात्र सत्य वस्तु है, जिसका में आश्रय छूँ ? ( तात्पर्य यह कि ये सभी वस्तुएँ मिथ्या हैं । ) अज्ञानसे मोहित क्षुद्र प्राणी जन्म छेते और मरते हैं । यह पृथ्वी उन्हीं छोगोंसे ठसा-ठस भरी हैं । जो साधुओंसे भी बढ़कर साधु हैं, ऐसे महापुरुष इस संसारमें दुर्छभ हैं । नील कमळके समान मनोहर और अमरके समान चञ्चल नेत्रवाली जो उत्कृष्ट प्रेमसे विमृषित विलासिनी वितताएँ हैं, वे भी क्षणभङ्गुर होनेके कारण उपहासके ही योग्य हैं । संसारमें रमणीयसे

भी रमणीय और सुस्थिरसे भी सुस्थिर पदार्थ हैं, किंतु यह सारी पदार्थ-सम्पत्ति अन्ततोगत्वा चिन्ता और दु:खका ही कारण होती है । फिर तुम उसकी इच्छा क्यों करते हो ? ये स्त्री, धन और गृह आदि विचित्र सम्पत्तियाँ यदि चित्तसे आदरणीय हों तो वे भी बहुत प्रयतोंसे प्राप्त करने योग्य, दुःखसे रक्षणीय तथा अवस्य विनाशशील होनेके कारण महाविपत्तिरूप ही हैं-ऐसा मेरा मत है। किंतु यदि धन, सम्पत्ति और बन्धुजनोंसे वियोगरूप आपत्तियाँ भी साधुसङ्ग, तपस्या और ज्ञान आदिकी प्राप्ति करा देनेके कारण विचित्र एवं कल्याणकारिणी हैं---ऐसा मनमें विश्वास हो जाय तो वे भी विवेक-वैराग्य आदि महान् आरम्भोंसे युक्त सम्पत्तियाँ ही हैं--ऐसा मैं मानता हूँ । समुद्रमें प्रतिबिम्बित चन्द्रमाकी भाँति क्षण-भङ्गर, मिथ्यारूप, एकमात्र मनका परिणामखरूप जो यह जगत् है, इसमें 'यह मेरा है' यह अपूर्व पद-वाक्यरूप अक्षरमाला कहाँसे आयी ? अर्थात् इसमें ममता करना व्यर्थ है । अप्निकी शिखाओंमें आसक्त हुए फर्तिगोंकी माँति मैं देश, काल और वस्तुसे सीमित तथा त्रिविध तापोंसे संतत किन सुख-नामक दृष्टियोंमें अनुरक्त हो रहा हूँ ? निरन्तर दग्ध करनेत्राली रौरव नरककी आगमें लोटना अच्छा है, परंतु सुख-दु:खके परिवर्तनसे युक्त विषयभोग-रूप संसारमें रहना अच्छा नहीं । संसार ही समस्त दु:खोंकी चरम सीमा कहलाता है। उसके भीतर पड़े हुए शरीरमें सुखकी प्राप्ति कैसे हो सकती है। जो बाह्य

आकारमात्रसे रमणीय प्रतीत होनेवाली किंतु विनाशकी प्राप्ति करानेवाली हैं, मनरूपी बंदरकी उन चपलतारूप वृत्तियोंका अनुभव हो जानेपर में आजसे ही इनमें रमण नहीं करूँगा । जो सैकड़ों आशारूपी पाशोंसे ओतप्रोत तथा अधोगति, ऊर्ध्वगति एवं संतापको देनेवाळी हैं, उन संसारकी वृत्तियोंको मैंने बहुत भोग लिया। अब मैं इनसे विश्राम लेता हूँ | मैं प्रबुद्ध (जगा हुआ ) हूँ तथा हर्ष एवं उत्साहसे भरपूर हूँ । अपने पारमार्थिक धनको चुरानेवाले मन नामक चोरको मैंने देख लिया है । अतः अब इसे मैं मारे डाळता हूँ; क्योंकि इस मनने चिरकाळसे मुझे मारा है--मेरा पतन कराया है। जैसे सूर्यकी धूपसे ओस या पालेके कण गल जाते हैं, उसी तरह मेरा मन यथार्थ ज्ञानद्वारा ब्रह्मतत्त्वमें नित्य-निरन्तर स्थिति प्राप्त करनेके लिये बहुत शीघ्र लयको प्राप्त होगा । सिद्ध महापुरुषोंने नाना प्रकारके उपदेशोंद्वारा मुझे अच्छी तरह बोध करा दिया है । अब मैं परमानन्दस्वरूप परमात्मामें प्रवेश कर रहा हूँ । परमात्मारूपी मणिको पाकर एकान्तमें उसीको देखता हुआ मैं अन्य सारी इच्छाओंको शान्त करके सख्युर्वक स्थित होऊँगा । 'यह देह में हूँ, यह विस्तत धन-राज्य आदि मेरा हैं इस प्रकार अन्तः करणमें स्कृरित हुए असत्यरूपका यथार्थज्ञानके द्वारा नाश करके अत्यन्त बलशाली मनरूपी शत्रुको घ्यानके अभ्याससे अच्छी तरह मारकर मैं अतिशय शान्तिको प्राप्त हो रहा (सर्ग९)

# राजा जनकद्वारा संसारकी स्थितिपर विचार और उनका अपने चित्तको समझाना

**♦<3♦\$** 

श्रीविसष्टजी कहते हैं—रघुनन्दन! राजा जनक प्रतिहारने उनके पास जाकर नैत्यिक कार्य करनेके जब इस प्रकार चिन्तन कर रहे थे, उस समय निमित्त उठनेके लिये अनुरोध किया; परंतु राजा पूर्ववत् संसारकी विचित्र स्थितिपर ही विचार करते रहे ।



राजा बोले—जो सुख्दरू पे स्थित है, यह राज्य कितने दिनका है ! मुझे यहाँ इस क्षणमङ्क्षर राज्यसे कोई प्रयोजन नहीं है । यह सभी मायाका मिथ्या आडम्बर है । मैं इसका त्याग करके प्रशान्त महासागरकी माँति शान्त रहकर एकान्तमें ही स्थित रहूँगा । ऐ मेरे चित्त ! बारंबार मोगोंके आखादनमें जो केग्पूर्वक तेरी प्रवृत्ति हो रही है, यह बड़ी घृणित है । इससे त् दूर हो जा । तेरी जो मोग मोगनेकी चतुरता है, उसे जन्म, जरा एवं जडताके समृह्रूपी कीचड़की शान्तिके लिये त्याग दे । चित्त ! तू जिन-जिन अवस्थाओंमें अमवश सुख देखता है, उन्हींसे तुझे महान् दु:खकी प्राप्ति होगी । इसलिये इस तुच्छ भोग-चिन्तनसे कोई लाम नहीं है ।

ऐसा विचार करके राजा जनक मीन हो गये। उनके चित्तकी चपळता शान्त हो चुकी थी। इसळिये वे चित्रळिखित पुरुषकी भाँति अचळमावसे स्थित हो गये और पुनः इस प्रकार विचार करने ठमे—'पुन्ने कोई भी क्रिया करनेसे क्या प्रयोजन है और कुछ न करके

निष्क्रिय होकर बैठ रहनेसे भी क्या मतळ्व है ! इस संसारमें ऐसी कोई वस्तु नहीं है, जो उत्पन्न होकर विनाशको न प्राप्त हो। मिध्यारूपसे प्रकट हुआ यह शरीर कर्म करे या निष्क्रिय होकर वैटा रहे, सर्वत्र समान-भावसे स्थित हुए मुझ विद्युद्ध चेतनकी इससे क्या क्षिति होनेवाळी है ! में न तो अग्राप्त वस्तुकी इच्छा करता हूँ और न प्राप्त वस्तुका त्याग ही । मेरा इस जगत्में न तो कुछ करनेसे प्रयोजन है और न न करनेसे ही । करने या न करनेसे जो कुछ भी प्राप्त होता है, वह सब असन्मय—विनाशशीळ ही है । इसळ्ये यह शरीर उठकर क्रमशः प्राप्त हुए कर्तव्यका पाळन करे । यह निश्चेष्ट होकर क्यों सुख रहा है !

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं---रघुनन्दन! ऐसा विचार करके वे राजा जनक अनासक्त भावसे न्यायतः प्राप्त हुए कर्तव्य कर्मका सम्पादन करनेके लिये उठे । उन्होंने श्रेष्ठ पुरुषोंके समादरपूर्वक उस दिनका सारा कार्य भलीभाँति पूर्ण करके उसी ध्यानरूप विनोदसे अकेले ही रात बितायी । जब रात बीतने लगी, तब विषय-भ्रमसे रहित मनको समरस ( एकाप्र ) करके उन्होंने अपने चित्तको इस प्रकार समझाना आरम्भ किया--'ऐ मेरे चञ्चल चित्त ! यह संसार आत्माके सुखका साधन नहीं है । तुम रामका आश्रय लो । रामसे शान्त ( विक्षेप-रहित ) सारभूत आत्मसुखकी प्राप्ति होती है । जैसे-जैसे तुम विविध विकल्पोंका संकल्प करते हो, वैसे-ही-वैसे तुम्हारे विषय चिन्तनसे यह संसार अनायास ही वृद्धिको प्राप्त होता है । दुष्ट मन ! जैसे वृक्षको सींचनेसे उसमें सैकड़ों शाखाएँ निकल आती हैं, उसी प्रकार तुम भी त्रिषयभोगकी इच्छा करनेसे अनन्त आन्तरिक व्यथाओंसे युक्त हो जाते हो । जन्म तथा संसारकी सृष्टियाँ विषय-चिन्ताओंके विळाससे ही प्रकट हुई हैं; इसळिये तम नाना प्रकारकी चिन्ताओंका त्याग करके उपरामको प्राप्त होओ—संसारसे उपरत हो जाओ ।

मुन्दर चित्त ! इस चञ्चल संसारसृष्टिको और शान्तिक सुखको विचारकी तराज्में रखकर तौलो । यदि तुम्हें संसारकी सृष्टिमें ही सार प्रतीत हो तो इसीका आश्रय लो; नहीं तो शान्तखरूप ब्रह्ममें स्थित हो जाओ । मेरे अच्छे मन ! पहलेसे अविचमान यह दश्य-प्रपञ्च उत्पन्न हो जाय अथवा यह वर्तमान दश्य नष्ट हो जाय, तुम इसके गुणों और अवगुणोंसे—उदय और नाशसे हर्प-विवादरूप विषमताको न प्राप्त होओ । इस दश्य वस्तु संसारके साथ तुम्हारा थोड़ा-सा भी सम्यन्य नहीं है । इसका रूप है ही नहीं । ऐसे मिथ्या दश्य जगत्से तुम्हारा इस तरहका सम्बन्ध हो ही कैसे सकता है । मुन्दर चित्त ! यदि यह दश्य जगत् असत् है और तुम सत्य हो तो तुम्हीं बतलाओ, सत्

और असत्में, जीवित और मुतमें कैसे सम्बन्ध स्थापित हो सकता है ? चित्त ! यदि तुम और दृश्य जगत् दोनों ही सत् हों और सदा साथ रहनेवाले हो, तव तुम्हारे लिये हुई और विपादका अवसर ही कहाँ है ? इसलिये इस विशाल आन्तरिक व्यवाता त्याग करों । आत्मानन्दकों, जो मौन होकर सो रहा है, विवेक-वेरायसे जगाओं और इस अमङ्गलमयी स्थिति—चञ्चलताकों छोड़ों । अरे राठ चित्त ! जड दृश्यस्प इस संसारमें ऐसी कोई उन्नत और उत्तम वस्तु नहीं है, जिसकी प्राप्ति होनेसे तुम्हें परम परिपूर्णता प्राप्त हो जाय । इसलिये जम्यास और वेरायके व्यव्से अत्यन्त धीरताका आश्रय ले चञ्चल्याको लाग दो। ' (सर्ग १०-१९)

# राजा जनककी जीवन्युक्तरूपसे स्थिति तथा विशुद्ध विचार एवं प्रज्ञाके अद्भुत माहात्म्यका वर्णन



श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—रघुनन्दन ! उस समय इस प्रकार विचार करके धीरबुद्धि राजा जनक अपने राज्यके सारे काम-काज सँमाळने ळगे। फिर उन्हें

मोह नहीं हुआ ( उनके मनमें ममता और आसक्ति नहीं जागी )। उनका मन कहीं हर्षके स्थानोंमें किञ्चिन्मात्र भी उल्लासको प्राप्त नहीं हुआ । जैसे केवल सुषुप्तिमें स्थित हो, उस प्रकार सदा ही विक्षेपरहित एवं शान्तभावसे स्थिर रहा । तबसे लेकर उन्होंने न तो दश्य जगत्को मनसे प्रहण किया और न उसका त्याग ही किया। केवल वर्तमान संसारमें वे निस्शङ्क होकर स्थित रहे । इस प्रकार आत्मविवेकके अनुसंघानसे राजा जनकका परमात्मविषयक यथार्थ ज्ञान अनन्त एवं अत्यन्त विशुद्ध हो गया । सम्पूर्ण भूतोंके आत्मखरूप परमात्माको जानने तथा आत्माकी अनन्तताका अनुभव करनेत्राले राजाने चिन्मय परमात्मामें स्थित सारे पदार्थोंको आत्मभूत देखा-अपने आत्माके रूपमें अनुभव किया । वे न तो अनुकूल वस्तुको पाकर हर्षसे उल्लसित हए और न कभी प्रतिकृल वस्तुको पाकर शोकसे आतुर ही हुए । सब कुछ प्रकृतिका व्यवहार होनेके कारण वे उसमें सदा ही समिचित्त एवं विकारशुर्य होकर रहे । तभीसे लोकमें सगुण-निर्गुण परब्रह्मका यथार्थ झान प्राप्त करनेवाले और समस्त प्राणियोंको सम्मान देनेवाले वे राजा जनक परमात्माके यथार्थ झानमें निपुण हो जीवनमुक्त हो गये । वे लोगोंको प्राणोंके समान प्रिय थे और विवाद के वशीभृत हो संतत नहीं होते थे । सुष्ठानावस्थामें स्थितकी भाँति राजा जनककी राग-देध आदि समस्त वासनाएँ सम्पूर्ण पदार्थोंसे सर्वथा निवृत्त हो गयी थीं । वे न कभी भृतकी चिन्ता करते और न मिक्यका अनुसंधान । वर्तमान काल्यका ही वे प्रसक्ताधुर्वक अनुसरण करते थे । कमल्यनयन श्रीराम ! अपने परमात्मविषयक विवेकपूर्ण विचारद्वारा ही राजा जनकको पानेयोग्य परब्रह्म परमात्म-रूप वरनुकी पूर्णतया प्राप्ति हो गयी ।

अपने चित्तसे तवतक परमात्मतत्त्वका विचार करते रहना चाहिये, जवतक विचारोंकी सीमाका अन्त ( परमात्माका यथार्थ-ज्ञानरूप फल ) प्राप्त न हो जाय । महापुरुषोंके सङ्गसे निर्मलतारूप अभ्युदयको प्राप्त हुए चित्तके विवेकपूर्वक शुद्ध विचारसे जो परमात्मरूप परमपद प्राप्त होता है, वह न तो गुरुके उपदेशसे, न शास्त्रार्थसे और न पुण्यसे ही प्राप्त होता है। श्रीराम! अपने मित्रके तुल्य स्थिर, ग्राद्ध एवं तीक्ष्ण बुद्धिसे जो उत्तम पद प्राप्त होता है, वह दूसरी किसी क्रियासे नहीं होता । जिस पुरुषकी पूर्वापरका विचार करनेवाळी कुशाम्र एवं तीक्ष्ण प्रज्ञारूपी दीपशिखा प्रज्वित है, उसे कमी अज्ञानरूपी अन्धकार क्वेश नहीं पहुँचाता । महामते ! दुःखरूपी उत्ताल तरङ्गोंसे व्याप्त जो निपत्तिरूपिणी दुस्तर सरिताएँ हैं, उनको तीक्ष्ण और विश्रद्ध बुद्धिरूपी नौकाद्वारा ही पार किया जाता है । जैसे वायुका हल्का-सा श्लोंका भी निस्सार तिनकेको उड़ा देता है, उसी प्रकार प्रज्ञाहीन मृद परुषको थोडी-सी आपत्ति भी शोकाकुल कर देती है।

रात्रुमर्दन श्रीराम ! तीक्ष्ण और विशुद्ध प्रज्ञासे युक्त पुरुष दूसरोंकी सहायता तथा शास्त्राभ्यासके बिना भी संसार-समुद्रसे अनायास ही पार हो जाता है। जैसे फलकी प्राप्तिके लिये सींचने और संरक्षण आदिके द्वारा अंगूर आदिकी लताको बढ़ाया जाता है, उसी प्रकार शास्त्रोंके अभ्यास और सत्पुरुषोंकी संगतिसे पहले प्रज्ञाको बढ़ाना चाहिये अर्थात् बुद्धिको पवित्र एवं तीक्ष्ण बनाना चाहिये । जैसे चन्द्रमण्डल संसारके अन्यकारको दूर करनेवाली चाँदनीको उत्पन्न करता है, उसी प्रकार निष्काम कर्मरूपी बृक्ष, जिसका शुद्ध तीक्ष्ण प्रज्ञाबल ही महान मूल है, परम रसमय परमात्माकी प्राप्तिरूप फलको उत्पन्न करता है । लोग धन-सम्पत्ति आदि बाह्य पदार्थीके उपार्जनके लिये जैसा प्रयत करते हैं, वही यत पहले विशुद्ध बुद्धिकी अभिवृद्धिके लिये करना चाहिये। बुद्धिकी मन्दता समस्त दु:खोंकी चरम सीमा है, विपत्तियोंका सबसे बड़ा भंडार है और संसाररूपी वृक्षोंका बीज है; अतः उसका यत्नपूर्वक विनाश करना चाहिये।

रघुनन्दन ! न दानोंसे, न तीर्थोंसे और न तपस्यासे ही भयंकर संसार-सागरको पार किया जा सकता है। केवल पवित्र एवं अविचल बुद्धिरूपी जहाजका आश्रय लेनेसे ही उसके पार पहुँचा जा सकता है। पृथ्वीपर विचरनेवाले मनुष्योंको भी जो देवी सम्पत्ति प्राप्त होता है, वह गुद्ध एवं अविचल प्रज्ञामयी लतासे उत्पन्न हुआ खादिष्ट फल है। जिन सिंहोंने अपने पंजोंसे मत्त गजराजोंके कुम्भस्थल विदीर्ण कर डाले थे, वे भी सियारोंद्वारा बुद्धि-चलसे इस तरह पराजित हुए हैं, जैसे सिंहोंसे हिर्ति। विवेकी पुरुषके हृदयरूपी कोशागारमें स्थित यह पवित्र प्रज्ञा चिन्तामणिके समान है। यह कल्पलताकी भाँति मनोवाल्छित फल देती है। श्रेष्ठ पुरुष पवित्र और अविचल प्रज्ञाके द्वारा संसार-सागरसे पार हो जाता है, किंतु अधम मानव उसमें डूच जाता है। क्यों न हो १

नौका चलानेक्की कलामें शिक्षित हुआ केवट ही नौकासे नदिके पार पहुँचता है, अशिक्षित केवट नहीं । जैसे समुद्रकी भँवरमें चक्कर काटती हुई नौका उसपर चढ़े हुए लोगोंको विपत्तिमें डाल देती है, उसी प्रकार राग, देच, लोभ आदि असन्मागेंमें लगायी गयी अग्रुद्ध बुद्धि संसारमें भटक्कर मनुष्यको आपित्तमें डाल देती है और वही बुद्धि यदि विवेक, वैराग्य आदि सन्मागेंमें लगायी जाय तो वह मनुष्यको मवसागरसे पार कर देती है । जैसे कवच बाँधकर युद्ध करनेवाले योद्धाको बाण पीड़ित नहीं करते, उसी प्रकार विवेकत्रील, मृहतारहित एवं पवित्र बुद्धिवाले पुरुषको तृष्णावगेंके काम, लोभ आदिसे उत्पन्न हुए क्रोभ, द्वेष और मोह आदि दोष वाधा नहीं पहुँचाते । रखुवीर ! इस लोकमें प्रज्ञारूपी नेत्रसे

यह सारा जगत् ठीक-ठीक दिखायी देता है । उस यथार्थदर्शी पुरुषके पास न तो सम्पत्तियाँ आती हैं और न विपत्तियाँ ही । जैसे सूर्यको ढकनेवाला जलम्य विस्तृत काला मेघ वायुसे छिन्न-भिन्न हो जाता है, उसी प्रकार शहंकाररूपी मत्त मेघ जो परमात्मारूपी सूर्यपर आवरण शहंकाररूपी मत्त मेघ जो परमात्मारूपी सूर्यपर आवरण शहंकाररूपी नत्त हो जाता है । परमात्माकी प्राप्तिरूप अनुपम उन्नत पदमें पहुँचनेवाले पुरुषको पहले सत्सङ्ग और विवेक-वैराग्यद्वारा इस बुद्धिका ही शोधन करना चाहिये—ठीक उसी तरह, जैसे धान्य आदिकी वृद्धि चाहनेवाला किसान सबसे पहले पृथ्वीको ही हलसे जोतकर शुद्ध बनाता है । (सर्ग १२)

# चित्तकी शान्तिके उपायोंका युक्तियोंद्वारा वर्णन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं---रघुनन्दन ! बिना जीती हुई मनसहित इन्द्रियाँ शत्रके समान हैं। इन्हें तबतक बारंबार जीतकर परमात्मामें लगानेका प्रयत्न करे, जब-तक अन्त:करण स्वयं ही परमात्माके ध्यानमें एकाम्र होकर शुद्ध एवं प्रसन्त न हो जाय । इस प्रकारके साधनसे नित्य प्रसन्त्र, सर्वव्यापी, दिव्यस्वरूप, देवेश्वर परमात्माका खतः साक्षात्कार हो जाता है और ऐसा होनेपर सारी दु:ख-दृष्टियाँ नष्ट हो जाती हैं । उस सग्ण-निर्गणरूप परब्रह्म परमात्माका साक्षात्कार होनेपर हृदय-ग्रन्थिरूपी कुदृष्टियाँ जो मोहरूपी बीजकी मुद्रियाँ और नाना प्रकार-की आपत्तियोंकी बृष्टियाँ हैं, नष्ट हो जाती हैं । नित्य आन्तरिक विचारवाले और जगत्को क्षणभङ्गर देखनेवाले पुरुषका अन्त:करण राजा जनकके अन्त:करणकी तरह समय आनेपर अपने-आप ही ऋद्र हो जाता है। संसारसे भयभीत हुए पुरुषोंके लिये सन्निदानन्द्रघन परमात्माके ध्यानरूप परम पुरुषार्थको छोड़कर न देव शरण देनेवाला है न कर्म, न धन आश्रय देनेत्राला है न भाई-बन्धु (अपने उद्धारके लिये इनमेंसे कोई भी आश्रय लेने योग्य नहीं

है, केवल एकमात्र परमात्मा ही शरण लेने योग्य हैं )। तात ! जो लोग विवेक, वैराग्य, विचार, उपासना और धर्मपालन आदि उत्तम कार्योमें भारयके अधीन रहते हैं तथा मिथ्या विपरीत कल्पनाएँ करते रहते हैं, उनकी मन्द्रमति विनासकी और छे जानेवारी है: अत: उसका अनसरण नहीं करना चाहिये । उत्तन विवेकका आश्रय ले अपने आत्माका अपने ही द्वारा अनुभव करके परम वैराग्यसे पुष्ट हुई पवित्र एवं सुक्ष्म बुद्धिरूप नौकाद्वारा संसार-सागरको पार करे । श्रीराम ! यह मैंने तुमसे अकाशसे गिरनेवाले फलके समान शीवतापूर्वक होनेवाली ज्ञान-प्राप्तिका वर्णन किया है । यह ज्ञान अज्ञानरूपी वक्षको काट डालनेवाला तथा निरतिशय सुख प्रदान करनेवाळा है । वाञ्छित (मनके अनुकूल ) और अवाञ्छित ( मनके प्रतिकृष्ट ) वस्तुकी आशङ्कारूपिणी चञ्चल वानरियाँ जिस चित्तरूपी बृक्षपर कृद-फाँद लगाये रहती हैं, उसमें सौम्यता (शान्ति ) कहाँसे आ सकती है।

निष्कामता, निर्भयता, स्थिरता, समता, ज्ञान, निरीह्ता, निष्क्रियता, सौम्यता, निर्विकल्पता, धैर्य, मैत्री, मननशीळता, संतोष, मृदुता और मधुरभाषिता— ये गुण हेय और उपादेयसे रहित ज्ञानी पुरुषमें बिना किसी वासनाके रहते हैं। जैसे बहते हुए जलको वाँधसे रोका जाता है, उसी प्रकार निकृष्ट विषयोंकी ओर दौड़ते हुए मनको विवेक-वैराग्यके बलसे विषयोंकी ओरसे लौटाये अर्थात् चित्तकी बहिर्मुख वृत्तिको विवेक-वैराग्यद्वारा अन्तर्मुखी करे । श्रीराम ! मोह संसारको भूलकर फिर नहीं प्रस्कटित होता और संसार चित्तको भुलाकर फिर नहीं अङ्गरित होता । खड़े होते, चलते, सोते, जागते, कहीं निवास करते, उछलते और गिरते-पड़ते 'यह दश्य प्रपञ्च असत् ही है' ऐसा मनमें निश्चय करके इसके प्रति आस्थाका परित्याग कर देना चाहिये । खुनन्दन ! समताका मछीभाँति आश्रय छे प्राप्त हुए कर्तव्यका पालन करते हुए अप्राप्तका चिन्तन न करके निर्द्धन्द्व हो इस लोकमें विचरना चाहिये । श्रीराम ! तुम्हीं सर्वज्ञ, तुम्हीं अजन्मा, तुम्हीं सबके आत्मा और तुम्हीं महेरवर हो । तुम अपने चैतन्यखभावसे कभी च्युत नहीं होते, तथापि तुमने इस प्रकार इस संसार-का विन्तार किया है । जिसने सद्रप आत्मदृश्यमें परमार्थ सत्ख्र इपताक्षी भावना करके सब ओरसे दूसरी भावनाका परिवाग कर दिया, वह पुरुष हुर्प, क्रोघ और त्रिपाद आहिसे होनेशले दोशेंसे नहीं वेंघता। जो राग-द्वेपसे मुक्त है, मिड्डीके ढेले, पत्थर और सुवर्णको समान समझता है तथा संसारकी वासनाओंका त्याग कर चका है, ऐसा योगी युक्त कहलता है। वह जो कुछ करता, खाता, देता और नष्ट करता है, उन सब क्रियाओंमें उसकी अहंभावना नहीं होती तथा वह सख-द:खमें भी समान भाव रखता है। जो इष्ट और अनिष्टकी भावनाका त्याम करके प्राप्त हुए कार्यको कर्तव्य समझकर ही उसमें प्रवृत्त होता है, उसका कहां भी पतन नहीं होता । महामते ! यह जगत् चेतनमात्र ही है-इस प्रकारके निश्चयवाला मन जब भोगोंका चिन्तन त्याग देता है, तत्र वह शान्तिको प्राप्त हो जाता है।

वास्तवमें तो न मन है, न बुद्धि है और न यह शरीर ही हैं; केवल एकमात्र आत्मा ही सदा विद्यमान है। आत्मा ही यह सम्पूर्ण जगत है और आत्मा ही कालकाम है। वह विद्युद्ध आत्मा आकाशसे भी सूक्ष्म होनेके कारण प्रतीत न होनेपर भी ध्रव सत्य है । सहम होनेके कारण प्रत्यक्ष प्रतीत न होनेपर भी यह आत्मा चेतनरूप है, अतएव सब प्रकारके लक्षणोंसे अतीत शुद्ध आत्मा केवल अपने अनुभवसे ही जाना जाता है । जहाँ केवल परमात्माकी चेतनता है, वहाँ उसी तरह मनका क्षय हो जाता है, जैसे प्रकाशमें अन्धकारका नाश हो जाता है। अत: उस आत्मज्ञानकी प्राप्तिके लिये वैराग्यसे, प्राणायामके अभ्याससे, विवेक-विचारसे, दुर्व्यसनोंके विनाशसे तथा परमार्थ-तत्त्वके बोधसे प्राणवायुका निरोध करना चाहिये । जड तथा खरूप-हीन होनेके कारण मन सदा ही मरा हुआ है। किंत आर्थ्य है कि उस मरे हुए मनके द्वारा ही लोग मारे जा रहे हैं । चक्रके समान घुमती हुई यह मूर्खताकी परम्परा बड़ी विचित्र है । अहो ! महामायावी मयासुरका भी निर्माण करनेवाळी यह माया अत्यन्त अद्भुत है, जिसके कारण अत्यन्त चञ्चल चित्तके द्वारा भी यह लोक अभिभूत हो रहा है। जब मूर्खता आती है, तब पुरुष सभी आपत्तियोंका माजन हो जाता है। मला, अज्ञानीपर कौन-सी आपत्ति नहीं आती । देखो, अज्ञानने ही मूर्खता-से इस सृष्टिको उत्पन्न किया है । हाय ! वडे क्लेशकी बात है कि यह सृष्टि दुर्बुद्धिके कारण मूर्खताके वशमें पड़ी हुई उसके द्वारा पीड़ित हो रही है, तथापि यह जीव असत्का अनुवर्तन करके उत्तरोत्तर दुःख उठानेके लिये ही इस सृष्टिको उपलब्ध करता है। मैं समझता हूँ, यह मूर्खतामयी सृष्टि अत्यन्त सुकुमार-अतिचार-मात्रसे सिद्ध है। अतएव एकमात्र विचारसे ही इसका बाध किया जा सकता है। श्रीराम ! इस मूर्खलोकमयी सृष्टिके रूपमें असत्रूप मन ही प्रकट हुआ है अर्थात् यह मनका ही विकार है। जो पुरुष उस मनको वश्यें नहीं कर सकता, वह अध्यात्मशास्त्रके उपदेशका पात्र नहीं है। उस पुरुपकी बुद्धि चारों ओरसे विषयोंमें ही आरूढ़ है और उतनेसे ही वह अपनेको परिपूर्ण मानती है, इसीलिये परमासाकी ओर अभिमुख नहीं होती, सूक्ष्म वस्तुके विचारमें भी समर्थ नहीं हो पाती । इसीलिये उसमें आध्यात्मिक शास्त्रका उपदेश पानेकी योग्यता नहीं होती । (सर्ग १३)

### अनधिकारीको दिये गये उपदेशकी व्यर्थता, मनको जीतने या शान्त करनेकी प्रेरणा तथा तत्त्ववोधसे ही मनके उपशमका कथनः तृष्णाके दोष, वासनाक्षय और जीवन्युक्तके स्वरूपका वर्णन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं---रघुनन्दन ! इस भूतलपर जो मनुष्य पश्च-पक्षियोंके समानधर्मा होकर आहार, निद्रा और मैथुन आदिमें ही लगे हुए हैं, उन्हें उपदेश देना उचित नहीं । भला, वनमें ठूँठे काठके निकट कथाका तालर्प कहनेसे कौन-सा प्रयोजन सिद्ध होगा ? जिन्होंने अपने मनको विषयोंमं फैला रक्खा है, उन मनुष्योंमें और पशुओंमें क्या अन्तर है ? पशु रस्तीसे बाँधकर खींचे जाते हैं और मूढ़चेता मन्य आसक्तिके कारण मनके द्वारा विषयोंकी और घसीटे जाते हैं। जिन लोगोंने अपने मनको नहीं जीता है, उन्हें सब ओरसे दु:खदायिनी दशाएँ प्राप्त होती हैं । खुनन्दन ! जिन्होंने अपने चित्तपर विजय प्राप्त कर ली है, उनके दु:ख उत्तम विचारके द्वारा दर किये जा सकते हैं। इसलिये जिसे ज्ञेय तत्त्वका ज्ञान हो चुका है, वह ज्ञानी पुरुष उनके दु:खका मार्जन करनेमें प्रवृत्त हो । इस त्रिगुणा-त्मक मायामय प्रपञ्चका आश्रय लेना बन्धनमें ही डालने-वाला है। यदि इसका त्याग कर दिया जाय तो यह भव-वन्धनसे छुटकारा दिला सकता है। 'मैं' और 'यह' दोनों ही नहीं हैं, इस प्रकार चिन्तन करते हुए तुम अनन्त आकाशके समान विशाल हृदयवाले आत्माके रूपमें प्रतिष्ठित हो पर्वतके समान अविचल-भावसे स्थित हो जाओ । यह सम्पूर्ण जगत परमात्मा ही है, ऐसे ज्ञानका अन्त:करणमें उदय होनेपर कहाँ चित्त है, कहाँ चेत्य है और क्या चेतन है ? मैं चिन्मय ब्रह्म हूँ, जीव नहीं; क्योंकि वास्तवमें एकमात्र

परब्रह्म परमात्माके सिवा जीव नामक कोई अल्ग्रा पदार्थ नहीं है । यही चित्तकी शान्ति है और इसीको परम सुख कहते हैं । रघुनन्दन ! यह संसार परमात्माका ही खरूप है, ऐसा निश्चय हो जानेपर निस्संदेह चित्तकी कोई अल्ग्रा सत्ता नहीं रह जाती । इस प्रकार परमार्थ-तत्त्वका बोध होनेसे यह जगत् परमात्मा ही है, ऐसा हढ़ निश्चय हो जाता है। उस दशामें जैसे सूर्यक प्रकाशसे अन्धकारका नाश हो जाता है, उसी तरह मन मलीमाँति गल जाता है। जवतक मनरूपी सर्प इस शरीरमें विद्यमान है, तवतक महान् भय बना रहता है। योगसे उसको मार मगानेपर भयके लिथे अवसर ही कहाँ रह जाता है ?

श्रीराम ! तृष्णा विप-लताके समान है । वह बढ़ते हुए महान् मोहको देनेवाळी और भयंकर है । वह मनुष्यको केवल मूर्च्छा ( अज्ञान ) ही देती है ( ज्ञानजनित सुख नहीं ) । वर्षा ऋतुकी केंबेरी रातके समान मनमें अनन्त विकार ( भय आदि ) उत्पन्न करनेवाळी यह तृष्णा जव-जव प्रकट होती है, तव-तव महामोह प्रदान करती है । रखुनन्दन ! संसारमें जो दुरन्त, दुर्जर और महान् दु:ख हैं, वे तृष्णारूपिणी विष-लताके ही फल हैं । तृष्णासे पीड़ित मनुष्यमें दीनता प्रत्यक्ष देखी गयी है । वह मन मारे रहता है, उसका तेज नष्ट हो जाता है, वह बहुत नीचे गिर जाता है । वह मोहप्रस्त होता, रोता और गिरता रहता है । निश्चय ही जहाँ चुक्ल

पक्षके चन्द्रमान्ती माँति सत्कर्म ही बढते हैं। जिस पुरुषरूपी वृक्षमं तृष्णारूपी धुन नहीं लगे हैं, उसमें सदा पुण्यरूपी फूल खिलते हैं और वह विकासशील अवस्थाको प्राप्त होता है। तृष्णाद्वारा ये सब लोग सूतमें बँघे हुए पक्षीके समान देश-विदेशमें भटकाये जाते, शोकसे जर्जर किये जाते और अन्ततोगत्वा मारे जाते हैं। जैसे हिरन तिनकोंसे आच्छादित हए गड्डेके ऊपर रक्खी हुई हरी-हरी घासकी शाखाको चरनेके लिये जाकर उस गड्डेमें गिर जाता है, उसी प्रकार तृष्णाका अनुसरण करनेवाला मृद्र मनुष्य नरकमें गिरता है। बुढ़ापा कितना ही वढ़ा हुआ क्यों न हो, वह नेत्रोंको क्षणभरमें उतना जीर्ण (अंघा ) नहीं बनाता, जितना हृदयमें रहनेवाळी पिशाचीके समान तृष्णा बना देती है । जिसका आकार सम्पूर्ण दुःखोंसे भरा हुआ है और जो जगत्के लोगोंके जीवनका नारा करनेवाली है, उस तृष्णाको क्रूर सर्पिणीके समान दूरसे ही त्याग देना चाहिये।

दूसरोंको मान देनेवाले कमळनयन श्रीराम ! वासना-का त्याग ज्ञेय और ध्येयके भेदसे दो प्रकारका बताया जाता है। सबको ब्रह्मरूपसे समान समझकर मनुष्य ममतासे रहित हो जिस वासनाक्षयका सम्पादन करके शरीरका त्याग करता है, वह ज्ञेय नामक वासनाक्षय कहा गया है । जो अहंकारमयी वासनाका त्याग करके लोकसंप्रहोचित व्यवहारमें संलग्न रहता है, वह ध्येय नामक वासनाक्षयसे यक्त हुआ पुरुष जीवनमुक्त कहलाता है। खुनन्दन! मूल अज्ञानके सहित संकल्परूप वासना-का त्याग करके जो शान्तिको प्राप्त हुआ है, उस जीवनमुक्त पुरुषको ब्रेय नामक वासनात्यागसे सम्पन्न समझ । जनक आदि महात्मा पुरुष ध्येय नामक वासना-

त्यागका सम्पादन करके जीवनमुक्त हो लोकसंप्रहके लिये व्यवहारमें स्थित द्वए हैं। ब्लेय नामक वःसनात्यागको सम्पन्न करके शान्तिको प्राप्त हुए विदेहमुक्त पुरुष परावरखरूप परब्रह्म परमात्मामें ही स्थित होते हैं । रघनन्दन ! पूर्वोक्त दोनों ही त्याग समान हैं। दोनों ही प्रकारके त्यागवाले पुरुष मुक्त-पद्भर प्रतिष्ठित हैं। ये दोनों ही ब्रह्मभावको प्राप्त हैं और दोनों ही चिन्ता एवं तापसे छुटकारा पा चुके हैं। एक (ध्येय नामक वासनाक्षयसे युक्त ) पुरुष इस देहके रहते हुए ही जीवन्मुक्त होकर शोक और चिन्तासे रहित हो जाता है । और दूसरा ( ज्ञेय नामक वासनाञ्चयसे युक्त ) पुरुष देहत्यागके अनन्तर मुक्त (ब्रह्मके खरूपमें स्थित ) होता है ( उसे विदेहमुक्त कहते हैं )। जो समयानुसार निरन्तर प्राप्त होनेवाले सखों और दु:खोंमें हर्प और शोकके वशीभूत नहीं होता, वही इस लोकमें मुक्त कहा जाता है । जिस पुरुषका इष्ट वस्तुओंमें राग और अनिष्ट वस्तुओंमं द्वेष नहीं होता, वह मुक्त कहलाता है। जिस परुषका अहंता-ममताको लेकर ग्रहण और त्यागरूप संकल्प क्षीण हो गया है, वह जीवन्मक्त कहलाता है। हर्प, अमर्प, भय, क्रोध, काम और कायरताकी दृष्टियोंसे जो रहित है, वह जीवन्मक्त कहलाता है ।

श्रीवाल्मीकिजी कहते हैं — भरद्वाज ! महर्षि वसिष्ठ जब इतना उपदेश दे चुके, तब दिन बीत गया, सर्य अस्ताचलको चले गये । उस सभाके सभी सदस्य सुनि-को नमस्कार करके सायंकालिक उपासनाके निमित्त रनान करने चले गये और रात बीतनेपर सूर्यकी किरणोंके उदयके साथ ही फिर उस सभाभवनमें आ गये। (सर्ग १४-१६)

### जीवन्म्रिक्तिकी प्राप्ति करानेवाले विभिन्न प्रकारके निश्चयों तथा सव कुछ ब्रह्म ही है, इस पारमार्थिक स्थितिका वर्णन

श्रीविसिष्ठजी कहते हैं —श्रीराम ! जो विदेहमुक्त हैं, परब्रह्मखरूप हो जानेके कारण उनकी महिमातक वाणीकी वे वाणीके विषय नहीं होते ( इसीर त्यागकर साक्षात पहुँच नहीं हो पाती। इसलिये उनकी स्थितिका वर्णन नहीं

किया जा सकता ) । अत: तुम इस जीवन्मुक्तिका वर्णन सुनो । संसार सत्य है, यह समञ्जते हुए जिसके कारण विषय-भोगोंके भोगनेमें दृढ़ भावना हो गयी है, ऐसी तृष्णाद्वारा जीवकी जो बाह्य पदार्थमें उसकी सत्ताको लेकर आसक्ति है, उसे आचार्यलोग सदृह संसार-बन्धन कहते हैं। जीवनमुक्तोंके शरीरके अन्त:करणमें 'भोग पदार्थ मिथ्या हैं इस निश्चयसे हृदयमें भोग संकल्परहित और बाह्य संसारमें विहार करनेवाली स्करणा द्वआ करती हैं। महामते श्रीराम ! 'यह मुझे प्राप्त हो' इस प्रकारकी जो हृदयमें भावना है, उसे तुम तृष्णा और संकल्प नामक शृङ्खळा समझो । उस तृष्णाका सत् और असत् सभी पदार्थिमें सदा त्याग करके जो परम उदार हो गया है, वह महामनर्खा पुरुष जीवन्मुक्ति पदको प्राप्त करता है।

श्रीराम ! विचारवान् पुरुषके हृदयमें चार प्रकारका दृढ़ निश्चय होता है--पहला निश्चय यह है कि मैं सिरसे लेकर पैरतक माता-पिताके द्वारा रचा गया हूँ; यह असत् दृष्टि है । इसके कारण मनुष्यको बन्धन प्राप्त होता है । मैं देह-इन्द्रिय आदि सब पदार्थीसे रहित तथा सुक्ष्मसे भी सुक्ष्मतर हूँ,—ऐसा जो दूसरा निश्चय है, वह साधुपुरुषोंको मोक्षकी प्राप्ति करानेवाला होता है। रघनन्दन ! 'जगत्के सब पदार्थ मुझ अविनाशी परमात्माके ही खरूप हैं' इस तरहका तीसरा निश्चय भी मोक्षकी ही प्राप्ति करानेवाला है। 'अहंकार अथवा यह सारा जगत् सदा आकाशके समान शून्य ही हैं ऐसा जो चौया निश्चय है, वह भी मोक्षकी ही सिद्धिका कारण होता है। इन चार निश्चयोंमें जो पहला है, उसे बन्धनकारक कहा गया है। ग्रुद्ध भावनासे उत्पन्न हुए शेष तीन प्रकारके निश्चय मोक्षदायक बताये गये हैं।

महामते ! मैं आत्मा ही सब कुछ हूँ-इस प्रकारका जो निश्चय है, उसे पाकर ही मेरी बुद्धि फिर कभी विपादको नहीं प्राप्त होती । आत्माकी महिमा ऊपर-नीचे और अगल-बगलमें---सर्वत्र व्यापक है। सब आत्मा ही है, ऐसे आन्तरिक निश्चयसे युक्त पुरुष कभी बन्चनमें नहीं पडता । जैसे अपार महामागर पातालतक जलसे भरा हुआ है, वैसे ही ब्रह्मासे लेकर कीट-पतङ्गतक सारा जगत् परमात्मासे परिपूर्ण है । इसिटिये एकमात्र ब्रह्म ही नित्य और सत्य है। उससे अतिरिक्त जगत्की कोई सत्ता नहीं है---ठीक वैसे ही जैसे सारा समुद्र जल ही है, उससे भिन्न तरङ्ग आदि कुछ नहीं हैं। जैसे सोनेके कड़े, बाजूबंद और नूपुर आदि सुवर्णसे भिन्न नहीं हैं. उसी तरह वृक्ष, तृण आदि कोटि-कोटि पदार्थ आत्मासे भिन्न नहीं हैं । परमात्ममयी अद्वैतशक्ति ही द्वैत और अद्भैतके भेदसे जगन्निर्माणकी लीलाको करती हुई विस्तारको प्राप्त होती है। वास्तवमें न तो अहंकार है और न यह जगत् ही है। यह सब कुछ केवल निर्वि-कार शान्त विज्ञानानन्दघन ही प्रकाशित हो रहा है। यह संसार न तो असत् है और न सत् ही है—सदा यही समझना चाहिये । परम, अमृत, अनादि, सब ज्योतियोंको प्रकाशित करनेवाला, अजर, अजन्मा, अचिन्त्य, निष्कल, निर्विकार, सम्पूर्ण इन्द्रियोंसे रहित, प्राणोंका भी प्राण, समस्त संकल्पोंसे रहित, कारणोंका भी कारण, नित्य उदित, परमात्मा, व्यापक, चिन्मय प्रकाश-खरूप आकाशमें परिपूर्ण, अनुभवका बीज (कारण), अपने आपमें ही अपने आपका अनुभव करने योग्य, आन्तरिक आनन्दानुभवस्त्रंरूप ब्रह्म ही तुम, मैं और जगत् है। उससे भिन्न कुछ नहीं है। इस प्रकारका ( सर्ग १७ ) निश्चय तम्हें करना चाहिये।

# महापुरुषोंके स्वभावका वर्णन तथा अनासक्त-भावसे संसारमें विचरनेका उपदेश

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं---महाबाहु श्रीराम! जिनका

आहत नहीं हुए हैं, इस संसारमें लीलापूर्वक विचरनेवाले चित्त एकाग्र है तथा जो काम, लोभ आदि कुट्छियोंसे उन महापुरुषोंका निम्नाङ्कित खभाव बताया जा रहा है।

जीवन्मुक्त चित्तवाळा मुनि इस संारमें विचरण करता हुआ भी आदि, मध्य और अन्तमें—सदा ही रसहीन जो जगत्की अवस्थाएँ हैं, उनको उपहासके योग्य समझे। जो न तो प्राप्त हुई प्रिय वस्तुका अभिनन्दन करता है, न अप्रियसे द्वेष करता है, न नष्ट हुई वस्तुके लिये शोक करता है और न अप्राप्त वस्तुको पानेकी इच्छा ही करता है, सदा मननशील रहकर कर्तव्य कर्ममें आलस्य छोड़कर प्रवृत्त होता है, वह पुरुष संसारमें कभी दुखी नहीं होता । जो पृछनेपर प्रस्तुत विषयका प्रतिपादन करता है, न पूछनेपर मौन हो सुखे काठकी भाँति अविचलभावसे स्थित रहता है तथा इच्छा और अनिच्छाके बन्धनसे मुक्त है, वह पुरुष संसारमें दुखी नहीं होता। जो सबके अनुकूल बोलता, किसीके पूछने या प्रेरणा करनेपर सुन्दर उक्तियोंद्वारा समाधान करता और प्राणियोंके मनोभावको समझ लेता है, वह पुरुष संसारमें दुखी नहीं होता । वह परम पदमें आरूढ़ हो जगत्की क्षणमङ्गुर अवस्थाको अपनी शान्तबुद्धिके द्वारा हँसता हुआ-सा देखता है। रघनन्दन ! जिन्होंने अपने चित्तको जीत लिया है और परावरखरूप परब्रह्म परमात्माका साक्षात् करके जो महात्मा हो गये हैं, उन्हींका ऐसा खभाव मैंने तुम्हें बताया है।

अपने चित्तको न जीतनेवाले मृह मनुष्योंके जो यह आदि कर्म हैं, वे फल्की कामनासे युक्त होते हैं, नाना प्रकारके दस्म, मान, मद आदि दुर्गुणोंसे मरे होते हैं; अतप्त्र पुनर्जन्म आदिके कारण होनेवाले सुख-दुःखोंसे पिर्पूर्ण हुआ करते हैं। इसल्प्रिये हम उन मृह मनुष्योंके उद्धारका कोई उपाय नहीं बता सकते। रघुनन्दन ! तुम तो भीतरसे सब आशाओंका त्याग करके, बीतराग और वासनाश्रस्य हो बाहरसे समस्त सल्कर्मोंका एवं सदाचारोंका ठीक-ठीक पालन करते हुए संसारमें विचरो। श्रीराम ! तुम उदार, सदाचारी, समस्त शाखीय कमोंका

मलीमाँति आचरण करनेवाले तथा भीतर सम्पूर्ण कामनाओं और आसक्तियोंसे शून्य हो संसारमें विचरण करो । रधनन्दन ! तम सब पदार्थीका यथार्थ रहस्य एवं अन्तर जान चुके हो; इसलिये जैसी अभीए हो वैसी ही दृष्टिसे देखते हुए अनासक्तभावसे संसारमें विचरो । श्रीराम ! अहंकारसे रहित, अपने वास्तविक खरूपमें स्थित, आकाशके समान निर्छेप एवं निर्मल तथा कलङ्करो दूर रहकर संसारमें विचरण करो । राघव ! सैकड़ों आशारूपी पाशोंसे नित्य मुक्त, सब पदार्थीमें सम तथा वाहर प्रजाओंके हितकर कार्योंमें तत्पर रहकर तुम लोकमें विचरो । वास्तवमें जीवात्माका न तो बन्धन है और न मोक्ष ही है। यह मिथ्या माया इन्द्रजालकी भाँति संसारमें भटकानेवाळी है । आत्मा तो सर्वथा एकरूप, सर्वव्यापी और आसक्तिके वन्धनसे रहित है; फिर उसका बन्धन कैसे हो सकता है। और जब वह बँवा ही नहीं है, तब किसके छिये मोक्षका विधान होगा। यह भ्रान्तिरूप विशाल संसार यथार्थ तत्त्वको न जाननेके कारण अज्ञानसे ही उत्पन्न हुआ है। यथार्थ तत्त्वका ज्ञान होनेसे यह उसी तरह नष्ट हो जाता है, जैसे रस्सीका ज्ञान होनेसे उसमें सर्पबुद्धि नष्ट हो जाती है । तुम अनन्त, सत्खरूप एवं आकाशको समान व्यापक हो । ज्वालाओंके मध्य-भागकी भाँति प्रकाशमान एवं नित्य शुद्ध हो । तुम्हारा खरूप किसीकी दृष्टिमें नहीं आता । तुम सृक्ष्मखरूप होकर सम्प्रण जगत्के पदार्थीके भीतर उसी प्रकार स्थित हो, जैसे मुक्ताहारके सभी मोतियोंमें एक ही सूत समाया हुआ है । महाबाहु श्रीराम ! यह शत्रु है, यह अपना है, यह दूसरा है, यह तुम हो, यह मैं हूँ—इत्यादि भावनाएँ यहाँ उसी प्रकार सत्य नहीं हैं, जैसे दृष्टि-डोषके कारण होनेवाला दो चन्द्रमा आदिका दर्शन ।

(सर्ग १८)



### पिता-माताके ग्रोकसे व्याकुल हुए अपने भाई पावनको पुण्यका समझाना-जगत् और उसके सम्बन्धकी असत्यताका प्रतिपादन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं-र्युनन्दन! इसी विषयमें विज्ञ पुरुष इस प्राचीन इतिहासका उदाहरण दिया करते हैं। गङ्गाजीके तटपर दो मुनिकुमारोंमं, जो परस्पर भाई थे, उक्त विषयको लेकर ही जो संवाद हुआ था, वही यह पवित्र एवं अद्भुत इतिहास है; तुम इसे सुनो । इस जम्बृडीपकी किसी पर्वतमालामें एक महेन्द्र नामक पर्वत है । उसके एक देशमें जहाँ सुविस्तृत एवं मनोरम रत्नमय शिखर है, मुनियोंने स्नान और जलपानके लिये आकाश-गङ्गाको उतारा था । उसी गङ्गाजीके तट-प्रदेशमें, जहाँके बृक्ष फूलोंसे लदे हुए थे तथा जो पार्श्वर्वर्ती रत्नमय शिखरकी प्रभासे प्रकाशमान और दीप्तिमान सुवर्णकी कान्तिसे सुनहरे रंगका दिखायी देता था, एक महर्षि निवास करते थे। उनका नाम था दीर्घतपा। उन्हें सम्यक ज्ञान प्राप्त हो चुका था । वे तपस्याकी राशि और उदार-बुद्धि थे तथा तपस्याके मूर्तिमान् रूप-से जान पड़ते थे। उन महर्षिके दो पुत्र थे, जो चन्द्रमाके समान सुन्दर थे।



उनके नाम थे पुण्य और पावन । उन दोनों पुत्रों और

एक पत्नीके साथ वे मुनि गङ्गाजीके उस तटपर रहते थे, जहाँके बृक्ष फलोंसे भरे हुए थे। कुछ समय बीतनेपर मुनिके उन दोनों पुत्रोंमें जो अवस्था और गुण दोनों ही दिष्टेयोंसे ज्येष्ठ थे, वे पुण्यनामक मुनि सम्यक् ज्ञानसे सम्पन्न हो गये; परंतु उनके दूसरे पुत्र पावनका ज्ञान अधूरा ही रह गया। वे मूर्खनाकी सीमासे तो बाहर हो गये थे; परंतु उन्हें परमार्थ-तत्त्वका यथार्थज्ञान नहीं प्राप्त हुआ। इसल्ये वे बीचमें ही झूट रहे थे।

तदनन्तर सौ वर्ष बीत जानेपर दीर्घतपा जरावस्थासे जर्जर हो गये। अतः उन्होंने अपने शरीरको त्याग दिया



और संकल्पतथा रागसे शून्य परम पदस्बल्प सिन्नदानन्द-घन ब्रह्मभावको प्राप्त कर लिया । तत्पश्चात् पतिके शरीरको प्राण और अपानसे रहित होकर पृथ्वीपर पड़ा देख मुनिकी पत्नीने भी पतिकी सिखायी हुई चिरकालसे अभ्यस्त यौगिक क्रियाद्वारा अपने शरीरको त्याग दिया और लोगोंकी दृष्टिसे अदृश्य हो अपने पतिका उसी तरह अनुसरण किया, जैसे प्रभा गगनमण्डळमें अस्त होते हुए चन्द्रदेवका अनुसरण करती है। माता और पिताके परलोकवासी हो जानेपर ज्येष्ठ पुत्र पुण्य ही स्थिरिचत्त हो उनके अन्त्येष्टि-कर्ममें प्रवृत्त हुए। पावनको माता-पितासे विछुड़ जानेके कारण वड़ा दुःख हो रहा था। उनका चित्त शोकसे व्याकुळ था। वे बड़े माईकी और न देखकर बनकी गर्लियोंमें पूम-यूमकर विळाप करने छगे। माता-पिताका औध्येदेहिक कर्म समाप्त करके उदार- बुद्धि पुण्य बनमें अपने शोकाकुळ बन्धु पावनके पास आये।



पास आकर पुण्यने कहा—बस्स! यह शोक अन्धता (मोह )का एकमात्र कारण है। तुम इसे घनीभूत क्यों बना रहे हो १ महाप्राज्ञ! तुम्हारे पिता तुम्हारी माताजीके साथ उस मोक्षनामक सिबदानन्दघन परमात्मपदको प्राप्त हो गये हैं, जो सक्का अपना ही खरूप है। वही सब प्राणियोंका अधिष्ठान है और वही जिताता ब्रह्म-वेत्ताओंका स्वरूप है। जब पिता अपने स्वरूपको ही प्राप्त इए हैं, तब तुम उनके लिये बारंबार शोक क्यों करते हो १ तमने इस संसारमें ऐसी मोहजनित ममता-मयी भावना बाँच रक्खी है. जिससे तम अशोचनीय पिताके लिये भी जोंक कर रहे हो ! न वे ही तम्हारी माता थीं और न वे ही तम्हारे पिता थे । वस्म ! जैसे प्रत्येक वनमें जलके वहनेके लिये बहत-से नाले होते हैं. उसी तरह तुम्हारे सहस्रों माता-पिता हो चुके हैं। उन माता-पिताके भी असंख्य पुत्र हो चुके हैं, केवल तुम्हीं उनके पत्र नहीं हो । जैसे नदीके जलमें बहुत-सी तरहें उठती और विलीन हो जाती हैं, उसी प्रकार मनुष्य आदि प्राणियोंके जन्म-जन्ममें बहुतसे पत्र हो-होकर कालके गालमें जा चके हैं। वत्स ! यदि स्नेहके कारण माता-पिता और पुत्रोंके लिये शोक करना ही उचित हो तो पहलेके जन्मोंमें जो सहस्रों माता-पिता बीत चुके हैं। उनके लिये निरन्तर शोक क्यों नहीं किया जाता ? महाभाग ! जगतुकी कल्पनाके निमित्तभूत भ्रम या अज्ञानके कारण ही यह प्रपन्न दिखायी देता है। विद्वन ! वास्तवमें तो तुम्हारे न कोई मित्र है और न बन्ध-बान्धव ही हैं। वत्स ! पारमार्थिक दृष्टिसे सत्य क्या है ? इसका तम विचार करो । विचार करनेसे तम्हें ज्ञात होगा कि न तम हो, न हम हैं। तम्हारे अन्त:करणमें जो भ्रम है, उसीके कारण इस जगतकी प्रतीति हो रही है। अतः तम उसे त्याग दो। 'यह गया, यह मर गया' इत्यादि कुदृष्टियाँ अपने संकल्परूप अज्ञानसे उत्पन्न हो सामने दिखायी देती हैं, वास्तवमें इनकी सत्ता नहीं है। (सर्ग १९)

पुण्यका पावनको उपदेश-अनेक जन्मोंमें प्राप्त हुए असंख्य सम्बन्धियोंकी ओरसे ममता हटाकर उन्हें आत्मखरूप परमात्मासे ही संतोष प्राप्त करनेका आदेश, पुण्य और पावनको निर्वाण-पदकी प्राप्ति, तृष्णा और विषय-चिन्तनके त्यागसे मनके क्षीण हो जानेपर परमपदकी प्राप्तिका कथन पुण्य कहते हैं—पावन ! बन्सु, मित्र, पुत्र, स्तेह, अपने नाममात्रसे विस्तारको प्राप्त हो रहा है ( वस्तरध्या

पुण्य कहत ह—पावन । बन्धु, ामत्र, पुत्र, स्नह, अपने नाममात्रस विस्तारका प्राप्त हा ह ( वस्तुदृष्ट्या द्वेष तथा मोह-दशारूप रोगसे युक्त जो प्रपन्न है, यह इनकी सत्ता नहीं है )। जिसके प्रति बन्धुभावना कर

ली गयी है, वह बन्धु हो गया और जिसके प्रति शत्रुकी भावना कर ली गयी, वह शत्र हो गया। परंत्र सभी शरीरोंमें अभिन्नरूपसे विद्यमान जो सर्वव्यापी आत्मा है, उस एकमें ही 'यह बन्धु है, यह रात्र है' ऐसी कल्पना कैसे हो सकती है ? वत्स ! यह शरीर रक्त, मांस और हड्डियोंका समृह है, अस्थियोंका पञ्जर है; इससे भिन्न मैं कौन हूँ, इसका तम खयं अपने चित्तसे विचार करो । पारमार्थिक दृष्टिसे देखनेपर न तुम कोई हो और न मैं कोई हूँ। 'यह पुण्य है, यह पावन है' इत्यादि कल्पनाओंके रूपमें मिथ्याज्ञान ही नृत्य कर रहा है । यदि तुमआत्मासे भिन्न कोई लिङ्गरारीर ही हो तो बताओ । बीते हुए दूसरे अनेक जन्मोंमें जो तुम्हारे बन्ध और धन-वैभव नष्ट हो गये हैं, उनके लिये भी शोक क्यों नहीं करते ? सुन्दर फूलोंसे सुशोभित वनस्थिलयोंमें तुम्हारे बहुत-से बन्ध मगयोनियोंमें मृग-शरीर धारण करके रहे हैं, उनके लिये तुम्हें शोक क्यों नहीं हो रहा है १ वत्स ! इसी जम्ब-द्वीपमें तुम पहले अन्यान्य बहुत-सी योनियोंमें सैकड़ों-हजारों बार जन्म ले चुके हो । मैं तत्त्वज्ञानसे ग्रुद्ध हुई सुक्षम-बुद्धिके द्वारा तुम्हारे और अपने पूर्वजन्मके वासना-क्रमको देख रहा हूँ । मेरी भी बहुत-सी योनियाँ अनेक बार बीत चुकी हैं, उन मोह-मन्थर ( अज्ञानसे जडीभूत ) अतीत योनियोंको आज मैं तत्त्वज्ञानसे उदित हुई सङ्ग-दृष्टिके द्वारा देखता और स्मरण करता हूँ । ऐसी अवस्थामें जो जगत्में उत्पन्न हुए सैकड़ों माता-पिता, भाई-बन्ध और मित्र कालके गालमें जा चुके हैं, उनमेंसे किन-किनके लिये हम दोनों शोक करें और किनके लिये न करें। अथवा किनको-किनको छोड़कर यहाँ किन-किनके लिये हम शोकमें डूबे रहें; क्योंकि संसारकी तो ऐसी ही गति है। पावन ! तम्हारा भळा हो । मनमें अहं भावके क्यपें स्थित इस प्रपञ्च-भावनाको त्यागकर तुम उस गतिको प्राप्त करो, जो अत्मज्ञानी पुरुपोंको उपलब्ध होती है। बत्स ! तम शान्तचित्त होकर आत्माका-अपने आपका,

जो भाव और अभाव (उत्पत्ति और विनाश) से मुक्त तथा जरा और मृत्युसे रहित है, स्मरण करो । मनमं मृहता न लाओ । उत्तम बुद्धिवाले पावन ! न तुम्हें दु:ख है न तुम्हारा जन्म हुआ है; न तुम्हारी कोई माता है और न पिता ही है । तुम केवल शुद्ध-बुद्ध आत्मा हो, दूसरे कोई नहीं हो । जैसे रात होनेपर दीपक संनिधिमात्रसे प्रकाशके कर्ता होते हुए भी व्यापार-शूत्य होनेके कारण अकर्ता ही हैं, उसी प्रकार तत्व-झानी पुरुष कर्तापनके अभिमानसे रहित होनेके कारण लेक-व्यवहारकी स्थितिमें कर्ता होकर भी अकर्ता ही हैं । वस्स ! जो समस्त एषणाओंके कल्डक्कसे रहित एवं मननशील है तथा जिसका हर्य-क्रमलमें खस्थ आत्मखरूपसे साक्षात्कार किया गया है, उस आत्माके द्वारा अपने भीतरके सम्पूर्ण संसारअमको मिटाकर अवशिष्ट हुए उस भावखरूप आत्मा (परब्रहा परमात्मा)से ही संतोष प्राप्त करो ।

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—रघुतन्दन ! पुण्यके इस प्रकार समझाने-बुझानेपर पावनको उत्कृष्ट बोध (परमात्म-तत्त्वका दह निश्चय ) प्राप्त हुआ । तत्पश्चात् ज्ञान और विज्ञानमें पारंगत तथा सिद्ध और अनिन्ध स्थितिको प्राप्त हुए वे दोनों बन्धु उस बनमें इच्छानुसार विचरने लगे। तदनन्तर



समय आनेपर वे दोनों देहरहित हो परम निर्वाणपद ( परमात्मा ) को प्राप्त हो गये । निष्पाप श्रीराम ! इस प्रकार पूर्वजन्मोंमें जो असंख्य देह धारण कर चुके हैं, उन प्राणियोंके माता-पिता, वन्धु-बान्धव आदिका समुदाय अनन्त है। उनमेंसे कौन किनको प्रहण करे और कौन किनका त्याग । रघनन्दन ! इसलिये इन असंख्य तृष्णाओंकी निवृत्तिका एकमात्र उपाय त्याग ही है, उनको पोसना नहीं । जैसे लकड़ी डालनेसे आग प्रज्वलित होती है, उसी प्रकार विषय-भोगोंके चिन्तनसे चिन्ता बढ़ती जाती है: और जैसे बिना ईंघनके आग बुझ जाती है, उसी प्रकार विषयोंका चिन्तन न करनेसे चिन्ता मिट जाती है। एकमात्र विवेकरूपी सखा और एकमात्र पवित्र एवं तीक्ष्ण बुद्धिरूपिणी प्रिय सखीको साथ ले संसारमें शास्त्रविहित आचरण करनेवाला पुरुष संकट पड़नेपर भी मोहग्रस्त नहीं होता ! वैराग्यसे, शास्त्रोंके अभ्याससे तथा महत्तायक्त क्षमा, दया, शान्ति, समता और संतोष आदि गुणोंसे यत्नपूर्वक आपत्तिका निवारण करनेके लिये मनुष्य खयं ही मनको उन्नत वनाये । जो परम पदकी प्राप्तिरूप फल पूर्वीक्त महत्ता-यक्त गणोंसे उत्कर्षको प्राप्त हुए मनके द्वारा उपलब्ध हो सकता है, वह तीनों छोकोंके ऐश्वर्य तथा रहोंसे भरे हुए कोशकी प्राप्तिसे भी नहीं हो सकता। मनके विश्रद्ध अमृत-रससे पूर्ण होनेपर सारी वस्रधा आनन्दकी स्रधा-धारासे आष्ट्रावित हो जाती है । मन वैराग्यसे ही पूर्णताको प्राप्त-विज्ञानानन्द्वन रससे परिपूर्ण होता है। आशा ( इच्छा, कामना आदि )-के वशीभूत हुआ मन उपर्युक्त पूर्णताको नहीं प्राप्त होता | जिनके चित्तमें किसी . लैकिक वस्तुकी स्प्रहा नहीं है, उन लोगोंके लिये तीनों लोकोंका ऐश्वर्य कमलगड्डेके समान अत्यन्त तुच्छ है। श्रीराम ! चित्तके नष्ट हो जानेपर अविचल वैर्यसे युक्त पुरुष उस परमपदको प्राप्त कर लेता है, जहाँ फिर-नाशका भय नहीं है । (सर्ग २०-२१)

# राजा विलक्ते अन्तःकरणमें वैराग्य एवं विचारका उदय तथा उनका अपने पितासे पहलेके पूछे हुए प्रश्लोंका स्मरण करना

श्रीवसिष्ठजीने कहा—अथवा हे रघुकुलरूपी आकाशके पूर्ण चन्द्रमा श्रीराम! तुम राजा बलिकी भाँति विवेकके द्वारा परम्नह्म परमात्माका यथार्थ एवं विद्युद्ध ज्ञान प्राप्त करो।

श्रीरामचन्द्रजी बोले—मगवन् ! सम्पूर्ण धर्मोके हाता गुरुदेव ! आपकी कृपासे सुन्ने प्राप्तव्य सिन्नदानन्द-धन प्रमात्माके ज्ञानका यथार्थ अनुभव प्राप्त है और उसी निर्मेल पदमें में प्रम शान्तिको प्राप्त होकर स्थित हूँ । प्रभो ! जैसे शरद्ऋतुमें आकाशसे वादल हट जाते हैं, उसी प्रकार मेरे चित्तसे तृष्णा नामक महान् तम (अन्नानान्ध्रकार ) का अत्यन्त अभाव हो गया है । प्रणिमाके सायंकाल्यें उदित हुए आकाशवर्ती शीतल अमृतमयी किरणोंसे सम्पन्न तथा महातेजस्ती पूर्ण चन्द्रमाके समान मैं विज्ञानानन्द्रधनमय अमृतसे परिपूर्ण, चिन्मय आकाश-स्वरूप ब्रह्ममें विराजमान शान्तिमय महान् प्रकाशस्त्ररूप तथा अन्तःकरणमें परमानन्दसे परिपूर्ण होकर स्थित हूँ।

श्रीयसिष्ठजीने कहा — रघुनन्दन ! मैं तुमसे बिळिके उत्तम बृतान्तका वर्णन करता हूँ, मुनो ! इस ब्रह्माण्ड-कोशके भीतर किसी दिशारूपी निकुन्नमें भूमिके नीचे विद्यान पाताळ नामसे बिख्यान एक ळोक है, जिसमें अमुगेंके बाहदण्डोंपर शाधारिन महान साम्राज्य है !

उस साम्राज्यपर विरोचनकुमार बिल राजाके रूपमें प्रतिष्ठित हुए । वे दैत्यराज बिल त्रिलोकीके रह्नोंके



कोश, समस्त शरीरधारियोंके रक्षक तथा सुवनपालोंके भी पालक हैं। साक्षात् भगवान् विष्णु उनकी रक्षा करते हैं। उन्होंने अनायास ही वशमें किये हुए सम्पूर्ण लोकोंके विस्तारसे अपने आपको विभूषित करके दस करोड वर्षीतक राज्य किया । तदनन्तर आने-जानेवाले बहत-से युगः बीत गये । देवताओं और असुरोंके महान् समृह कभी उन्नतिको प्राप्त हुए और कभी उनका पतन हुआ। तीनों लोकोंमें अत्यन्त उत्कृष्ट समझे जानेवाले वहत-से भोगोंका निरन्तर उपभोग करते-करते एक समय दानवराज बलिको उन भोगोंसे अत्यन्त उद्देग (वैराग्य) प्राप्त हुआ । एक दिन मेरुपर्वतके शिखरपर स्थित रह्नोंके बने हुए विशाल भवनमें खिड़कीके सामने बैठे हर दैत्यराज विल खयं ही संसारकी स्थितिपर विचार करने लगे-'अहो ! अक्षुण्ण शक्तिवाले मुझ बलिको अब इस लोकमें कितने समयतक यह साम्रज्य चलाना और तीनों लोकोंमं विचरना होगा ? मेरा यह महान् राष्ट्र तीनों लोकोंको आश्चर्यमें डालनेवाला है। प्रचुर भोगोंसे सम्पन्न होनेके कारण यह अत्यन्त मनोहर जान पड़ता है, किंत इसके



उपभोगसे मेरा कौन-सा प्रयोजन सिद्ध हो रहा है ? जो आरम्भमं तभीतक मधुर प्रतीत होता है, जवतक वह नष्ट या विकृत नहीं हो जाता, और जिसका विनाश अवश्यम्भावी है, उस भोग-समुदायका उपभोगमात्र करना मेरे लिये क्या सुखदायक हो सकता है ? जिसके प्राप्त हो जानेपर दूसरा कुछ पाना या करना शेष न रह जाय, उस परम उदार अद्वितीय (परमालम्प्राप्तिरूप) फलको में यहाँ नहीं देख पाता । इन क्षणमङ्कुर भोगोंको छोड़कर दूसरा नित्य, उत्तम एवं यथार्थ सुख क्या है— इसीका मैं विचार करता हूँ।' विवेक-वैराग्ययुक्त सुद्धिसे ऐसा सोच-समझकर राजा बिल तल्काल ध्यानमग्न हो गये।

तदनन्तर विचार किये हुए परम पुरुवार्थका मन-ही-मन चिन्तन करते हुए असुरराज बल्नि क्षणमरमें भूसक्क-पूर्वक कहा—''अरे! याद आ गया। पहलेको बात है— जिन्होंने लोकके लोटे-बड़े सभी व्यवहारोंको देखा या और जो आत्मतत्त्वके ज्ञानसे सम्पन्न थे, उन अपने ऐश्वर्यशाली पिता महाराज विरोचनसे मैंने पूला—'महामते! जहाँ समस्त दुःखों और सुखोंस सम्बन्ध रखनेवाले सारे भ्रम शान्त हो जाते हों, संसारकी वह सीमा कौन है? तात! मनका मोह कहाँ शान्त होता है ? समस्त एषणाओंका कहाँ अभाव होता है तथा चिरकालके लिये निरन्तर एवं पुनराहृत्तिरहित विश्राम कहाँ प्राप्त होता है ? पूच्य पिताजी ! अविनाशी आनन्दसे परम सन्दर किसी ऐसे परमपदका मेरे लिये वर्णन कीजिये, जहाँ स्थित होकर मैं सदाके लिये परमशान्ति प्राप्त कर खूँ। मेरे इस प्रश्नको सुनकर पिताने सम्मोहशान्ति (अज्ञान-निवारण) के लिये मुझसे यह वात कहीं। (सर्ग २२-२३)

# विरोचनका विक्रको भोगोंसे वैराग्य तथा विचारपूर्वक परमात्मसाक्षात्कारके लिये उपदेश



विरोचन बोले—महामते ! मनुष्यसे लेकर ब्रह्मप्रतक सम्पूर्ण पदोंका अतिक्रमण करनेवाला जो मन, बुद्धि, इन्द्रिय और शरीरका खामी छुद्ध आत्मा है, वह एक राजाके समान है। उसने बुद्धियुक्त मनको अपना मन्त्री बनाया है। उस मन्त्रीको जीत लेनेपर सबको जीत लिया जाता है और सब कुळ प्राप्त हो जाता है। परंतु उसे अस्यन्त दुर्जय समझना चाहिये। वह बलसे नहीं, युक्तिसे ही जीता जाता है।

बिलने कहा—भगवन् ! उस चित्तरूपी मन्त्रीपर आक्रमण करनेके लिये जो युक्ति या उपाय हो, उसे आप भळीभाँति बताइये, जिससे मैं उस भयंकर मनपर विजय पा सकूँ ।

विरोचन बोले-बेटा ! सभी विषयोंके प्रति सब प्रकारसे जो अत्यन्त अनास्था ( वैराग्य ) है, वही मनपर विजय पानेके लिये उत्तम यक्ति है। यह अनास्था ही वह उत्तम युक्ति है, जिससे महान् मदमत्त मनरूपी मातङ्ग (गजराज) का शीघ्र ही दमन किया जा सकता है। महामते ! यह युक्ति अत्यन्त दुर्छभ और परम सुलभ भी है। यदि इसके लिये अभ्यास न किया जाय तो यह अत्यन्त दुर्छभ है । पूरंत यदि इसके लिये भलीभाँति अभ्यास किया जाय तो यह अनायास ही प्राप्त हो जाती है। वेटा! यदि क्रमशः विषयोंसे विरक्त होनेका अभ्यास किया जाय तो जैसे सींचनेसे लता लहलहा उठती है, उसी प्रकार यह विरक्ति भी सब ओरसे सुस्पष्टतः प्रकट हो जाती है । पुत्र ! जैसे बोये बिना धान नहीं प्राप्त होता. वैसे ही यदि विरक्तिके छिपे अभ्यास न किया जाय तो विषय-छोलप पुरुष कितना ही क्यों न चाहे. यह विरक्ति उसे नहीं मिलती; अतः तुम इसे अभ्यासके द्वारा दढ करो । संसाररूपी गर्तमें निवास करनेवाले ये जीव तवतक नाना प्रकारके दःखोंमें भटकते रहते हैं, जबतक उन्हें त्रिषयोंसे वैराय नहीं हो जाता । जैसे कोई अत्यन्त बलवान् देहवाला मनुष्य भी यदि पैर उठाकर कहीं जाय नहीं तो वह देशान्तरमें नहीं पहुँच सकता, उसी तरह कोई शारीरिक शक्तिसे सम्पन्न पुरुष भी यदि अभ्यास न करे तो वह विषयोंसे वैराग्य नहीं प्राप्त कर सकता । इसलिये देहधारी मनुष्यको चाहिये कि वह जीवन्मुक्तिके हेत्भूत पूर्वकथित ध्येय नामक वासना- त्यागकी अभिलापा एवं चिन्तन करते हुए भोगोंकी ओरसे विरक्तिका. अभ्यासपूर्वक विस्तार करे—ठीक वैसे ही, जैसे सींचने आदिके द्वारा लगायी हुई वेलको बढ़ाया जाता है। बेटा! हुई आरे अमर्पसे रहित ग्रुभ कर्मफलको प्राप्त करनेके लिये इस संसारमें परम पुरुवार्थके सिवा दूसरा कोई साधन नहीं है। पुरुवार्थके ही उसकी प्राप्ति होती है। संसारमें देवकी चर्चा बहुत की जाती है। परंतु दैश कहीं देहधारण करके स्थित हो, ऐसी बात नहीं है। अवस्य होनेवाली जो भवितव्यता है—नियतिके द्वारा मिलनेवाला जो अपने ही ग्रुभाग्रुभ कर्मोका फल है, उसींको यहाँ देव अथवा प्रारव्य नाम दिया गया है।

प्रस्थ-भोगरूप जो देव है, उसे परम पुरुष्धिं ही जीता जाता है। जीवात्मा पुरुष-शरीर धारण करके पुरुष्धिं जिस पदार्थका जैसे संकल्प करता है, इस लोकमें वह पदार्थ उसे उसी रूपमें प्राप्त होता है, इस लोकमें वह पदार्थ उसे उसी रूपमें प्राप्त होता है, इस लिसी रूपमें नहीं। बेटा! इस जगत्में पुरुष्धिके सिवा दूसरा कुळ नहीं है। अतः उत्तम पुरुष्धिका आश्रय ले भोगोंकी ओरसे बेराग्य प्राप्त करे। जवतक भोगोंसे वैराग्य, जो संसार-वन्धका विनाश करनेवाला है, नहीं प्राप्त होता, तवतक विजयदायक परमानन्दकी प्राप्ति नहीं हो सकती। जवतक मोहमें डाल्कनेवाली विषयासक्ति बनी हुई है, तवतक भवदशारूपी झूळा चञ्चल गतिसे आन्दोलित होता रहता है अर्थात् जीवको संसारमें भटकानेवाली अस्थिर अवस्था प्राप्त होती रहती है। पुत्र! अभ्यासके विना विययभोगरूपी मुजंगमोंसे भरी हुई दःखदायिनी दराशा कदापि दर नहीं होती।

विश्वं पृद्धा—असुरेश्वर ! विषयोंकी ओरसे जो वैराग्य है, वह जीवके अन्तःकरणमें कैसे ददतापूर्वक स्थित होता है ?

विरोचनने कहा—वेटा ! अत्मसाक्षात्काररूपिणी फलदायिनी लता जीवके अन्तःकरणमें विषयभोगोंसे

विरक्तिरूपी फल अवस्य उत्पन्न करती है । आत्म-सक्षात्कार होनेपर विपयोंमें राग ( आसक्ति ) का अत्यन्त अभाव हो जाता है । इसलिये पुरुष पवित्र और तीक्ष्म बुद्धिके द्वारा अति उत्तम विवेक-विचारसे परब्रह्म परमात्मा-का साक्षात्कार करे। साथ ही विषयोंकी आसक्तिसे सर्वथा रहित हो जाय । पवित्र एवं तीक्ष्ण बुद्धिवाला पुरुष दिनके दो भागोंमं अपने चित्तको वैराग्यपूर्वक परमार्थ-साधनरूप सत्त-शास्त्रके अनुशीलनमें लगाये, तीसरे भागमें एकान्तदेशमें स्थित होकर मनको सचिदानन्द्धन परमात्माके ध्यानमें लगाये तथा चौथे भागमें अपने चित्त-को श्रद्धा-भक्तिपूर्वक गुरुकी सेवा और आज्ञ,पालनमें लगाये । साधु खमाव (श्रेष्ट आचरण )-को प्राप्त हुआ पुरुष ही ज्ञानोपदेश पानेका अधिकारी होता है। जैसे खच्छ वस्न ही उत्तम रंगको प्रहण करता है, उसी तरह सदाचारी पुरुष ही ज्ञानोपदेशको अपने हृद्यमं धारण करता है। यह चित्त एक बालकको समान है। इसे पवित्र वचनों, युक्तियों और शास्त्रके अनुशीलनसे धीरे-धीरे लाइ-प्यारके साथ रिज्ञाकर वशमें करना चाहिये। वेटा ! शुद्ध और सृक्ष्म बुद्धिसे तृष्णा-आसक्तिका सर्वथा अभाव करते हुए ही सिचदानन्दधन परमात्माका चिन्तन करना चाहिये: क्योंकि परमात्माका साक्षात्कार होनेपर तृष्णा एवं आसक्तिका सर्वथा अमाव होता है और तष्णा एवं आसक्तिका अभाव होनेपर परमात्माका साक्षात्कार होता है। इस तरह ये दोनों बातें एक-दूसरेपर अवलिम्बत हैं। इसलिये दोनों साधनोंको एक साथ करते रहना चाहिये । जब भोग-समूहोंमें आसक्तिका अत्यन्त अभाव हो जाता है तथा परावरखरूप सचिदानन्दघन परमात्मदेवका साक्षात्कार हो जाता है, तब जीवको कभी नष्ट न होनेवाली सीमारहित परमशान्ति प्राप्त हो जाती है। विषयोंमें ही आनन्द मानकर उनका आखादन करनेत्राले मनुष्योंको तो इस जगत्में कभी भी परमात्म-तत्त्वके अवण विना निस्तीम एवं निरतिशय आनन्दकी

प्राप्ति नहीं होती । सकामभावसे किये गये यज्ञ, दान, तप और तीर्यसेवनसे तो खर्गीदि शुख ही प्राप्त होते हैं। आत्माका यथार्थ ज्ञान हुए विना उन तप, दान और तीर्थ-सेवनरूप सकाम साधनोंद्वारा जीवको कभी विषयोंसे वैराग्य नहीं होता ।

बेटा ! अपने परम पुरुषार्थके विना पुरुषकी बुद्धि किसी भी युक्तिसे कल्याणके हेतुभूत आसज्ञानमें प्रवृत्त नहीं होती । भोगोंके सर्वथा त्यागसे प्राप्त होनेवाले परम पुरुषार्थके विना ब्रह्मपदकी प्राप्तिरूप परम शान्ति एवं परमात्मदकी उपलब्धि नहीं होती । परम कारणरूप परमात्माका यथार्थ बोध हो जानेपर मनुष्यको जैसी शान्ति प्राप्त होती है, वैसी ब्रह्मासे लेक्कर तृणपर्यन्त इस सम्पूर्ण जगत्में कहीं भी नहीं मिल्ती । बुद्धिमान् मनुष्य परम पुरुषार्थका आश्रय ले देंव (प्रारव्य) को दूरसे ही त्याग दे तथा कल्याणरूपी भवनके द्वारको दृहतापूर्वक बंद रखनेवाले आंलारूप जो भोग हैं, उनसे घृणा करे— उनकी ओरसे सर्वथा विरक्त हो

जाय । भोगोंके प्रति वैराग्यसे परमात्मविषयक विचार उत्पन्न होता है और परमात्मविषयक विचार उदित होनेपर भोगोंकी ओरसे वैराग्य होने लगता है । जैसे समद्र बादलको और बादल समद्रको भरते हैं, उसी तरह ये दोनों साधन एक-दूसरेके पूरक हैं । जैसे पुरस्पर अत्यन्त स्नेह रखनेवाले सहद एक-दूसरेके मनोरथ सिद्ध करते हैं, उसी प्रकार भोगोंसे वैराग्य, परमात्म-विषयक विचार और नित्य आत्मदर्शन-ये तीनों एक दूसरेको पृष्ट करते हैं। मनुष्यको चाहिये कि पहले देशाचार और सदाचारके अनुकुछ तथा बन्ध-बन्धिंबोंकी सम्पत्तिके अनुरूप न्याययक्त पुरुषार्थद्वारा क्रमशः धनका उपार्जन करे । उस धनके द्वारा कुळीन और गुणशाळी सज्जनोंको अपनाये-उनकी सेवा करके उन्हें अपने अनुकृत बनाये । उन सल्परुपोंका सङ्ग करनेसे भोगोंकी ओरसे विरक्ति होने लगती है। तदनन्तर विवेकपूर्वक विचारका उदय होता है । तत्पश्चात शास्त्रोंके यथार्थ अर्थका अनुभन्न होता है । उसके बाद क्रमशः परम पदस्वरूप परमात्माकी प्राप्ति होती है। (सर्ग ३४)

बिलका पिताके दिये हुए ज्ञानोपदेशके सरणसे संतोष तथा पहलेकी अज्ञानमयी स्थितिको याद करके खेद प्रकट करते हुए शुक्राचार्यका चिन्तन करना, शुक्राचार्यका आना और बिलेसे पूजित होकर उन्हें सारभृत सिद्धान्तका उपदेश देकर चला जाना

चिल मन-ही-मन कहने लगे—पूर्वकालमें पुन्दर क्रिकार रखनेवाले मेरे पुत्र्य पिताजीने मुझे ऐसा उपदेश दिया था । सौमाग्यकी बात है कि वह उपदेश मुझे इस समय याद आ गया, इससे मैं प्रबुद्ध हो गया हूँ । आज मेरे अन्तःकरणमें भोगोंक प्रति यह अतिशय क्रिरक्ति प्रत्यक्ष अनुमवमें आने लगी हैं । बड़े आनन्दकी बात हैं कि मैं अमृतके समान शीनल, विशुद्ध एवं परम शान्तिमय परमानन्द-सिंधुमें प्रविष्ट हो गया हूँ । अहा ! अन्तःकरणको शीतल बना देनेवाली यह

शान्तिमयी स्थिति बड़ी ही रमणीय है। इस शान्तिमयी स्थितिमें सुख-दु:खकी सारी दृष्टियाँ ही शान्त ( विलीन ) हो गयी हैं। परम उपरितमें स्थित हो में परम शान्तिका अनुभव करता हूँ। सब ओरसे निर्वाणको प्राप्त हो रहा हूँ। सुख्यूर्वक स्थित हूँ और मेरे अन्तः-करणमें ऐसा-अपार हुर्प हो रहा है, मानो मुझे चन्द्रमण्डलमें स्थापित कर दिया गया है। समस्त वेभमोंक दृष्टान्तभूत महान् वेभवका मैंने उपभोग किया, भोगने योग्य सारे भोगोंको बिना किसी बाधाके भोग लिया और समस्त

प्राणियोंको पददलित कर दिया, तो भी इससे मुझे कौन-सा सन्दर लाभ मिला १ परलोकमं, इस लोकमं तथा अन्य खर्ग आदिमें इधर-उधर, बारंवार वे ही पहलेकी अनुभव की हुई वस्तएँ उपलब्ध होती हैं। कहीं कोई अपूर्व (नूतन ) वस्तु नहीं है। पातालमें, भूलोकमें और खर्गमें सार पदार्थ क्या है-सन्दरी स्त्रियाँ, रत एवं मणिमय प्रस्तर आदि । परंतु काल इन सबको क्षणभरभें निगल जाता है। आजसे पहले इतने समयतक में पूरा मूर्ख बना रहा जो तुच्छ सांसारिक वस्तुओंकी इच्छासे देवताओंके साथ द्वेष करता रहा । जो मनकी कल्पनामात्र है, उस जगत् नामकी महती मानसिक व्यथाका त्याग न करनेसे कौन-सा पुरुषार्थ सिद्ध होता है ? इसमें महात्मा पुरुषका क्या अनुराग होगा ? अहो ! बड़े दु:एकी बात है कि अज्ञानरूपी मदसे मत हुए मैंने दीर्घकालतक अनर्थमें ही अर्थ-बुद्धि करके स्वयं ही उसका सेवन किया। अत्यन्त चञ्चल तृष्णावाले मुझ मूर्खने तीनों लोकोंमें केवल अपने पश्चात्तापको बढ़ानेके लिये अवतक क्या नहीं किया ? अव मैं आश्रित जनोंपर सदा प्रसन्न रहनेवाले गुरुदेव भगवान् शुकाचार्यका चिन्तन करता हूँ । उनकी वाणीद्वारा उपदेश पाकर में अनन्त प्रभावशाली विज्ञानानन्दघन परमात्माके खरूपमें स्थित हो ऊँगाः क्योंकि महात्माओंके उपदेश-वाक्य अक्षय वस्तुको फुलरूपमें उत्पन्न करते हैं-अविनाशी तत्त्वका बोध करा देते हैं।

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—स्वुतन्दन ! बळवान् बळिने ऐसा सोचकर ऑंधें बंद कर ळीं और विज्ञानानन्द्यन ब्रह्मखरूप आकारामें स्थित कमळनयन ग्रुकाचार्यका चिन्तन किया। तब परमात्माके घ्यानमें नित्य तत्पर रहने-बाळे ग्रुकाचार्यने सर्वव्यापी ब्रह्मके खरूपमें स्थित और चित्तकें द्वारा परमात्मतत्त्वका चिन्तन करनेवाळे अपने हि।य बिलिने विषयमें यह जान लिया कि वह अपने नगरमें तत्वज्ञानकी इच्छा रखकर गुरुसे मिलना चाहता है। यह जानकर प्रमु खुकाचार्यजी, जो सर्वगत अनन्त चेतन परमात्मामें स्थित हैं, अपने आपको बलिकी रज्ञानिर्मित खिड़कीने पास ले आपे अर्थात् वे विलिने यहाँ ख्वयं उपस्थित हो गये। वहाँ राजा बलिने रज्ञाम अर्थ देकर, मन्दारहक्षके पुष्पोंकी राशियाँ चड़ाकर और चरणोंमें मस्तक छुकाकर इन छुकाचार्यका पूजन किया। जब वे रज्ञमय अर्थ्य प्रहण करके पूर्णतया पूजित तथा मन्दारहक्षके फूलोंद्वारा निर्मित सुकुटसे विभूपित होकर वहमूल्य आसनपर विराजमान हो गये, तव वलिने अपने उन गुरुदेवसे इस प्रकार कहा।

विश्व वोलं — भगवन् ! जैसे नवोदित सूर्यक्षी प्रमा संध्या-बन्दन आदि कर्म करनेके लिये लोगोंको प्रेरित करती है, उसी प्रकार आपके कृपा-प्रसादसे उत्पन्न हुईं मेरी यह बुद्धि सुझे आपके सामने कुळ कहनेके लिये प्रेरित कर रही हैं। प्रमो ! में महान् मोह प्रदान करनेवाले भोगोंसे विशक्त हुँ, इमलिये ऐसे परम तत्वको जानक चाहता हूँ, जो अपने ज्ञानमात्रसे महान् मोहका नाश कर दे !

शुक्राचार्य बोले—सर्वदानवराजेन्द्र! इस विश्वयमें अधिक कहनेसे क्या लाम ? में आकाशमें जानेके लिके उचत हूँ; इसलिंगे संक्षेपसे सार-तत्त्व बता रहा हूँ, सुनो ! इस संसारमें एकमात्र चेतन ही है । यह सब जगत् भी चेतनमात्र—चिन्मय ही है । तुम भी चिन्मय, में भी चिन्मय और ये लोक भी चिन्मय हैं । अर्थात् जो कुछ भी दिखायी देता है, वह सब एक सिच्दानन्दक वस ही है—यह समस्त सिद्धान्तोंका सार है । यदि तुम श्रद्धाल हो तो इस निश्चयसे तुम सब कुछ प्राप्त कर सकते हो; और यदि तुममें श्रद्धा नहीं है तो नुम्हें

दिया गया बहुत-सा उपदेश भी राखमें डाळी गयी आहुतिके समान व्यर्थ है। चेतनकी जो विषयाकार कल्पना है, वही बन्धन है। उससे छूटना ही मोक्ष कहाता है। विषयाकाररहित चेतन ही पूर्ग ब्रह्म परमात्ना है, यह समस्त सिद्धान्तींका सार है। इस सिद्धान्तको प्रहण करके यदि तुम खयं अखण्डाकार बृत्तिसे अपने द्वारा अपने-अपका यथार्थ अनुभव करोगे तो अनन्त परमपदखरूप परमात्माको प्राप्त हो जाओगे। मैं इस समय देवळोकको जाता हूँ। मुझे यहींपर सप्तिष्टि थे। वहाँ देवताओंके किसी कार्यके लिये मुझे रहना होगा।

ंप्सा कहकर शुक्राचार्यजी म्रहसभुदायसे भरे हुए आकाशमार्गसे चले गये। (सर्ग २५-२६)



# राजा विलक्षा सुक्राचार्यके दिये हुए उथदेशपर विचार करते-करते समाधिस्य हो जाना, दानवोंके स्मरण करनेसे आये हुए दैत्यगुरुका विलक्षी सिद्धावस्थाको वताकर उनकी चिन्ता दूर करना

श्रीविसष्ट जी कहते हैं — श्रीराम ! देवताओं और अधुरोंकी समामें श्रेष्ठ माने जानेवाले भृगुनन्दन शुक्रान्वार्यके चले जानेवर बुद्धिमानोंमं श्रेष्ठ विलेने मन-ही-मन इस प्रकार विचार किया— ''भगवान शुक्रान्वार्यने यह ठीक ही कहा है कि 'ये तीनों लोक चेतन ही हैं। में चेतन हूँ, ये सब लोग चेतन हीं, दिशाएँ चेतन हैं और ये सब लिगाएँ मी चेतन हीं हैं। वास्तवमें जगतके बाहर और भीतर सब चेतन हीं हैं। चेतनके अतिरिक्त यहाँ कहीं कुछ भी नहीं है। इंदियाँ चेतन हैं, शरीर चेतन है, बाहर चेतन हैं, असका इच्छा चेतन हैं, समस्त भाव-पदार्थ चेतन हैं तथा इस जगत्की स्थिति भी चेतन ही है। अर्थात् जो कुछ भी है, वह एक सच्चिदानन्दयन परमात्माका ही खरूप है। यहाँ केवल चेतन-ही-चेतन है, दूसरी कोई कल्पना ही नहीं है। संसारमें जव

द्वेतकी सम्भावना ही नहीं है अर्थात् एक चेतन परमात्माके सिवा दूसरी किसी वस्तुकी सत्ता ही नहीं है, तब कौन किसका शत्रु है और कौन किसका मित्र । बहुत विचारनेसे मी इस विशाल त्रिलोक्तीके मीतर चेतनसे अतिरिक्त दूसरी कोई वस्तु सिद्ध नहीं होती । उस अतिशय शुद्ध सिच्चरानन्द परमात्मामें न देव है न राग, न मन है और न उसकी इत्तियाँ ही । फिर उस चिन्मय परमात्मामें विकल्पकी कल्पना हो ही कैसे सकती है । में सर्भत्र विचरनेवाला, व्यापक, नित्यानन्दम्मय, विकल्प-कल्पनासे रहित तथा द्वेतसे शून्य सिच्चरानन्द्वम परमात्मा ही हूँ । में आकाशके समान सर्वत्र व्याप्त, अनन्त और सूक्ष्मसे भी सूर्क्म हूँ; इसिल्येये ये खुख-दु:ख आदिकी दशाएँ मेरे पास नहीं फटकने पातीं।"

इस प्रकार विचार करते हुए ही परम विवेशी दैत्यराज विल ओंकारसे प्रकट हुए उसकी अर्धमात्रा ( मकार ) के अर्थभूत तरीय परमात्माका चिन्तन करने लगे और



संकल्प शान्त हो गये, समस्त कल्पनाएँ विलीन हो गयों । उनके भीतर किसी प्रकारकी राष्ट्रा नहीं रह गयी । वे घ्याता, घ्येय और घ्यानसे रहित हो गये । उनकी बुद्धिसे चेत्य, चिन्तक और चिन्तनकी त्रिपुटी दूर हो गयी। वे निर्मल और वासनाशृत्य हो वायुरहित स्थानमें रक्खे हुए दीपककी ठौके समान निश्चल हो गये। वे महान् पद (परमात्मा) को प्राप्त हो गये थे । उनका मन सर्वथा शान्त हो गया था । वे वहाँ रत्ननिर्मित बातायन ( खिड्की ) में दीर्घकालतक उमी तरह अविचल भावसे बैठे रहे, मानो प्रस्तरमें ख़ुदी हुई मूर्ति हो ।

रधुनन्दन ! तदनन्तर बलिके अनुचर दानवलोग स्फटिकमणिके वने हुए उनके महलकी ऊँची अञ्चालिकापर क्षणमरमं चढ़ गये। डिम्भ आदि धीर मन्त्री, कुसुद आदि सामन्त, सुर आदि राजा, वृत्त आदि सेनापति, इयग्रीय आदि सैनिक, चाक्राज आदि माई-यन्धु, लडुक आदि सुद्दर, वल्लुक आदि लाड़ लड़ानेवाले सखा, हाथमें भेंट लेकर उपस्थित हुए कुबेर, यम और इन्द्र आदि देवता, सेत्राका अवसर चाहनेवाले यक्ष, विद्याधर और

नाग उस समय वलिकी सेवाके लिये उस स्थानपर आ चुपचाप समाधिस्य हो गये । उस समय बलिके सारे पहुँचे । इनके सिवा त्रिलोकीके भीतर निवास करनेवाले अन्य बहुत-से सिद्ध भी आये । उनके पास आकर उन सबके मुक्ट प्रणामके लिये झक गये । उन सबने बड़े आदरके साथ राजा बलिको देखा, वे ध्यानमें मौन हो समाधिस्य हो गये थे और चित्रलिखित पुरुषकी भाँति निश्चलभावसे बैठे थे। उस अवस्थामें उनका दर्शन



करके अवश्य-कर्तव्य प्रणाम आदिः कर चुकनेपर वे महान असर पहले तो उन्हें निष्प्राण समझकर विषादमें इव गये, परंत उनके मुखपर छायी हुई प्रसन्ता देख विस्मित हुए । तत्पश्चात् रोमाञ्च आदि आनन्दके चिह्न देखकर वे खयं भी आनन्दमग्न हो गये। परंत उस समय अपना कोई रक्षक न देखकर वे भयके कारण शिथिल होने लगे । फिर टानव मिन्त्रयोंने यह विचार किया कि अब यहाँ हमारे लिये कौन-सा कर्तव्य प्राप्त है । यह विचार आते ही उन्होंने सर्वज्ञ पुरुपोंमें क्षेत्र दैत्यगर शकाचार्यका स्मरण किया। स्मरण करते ही दैत्योंने देखा, भूगुनन्दन ग्रुक्र अपने तेजस्वी शरीरसे वहाँ उपस्थित हैं। असुरोंने उनका पूजन किया, फिर वे गुरुके उच्च सिंहासनपर विराजमान हुए । तदनन्तर ज्ञु

दानवराज बल्किंगो देखा, जो मौनमावसे प्यानमप्त होकर बैठे थे। क्षणभर विश्राम करके शुक्राचार्यने बड़े प्रेमसे बल्किंगी और देखा और विचार करके वे इस निश्चयपर पहुँचे कि बल्किंग संसाररूपी श्रम नष्ट हो गया है। सर्यश्चात् गुरुने उस दैत्यमण्डलीसे कहा—'दैत्यों! ये



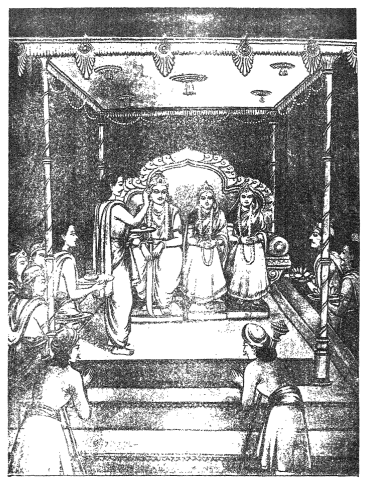
ऐश्वर्यशाली बिट अपनी विचारधारासे ही विशुद्ध परमपर-ु को प्राप्त होकर सिद्ध हो गये हैं । यही अनिशय शान्ति-मय परमानन्द है । दानव-शिरोमणियो ! ये इसी तरह समाधिमें स्थित हो अपने परमानन्दस्वग्र्ध आस्मामें नित्य स्थितिको प्राप्त हों और निर्विकार परमपदका साक्षास्कार करों । दानवो ! जैसे थेके हुए पुरुषको विधाम मिले, उसी प्रकार ये बिले भी चित्तकी आन्तिसे रहित हो परम विश्रामको प्राप्त हुए हैं । इनका संसाररूपी कुहरा ( ख्वान ) शान्त हो गया है; अतः इस समय तुमलोग इनसे बातचीत न करों । जैसे भूतल्यर रात्रिके अन्यकार एवं निद्या आदिके शान्त होनेपर दिनमें सूर्यकी किरणों-

का समुदाय प्राप्त होता है, उसी प्रकार इनका अज्ञानसुक्त भ्रम दूर हो जानेपर अब इन्हें अपना ही प्रकाश प्राप्त हुआ है । समय आनेपर ये खयं ही इस समाविसे जाग उठेंगे । दानवनायको ! तुम सब छोग अपने खामीक कार्य करों । ये राजा बिल एक सहस्र वर्षपर समाविसे उठेंगे।

गुरुदेवके ऐसा कहनेपर दैत्योंने हर्ष, अपर्ष और दुःखसे उत्पन्न हुई चिन्ताको त्याग दिया तथा पहलेकी व्यवस्थाके अनुसार बिल्की राज्य-समाका सुरृद्ध संगठन करके वे सभी असुर यथाधिकार अपने-अपने कार्यमें संलग्न हो गये। तत्पश्चात् मनुष्य भूतलको, नागराज रसातलको, ग्रह अन्तरिक्षको, देवहृन्द स्वर्गको, पर्वत और दिक्पाल अपनी-अपनी दिशाओंको, वनचर जीव अपनी कन्दराओंको और आकाशचानी प्राणी आकाशको चले गये।



( सर्ग २७-२८ )



दानों लीलाओंके साथ राजा पणका राज्याभिषेक ( उत्पात-प्रकरण वर्ग ५९ )

### समाधिसे जाने हुए बलिका विचारपूर्वक समभावसे स्थित होना, श्रीहरिका उन्हें त्रिलोकीके राज्यसे हटाकर पातालका ही राजा बनाना, उस अवस्थामें भी उनकी समतापूर्ण स्थिति तथा श्रीराभके चिन्मय खरूपका वर्णन

श्रीवसिष्टजी कहते हैं---रघुनन्दन ! तदनन्तर एक सहस्र दिन्य वर्ष व्यतीत होनेपर ऐश्वर्यशाली असुरराज बिल देव-दुन्दुभियोंका तुमुळनाद सुनकर समाधिसे जागे और इस प्रकार विचार करने लगे---'न वन्वन है न मोक्ष है । मेरी मूर्खता ( अज्ञान ) का नाश हो गया । ध्यानके व्हीला-विलाससे मेरा क्या होगा अथवा ध्यान न करनेसे भी कौन-सा प्रयोजन सिद्ध होगा १ न मैं ध्यानकी इच्छा करता हूँ और न ध्यान न करनेकी: न भोग चाहता हूँ न भौगोंका अभाव: मैं चिन्तारहित होकर समभावसे ही स्थित हूँ । यह जगतका राज्य रहे, तो भी मैं यहाँ स्थिर-भावसे स्थित हैं। अथवा यहाँ यह जगतका राज्य न रहे. तो भी मैं शान्तखरूप हो परमात्मामें स्थित हूँ । ध्यान-दृष्टिसे मेरा क्या काम है ? राज्य-वैभवको र म्पत्तिसे भी मेरा क्या प्रयोजन है ? जो आता है, वह आये। न वह मैं हूँ न कहीं कुछ मेरा है । यदि आवश्यकताकी दृष्टिसे इस समय मेरा कुछ भी कर्तव्य नहीं है तो अकर्तन्य भी कुछ नहीं है । अतः यह जो कुछ प्रस्तुत कर्म--राज्यपालन आदि है, इसे मैं क्यों न करूँ ?

ऐसा विचार करके बिल वासनारहित मनसे वहाँ समस्त राज्यकार्य करने लगे । उन्होंने पूजनके अर्थ्य-पाध आहि उपचारोंद्वारा देवताओं, ब्राह्मणों और गुरुजनोंकी पूजा की तथा झुहरों, बन्धु-बान्धवों, सामन्तों और सत्पुरुषोंका दान-मान आदिके द्वारा सत्कार किया । इतना ही नहीं, उन्होंने सेश्रकों और याचकोंको धन-धान्यसे परिपूर्ण कर दिया । इस प्रकार उस राज्यमें, जहाँ सवपर समानरूपसे शासन किया जाता था, राजा बिल दिनों-दिन बढ़ने लगे । किसी समय उनके मनमें यह करनेका विचार



हुआ, तव वे ग्रुकाचार्य आदि मुख्य-मुख्य ब्राह्मणोंके साथ महायह्न अश्वमेयका अनुष्ठान करने लगे । उस यह्नमें समस्त धुवनोंके प्राणियोंको तृप्त किया गया । देविवियोंके समुदायने उस यह्नमें भूि-भूि प्रशंसा की । राजा बलिको भोगसमूहोंकी अभिलाषा नहीं हैं—ऐसा निश्चय करके सिद्धिदाता भगवान् लक्ष्मीपति विष्णु बलिके अभीष्ट मनोरथकी सिद्धिदाता भगवान् लक्ष्मीपति विष्णु बलिके अभीष्ट मनोरथकी सिद्धिदाता भगवान् लक्ष्मीपति विष्णु बलिके अभीष्ट मनोरथकी सिद्धिदाता भगवान् रुक्मापति विष्णु बलिके अभीष्ट मनोरथकी सिद्धिदाता भगवान् रुक्मापति विष्णु बलिके अभीष्ट मनोरथकी जाननेवाले श्रीहरि एकमात्र भोगोंमें आसक्त होनेके कारण कृपण एवं शोचनीय देवराज इन्द्रको, जो (उनके बढ़े भाई होनेके नाते) अवस्थामें उथेष्ठ थे, इस जगत्रक्षी जंगलका भाग देनेके लिये वहाँ आये थे । उन्होंने बलपूर्वक पैर बढ़ाकर तीनों लोकोंको नाप लिया और बलिको वैभव-भोगसे विश्वत करके उन्हों



पातालतलमें ही बाँध दिया अर्थात उन्हें पाताललोकके ही राज्यका अधिकारी बना दिया । श्रीराम ! अब वे जीवनमक्त और अपने ब्रह्मखरूप आत्मामं स्थित हो मनको सदा परमात्मचिन्तनमें लगाये रखकर पन: भावी इन्द्रपट-की प्राप्तिके हेतु पातालमें ही विराजमान हैं। पातालरूपी गर्नमें रहकर जीवनमुक्तस्वरूप विट आपत्ति और सम्पत्ति-को समान दृष्टिसे ही देखते हैं । उनका सारा मनोरथ पूर्ण हो जुका है । वे भोगोंकी अभिकापा छोड़कर नित्य अपने आत्मामें ही रमण करते हुए पातालमें प्रतिष्ठित हैं। श्रीराम ! ये बलि पुनः इन्द्रपदपर विगजमान हो बहुत वर्षीतक इस सम्पूर्ण जगतुपर शासन करेंगे । मविष्यमं होनेवार्ळा इन्द्रपदकी प्राप्ति (की आशा )से न तो उन्हें हर्प होता है और न अपने त्रिलोकीके राज्यपदसे श्रष्ट कर दिये जानेके कारण उनके मनमें उद्देग ही होता है। वे सभी भावों मं सम तथा सदा ही संतष्ट-चित्त रहकर प्राप्त भोगोंका अनासक्त भावसे सेवन करते हुए आकाशके समान अपने ब्रह्मख्यू आत्मामं नित्य स्थित हैं।

असरराज बलि लगातार दस करोड़ वर्षीतक तीनों लोकोंका गज्य करके अन्तमें उससे विरक्त हो गये। अतः भोगसमूहोंमें अवस्य वैरस्य ( रसका अभाव एवं दु:खका बाहुल्य ) है । श्रीराम ! सूर्यके समान सबको प्रकाशित करनेवाले सन्निदानन्दस्त्ररूप तुम्हीं सम्पूर्ण जगत्में स्थित हो । तुम्हारे छिये कौन अपना है और कौन पराया ? महाबाहो ! तुम अनन्त हो, आदि पुरुषोत्तम हो । तुम्हारा शरीर चिन्मय है । सैकड़ों पदार्थी-के रूपमें तुम्हीं चेष्टा कर रहे हो । जैसे सूतमें मणियाँ पिरोयी होती हैं, उसी प्रकार नित्य प्रकाशमान, गुद्ध-बुद्धस्वरूप तुममें यह सारा चराचर जगत् पिरोया हुआ है । तम्हारा न जन्म होता है न मृत्यु । तुम अजन्मा हो, अन्तर्यामी और विराट पुरुप हो । शुद्ध चैतन्य ही तुम्हारा खरूप है । तुम इम जगत्के खामी और नित्य प्रकाशित होनेवाले चिन्मय सूर्यरूपसे स्थित हो । तुममें ही यह खप्र-तुल्य सारा संसार भासित होता है।\* मनुष्यको उचित है कि वालकको समान यह मन जिन-जिन स्थानोंमें आसक्त होता है, वहाँ-वहाँसे उसे हटाकर परम तत्त्वखुरूप परमात्मामें लगाये । इस प्रकार अभ्यासको प्राप्त हुए मनरूपी मतवाले हाथीको सर्वतोभावेन बाँधकर मनुष्य परम कल्याणका भागी होता है । जवतक मनुष्य

श्र चिद्रादित्यो भयानेच सर्वत्र जगति स्थितः । कः परस्ते क अत्मीयः परिस्वलित किं मुधा ॥ त्वमनन्तो मंहावाहो त्यमाद्यः पुरुपोत्तम । त्यं पदार्थदानाकारेः परिस्कूजील चिद्रपुः ॥ त्वाय नर्वामदं ग्रोतं जगत् व्याचरजङ्गमम् । वाचे नित्योदिते ग्रुद्धे सृत्ते मणिगणा यथा ॥ न जायसे न म्रियसे त्यमजः पुरुपो विराट् । चिच्लुद्धा जन्ममरणभ्रान्तयो मा भवन्तु ते ॥

आत्मसाक्षात्कारकं लिये परम पुरुपार्थ करके खयं अपने कपर अनुम्रह नहीं करता, तवतक विवेक-विचारका उदय नहीं होता । जवतक अपने आपका यथार्थक्रपसे अनुभव

नहीं होता, तबतक वेदों और वेदान्तशास्त्रके अर्थोसे तथा तार्किक दृष्टियोंसे भी इस आत्माका प्राकट्य नहीं होता। (सर्ग २९)

### प्रह्लादका उपारूयान-- भगवान् नृसिंहकी क्रोधाप्तिसे हिरण्यकशिषु आदि देत्योंका संहार तथा प्रह्लादका विचारद्वारा अपने आपको भगवान् विष्णुसे अभिन्न अनुभव करना

श्रीवसिष्टजी कहते हैं-श्रीराम ! जैसे दैत्यराज प्रहाद अपन-आप सिद्ध हो गये थे, जानप्राप्तिके उस उत्तम क्रमका में वर्णन करता हूँ; छुनो । पातालखोकम हिरण्यकशिप नामसे प्रसिद्ध एक देत्य था, जिसका पराक्रम भगवान् नारायणके समान था । उसने ऋ इस्मिमें देवताओं और असरोंको भी मार भगाया था। उसने समन्त सुवनींपर आक्रमण किया और इन्द्रके हाथसे विकोकीका गाउँय कीन लिया । वह देवताओं और असरोंक: पगस्त करके तीनों लोकोंका राज्य करने लगा । त्रिभुवनके साम्राज्यपर शासन करते हुए उस अक्षरराजने ययासमय बहुत-से पुत्र उत्पन्न किये। जैसे बहुमूल्य मिणयोंमें कौस्तुम प्रधान है, उसी प्रकार उन सभी पत्रोंमें प्रहादगामक बलवान पत्र प्रधान हुआ । इससे हिरण्यकशिवका गर्व और भी बढ़ गया । उमका अक्रमगजनित ताप उत्तरीत्तर बढकर तीनीं छोकोंको उपी तरह नपाने लगा, जैसे प्रलयकालके बारह सूर्य अपनी किरणोंकी नृतन प्रभासे समस्त भुवनोंको संतप्त कर देते हैं। उसके आक्रमणसे सूर्य और चन्द्र आदि देवता खिन्न हो उठे । उन सबने ब्रह्माजीसे उस दैत्यराजके वनके लिने प्रार्थना की । क्यों न हो, किसीके वारंबार किये जानेत्राले दुष्कर्म या अपराधको महापुरुष भी सहन नहीं कर सकते । तद्दनन्तर लक्ष्मीपति भगवान विष्णुने नृसिंहरूप धारण करके जोर-जोरसे दहाइते हुए उस महान् अपुरको उसी प्रकार मार डाला, जैसे हाथी कटकट शब्दके साथ घोडेको मार डाळता है। भगवान चृसिंहके नख दिगाजोंके दाँतोंके समान सरह और बज आदिके समान भयंकर थे । उनकी चमकीली दन्तपङ्कि

सुस्थिर विद्यञ्जताके समान शोभा पा रही थी । उनका कोघ तीनों लोकोंको दग्ध करनेके लिये प्रज्वलित हुई प्रत्याधिके समान जान पडता था । उनके सम्पूर्ण अङ्गोसे पहिशा, प्राप्त, तीमर आदि नाना प्रकारके आयुष्र निकल रहे थे । जैसे प्रलयकालमें अधिकी ज्वाला समस्त जगज्जालको जठाकर भस्म कर देती है, उसी प्रकार भगवान नृसिंहके नेत्रोंसे प्रकट हुई आगने उस असुरप्रीके समस्त असुरी-को दुग्य कर दिया । संवर्तक नामक प्रत्यंकर मेघोंकी गर्जनायुक्त धाराबाहिक वृष्टिसे सर्वत्र व्याप्त हुए एकार्णवमें विक्षव्य हुई वायुके समान जब भगवान, नृसिंह अत्यन्त क्षोमसे भर गये, तब समस्त दानवोंके समुदाय दिशाओंमें जलते हुए मुक्त्रोंके समान भ.ग-भागकर अहरूय हो गरे। भगवान नृसिंह हिरण्यकशिपुका वध करके आश्वस्त हुए देवताओंद्वारा बडे आदरके साथ पूजित हो जब धीरेसे कहीं चले गये. तब मरनेसे बचे हए दानव प्रह्लादसे सरक्षित हो अपने उस जले हुए देशमें लौट गये । वहाँ अपने बन्ध-बान्धवोंके नाशका विचार करके समयोचित विळाप करनेके अनन्तर उन सबने परलोकवासी बन्धओंका और्ध्वदैहिक संस्कार एवं श्राद्ध किया । तदनन्तर जिनके वन्धु-बान्वव मारे अथवा भगवान् नृसिंहकी कोधाप्तिसे जल गये थे, मरनेसे बचे हुए उन आत्मीय जनोंको उन सबने धीरे-धीरे आश्वासन दिया।

भगवान् नृसिंहने जहाँके दानवोंका विनाश कर डाळा था, उस पाताळ्यांतेमें रहनेवाळे मननशीळ प्रह्लादने मन-ही-मन अव्यन्त दुखी हो विवेकपूर्वक विचार किया—'इस संसारमें सब प्रकारसे, सब तरहकी पवित्र बुद्धियोंसे और समस्त\_उत्तम क्रियाओंद्वारा तीवतापूर्वक शरण लेने योग्य एकमात्र भगवान् श्रीहरि ही हैं। उनके सिवा यहाँ दूसरी कोई गति नहीं है । तीनों लोकोंमं उनसे बढ़कर कोई नहीं है। सृष्टि, पालन और संहारके एकमात्र कारण श्रीहरि ही हैं। अब इसी क्षणसे सदाके लिये मैं अजन्मा भगवान् नारायणकी शरणमें आया हूँ । जैसे वायु आकारासे अलग नहीं होती, उसी प्रकार सम्पूर्ण मनोरथों-का साध्क 'नमो नारायणाय' यह मन्त्र मेरे हृदयकोशसे दूर नहीं होता । श्रीहरि ही दिशा हैं, हरि ही आकाश हैं; वे ही पृथ्वी हैं और वे ही जगत हैं; अत: मैं भी अप्रमेयात्मा श्रीहरि ही हूँ । मैं विष्णुरूप हो गया हूँ । श्रीहरि ही प्रहाद नामसे प्रकट हैं। मुझ आत्मासे श्रीहरि भिन्न नहीं हैं, मेरे अन्त:करणमें यह दढ़ निश्चय हो गया है; अतएव मैं सर्वव्यापी हरि ही हूँ । जिनकी हाथरूपी शाखाओंपर चक्र, गदा और एङ्ग आदि अख-रूपी पक्षी सदा विश्राम करते हैं, जो नख-किरणमयी मञ्जरियोंसे व्याप्त हैं। जिनके कंघे कोमळ-कोमळ मन्दार-पुण्यनी मालाओसे अलंकृत हैं, वे महान् गरकत-मणिमय वक्षोंके समान ये मेरी चार भुजाएँ सुशोभित हो रही हैं. जिनके वाज्वंद समुद्र-मन्थनके समय मन्दराचळकी रगड़से विस गये थे। ये सदा क्रमशः शीतल तथा उष्ण रहने-वाले दो देवता चन्द्रमा और सूर्य, जिन्होंने संसारको प्रकाशित किया है, मेरे मुखमण्डलके दो नेत्र हैं, नील कमलके समान स्थाम तथा गहरी मेघमालाओं के समान मुन्दर मेरी यह अङ्गकान्ति सब ओर फैल रही है। मेरे हाथमें यह पाञ्चलन्य शङ्ख है, जिससे गम्भीर ध्यनिका विस्तार होता है। यह शब्दखरूप होनेके कारण मूर्तिमान आकाश और इवेत होनेसे क्षीरसागरके समान जान पड़ता

है। मेरे करतलमें यह शोभाशाली कमल विद्यमान है, जो मेरी ही नाभिसे उत्पन्न हुआ है। यह दैत्यों और दानवोंका मर्दन करनेवाली मेरी मारी गदा है, जो रत-जटित होनेसे चितकबरी और सोनेके अङ्गद ( वलय ) से विभूषित होनेके कारण समेर पर्वतके शिखर-सी प्रतीत होती है। यह मेरा सुदर्शन चक्र है, जिससे सब ओर किरणें छिटक रही हैं तथा जिसकी आकृति साक्षात सूर्यके समान दिखायी देती है। यह घूमयुक्त अग्निके समान सुन्दर मेरा काला और चमकीला नन्दक नामक खड़ है. जो देत्यहापी बृक्षोंका उच्छेर करनेके लिये कठार है और देवताओंको आनन्द प्रदान करनेवाला है। यह इन्द्रवनुषके समान सुन्दर और नागराज वासुकिके समान कुण्डलाकार मेरा श'ईवनुष है, जो पुणक और आवर्तक नामक मेघोंके समान बाणरूपी जलकी अविच्छिन धाराएँ वरसाता है। पृथ्वी ये मेरे दोनों पैर हैं, आकाश मेरा यह सिर है, तीनों लोक मेरे शरीर हैं और सम्पूर्ण दिशाएँ मेरी कुक्षि हैं। मैं नील मेवके भीतरी भाग-की माँति स्यामकान्तिसे सुशोभित, गरुड्रूपी पर्वतपर आरुढ़ एवं शङ्ख, चक्र तथा गदा धारण करनेवाला साक्षात् विष्णु हूँ । मेरे सामने खड़े हुए ये देवता और असर मेरे तेजके प्रवाहको उसी तरह नहीं सह सकते, जैसे मन्द दृष्टिवाले लोग सूर्यकी प्रभाको नहीं सहन कर पाते । ये ब्रह्मा, इन्द्र, अग्नि और रुद्र आदि देवता बहुसंख्यक मुखोंसे निकली हुई अनन्त वाणीद्वारा मुझ सर्वेश्वर विष्णुकी ही स्तृति करते हैं । मेरा ऐश्वर्य बहुत बढ़ा हुआ है। मैं अपराजित विष्णुरूप हो गया हूँ, सब प्रकारके द्वन्द्वोंसे ऊपर उठकर अपनी सर्वोत्कृष्ट (सर्ग ३०-३१) महिमासे सम्पन्न हूँ ।

श्रह्णादके द्वारा भगवान् विष्णुकी मानसिक एवं बाद्य पूजा, उसके प्रभावसे समस्त दैत्योंको वैष्णुव हुआ देख विस्मयमें पड़े हुए देवताओंका भगवान्से इसके विषयमें पूछना, भगवान्का देवताओंको सान्त्वना दे अदृश्य हो श्रह्णादके देवपूजा-गृहमें श्रकट होना और श्रह्णादद्वारा उनकी स्तुति

श्रीविसछजी कहते हैं—रघुनन्दन ! इस प्रकार विचार करके भावनाद्वारा अपने शरीरको साक्षात् नारायण-का खरूप बनाकर प्रह्लादने उन असुरारि श्रीहरिकी पूजांके लिये फिर इस प्रकार चिन्तन आरम्भ किया—'मैं भावना-दृष्टिसे देख रहा हूँ कि ये भगवान् विष्णु दूसरा शरीर धारण करके मेरे भीतरसे बाहर आकर खड़े हैं, गरुड़की पीठपर बैठे हैं, चतुर्विश्व शक्तियोंसे सम्पन्न हैं। इनके हाथोंमें राह्न, चक्र और गदा आदि शोभा पा रहे हैं। भगवान्के श्रीअङ्ग सुन्दर स्थाम कान्तिसे सुशोमित हैं। इनके चार मुजाएँ हैं। चन्द्रमा और सूर्य ही इनके



नेल हैं। ये अद्भुत शोभासे सम्पन्न हैं। कान्तिमान् नन्दक नामक खङ्गसे अपने यक्तजनोंको आनन्द प्रदान करते हैं। इनके हाथमें कमल शोभा दे रहा है। नेत्र बड़े-बड़े हैं। ये शाङ्गभनुष धारण करते हैं और महान् तेजसे सम्पन्न हैं। इनके पार्षद इन्हें सब ओरसे घेरे हुए हैं। इसल्विये मैं शीघ ही भावनाभावित समस्त सामिष्ठियों-से सुशोभित मानसिक पूजाद्वारा इनका पूजन आरम्भ करता हूँ। इसके बाद बाहरी उपकरणोंसे युक्त और अनेक प्रकार-के रत्नोंसे परिपूर्ग विशाल पूजाका भी आयोजन करके इन महान् देव नारायणकी पूजा-अर्चा करूँगा ।

ऐसा विचारकर प्रह्लांडने विविध प्रजा-साम्प्रियोंके सम्भारसे यक्त मनके द्वारा कमळापति माधवका पूजन आरम्भ किया । रत्नसमृहोंसे जटित नाना प्रकारके पात्रीं-द्वारा अभिषेक करके भगवान्के श्रीअङ्गोंमें उन्होंने चन्दन आदिका अनुलेप किया । फिर नाना प्रकारके ध्रप-दीप निवेदन किये, भाँति-भाँतिके वैभवशाळी आभूषण पहनाये, मन्दार-पृष्पोंकी मालएँ धारण करायीं, सुवर्णमय कमुलेंकी राशि भेंट की, कल्पवृक्षकी लताओं तथा स्त्रोंके गुच्छ ( गुलदस्ते ) अर्पित किये, दिव्य वृक्षोंके पछत्र तथा नाना प्रकारके फुलोंके हार उपहारमें दिये, किंकिसत, बक, कुन्द, चम्पा, नील कमल, लाल कमल, कुमुद, कुारा, खजूर, आम, पळारा, अशोक, मैनफल, बेल, कनेर, किरातक, कदम्ब, बकुल, नीम, सिन्दुवार, जूही, पारिभद्र, गुग्गुल और बिन्दुक आदिके युथायोग्य पत्र-पत्प एवं फल अर्पित किये । प्रियङ्क्, पाट, पाटल, धातपाटल, आम, अमड़ा, गन्य, हर्रे और बहेर्ड़ मेंट किये । शाल, ताल और तमालके लता, फूल एवं पछव चढाये, कोमल-कोमल कलिकाएँ अर्पित कीं, सहकार, कङ्गम, केतक, रातपत्र और इलायचीकी मञ्जरियाँ अर्पित कीं। फिर नैवेद, ताम्बूट, आरती और पुष्पाञ्जिट आदि सुभी सुन्दर-सुन्दर उपचारोंको सादर समर्पित किया । अन्तमें अपने आपको श्रीहरिके चरणोंमें भेंट कर दिया । इस प्रकार जगतके सारे वैभवोंसे भन्य प्रतीत होनेवाळी प्रजन-सामग्री एवं उचकोडिकी भक्तिसे प्रह्लादने अन्तः पुरमें अपने खामी भगवान् विश्युका मानसिक पूजन किया ।

तदनन्तर दानवराज प्रह्लादने सप्रसिद्ध देवमन्दिरमें बाह्य वैभवोंसे परिपूर्ण पूजनके उपचारोंद्वारा भगवान् जनार्दनकी पूजा की । मानस-पूजनमें वताये गये क्रमसे ही वाह्य पदार्थिक अर्पणद्वारा वारंबार परमेश्वर श्रीहरिका पूजन करके दानवराज प्रह्लादको बड़ा संतोष हुआ। तमीसे प्रह्लाद प्रतिदिन पूर्ण भक्तिभावसे परमेश्वरकी पूजा करने लगे। फिर तो उस नगरके सभी दैत्य उसी दिनसे भव्य वैष्णव वन गये; क्योंकि राजा ही आचारका कारण होता है। (राजा सदाचारी हो तो प्रजा भी सद।चारपुरायण होती है। ) शत्रसदन श्रीराम! फिर तो आकाशवर्ती देवलोकमें यह बात फैल गयी कि सारे दैत्य द्वेष छोड़कार भगवान् विष्णुके मक्त हो गये हैं। रधुनन्दन् ! यह सुनकर इन्द्र आदि देवता और मरुद्रण बड़े विस्मित हुए कि दैत्योंने भगवान विष्णकी भक्ति कैसे अपनायी । आङ्चर्यमें डूबे हुए देवता अन्तरिक्षवर्ती र्खर्गलोकको छोडकर क्षीरसागरमें शेषनागकी शय्यापर विराजमान भगवान श्रीहरिके पास गये । वहाँ



बैठे हुए भगवान्से उन्होंने दैत्योंका सारा समाचार कह सुनाया और इस अपूर्व आधर्य तथा विस्मयसे भरे हुए खभाव-परिवर्तनका कारण पूछा।

देवता बोले--मगवन् ! यह क्या बात है ? जो दैव्य सदा ही आपके विरोधी रहे, वे ही आपकी भक्तिमें कैसे तन्मय हो गये ? कहाँ तो वे अत्यन्त दुराचारी दानव और कहाँ आप मगवान् जनार्दनके प्रति उत्तम भक्ति । कहाँ तो पामरोचित कार्य करनेवाला, सदा निन्दित कर्मोमें निरत और हीन जातिवाला बेचारा दानव-समाज और कहाँ आप मगवान् विण्युकी उत्तम भक्ति !

श्रीभगवान् बोले—देवताओ ! तुम विषादमें न पड़ो । रात्रुदमन प्रह्लाद भक्तिमान् हो गये हैं । यह उनका अन्तिम जन्म है । अब वे मोक्षके अधिकारी हो गये हैं । इसके बाद ये दानव प्रह्लाद गर्भवास नहीं कर सकते । जैसे भूना हुआ बीज अङ्कुर नहीं उत्पन्न कर सकता, उसी प्रकार ज्ञानामिसे दग्ध हुए कर्म बन्धन-कारक नहीं हो सकते । श्रेष्ठ देवगण ! तुमलोग अपने-अपने विचित्र लोकोंमें पत्रारो । प्रह्लादकी यह गुणवत्तर ( उनकी यह भगवद्भक्ति ) तुम्हें दुःख देनेवाली नहीं हो सकती ।

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—रघुनन्दन ! देवताओंसे ऐसा कहकर भगवान् श्रीहरि वहीं अन्तर्यान हो गये और देवताओंका समुदाय खर्मलोकको लीट गया । तबसे प्रह्लाद के प्रति देवताओंकी मित्रता हो गयी । भक्त प्रह्लाद इसी प्रकार प्रतिदिन मन, वाणी और कियाद्वारा देवाधिदेव भगवान् जनार्दनकी प्रजा करने लगे । पूजामं तस्पर रहनेवाले प्रह्लाद वे हृद्यमें समय पाकर विवेक, आनन्द, वैराग्य और विभूति आदि गुण बढ़ने लगे । जैसे पक्षी स्खे हुए बृक्षको पसंद नहीं करते, उसी प्रकार प्रह्लाद मेगा-समूहोंका अभनन्दन नहीं किया—भोगोंकी ओरसे उनकी रुचि हुट गयी । जैसे मृग जनसमुदायसे भरी हुई भूमिमें प्रसन्न नहीं होता, उसी

प्रकार उनका मन कान्ताओं में नहीं रमता था, शाखीय वातोंकी न्वचिक सिवा अन्य लोकचर्याओं में उनका मन नहीं लगता था। नाशवान् दृश्य पराधों से उनकी आसिक सर्वथा दूर हो गयी थी। मगवान् विण्णुने क्षीरसागर-रूपी मन्दिरमें रहते हुए ही अपनी सर्वन्यापिनी परम दिव्य बुद्धिके द्वारा प्रह्लादकी उस उच्चतम स्थितिको जान लिया। तदनन्तर मक्तोंको आहाद प्रदान करनेवाले मगवान् विण्णु पाताल-मार्गसे प्रह्लादके उस भवनमें पथारे, जिसमें वे अपने इष्टदेवकी चूना किया करते थे। कमलनयन मगवान् विण्णुको आया हुआ जानकर दैत्यराज प्रह्लादने पहलेकी अपेक्षा दुगुनी वैभवशालिनी सामग्रीसे सुशोमित पूजा-विधिद्वारा उनका आदर-सकारपूर्वक पूजन किया। तत्यश्यात् पूजागृहमें पथारे हुए मगवान्



श्रीहरिको प्रत्यक्ष विराजमान देख परम प्रीतियुक्त हुए प्रह्लादने भक्तिमावसे परिपुष्ट हुई वाणीद्वारा उनका स्तवन आरम्भ किया।

प्रह्लाद बोले—जो त्रिभुवनरूपी रत्नको सुरक्षित रखनेके लिये मनोहर कोशागार हैं, उपासकोंके सारे पापोंको हर लेनेनाले हैं, अज्ञानान्थकारसे परे परम प्रकाश-खरूप हैं, अशरणको शरण देनेनाले तथा शरणागत-पालक हैं, उन अजन्मा, अन्युत, परमेश्वर श्रीहरिकी मैं शरण लेता हूँ।

जो प्रफुल्ट नील कमल्दल तथा नील मणिक समान स्याम सुन्दर कान्तिसे सुशोभित हैं, जिनके स्थाम विग्रहके लिये शरद् ऋतुके निर्मल आकाशके मध्यभागसे उपमा दी जाती है, भ्रमर, अन्धकार, काजल और अञ्चनके समान नील आभासे जिनके श्रीअङ्ग प्रकाशित होते हैं तथा जो अपने हार्योमें कमल, चन्न एवं गदा धारण करते हैं, उन भगवान् विष्णुकी मैं शरण ग्रहण करता हूँ।

जो परम निर्मल हैं, जिनके कोमल अङ्ग अलिकलाप (अमर-राशि)- के समान स्थाम हैं, जिनके हाथमें क्वेत दलवाले अधिखेले कमलके समान शङ्क शोभा पाता है, जिनके नाभि-कमलमें वेदमन्त्रोंकी ध्वनिरूप गुझारक्से युक्त ब्रह्मारूपी अमर विराजमान है तथा जो अपने भक्तजनोंके हृदय-कमल-दलमें निवास करते हैं, उन भगवान् श्रीहरिक्षी मैं शरण लेता हूँ।

भगवान्के इवेत नख-समृह जहाँ तारोंक समान छिटके हुए हैं, जहाँ मधुर मुस्कानकी ज्योत्स्नासे उज्ज्ञल मुखरूपी पूर्ण चन्द्रमण्डलका प्रकाश छा रहा है तथा हृदयस्थित कोस्तुम मणिकी किरणोंका समृह जहाँ आकाश-गङ्गाकी छग छिटका रहा है, उन सर्व-व्यापी श्रीहरिरूपी शरकालिक निर्मल आकाशकी मैं शरण ग्रहण करता हूँ।

प्रलयकालमें अक्षयवरके पत्रपर शयन करनेवाले शिद्युरूप बालमुकुन्दकी में शरण लेता हूँ । बालक होनेपर भी उनका अनन्त कल्याणमय दिच्य गुणगणोंसे सुशोभित शरीर बहुत पुराना (बृद्ध ) है । उनके उस बालबपुके उदरभागमें यह घनीभूत सारी सृष्टि पूर्णतया समायी हुई है। वे भगवान् नित्य निरन्तर विराजमान, जन्म-दृद्धि आदि विकारोंसे रहित तथा विशाल ( सर्वत्र व्यापक ) हैं।

न्तन खिले हुए नाभि-कमलके परागसे जिनका वक्षाःस्थल गौरवर्णका प्रतीत होता है, जिनका वामाङ्ग लक्ष्मीजीके दीक्षिमान् देहसे विभूषित है, जो सायंकालिक अरुण किरणके समान लाल अङ्गराग धारण करते हैं तथा सुवर्गके समान रंगवाले रेशमी पीताम्बरसे जिनका श्रीविग्रह परम सुन्दर दिखायी देता है, उन मगवान् श्रीनारायणकी मैं शरण लेता हैं।

दैत्यरूपिणी कमलिनीपर तुषारपात करनेके लिये जो हुम्म्त और शिशिएके समान हैं, देवरूपिणी नलिनीको विकासित करनेके लिये सदा उदित रहनेवाले सूर्यविम्बके सहसा हैं तथा महाारूपी कमलिके उद्भवके लिये जो जलसे भरे हुए तङ्गाके तुल्य हैं, उपासकोंके हृदय-कमल्में निवास करनेवाले उन भगवान् श्रीहारेक्षु में आश्रय लेता हूँ।

जो त्रिमुवनरूपी कमलके विकासके लिये सूर्यके सहरा हैं, अन्धकारकी माँति बुद्धिको आच्छादित करने-वाले मोह या अज्ञानका निवारण करनेके लिये उत्तम एवं प्रज्वलित दीपकके तुल्य हैं, जिनमें जडतारूपिणी मायाका अभाव है, जो सदा अपने खरूपको प्रकाशित करते हैं अथवा नित्य दिव्य प्रकाश जिनका रूप है, उन चिनमय आस्मतत्त्वखरूप तथा सम्पूर्ण जगत्की सारी पीड़ाओंको हर लेनेवाले श्रीहरिकी मैं शरण श्रहण करता हूँ।

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—स्युनन्दन ! इस प्रकार बहुत-सी गुणाविल्योंसे युक्त स्तुति-बचनोंद्वारा प्रजित हुए असुर-विनाशक तथा नील कमल्दलके समान स्थाम भगवान् श्रीहरि प्रसन्न होकर ग्रीतियुक्त भक्त दैत्यराज प्रह्लादसे बोले। (सर्ग ३२-३३)

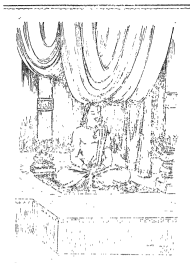
श्रह्णादको भगवानुद्वारा वर-प्राप्ति, श्रह्णादका आत्मचिन्तन करते हुए परमात्माका साक्षात्कार करना और उनका स्तवन करते हुए समाधिख हो जाना, तत्पश्चात् पातालकी अराजकताका वर्णन और भगवानु विष्णुका श्रह्णादको समाधिसे विरत करनेका विचार

श्रीभगवान्ने कहा—दैत्यकुळिशिरोमणि प्रह्लाद !
तुम तो गुणोंके आकर हो, अतः जन्म-मरणरूपी
दुःस्की निष्चतिके ळिये तुम पुनः अपना अमीय वर
माँग ळो ।

यह्नाद चोले — भगवन् ! आप समस्त प्राणियोंके अन्तः करणेमं विराजमान होकर उनके इच्छानुसार फल प्रदान करनेवाले हैं; अतः विमो ! आप जिस वस्तुको सबसे श्रेष्ठ समझते हों, वही मुझे देनेकी कृपा कीजिये । श्रीभगवान्ने कहा — निष्पाप प्रह्लाद ! जबतक तुन्हें

ब्रह्मत्वकी प्राप्ति न हो जाय, तबतक तुम सम्पूर्ण संदायोंकी पूर्णतया शान्ति तथा सिचदानन्दधन परब्रह्म परमात्माकी प्राप्तिरूप फलके लिये विचारपरायण बने रहो।

श्रीविसष्टजी कहते हैं— खुनन्दन ! दैत्यराज प्रह्लाद-से ऐसा कहकर भगवान् विष्णु अन्तर्धान हो गये । उन विष्णुदेवके अन्तर्हित हो जानेपर प्रह्लादने पूजाके अन्तमें मणि-रानोंसे खुशोमित पुष्पाञ्चलि समर्पित की । उस समय उनका चित्त अत्यन्त प्रसन्न था । वे एक श्रेष्ठ आसनपर पद्मासन लगाकर बैठ गये और स्तोत्रपाठ



करते समय अपने हृदयमें यों विचार करने लगे कि आवागमनरूपी संसारका निवारण करनेवाले भगवान्ने मुझे ऐसा उपदेश दिया है कि 'तुम विवेक-विचार-संयक्त होओ । अतः अब मैं अपने अन्तःकरणमें आत्म-विचार करनेमें तत्पर होता हूँ । वृक्ष, तृण और पर्वतोंसे युक्त यह जगत् तो मैं हूँ नहीं; क्योंकि जो बाह्य और अत्यन्त जड है, वह मैं कैसे हो सकता हूँ। अचेतन शरीर भी मैं नहीं हूँ; क्योंकि यह असत होता हुआ भी प्रकट, जड होनेके कारण बोलनेमें असमर्थ, प्राण-वायुओंद्वारा अपने संचरणकालमें ही परिचालित और अल्प कालमें ही विनष्ट होनेवाला है। मैं तो केवल वह शुद्ध चेतन ही हूँ, जो ममताहीन, मननरूप मनके व्यापारसे शून्य, शान्त, पाँचों इन्द्रियोंके भ्रमोंसे रहित और मायाके सम्बन्धसे हीन है । यह जो सबका प्रकाशक, बाहर-भीतर सर्वत्र व्याप्त, अखण्ड, निर्मल और सत्तामात्र है, वह जड-दृश्यरहित ग्रुद्ध चिन्मय आत्म-खरूप ही मैं हूँ । यह आत्मा, जो सर्वन्यापक और विकल्प-

रहित चिन्मय बोधखरूप है, वह मैं ही हैं। यह आत्मा ही जगत्की स्थितिमें निरन्तर अनुभवमें आनेवाले समस्त पदार्थींका आदि कारण है, परंत इस आत्माका कोई कारण नहीं है । इसी आत्मासे सारे पदार्थीका पदार्थत उत्पन्न होता है । ये घट-पट आदि आकारवाले सैकडों सांसारिक पदार्थ विशाल दर्पणरूप इस चिन्मय शुद्ध आत्मामें प्रतिबिम्बित होते हैं। यह अकेरा मैं, जो आदि और अन्तसे रहित तथा सर्वव्यापक हैं, सम्प्रर्ण चराचर प्राणियोंके अंदर आत्मखरूपसे स्थित हूँ । मेरा यह साँवला खरूप—जो शङ्क, चक्र और गदा धारण करनेवाला तथा सम्पूर्ण सौभाग्योंकी चरम सीमा है, इस जगतका पालन करता है। जो कमलरूपी आसनपर विराजमान होते हैं और निर्विकल्प समाधिमें स्थित होकर परम सुखका अनुभव करते हैं, उन ब्रह्माके रूपमें मैं ही सदा इस जगत्में उत्पन्न होता हूँ । मैं ही त्रिनेत्र-धारी शिव होकर प्रलयकालमें इस जगत्तका संहार करता हूँ । में ही इन्द्ररूपसे मन्वन्तरके क्रमसे प्राप्त हुई इस सम्पूर्ण त्रिलोकीका पालन करता हूँ । यह जो कुछ स्थावर-जंगमरूप जगत् दृष्टिगोचर हो रहा है, सम्पूर्ण संकल्पोंसे रहित वह परम शुद्ध चेतन आत्मरूप मैं ही हूँ। जिसमें अनन्त आनन्दका अनुभव प्राप्त होता है तथा जो परम शान्तिसे सशोभित एवं शुद्ध है, ऐसी यह चिन्मयी दृष्टि सम्पूर्ण दृष्टियोंसे बढ़कर है । जो शाश्वत एवं विज्ञानानन्द्रधनरूप है, उस उत्तम साम्राज्यका परित्याग करके मुझे इन अनित्य एवं दु:खरूप राज्य-विभूतियोंमें छेशमात्र भी सुखकी प्रतीति नहीं होती; क्योंकि ये विभूतियाँ रमणीय नहीं हैं। ऐसे विज्ञानानन्दघन परम पदको छोड़कर मूर्ख ही तुच्छ विषय-भोगोंमें आसक्त होता है, विवेकशील ज्ञानी नहीं। भला, इस परम दिव्यदृष्टिका त्याग करके कौन मनुष्य वृणा करने योग्य तुन्छ राज्यमें आसक्त होगा। जिन्होंने इस उत्तम दृष्टिका परित्याग करके दुःखरूप क्षणभङ्गर राज्यमें मन लगाया, वे सब-के-सब वास्तवमें मुर्ख ही थे:क्योंकि

कहाँ तो नन्दनवनकी प्रफल्ळित रमणीय वनस्थळी और कहाँ संतप्त मरुखल ! उसी प्रकार कहाँ तो ये पारमार्थिक शान्त दिव्य ज्ञानदृष्टियाँ और कहाँ देह एवं विषय-भोगोंमें अहंता-ममताबुद्धि ! अर्थात् इनमें आकाश-पातालका अन्तर है। इस त्रिलोकीमें राज्य पाकर भी वास्तविक सुख लेशमात्र भी नहीं मिलता, किंतु मूर्खताके कारण ही मनुष्य उसे चाहता है । उधर जो सर्वव्यापक, खस्य, सम, निर्विकार और सर्वरूप है, उस चेतनका आश्रय ग्रहण करनेसे सम्पूर्ण वास्तविक आनन्द सदा-सर्वदा प्राप्त होता रहता है। ये जो कोई भी विषयी मनुष्य मोहरूपी जालमें आ फँसे हैं, उनके गिरनेका प्रधान कारण उनकी संकल्प-कल्पना ही है । इसी प्रकार मेरे पितामह आदि पूर्वजोंने भी, जो संकल्प-सम्होंसे आवृत और विषयरूपी गर्तमें गिरनेवाले थे, इस बाधारहित परमानन्दखरूप आत्मपदका अनुभव नहीं किया। इसीलिये वे भूतलपर इने-गिने दिनोंतक ही स्फरित होकर गड्डेमें गिरे हुए क्षुद्र मच्छरोंकी भाँति विनष्ट हो गये । सभी जीव इच्छा और द्वेषसे उत्पन्न हुए सुख-दु:खादि द्वन्द्वरूपी मोहसे युक्त होनेके कारण पृथ्वीके छिद्रमें छिपे हुए कीटोंकी समताको प्राप्त हो गये हैं; परंतु जिसकी अनुकूल और प्रतिकृल कल्पनारूपी मृगतृष्णा सिचदानन्द परमात्माके ज्ञानरूपी मेघसे शान्त हो चुकी है, उसीका जीवन धन्य है।

'ॐ' ही जिस सिचदानन्द ब्रह्मका सर्वोत्तम नाम है और जो समस्त विकारोंसे सर्वथा रहित है, वह परमात्मा ही भूतळके समस्त पदार्थोंके रूपमें विराजमान है। \* ज्योति:खरूप वह परमात्मा ही सूर्य आदिके अंदर स्थित होकर अपनी सत्ता-स्क्रुर्तिसे उन्हें प्रकाशित करता है। वही अग्निको उष्णतायक्त करता है और जलको रसमय बनाता है । भयरहित वह परमात्मा खयं ही प्रकट होता है और ब्रह्मासे लेकर तृणपर्यन्त समस्त जगतको अपनी सत्ता-स्कृतिसे घुमाता रहता है। वह स्थाणसे भी बढ़कर नित्य अचल और आकाशसे भी बढकर नित्य निर्लेप है । इसीका सदा अन्वेषण, स्तवन और ध्यान करना चाहिये । समस्त प्राणियोंके शरीरोंके अंदर उनके हृदयकमलमें स्थित यह परमात्मा अत्यन्त सुलभ है; क्योंकि हृदयकी थोड़ी-सी भी सची पुकारसे यह तत्क्षण सम्मुख प्रकट हो जाता है । यह प्रमात्मदेव सभी शरीरोंमें उसी प्रकार व्याप्त है, जैसे पुष्पोंमें सगन्य, तिलकणोंमें तेल और रसयक्त पदार्थीमं माधर्य । परंत हृदयमें विद्यमान रहनेपर भी यह चेतन विवेक-विचारके अभावके कारण जाना नहीं जा सकता; विचारणाके द्वारा ही उस परमेश्वरका ज्ञान होता है। उसे भलीभाँति जान लेनेपर प्रियजनके समागमकी तरह परमानन्दकी प्राप्ति होती है। अतिशय आनन्द प्रदान करनेत्राले परमात्मारूपी उस परमप्रेमी बन्धुका दर्शन होनेपर ऐसी-ऐसी बुद्धियाँ उत्पन्न होती हैं, जिनके प्रभावसे साधकका परमात्मासे कभी वियोग नहीं होता । उसके सांसारिक स्नेहके समस्त बन्धन टूट जाते हैं, काम-क्रोंच आदि सारे रात्रु विनष्ट हो जाते हैं और तृष्णाएँ मनको चञ्चल नहीं कर पातीं । यही परमात्मा आकाशमें शून्यता, वायुमें स्पन्दन, तेजस्वी पदार्थीमें प्रकाश, जलमें उत्तम मधुरता, पृथ्वीमें कठोरता, अग्निमें उष्णता, चन्द्रमामें शीतळता और सृष्टिसमृहमें सत्तारूपसे स्थित है।

अज्ञानरूपी शत्रुने मेरे विवेक-धनका अपहरण करके उसका सर्वनाश कर डाला था और वह इतने कालतक मुझे कष्ट देता रहा; परंतु इस समय खतः उत्पन्न हुई सर्वोत्तम विष्णु-कृपासे मुझे परम तत्त्वका ज्ञान हो गया है, जिससे मैंने उस अज्ञानका परित्याग कर दिया है।

<sup>\* &#</sup>x27;ओमिति नहा—ॐ न्नहा है', 'ओमिती दं सवैम्— ॐ यह सब कुछ है', 'एतद् वै सत्यकाम परं चापरंच नहा यदींकारः—सत्यकाम! यह पर और अपर न्नहा है, जो यह ऑकार है।'

इस समय मैंने उस परम ज्ञानरूपी मन्त्रके बलसे इस अहंकार-पिशाचको शरीररूपी वृक्षके खोखलेसे बाहर निकाल दिया है, जिससे मेरा यह शरीररूपी महान् वक्ष अहंकाररूपी यक्षसे रहित होकर परम पवित्र हो गया है और प्रफल्लित बृक्षके समान सुशोभित हो रहा है। विवेकरूपी धनराशिकी प्राप्तिके कारण जब मेरे दराशारूपी दोष सर्वथा नष्ट हो गये, तब मेरी अज्ञानरूपी दरिद्रता भी प्रर्णतया शान्त हो गयी; अतः अब मैं परमेश्वरके रूपमें स्थित हूँ । भगवान्की कृपासे मुझे सम्पूर्ण ज्ञातव्य वस्तुओंका ज्ञान प्राप्त हो गया है और मैंने देखने योग्य सभी दृष्टियोंको देख लिया है। इस समय मुझे वह वस्त प्राप्त हो गयी है, जिसके पा लेनेपर कुछ भी पाना अवशिष्ट नहीं रह जाता । सौभाग्यकी बात है कि में उस ऊँची एवं विस्तृत पारमार्थिक भूमिको प्राप्त हो गया हूँ, जिसमें अनर्थींका नाम-निशान नहीं है, विषय-रूपी सर्पोंका अत्यन्त अभाव हो गया है, अज्ञानरूपी कुहरा सर्वथा नष्ट हो गया है, आशारूपी मृगतृष्णा शान्त हो चुकी है, जिसकी सारी दिशाएँ रजोगुणरूपी धूलसे रहित हो गयी हैं और जिसमें शान्तिरूपी शीतल छायावाला वृक्ष लहलहा रहा है। भगवान् विष्णुकी स्तुति, प्रणाम और प्रार्थना करनेसे तथा शम एवं यम-नियमोंके पालनसे मुझे इन सिचदानन्दघन परमात्माकी प्राप्ति हुई है और उन्हींकी कृपासे मैंने परमात्माको स्पष्टरूपसे देखा और समझा भी है। वह अविनाशी एवं अहंकाररहित विज्ञानधन परमात्मा भगवान् विष्णुकी कृपावश चिरकालसे मेरी स्मृतिमें सदृढरूपसे स्थित हो गया है, जिससे मेरा मोह पूर्णतया शान्त हो गया है, अहंकाररूपी राक्षस नष्ट हो गया है और मैं दुराशा-रूपी पिशाचिनीसे मुक्त हो गया हूँ; अतः अब मेरा संताप मिट गया है । सबसे बड़े हर्षकी बात तो यह है कि मेरी बहुत-सी दुर्वासनाएँ, जो दुराशाओं तथा दीर्घकालसे दृष्ट देह आदिमें आत्मत्वके अभिमानसे

मिलन एवं भयरूपी सपोंके लिये हितकारिणी थीं, भगवान्के ध्यानसे विनष्ट हो गयी हैं। मैंने सिच्चदानन्द- वन परमात्माका साक्षात्कार कर लिया है और उन्हें मिलीमाँति जान भी लिया है। मुझे उनका ध्यार्थ अनुभव भी हो गया है, इसीलिये उनका नित्य संयोग मुझे प्राप्त है। अब मेरा मन--जिसके विषय-भोग, संकल्प-विकल्प और इच्छाएँ पूर्णतया नष्ट हो गयी हैं, जो अहंकारसे सर्वथा मुक्त हैं, जिसमें आसक्ति और विषय-भोगोंकी उस्कण्ठ लेशमात्र भी नहीं रह गयी है और जो बाहर-भीतरकी चेष्टाओंसे रहित हो गया है, संसारसे उपराम होकर परमात्मामें लीन हो गया है।

यों समस्त पदोंसे उत्कृष्ट आनन्दरूप परमात्मा चिरकालसे मेरी स्मृतिमें स्थित हुए हैं। भगवन्! बड़े सौमाग्यसे आप मुझे उपलब्ध हुए हैं, अत: आप परमात्माके लिये मेरा नमस्कार है । प्रभो ! मैं चिरकालसे आपका दर्शन करते हुए प्रणाम करके आळिड्डन कर रहा हूँ । भला, त्रिलोकीमें आपके अतिरिक्त मेरा परम प्रिय बन्ध और कौन हो सकता है। विश्वको उत्पन्न करनेवाले विभो ! आपने अपनी सत्ता-स्फूर्तिसे सम्पूर्ण विश्वको परिपूर्ण कर रक्खा है, इसी कारण सर्वत्र आपका नित्य अनुभव होता है: अत: अब आप कहाँ भागकर जा सकते हैं अर्थात् अदृश्य हो सकते हैं । परम प्रिय मित्र ! बहुसंख्यक जन्मोंके व्यवधानके कारण अज्ञानवज्ञा हम दोनोंमें जो अन्तर प्रतीत होता था, वह अब उस अज्ञानके नारा होनेसे दूर हो गया है और अमेदरूप समीपता प्राप्त हो गयी है । बड़े सौभाग्यसे मुझे आपका दर्शन प्राप्त हुआ है । आप कृतकृत्य. संसारके कर्ता और सबका भरण-पोषण करनेवाले हैं; आपको बारंबार नमस्कार है । आप संसार-बृक्षके कारण, अविनाशी और विश्वद्धात्मा हैं: आपको मेरा प्रणाम है । जिनके हाथोंमें चक्र और कमल सुशोभित होते हैं, उन विष्णु-रूप आपको नमस्कार है।

ळळाटपर अर्थचन्द्र धारण करनेवाले शिवखरूप आपको में अभिवादन करता हूँ । कमलसे उत्पन्न होनेवाले ब्रह्मारूप आपको प्रणाम है । देवराज इन्द्रके रूपमें विराजमान आपकी मैं वन्दना करता हूँ । भगवन ! हम दोनोंमें जो यह भेद दक्षिगोचर हो रहा है, वह समुद्रके जल और उसकी तरङ्गके समान केवल झठी कल्पना ही है । वस्तुत: हम दोनोंमें कोई मेद है ही नहीं । आप स्रिक्टिंग, सबके साक्षीरूप और अनन्त रूपोंमें प्रकट होनेवाले हैं; आपको पुन:-पुन: नमस्कार हैं । सबके आत्मरूप और सर्वव्यापी आप परमात्माको बारंबार प्रणाम है। देव ! मिट्टी, काष्ट्र, पत्थर और जलमात्र यह सारा जगत् आपके सिवा और कुछ नहीं है अर्थात् आपका ही खरूप है; अतः आपकी प्राप्ति हो जानेपर फिर किसी अन्य वस्तुके प्राप्त करनेकी इच्छा ही नहीं रह जाती । जिसका वेद-वेदान्तके सिद्धान्त, तर्क और पुराणोंके गीतोंद्वारा वर्णन किया गया है, उस परमात्माका यथार्थ ज्ञान हो जानेपर फिर वह कैसे विस्मृत हो सकता है । निर्मल परब्रह्म परमात्मरूप आपका साक्षात्कार हो जानेपर देहके वे सुन्दर विषय-मोग भी आज मेरे हृदयको रुचिकर नहीं लग रहे हैं। आप निर्मल दिव्य ज्योति:खरूप हैं । आपसे ही सूर्यमें प्रकाशकता आयी है और शीतल हिमरूप आपसे ही चन्द्रमाको शीतळताकी प्राप्ति हुई है। आपके ही प्रभावसे ये पर्वत गुरुतासे सम्पन्न हुए हैं और आपने ही इन खेचरोंको धारण कर रक्खा है। आपके ही बळसे यह प्रथ्वी अटलरूपसे स्थित है और आपकी ही सत्तासे आकाश आकाशताको प्राप्त हुआ है। वहे सौभाग्यकी बात है कि आप मेरे खरूपको प्राप्त हो गये हैं और मैं आपके रूपमें परिणत हो गया हूँ; अत: अब मैं आप हूँ और आप में हैं। इसलिये देव! अब हम दोनोंमें भेद नहीं रह गया है अर्थात् हम एकीभावको प्राप्त हो गये हैं। इसमें भी मेरा सौभाग्य ही कारण है । मेरा आत्मा-जो

सम, ग्रुद्ध, साक्षीरूप, निराकार और दिशा-काल आदिसे रहित है, उसीमें आप स्थित हैं। आपका खरूप सूक्ष्मसे भी सक्ष्म है । आपके ही अंदर यह संसार-मण्डल था और रहेगा । काष्ठमें व्याप्त हुई आगकी भाँति आप इस शरीरके अंदर स्थित हैं । आप ही सर्वोत्तम अमृत-खरूप रस हैं और तेजस्त्री पदार्थोंको प्रकाशित करनेवाले भी आप ही हैं। आप ही पदार्थोंके ज्ञाता और ज्योतियोंके प्रकाशक हैं। जैसे सुवर्णमें कड़े, बाजूबंद, केयूर आदि आभूषणोंका आरोप किया जाता है, उसी तरह सांसारिक पदार्थ-समृह आपमें ही आरोपित हैं। आपको प्राप्त कर लेनेपर प्रारब्धानुकूल प्राप्त हुए सुख-दु:खका प्रवाह समूल नष्ट हो जाता है—ठीक उसी तरह, जैसे सूर्यके प्रकाशको पाकर अन्धकारका अथवा गरमीको पाकर हिमका नाम-निशान मिट जाता है । भगवन् ! यह सारा विश्व आपका ही खरूप है, आपकी जय हो। आप शान्तिपरायण, सभी प्रमाणोंसे परे और सम्पूर्ण आगमोंद्रारा जानने योग्य हैं: आपकी जय हो।

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं---रघुनन्दन ! शत्रुवीरोंका संहार करनेत्राले प्रह्लाद इस प्रकार परमात्माका चिन्तन करते-करते निर्विकलप परमानन्दखरूप परमात्मामें समाधिस्य हो गये । अपने महलमें यों समाधि-अवस्थामें पडे हुए दैत्यवंशी प्रह्लादका बहुत-सा समय व्यतीत हो गया। उस समय यद्यपि असुरश्रेष्टोंने उन्हें जगानेकी बहुत चेष्टा की, तथापि असमयमें उन महाबुद्धिमान्की समाधि भङ्ग न हुई । यों निश्चल ब्रह्मखरूप एवं शान्त हुए प्रह्लाद वाह्यदृष्टिशून्य होकर हजारों वर्षीतक उस दैत्यनगरीमें समाधिस्थ पड़े रहे । उस समय हिरण्यकशिप मर चुका था और उसके पुत्र प्रह्लाद समाधिस्थ हो गये थे: अतः जब पातालमें कोई अन्य राजा नहीं रह गया. तब दानवोंको अपने अधिपतिका अभाव खटकने लगा। इसलिये उन्होंने प्रह्लादको समाधिसे जगानेके लिये घोर



प्रयत्न किया, परंतु वे नहीं जगे। तब उस राजारिहत नगरमें बळवान् दैत्य छुटेरोंकी तरह स्वेच्छानुसार छुट-पाट करने छगे, जिससे उद्विश्न होकर अन्य दैत्य अपनी अमीष्ट दिशाओंमें भाग गये। उस अराजकताके कारण पाताळळोक चिरकाळके ळिये माल्यन्यायसे अक्त-व्यक्त और मर्यादारिहत हो गया। वहाँ बळवानोंने दुर्बळोंके नगर छीन ळिये। मर्यादाके क्रमका सर्वथा विनाश हो गया। समी लोग क्षियोंको पीड़ा पहुँचाने छगे। पुरुषोंको प्रजाप और रोदनके शब्द चारों ओर ब्यास हो गये। लोगोंने एक दूसरेके बक्त छीन ळिये। नगरका मध्यमाग खँडहरके रूपमें परिणत हो गया और क्रीड़ोद्यान नष्ट- अग्र हो गये। सारा राज्य व्यर्थके अनर्वोंसे पीड़ित हो गया। दिशाएँ घूळसे व्यास हो गयी। अन्न, फळ और बन्धु-बाल्ववोंका अभाव हो गया। इस प्रकार आकर्सिक उत्पातसे विवश होकर सारा अधुर-समुदाय चिन्ताप्रस्त

हो गया । उस समय वह अधुर-मण्डल भयसे उद्विग्न हो गया था । वहाँ कियाँ, धन, मन्त्र और युद्ध मर्यादा-हीन हो गये थे । जिनके धन और कियोंका अपहरण हो। गया था, उनका करूण-क्रन्दन चारों ओर गूँज रहा था, जिससे वह देत्य-समाज कल्यिया आनेपर छ्ट-पाट करनेवाले कूर छटेरों-सा जान पड़ता था।

राघव ! तदनन्तर एक बार शेषशय्यापर विराजमान शत्रसदन श्रीहरि, जो लीलापूर्वक सम्पूर्ण जगत्का पालन करते हैं, देवताओंकी प्रयोजन-शिद्धिके लिये अपनी बद्धिसे सांसारिक श्वितिका निरीक्षण करने लगे । पहले उन्होंने मन-ही-मन खर्मलोकका अवजेकन करके तत्पश्चात भतत्व्यासियोंके आचरणोंका निरीक्षण किया । फिर वे मनसे ही शीघ्र दैत्योंद्वारा सुरक्षित पाताळळोकमें जा पहुँचे । वहाँ उन्होंने देखा कि दानवराज प्रहाद अठल समाधिमें स्थित हैं, जिससे अमरावतीपरीमें सम्पत्तिकी भरपुर बृद्धि हो गयी है । तब जो शेषशन्यापर पद्मारान लगाकर बैठे थे तथा जिनके हाथोंमें शहा, चफ और गदा सुशोभित हो रहे थे, उन भगवान, नारायणके मनमें ऐसा विचार उत्पन्न हुआ कि मैं रसातळमें जाकर दानवराज प्रह्लादको उसके कर्ममें पहलेकी तरह उसी प्रकार स्थापित कस्तुँगा, जैसे वसन्त ऋतु वृक्षको प्रनः उसकी पूर्व दशामें ला देती है । यदि मैं प्रह्लादके अतिरिक्त किसी दसरेको दानवराजके पदपर स्थापित करता हूँ तो वह निश्चय ही देवताओंपर आक्रमण कर देगा । साथ ही प्रह्लादका यह अन्तिम शरीर परन पावन है। वह इसी शरीरसे कल्पपर्यन्त यहाँ निवास करेगाः क्योंकि परमेश्वरकी नियति देवीने ऐसा ही निश्चित किया है कि प्रह्लादको इसी शरीरसे यहाँ एक कल्पतक रहना चाहिये । इसलिये में वहाँ जाकर दैत्यराज प्रह्लादको ही जगाऊँगा, जिससे वह जीवन्सक्ती-की समाधिमें स्थित होकर दैत्याविपत्यको ग्रहण करे।

बलवान् बड़ा मत्स्य अपनेसे छोटे निर्बल मत्स्योंको
 निगल जाता है, इसीको 'मास्यम्याय' कहते हैं ।

निश्चय ही हम मर्यादारहित दस्युओंके अत्याचारसे समाधिसे विरत करेंगे और इस सम्पूर्ण जगत्को पूर्ववत् भयानक उस पाताल्ट्रमें जाकर दैत्यराज प्रह्लादको स्वस्थ बनायेंगे। (सर्ग ३४–३८)

भगवान् विष्णुका पातालमें जाना और शङ्ख्यक्विसे प्रह्लादको प्रबुद्ध करके उन्हें तत्त्वज्ञानका उपदेश देना, प्रह्लादद्वारा भगवानका पूजन, भगवानका प्रह्लादको दैत्यराज्यपर अभिषिक्त करके कर्तव्यका उपदेश देकर श्वीरसागरको लीट जाना, आख्यानका उत्तम फल, जीवन्युक्तोंके व्युत्थानका हेतु और पुरुषार्थकी शक्तिका कथन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं- वत्स राम! यों विचारकर सर्वात्मा भगवान श्रीहरि शङ्क, चक्र, गदा, पद्म और लक्ष्मी आदि पार्षदोंके साथ अपने नगर क्षीरस।गरसे चल पड़े । वे उसी क्षीरसागरके तलेके छिद्रसे निकलकर प्रह्लादके नगरमें जा पहुँचे । वहाँ उन्होंने खर्णमय महलके मध्यमें स्थित असरराज प्रहादको देखा । भगवान् विष्णुके तेजसे प्रभावित होकर वहाँका सारा दैत्य-समुदाय घुलकी तरह उड़कर उसी प्रकार अदस्य हो गया, जैसे सर्यकी किरणोंसे भयभीत होकर उद्धक छिप जाते हैं। तब अपने परिवारसहित श्रीहरिने दो-तीन प्रधान-प्रधान असरोंको साथ लेकर प्रह्लादके महलमें प्रवेश किया । उस समय वे गरुडकी पीठपर सवार थे । लक्ष्मीजी उनपर चँवर डुला रही थीं । वे शङ्क, चक्र, गदा आदि अपने ( सजीव ) आयुधोंसे घिरे हुए थे, और देवर्षि तथा मुनि उनकी वन्दना कर रहे थे। वहाँ पहुँचकर भगवान् विष्णुने 'महात्मन् ! समाधिका त्याग करके उठो' यों कहते हुए अपना पाञ्चजन्य राङ्क बजाया. जिसकी ध्वनिसे सारी दिशाएँ गूँज उठीं। विष्णु-भगवान्के बलपूर्वक फूँकनेसे उस शङ्क्षसे ऐसा घोर शब्द प्रकट हुआ, जो प्रलयकालमें एक साथ परिक्षुच्च हुए मेघों और सागरोंकी गर्जनाके समान वेगशाली था। उस शब्दसे भयभीत होकर असुर-समृह भूमिपर गिर पड़े और विष्णुभक्त भयरहित होकर आनन्दपूर्वक हर्ष मनाने लगे । प्रह्लादके शरीरमें प्राण और अपानका संचार होनेसे नाडीविवरोंमें संवेदन आरम्भ हो गया ।

फिर तो जैसे वायुसे पीडित होकर कमल चब्रल हो जाता है, उसी तरह उनका शरीर स्पन्दनयुक्त हो गया तथा नेत्र, मन, प्राण और शरीर—सभी विकसित हो गये। इस अवसरपर भगवान् श्रीहरिने ज्यों ही 'जागों' ऐसा कहा, त्यों ही वह सचेत हो गया। तब कल्पके आदिमें जैसे त्रिलोकेश्वर भगवान् कमल्योंनि ब्रह्मासे कहते हैं, उसी प्रकार श्रीहरिने प्रह्लाद से—जिसके नेत्र प्रफुछित हो गये थे, जिसे 'मैं प्रह्लाद हूँ' ऐसी पहचान हो चुकी थी और जिसकी पूर्वस्मृति सुदृढ़ हो गयी थी—यों कहना प्रारम्म किया—

'सावो ! अब उठो, शीब्र उठो और इस विशाल देत्य-राज्यल्ड्सीका तथा अपने खरूपका स्मरण करो । अनघ ! तुम तो जीवन्मुक्त हो, अतः राज्यशासन करते हुए ही उद्वेगरहित होकर अपने इस शरीरको कल्पान्तपर्यन्त कर्मों ग्रेरित करते रहो । प्रल्यके समय जब इस शरीरका नाश हो जायगा, तब तुम निरितशय सचिदानन्दघन परमात्माके खरूपमें निवास करोगे—टीक उसी तरह, जैसे घटके फ्वट जानेपर घटाकाश महाकाशमें विलीन हो जाता है । तुम्हारी यह छुद्ध देह कल्पान्ततक स्थित रहनेवाली है, लोकके जैंचनीच व्यवहारोंका अनुभव कर चुकी है और जीवन्मुक्तिसे सुशोभित है । मैं गरूडपर सवार होकर स्वेदज, अण्डज, जरायुज, उद्भाज—चारों प्रकारके प्राणियोंसे व्याप्त तथा सूर्य आदिके प्रकाशसे उद्भासित दसों दिशाओंमें विचरता रहता हूँ । ऐसी परिस्थितिमें तुम इस शरीरका

परित्याग मत करो । ये हमलोग हैं । ये पर्वत हैं । ये प्राणी हैं । यह तुम हो । यह जगत् है । यह आकाश है । ये सभी जब प्रलयपर्यन्त रहनेवाले हैं, तब तुम भी तबतक इस शरीरको कायम रक्खो । जिसकी बुद्धि खात्मतत्त्वके विचारसे ऊबती नहीं, उस यथार्थदर्शी तत्त्वज्ञानीका जीवन शोभा देता है । जिसका अहंभाव नष्ट हो गया है और जिसकी बुद्धि खार्थमें लिप्त नहीं है तथा जिसका सम्पूर्ण पदार्थीमें समभाव है, उसका जीवन सुन्दर है । जो राग-द्वेषविहीन अतएव अन्त:शीतल बुद्धिसे साक्षीकी माँति इस जगत्को देखता है, उसीके जीवनकी शोभा होती है । जो सत्य दृष्टिका अवलम्बन करके वासना-रहित होकर लीलापूर्वक इस जगत्-व्यवहारको करता है, उसका जीवन धन्य है। जो लोकव्यहार करता हुआ भी न तो अनुकूळकी प्राप्तिसे अन्तःकरणमं प्रसन्नताका अनुभव करता है और न प्रतिकृलकी प्राप्ति होनेपर उद्विम्न होता है, उसीका जीवन प्रशंसनीय है। जिसके गुणोंके सननेपर, खरूपका दर्शन करनेपर और जिसकी याद आ जानेपर प्राणियोंको आनन्द प्राप्त होता है, उसीका जीवन सार्थक है।

"असुरेश! इस वर्तमान देहकी स्थिरताको लोग जीवन कहते हैं और देहान्तरकी प्राप्तिके लिये इसके परित्यागको मरण कहा गया है; किंतु महामते! तुम तो इन दोनों ही जन्म-मरणरूप पक्षोंसे रहित हो, अतएव इस लोकमें क्स्तुतः न तो तुम्हारा जन्म है और न मरण ही। शत्रुस्द्रन! यह सब तो मैंने तुम्हें समझानेके लिये कहा है। सर्वज्ञ! तुम्हारा तो न कभी जन्म होता है और न तुम कभी मरते ही हो; क्योंकि तुम तो देहहिसे सर्वथा रहित हो, इसी कारण देहमें स्थित रहते हुए भी तुम विदेह हो। तुम्हें परमात्माके यथार्थ खरूपका ज्ञान हो गया है, अतएव तुम प्रबुद्ध हो गये हो। मला, प्रबुद्ध हुए पुरुषोंका शरीरसे क्या सम्बन्ध है ! यह परिच्छिन देह तो केवल अज्ञानियोंकी दृष्टिमें ही है अर्थात 'देह मैं हूँ' ऐसा अभिमान अज्ञानियोंको ही होता है । तुम्हारी बुद्धि तो सर्वदा एकमात्र परमात्मामें ही लीन रहती है, अतएव तम चिखकाशसे संयुक्त हो । इसीलिये सब कुछ तुम्हीं हो । तत्त्वज्ञानी जीवन्मक्त पुरुष प्रलयकालमें उत्पातसूचक वायुओंके वहनेपर, प्रलयामिके घघकने तथा पर्वतोंके ढह जानेपर भी नित्य परमात्मामें ही स्थित रहता है । संसारके सभी प्राणी स्थित रहें अथवा सब-के-सब चले जायँ, उनका विनाश हो जाय अथवा उनकी बृद्धि हो, तत्त्वज्ञानी तो परमात्मामें ही स्थित रहता है, उससे विचित्रित नहीं होता । परमात्मा इस शरीरका विनाश हो जानेपर न तो नष्ट होता है, न इसके वृद्धिगत होनेपर बढ़ता है और न इसके चेष्टा करनेपर चेष्टाशील ही होता है। तब 'इस देहको धारण करनेवाला देही मैं हुँ' चित्तके ऐसे अज्ञानके नष्ट हो जानेपर 'मैं इसका त्याग करता हूँ अथवा नहीं करता' ऐसी निरर्थक कल्पना क्यों उत्पन्न होती है ? तात ! जिन्हें तत्त्वज्ञानकी प्राप्ति हो चुकी है, उनके हृदयमें 'मैं इस कार्यको समाप्त करके इसे करूँगा और इसका त्याग करके इसे छोड़ँगा ऐसे संकल्पोंका सर्वथा अभाव हो जाता है । ज्ञानी पुरुष इस जगत्में शास्त्रोक्त सारे कर्मोंको करते हुए भी कुछ नहीं करते और उनका कभी भी अनुष्ठान न करनेपर वे सदा अकर्तारूपसे ही स्थित रहते हैं। इस प्रकार संसारमं कर्तृत्व और भोक्तत्वका उपराम हो जानेपर एकमात्र शान्ति ही शेष रह जाती है और वही शान्ति जब सुदृढ़ हो जाती है, तब विद्वान्लोग उसे मुक्ति नामसे पुकारते हैं । प्राह्य-प्राहक-सम्बन्धका विनाश होनेपर परम शान्तिका उदय होता है। वही शान्ति जब स्थिरताको प्राप्त हो जाती है, तब मोक्ष नामसे कही जाती है । जिनका चित्त परमात्मामें ही संलग्न है, ऐसे ज्ञानीजन संसारके रमणीय विषयभोगोंके प्राप्त होनेपर न तो प्रसन्न होते हैं और न मनके विपरीत दु:खोंके आ पड़नेपर उद्धिप्र ही होते हैं । अर्थात् हुख-दु:खों उनकी समान स्थिति रहती है । महात्मन् ! तुम परमात्माके परमपदमें स्थित होकर ब्रह्माके एक दिन ( इस कल्पके अन्त )-तक इस पाताल्रमें ही विविध गुणोंसे युक्त राज्यल्द्रमीका उपभोग करके अविनाशी परमपदको प्राप्त होओ ।"

श्रीयसिष्ठजी कहते हैं — स्वुनन्दन ! जब जगद्-रूपी स्त्रोंके आकर तथा त्रैलेक्यरूपी अद्भुत पदार्थोंको प्रदर्शन करनेवाले भगवान् विष्णुने चन्द्रिकरण-सददा शीतल वाणीद्वारा इस प्रकार कहा, तब जिसके नेत्र-कराल शानन्दवरा प्रकृक्षित हो उठे थे तथा जिसने मननक्षम ग्रहण कर लिया था, उस धैर्यशाली प्रह्लाद नामक देहने हर्थपूर्वक यों कहना आरम्भ किया।

प्रह्लादने कहा-भगवन् ! आपकी कृपासे मुझे तत्त्वज्ञानद्वारा भळीभाँति स्वरूपावस्थिति प्राप्त हो गयी है, जिससे मैं समाधि अथवा व्यत्थानावस्था—दोनोंमें वास्तविकरूपसे सदा ही सम हूँ। देवाधिदेव! मैंने चिरकालतक विशुद्ध बुद्धिद्वारा अपने हृदयमें आपका साक्षात्कार किया है। देव! सौभाग्यकी बात है कि अव पुनः वाहर नेत्रोंसे भी आपका प्रत्यक्ष दर्शन कर रहा हूँ । महेश्वर ! मैं जो समस्त संकल्पोंसे रहित इस अनन्त दृष्टिमें स्थित था, वह शोक, मोह, वैराग्य-चिन्ता, देहत्यागके प्रयोजन अथवा संसारके भयसे नहीं था: क्योंकि जब एक ही विज्ञानानन्दघन परमात्मा सर्वत्र विद्यमान है, तब शोक, हानि, देह, संसार, स्थिति और भय-अभय कहाँसे प्राप्त होंगे । परंतु परमेश्वर ! 'हाय ! मैं विरक्त हो गया हूँ, अतः इस संसारका त्याग करता हुँ इस प्रकारकी अज्ञानियोद्धारा की गयी चिन्ता हर्ष-शोकरूप विकार उत्पन्न करनेवाली होती है। यह सुख है, यह दु:ख है; यह मेरा है, यह मेरा नहीं है-यों द्विविधाप्रस्त चित्त मुर्खका ही विनाशक होता है,

पण्डितका नहीं । मैं अन्य हूँ और यह अन्य है-ऐसी वासना इस जगत्में उन अज्ञानी प्राणियोंको ही प्रभावित करती है, जो तत्त्वज्ञानसे बहुत दूर हैं । कमळलोचन ! जब सभी प्राणियोंमें आत्मरूपसे आप ही व्याप्त हैं, तब ग्रहण-स्यामके पक्षका अवलम्बन करनेवाली कल्पना कहाँसे हो सकती है । देवेश्वर ! समाधिकालमें तो मैं भाव-अभावसे परे रहकर ग्रहण-स्यागसे रहित थाः परंत इस समय प्रबुद्ध होकर वही कार्य करनेके लिये उद्यत हूँ, जो आपको रुचिकर है। भगवन् ! आप तो वे ही पुण्डरीकाक्ष नारायण हैं, जिनकी तीनों लोकोंमें पूजा होती है; अतः मेरेद्वारा खभावतः प्राप्त हुई पूजाको प्रहण कीजिये । यों कहकर दानवराज प्रह्लादने उन भुवनाधिपति भगवान् गोविन्दकी--जिनके अंदर त्रिलोकी वर्तमान थी तथा जो राह्व-चन्न आदि आयुधों, अप्तरा-समूह, देवगण और पक्षिराज गरुडके साथ सामने खड़े थे-पूजा की । पूजोपरान्त चरणोंमें पड़े हुए प्रहलादसे भगवान् लक्ष्मीपतिने कहा ।

श्रीभगवान् वोलं—दानवाधीश ! उठो और तबतक इस सिंहासनपर बैठे रहो, जवतक में शीघ खयं अपने हाथसे ही तुम्हारा राज्याभिषेक करता हूँ । साथ ही पाञ्चजन्य शङ्ककी ध्वनि सुनकर जो ये साध्य, सिद्ध और देवगण यहाँ आये हुए हैं, ये सव-के-सव तुम्हारी पङ्गलकामना करें । यों कहकर कमलनयन भगवान् नारायणने प्रह्लादको सिंहासनपर बैठा दिया । तदनन्तर अप्रमेय आत्मवलसे सम्पन्न श्रीहरिने समस्त महर्षि-समुदाय, सारे सिद्धगण, विद्याधर और लोकपालोंको साथ लेकर इन महान् असुर प्रह्लादको आवाहन किये गये क्षीराब्धि आदि महासागरों, गङ्गा आदि सिरताओं और सम्पूर्ण तीर्थोंक जलसे सींचकर दैत्यराज्यको उसी प्रकार अभिषक्त कर दिया, जैसे पूर्वकालमें देवगणोंद्वारा स्तुति किये जाते हुए इन्द्रका खर्मालोकके राज्यपर अभिषक किया था । उस समय अभिषिक्त हुए प्रह्लादकी देवता और असुर—

सभी स्तुति कर रहे थे । तब सुरासुरवन्दित भगवान् मधुसुदन उनसे इस प्रकार बोले ।

श्रीभगवान्ने कहा-निष्पाप प्रह्लाद ! जबतक समेरुगिरि, प्रथ्वी तथा सूर्य और चन्द्रमाका मण्डल कायम रहेगा, तबतक तुम राज्य करोगे और तुम्हारे समस्त गुणोंकी प्रशंसा होगी। तम राग, भय और क्रोधसे रहित होकर इष्ट-अनिष्ट फलोंका परित्याग करके समतायक्त बद्धिसे इस राज्यका भलीगाँति पालन करो । शत्र-प्रजा आदिके ऊपर निम्नह-अनुम्नह आदि यथावसर प्राप्त हुई दृष्टियोंसे देश, काल और क्रियाके अनरूप प्राप्त हुए कर्तव्यका तुम न्यायपूर्वक पालन करो और राग-देष आदि विषमताका त्याग करके समबुद्धि बने रहो । आत्मा देहसे अतिरिक्त है-इस भावसे लाभ-हानिमें सम तथा इदंता-ममतासे रहित कार्य करते हुए भी तम इस जगतमें बन्धनको नहीं प्राप्त होओगे। जगद-व्यवहारको तो तुमने देख ही लिया है और उस अनुपम परमपदका अनुभव भी तुम्हें प्राप्त हो गया है। इस प्रकार तुम्हें देश-कालानुरूप सभी वस्तुएँ ज्ञात हैं। अब दूसरा और क्या उपदेश दिया जाय । अर्थात व्यवहार और परमार्थ—दोनोंमें तुम कुराल हो, अत: अब तम्हें उपदेशकी आवश्यकता नहीं है। राग, भय और क्रोधसे रहित तुम्हारे राजा होनेपर अब देवताओं-द्वारा प्राप्त दःख न तो असरोंमें टिक सकेगा और न उनका संहार ही कर सकेगा । आजसे देवताओं और दानवोंका युद्ध नहीं होगा, जिससे जगत खस्थ हो जायगा ।

श्रीविसिष्टजी कहते हैं — वस्स राम ! प्रह्लादसे ऐसा कहकर कमल्नयन भगवान् नारायण देवता, किन्नर और मनुष्योंके साथ उस दैत्यसदनसे चल पड़े। उस समय प्रह्लाद आदि असुर पीछेसे उनपर अञ्जलि भरभरकर पुष्योंकी वर्षा कर रहे थे, जिससे गरुडके पेखका पिछला भाग पुष्योंसे आच्छादित हो गया। इस

प्रकार क्रमशः चलते हुए वे क्षीरसागरके तटपर जा पहुँचे । वहाँ उन्होंने देवगणोंको विदा कर दिया और खयं शेषशय्यापर स्थित हो गये । इस प्रकार शेषशय्यापर विष्ण, खर्मलोकमं देवताओंसहित इन्द्र और पातालमं दानवराज प्रह्लाद--तीनों संतापरहित होकर स्थित हुए । श्रीराम ! प्रह्लादकी ज्ञान प्राप्ति सम्पूर्ण पापोंका विनाश करनेवाली तथा अमृतके समान शीतल है। उसका वर्णन मैंने तुम्हें सुना दिया । संसारमें जो मनुष्य---चाहे वे घोर-से-घोर पातकी ही क्यों न हों--विवेकपूर्वक उसका विचार करेंगे, वे शीघ ही परमपदको प्राप्त हो जायँगे । अज्ञान ही पाप कहलाता है और उस अज्ञानका नाश त्रिवेकपूर्वक विचार करनेसे होता है; इसिळिये पापका समूळ विनाश करनेवाले विचारका परित्याग नहीं करना चाहिये । प्रह्लादकी इस सिद्धिका विवेक-पूर्वेक विचार करनेवाले लोगोंके पूर्वके सात जन्मोंमें किये हुए पाप नष्ट हो जाते हैं-इसमें संशय नहीं है।

श्रीरामजीने पृष्ठा—मगवन् ! महामनस्त्री प्रह्लादका मन तो परमपदमें तल्लीन था, वह पाञ्चजन्य राङ्खकी ध्वनि सुनकर कैसे प्रबुद्ध हुआ ? यह बतानेकी कृपा करें।

श्रीवितिष्ठजीने कहा — निर्दोष खरूपवाले राम! लोकमें दो प्रकारकी मुक्ति होती है — एक सदेहमुक्ति अर्थात् जीवन्मुक्ति और दूसरी विदेहमुक्ति । इन दोनोंका विभाग इस प्रकार है, छुनो । जिस अनासक्त बुद्धिवाले पुरुषकी इष्टानिष्ट कर्मोंके प्रहण-स्थागमें अपनी कोई इच्छा नहीं रहती अर्थात् जिसकी इच्छाका सर्वथा अभाव हो गया है, ऐसे पुरुषकी स्थितिको तुम जीवन्मुक्त-अवस्था— सदेहमुक्ति समझो । फिर देहका विनाश होनेपर पुनर्जनमसे रहित हुई वही जीवन्मुक्ति विदेहमुक्तिकी प्राप्ति हो गयी है । श्रीराम! जिन्हें विदेहमुक्तिकी प्राप्ति हो गयी है, वे फिर जन्म धारण करके दश्यताको नहीं प्राप्त होते——ठीक उसी तरह, जैसे भुना हुआ

है । महाबाद्ध नहीं प्रह्लादके अन्तःकरणमें शुद्ध सत्त्वमर्या वासना स्थित थी, वह राह्वध्वनि होते ही उद्बुद्ध हो उठी । अपनी उसी वासनासे प्रह्लादको बोध प्राप्त हुआ था। श्रीहरि ही समस्त प्राणियोंके आत्मा हैं, इसलिये उनके मनयें जैसा संकल्प होता है, वह शीघ ही उसी रूपमें मूर्त हो जाता है: क्योंकि परमात्मा ही सबके कारण हैं । भगवान वासदेवने ज्यों ही ऐसा संकल्प किया कि प्रह्लाद प्रबुद्ध हो जाय, त्यों ही वह क्षणमात्रमें उठ बैठा । अर्थात भगवानुके संकल्पसे ही प्रह्लाद पाञ्चजन्य शङ्ककी ध्वनिसे प्रबुद्ध हो गया। भगवान् वासुदेवने निजी खार्थके बिना ही प्राणियोंके कल्याणके हेत अपने आत्मामें ही जगत्की सृष्टिके लिये विष्णुरूपसे शरीर धारण किया है। परमात्माके साक्षात्कारसे शीव्र ही भगवान् माधवका दर्शन प्राप्त हो जाता है और उन माधवकी आराधनासे शीव्र ही निर्मुण-निराकार परमात्माका साक्षात्कार हो जाता है ।

श्रीरामजीने पूछा—भगवन् ! आप तो सम्पूर्ण धर्मोके हाता हैं; अतः आपके छुद्ध वचनरूपी किरणोंसे हम उसी प्रकार आह्वादित हुए हैं, जैसे चन्द्रमाकी रहिमयोंके स्पर्शसे अनाजके पीचे प्रफुल्टित हो जाते हैं । परंगु गुरुदेव ! यदि पुरुषार्थपूर्वक प्रयत्न करनेसे ही सब कुछ प्राप्त हो जाता है तो भगवान् माधवके वरदान विना प्रह्लाद अपने पुरुपार्थसे ही क्यों नहीं प्रबुद्ध हुआ ?

श्रीत्रसिष्ठजीने कहा--रावव ! महामनस्त्री प्रहळाद-ने जिन-जिन पदार्थोंको प्राप्त किया था. वे सभी उसे अपने पुरुषार्थसे ही मिले थे। उनकी प्राप्तिमें दूसरा कोई कारण नहीं है । ( क्योंकि प्रह्लादने परम पुरुवार्थसे जो मक्ति की, उसीसे मगवानुने उनको वर दिया; इसलिये भगवानुका वर मिलना भी अपना पुरुषार्थ ही है।) जो विष्प्र है, वही सबका आत्मा है और जो सबका आत्मा है, वही विष्णु है । इस प्रकार पुष्प और उसकी सुगन्यकी माँति आत्मा और नारायण भिन्न नहीं हैं । पहले-पहल प्रह्लाद नामक आत्मा ही अपने-आप अपनी परम शक्तिसे ही विष्णुभक्तिमें नियुक्त हुआ । फिर उसने खालम्रूत विष्णुसे ही खयं यह वर प्राप्त किया और खयं ही अपने मनको विचारशील बनाकर स्वयं ही आत्मज्ञान प्राप्त किया । इस प्रकार कमी तो आत्मा अपने आप ही अपनी शक्तिसे प्रबुद्ध हो जाता है और कभी भक्तिरूपी प्रयत्नसे प्राप्त होनेवाले विष्णुरूपसे प्रवोधित किया जाता है । इसलिये किसीको जहाँ-कहीं भी जो कुछ प्राप्त होता है, वह सब उसे अपनी सामर्थ्यरूप प्रयत्नसे ही मिळता है: कहीं भी किसी अन्य कारणसे उसकी प्राप्ति नहीं हो सकती। (सर्ग ३९-४९)

#### मायाचक्रका निरूपण, चित्तनिरोधकी प्रशंसा, भगवत्आप्तिकी महिमा, गनकी सर्प और विषष्टक्षसे तुलना, उदालक ग्रानिका परमार्थ-चिन्तन

श्रीरामजीने पूछा — महान् ! जो भगवद्यातिके साधनाहरप सम्पूर्ण अङ्गोंका उच्छेदक तथा यों वेगपूर्वक यूमता रहता है, उस मायाचक्रका निरोध केसे किया जाय ?

श्रीविसष्टजीने कहा—राघव ! यह संसाररूपी मायाचक्र नित्य भ्रमणशील तथा भ्रान्तिदायक है । तुम चित्तको इस चक्रकी महानामि समझो । जब पुरुष प्रयमधुर्वक बुद्धिद्वारा इस चित्तको स्तम्भित कर देता है, तब जिसकी नाभि पकड़ की गयी है, ऐसा यह मायाचक शीव ही आगे बढ़नेसे रुक्त जाता है। इस चित्त-निरोबंस्वयी युक्तिके बिना आत्माको अनन्त दुःखोंकी प्राप्ति हो रही है, परंतु इस उपर्युक्त दृष्टिके प्राप्त होनेपर तुम सारे-के-सारे दुःखोंको क्षणमात्रमें नष्ट हुआ ही

समझो । यह संसार एक महाभयंकर रोग है । चित्त-निरोध ही इस रोगकी परमोत्तम औपध है। इस औषधके अतिरिक्त अन्य किसी प्रयक्षसे उस व्याधिकी शान्ति नहीं होती । जैसे घडेके भीतर घटाकाश रहता है, परंतु घडेके नष्ट होनेपर घटाकाश नहीं रह जाता, तसी तरह यह संसार चित्तके अंदर ही है, अत: चित्त-का नाज होनेपर संसार भी विनष्ट हो जाता है । यह चित्त जब भत और भविष्यके पदार्थींका चिन्तन न करके वर्तमान समयका बाह्य बुद्धिद्वारा अनायास ही उपयोग करने लगता है, उसी क्षण अचित्तताको प्राप्त हो जाता है: क्योंकि चित्तकी वृत्तियाँ तमीतक रहती हैं. जबतक संकल्पकी कल्पना बनी रहती है---ठीक उमी तरह. जैसे जबतक मेघका विस्तार रहता है, तभीतक आकारामें जलके अणु वर्तमान रहते हैं। मंकल्प-कल्पना भी तभीतक रहती है, जबतक चेतन जीवात्मा मनके साथ है । रघनन्दन ! यदि ऐसी भावना की जाय कि चेतन जीवात्मा मनसे पृथक है तो जैसे सिद्ध पुरुषोंमें मूल अविद्यासहित वासनाओंका ज्ञानद्वारा जलकर अत्यन्ताभाव हो जाता है, उसी तरह तम अपने संसारके मूलों-वासनाओंको मूलाविद्यासहित जलकर भस्म हुआ ही समझो । चित्तसे शून्य हुआ चेतन प्रत्यक्रचेतन अर्थात् शुद्ध आत्मा कहा जाता है। वास्तवमें तो निर्मनस्क रहना उसका स्वभाव ही है; क्योंकि उसमें संकल्परूपी मल नहीं है। वह शुद्ध आत्मा ही वास्तवमें सत्यता है; वही कल्याणरूपता, सचिदानन्द परमात्माकी प्राप्तिरूप अवस्था, सर्वज्ञता और वास्तविक दृष्टि है। किंत्र जिस समय उसका विनाशशील मनके साथ संयोग बना रहता है, उस समय उसकी उपर्यक्त स्थिति नहीं रहती; क्योंकि जहाँ मन रहता है, वहाँ उसके संनिकट अनेक प्रकारकी आशाएँ और सुख-दु:ख उसी प्रकार सदा आते रहते हैं, जैसे रमशानभूमिमें कौए मॅंडराया करते हैं। परंत जब

परमार्थ वस्तुरूप परमात्माके तत्त्वका ज्ञान हो जाता है, तव उस पुरुवके मनके संकल्पमें आशा आदि सम्पूर्ण मार्वोकी व्यवस्थापिका संसाररूपी व्यताका बीज उत्पन्न ही नहीं होता; क्योंकि उस समय उसका मन मुने हुए बीजके समान हो जाता है। शाखाध्ययन और सज्जनें-की संगतिका निरन्तर अभ्यास करनेसे सांसारिक पदार्थों-की अवास्तविकताका ज्ञान होता है, अर्थात् जगत्के पदार्थे वास्तवमें असत् हैं—ऐसा अनुभव होता है। इसिल्यं निश्चपूर्वक परम प्रयत्नके साथ मनको अविवेकसे हटाकर उसे वलाकारसे शाखाध्ययन और ससुरुयोंके सङ्गमें व्याना चाहिये; क्योंकि परमात्माका साक्षात्मार होनेमें शब्द आसा ही प्रधान कारण है।

श्रीराम ! अपना आत्मा ही अपनेद्वारा अनुमृत दु:खों-को त्याग देनेकी इच्छा करता है, अतएव प्रमात्माका साक्षात्कार होनेमें एकमात्र श्रद्ध आत्मा ही मख्य हेत कहा गया है। इसलिये तुम बोलते हुए, त्याग करते हुए, प्रहण करते हुए तथा आँखोंको खोळते और मींचते हुए भी अचिन्त्य, अनन्त, नित्यविज्ञानानन्द्वन प्रमात्मामें स्थित रहो । इसी प्रकार बाल्य, योवन और वृद्धावस्थामें, दु:खोंमें, सुखोंमें तथा जाग्रत, खप्त और सुष्रप्ति-अवस्थाओंमें तम सदा-सर्वदा अपने वास्तविक सञ्चिदानन्द-खरूपमें बने रहो । जो आत्मज्ञानसम्पन्न एवं अमृत-खरूप परमार्थ-तत्त्वका अनुभव करनेवाला है. उसके लिये हलाहल विष भी अमृतके समान फलदायक हो जाता है । जिस समय निर्मेल एवं अखण्ड चैतन्यका ज्ञान नहीं रहता, उस समय संसाररूपी भ्रमका कारण-खरूप महामोह वृद्धिको प्राप्त होता है और जब उस निर्मल एवं अखण्ड सन्विदानन्दघन प्रमात्मामें दढ स्थिति हो जाती है, तब संसार-भ्रमका कारणभूत मोह सर्वथा विनष्ट हो जाता है । श्रीराम ! जो अद्वितीय आनन्दरूप ब्रह्ममं स्थित होकर अपने विज्ञानानन्द्रधन खरूपका साक्षात्कार करनेवाला है, उसके लिये खादिष्ट रसायन

भी विष-तुल्य हो जाता है। परमात्माके तत्त्वको जानने-वाला महापुरुष समस्त प्रकाशोंमें, सभी प्रभावोंमें. समस्त बलवानोंमें, सम्पूर्ण व्यक्तियोंमं महान् तथा सभी उन्नतिशाली मनुष्योंमें परम उन्नत होता है। जिस परमात्माकी प्रभासे सूर्य, अग्नि, चन्द्रमा, मणि और तारे आदि प्रकाशित होते हैं, उस जगदीश्वरका जिन महापुरुषोंको ज्ञान हो गया है, वे भी सूर्यादिकी भाँति जगत्में सुशोभित होते हैं। परंत श्रीराम! जो मानव परमात्मविषयक ज्ञानसे हीन हैं, वे प्रथ्वीके दरारोंमें रहनेवाले कीड़ों, गदहों एवं अन्य तिर्यग्योनिमें उत्पन्न हुए जीवोंसे भी अत्यन्त तुच्छ माने जाते हैं। आत्मज्ञान-विहीन पुरुषकी सारी चेष्टाएँ द:खदायिनी होती हैं। वह भूतलपर चलता-फिरता हुआ भी मुद्दी ही है। इसलिये आत्मज्ञ पुरुषको चाहिये कि वह भोगोंके रसोंमें आसक्त न होते हुए उनके उपभोगके तिरस्कारद्वारा मनको अत्यन्त सखे हुए पत्तेके समान समयानसार धीरे-धीरे कुश बना डाले: क्योंकि यह मन अनात्मामें आत्मभाव, देहमात्रमें ऐसी आस्था, पुत्र, कलत्र और कुटुम्बकी ममता, अहंकारके विकास, ममतारूपी मलमें सने रहना, 'यह मेरा है' ऐसी भावना, जरा-मरणरूपी दुःख, व्यर्थ ही उन्नतिको प्राप्त हए काम-क्रोधादि दोषरूपी सपींके विषरूप संसारकी ममता, आधि-व्याधिकी अभिवृद्धि, संसारकी रमणीयतामें विश्वास, हेयोपादेयके प्रयत्न, श्री-पत्र आदिके प्रति रनेह तथा रत्नों और स्त्रियोंके आपातरमणीय लाभसे उत्पन्न हुए धनके लोमसे स्थलताको प्राप्त होता है। यह चित्त सर्पके समान है, जो दुराशारूपी दूधके पीनेसे, भोगरूपी वायके बलसे, आदरप्रदानसे तथा नाना प्रकारके विषयों में संचरण करनेसे मोटा-ताजा हो जाता है। आना और विषकी विषमताको सूचित करनेवाले हैं, ऐसे भीषण भोगोंका उपभोग करनेसे चित्त स्थूलभावको प्राप्त हो जाता है। राघव ! यह चित्त विषवृक्षके समान है, जो चिरकाल-

से शरीररूपी बुरे गड्ढेमें उगा हुआ है। आशाएँ ही इसकी विशाल शाखाएँ और विकल्प ही इसके पते हैं। अनेक प्रकारकी चिन्ताएँ ही इसकी लंबी-लंबी मञ्जिए ही इसकी लंबी-लंबी मञ्जिए हैं। कामोपमोगोंके समूह ही इसमें खिले हुए पुष्प हैं। यह जरा-मरण और व्याधिरूपी फलोंके भारसे छुका हुआ है। इस पर्वताकार अद्भुत बुक्षको तुम निश्चाइ होकर हट्युर्वक विवेक-विचाररूपी मजबूत आरेसे काट डालो। जबतक इस चित्तरूपी पिशाचको—जो अज्ञानरूपी विशाल वटबुक्षोंपर विश्राम करनेवाला है, तुण्णा-पिशाची जिसकी परिचर्या करती है और जो चेतनरहित सैकड़ों देह धारण करके अपनी कल्पनारूपी अटबीमें चिरकालसे मटक रहा है—विवेक, बैराग्य, गुरुसिनिवि, प्रयत्न और मन्त्र आदि खतन्त्र उपायोंद्वारा चेतन जीवात्माके निवास-स्थानरूप अपने इदयसे हटाया नहीं जायगा, तबतक इस जगत्में आत्मसिद्धिकी प्राप्ति कैसे हो सकती है।

रघनन्दन! मेरे वाक्योंके एकमात्र तत्त्वज्ञ तो तुम्हीं हो, इसीलिये केवल मेरे वाक्यार्थोंकी भावनासे तुम्हें सुख मिलता है । बत्स राम ! पूर्वकालमें उद्दालक मुनिको पञ्च महाभूतोंके विचार-विमर्शसे जिस प्रकार परमोत्कृष्ट एवं अविनाशी दृष्टि प्राप्त हुई थी, वह बत्तान्त तुम्हें कहता हुँ: सुनो । प्राचीनकालमें पर्वतराज गन्धमादनके किसी भूभागमें एक ऊँचे शिखरपर एक मनि निवास करते थे। उनका नाम उदालक था। अभी उनकी जवानी नहीं आयी थी । वे स्वाभिमानी और महाबुद्धिमान् थे तथा मौन रहकर घोर तपस्यामें संलग्न थे। पहले तो उनकी बुद्धि मन्द थी। उनमें विवेक-विचार भी नहीं था। उन्हें परमपदरूप शान्तिकी प्राप्ति भी नहीं हुई थी तथा वे परमात्माके तत्त्वसे भी अनभिज्ञ थे: परंत्र उनका अन्तःकरण शुभ भावोंसे युक्त था। तदनन्तर नियमपूर्वक शास्त्रार्थ-चिन्तन और अभ्यासके पाकलरूप क्रमोंसे उनके हृदयमें विवेक जाग उठा। उनका मन तो शुद्ध था ही, अत: उनकी बुद्धि इस

संसाररूपी रोगको देखकर भयभीत हो उठी। तब वे किसी समय एकान्तमें बैठकर इस प्रकार विचार करने ल्यो—



'जिसमें विश्राम प्राप्त हो जानेपर शोकका अत्यन्तामाव हो जाता है तथा जिसे पा ळेनेपर पुनर्जन्म नहीं होता, वह प्राप्त करने योग्य प्रधान वस्तु क्या है ! मैं मननरहित परम पवित्र पदमें चिरकाळके ळिये कव विश्रामको प्राप्त हो ऊँगा ! जैसे किळोळ करती हुई चन्नळ तरक्कें समुद्रमें ही विळीन हो जाती हैं, उसी तरह मोगतृष्णाएँ कव मेरे अंदर ही शान्त हो जायँगी ! कब मैं परमपदमें विश्राम-को प्राप्त हुई अपनी बुद्धिहारा 'यह कार्य करूपनाका मीतर-ही-भीतर उपहास करूँगा ! मेरे मनमें स्थित हुए भी विकल्प-समृह कमळ्दळपर पड़े हुए जळकी तरह सम्बन्धरहित होकर कव चित्तसे विळग हो जायँगे ! अर्थात् संकल्प-विकल्पोंका अभाव कव होगा ! मैं उन्मत्त होकर बहुनेवाळी तृष्णा-नदीको, जो बहुसंस्यक भीषण तरङ्गोंसे युक्त है, अपनी परमोत्कृष्ट बुद्धिकूपी नौकासे कव पार कर जाऊँगा ? मैं जगत्के प्राणियोंद्वारा की जानेवाली इस बाह्य प्रवृत्तिको, जो मिथ्या तथा चित्तको व्यप्र कर देनेवाली है, बालकोंकी क्रीडाके समान समझकर कव उसका उपहास करूँगा ? मेरा मन, जो विकल्पोंसे विश्विप्त तथा हिंडोलेकी तरह चन्नल है, कव शान्ति लाभ करेगा ? मेरा अन्तःकरण परमात्माके समान आकारवाला, सौम्य और सम्पूर्ण पदार्थोंकी स्पृहासे रहित होकर कब शान्तिको प्राप्त होगा १ वह दिन कब होगा. जब मैं अपनी शान्त हुई कल्पनाओंवाटी बुद्धिद्वारा बाहर-भीतरसहित इस सम्पूर्ण विश्वको सचिदानन्द-रूपसे देखता हुआ अनुभव करूँगा ? कब मैं इष्ट और अनिष्ट तथा हेय और उपादेयसे रहित एवं खयंप्रकाश-खरूप परमपदमें स्थित होकर अपने अन्तःकरणमें परम शान्तिको प्राप्त होऊँगा ? ऐसा सुअवसर का आयेगा, जब मैं किसी पर्वतकी कन्दरामें निर्विकल्प-समाधिद्वारा मनके व्यापारसे रहित होकर शिलाकी भाँति निश्चल हो जाऊँगा ? मौनव्रतं धारण करके अविचल ध्यानमें निमग्न हुए मेरे मन्तकपर वनकी चिड़ियाँ कव घोसला बनायेंगी ?

यों चिन्तापरवश हुए उद्दालक मुनिने वनमें स्थित होकर वारंवार ध्यानका अभ्यास किया, परंतु विषय उनके बंदरके समान चन्न्रल चित्तको अपनी ओर खींच ले जाते थे; जिससे प्रसन्नता प्रदान करनेवाली समाधिस्थरता उन्हें न मिल सकी। उनका मन कभी-कभी विपयासक्त हो जाता था; उस अवस्थामें वह अपने हृदयान्तर्वर्ती तमोगुणका ध्याग करके भयभीत पक्षीकी भाँति वहाँसे भाग निकल्या था। कभी वह बाह्य और आभ्यन्तर विषयोंके चिन्तनका परिल्याग करके समोगुणमें लीन होकर निद्रास्त्पी लंबे कालतक रहनेवाली स्थितिको प्राप्त हो जाता था। यद्यपि वे प्रतिद्विन म्यानक गुफाओंमें बैठकर अपने मनको ध्यानमन करनेमें तत्पर

थे, फिर भी ध्यानवृत्तियोंमें त्रिन्न पड़नेके कारण उनका अन्तःकरण अत्यन्त व्याकुल हो गया और शरीर तुच्छ तृष्णा-नदीके तटवर्ती तरङ्गोंके थपेड़ोंसे चञ्चल हो उठा। इस प्रकार जब वे मुनि संकटापन्न हो गये, तब विक्षिप्तचित्त होकर उस पर्वतपर श्रमण करने लगे।

रघुकुल्म्षण राम! तदनन्तर धर्मात्मा उद्दाल्क बहुत अन्वेषणके पश्चात् प्राप्त हुई गन्धमादनकी एक रमणीय गृहामें प्रविष्ट हुए । वहाँ उन्होंने न मुरङ्गाये हुए कोमल पत्तोंका एक आसन बनाया, जिसके चारों ओर पुष्पोंके गुच्छे होोमा पा रहे थे। उस आसनके ऊपर उन्होंने एक सुन्दर मुगचर्म फैला दिया। तत्पश्चात् शुद्ध अन्तः-करणवाले उद्दालक अपने मनकी वृत्तियोंको सूक्ष्म वनाते हुए उस आसनपर विराजमान हुए। वहाँ उन्होंने उत्तरामिमुख होकर दोनों एडियोंसे अण्डकोषोंको दबाकर ज्ञानीकी माँति सुरुह पद्मासन लगाया। वे विषयोंकी



ओर दौड़ते हुए अपने मनरूपी मृगको वासनाओंसे हटाकर निर्विकल्प समाधिमें स्थित होना चाहते थे, इसलिये यों विचार करने लगे---

''अरे मूर्ख मन ! इन सांगारिक वृत्तियोंसे तेरा क्या प्रयोजन है ? क्योंकि बुद्धिमान लोग ऐसी क्रियाके लिये चेष्टा नहीं करते, जो परिणाममें दु:खदायिनी हो । जो शान्तिप्रद उपरितरूपी रसायनको छोडकर विषयभोगोंके पीछे दौड़ता है, वह मानो मन्दार-वनका परित्याग करके विषवक्षोंसे भरे हुए जंगलकी ओर जा रहा है। त चाहे पातालमें चला जा अथवा ब्रह्मलोकमें ही क्यों न पहुँच जा, किंतु शान्तिप्रद उपरतिरूपी अमृतके बिना तुझे निर्वाण ब्रह्मकी प्राप्ति नहीं हो सकती । रे मन ! तू सैकड़ों भोगाशाओंसे परिपूर्ण होनेके कारण इस प्रकार समस्त दु:खोंका प्रदाता बना हुआ है, अत: इन दु:खदायिनी भोगाशाओंका सर्वथा परित्याग करके अत्यन्त सन्दर परम ऐकान्तिक कल्याणखरूपं प्रमात्माको प्राप्त कर ले । ये उत्पत्ति-विनाशमयी विचित्र कल्पनाएँ तो तुझे भयानक दु:ख देनेवाली ही हैं, इनसे कभी सुखकी प्राप्ति नहीं हो सकती। अरे मूर्ख! तू व्यर्थ बहिर्मुखतारूप उत्थानसे बृद्धिको प्राप्त हुई श्रोत्रेन्द्रियके वशीसत होकर सांसारिक रसिक-गानका अनुसरण करनेवाळी बुद्धिवृत्ति-द्वारा व्याधके वीणा-गीत आदिसे मोहित हुए मृगके समान विनाशको मत प्राप्त हो । मन्दबद्धे ! जैसे हथिनीके स्पर्शासखका लोभी गजेन्द्र शिकारियोंद्वारा बाँध लिया जाता है, उसी तरह तू भी सन्दरी युवतीके स्पर्श-सखका अनुभव करनेके लिये उन्मुख हुई बुद्धिवृत्तिसे केवल द:खके लिये ही त्विगिन्द्रियका आश्रय लेकर बन्धनमें मत पड़ । रे अंघे ! परिणाममं द:ख देनेवाले खादिष्ट अन्नोंकी अभिळाषासे रसनेन्द्रियताको प्राप्त होकर वंसीमें लगे हुए चारेके लोभी मत्स्यकी भाँति तू अपना विनाश मत कर । मूढ़ ! तू युवती स्त्री, बालका, बालिका आदि नाना प्रकारके सुन्दर दश्योंको देखनेमें तत्पर हुई चक्षुरिन्द्रियका अवलम्बन करके प्रकाशके लोलुप फितिंगेके समान जलनको मत प्राप्त हो । जैसे गन्धलोलप भ्रमर सायंकालमें कमल-कोशमें बंद हो जाता है, उसी प्रकार तेळ-फुळेळ, इत्र, पुष्प आदि सुगन्धित पदार्थोंकी गन्धके अनुभवकी इच्छासे घाणेन्द्रियका आश्रय लेकर त भी शरीररूपी कमळ-कोशके भीतर बँध मत जा। मन्द्बुद्धे ! मृग शब्दसे, भ्रमर गन्यसे, फतिंगां रूपसे, गजेन्द्र स्पर्शसे और मत्स्य रससे—इस प्रकार ये सब तो केवल एक-एक विषयसे नष्ट हो गपे; किंतु तूतो इन पाँचों इन्द्रियोंके विषय-भोगरूप अनर्थोसे व्याप्त हैं, अतः तुझे सुख कैसे मिळ सकता है। यदि त सांसारिक दोषोंसे रहित, अतएव शरकाळीन मेघके समान निर्गल अन्त:करणकी ऋद्भिको प्राप्त होकर समस्त अनथेकि मूळ अज्ञानका उच्छेद करके शान्तिको प्राप्त होगा तो यह तेरी असीम विजय होगी । जैसे जबतक वर्षा ऋतुके मेध वर्तमान हैं, तबतक कहरेकी प्रचरता रहेगी ही, उसी तरह जबतक घनीभूत अज्ञान मीजूद है, तवतक चित्तकी स्थूलताका रहना निश्चित ही है। तथा ज्यों-ज्यों वर्षाकालीन मेघ क्षीण होते जाते हैं, त्यों-त्यों कुहरेका भी विनाश होता जाता है, उसी प्रकार ज्यों-ज्यों अज्ञान क्षीण होता जायगा, त्यों-त्यों चित्तकी भी सूक्ष्मता बढ़ती जायगी।

''असत्वरूप मन! मैं अहंकार और वासनाओंसे रहित निर्विकल्प चिन्मय ज्योतिःखरूप हूँ और द अहंकारका वीजस्कर्प हैं । अतः तुझसे भेरा कोई सम्बन्ध नहीं हैं । 'अहं' रूपसे कौन स्थित हैं ?—इसका मैंने पैरके अंग्र्ठेसे लेकर सिरतक सर्वत्र अन्वेषण किया; किंतु यह 'अहं' नामक पदार्थ मुझे कहीं उपलब्ध नहीं हुआ । इस शरीरमें यह भांस है, यह रक्त है, ये हुड़ियाँ हैं, ये खासवागु हैं, किर यह 'अहं' रूपसे स्थित कौन है ? देहमें रम्बन्धांत्र तो प्राणवागुओंका है, चेतनांत्र परमात्माका है तया जरा-भरण शरीरके धर्म हैं; फिर यह 'अहं' क्या यस्तु हैं ? रे चित ! मांस अहंसे पृथक् है, रक्त उससे मित्र हैं, हुड़ियाँ भी दृसरी हैं, चेतनता उससे अन्य हैं, रपन्दन भी उससे अलग हैं; फिर 'आहं' रूपसे स्थित पदार्थ कौन है ? यह नासिका है, यह जिह्ना है, यह त्वचा है, ये दोनों कान हैं, यह आँख है और यह स्पन्दन है: फिर 'अहं' रूपसे स्थित कीन वस्त है ? परमार्थऋपसे विचार करनेपर न तो मन अहं है न चित्त अहं है और न वासना ही अहं है। आत्मा तो अहं हो ही नहीं सकता, क्योंकि वह तो केवल ग्राह चेतन प्रकाशस्करप हैं । वस्तुतः तो इस जगत्में जो कुछ दृष्टिगोचर हो रहा है. सर्वत्र मेरा ही खरूप है। अथवा विनाशशील असत् होनेके कारण कोई भी पदार्थ मेरा खरूप नहीं हैं---यही दृष्टि सची है, इससे मिन्न दूसर। कोई क्रम नहीं हैं । परंतु अज्ञानरूपी धूर्त अहंकारके द्वारा चिरकाळसे मझे उसी प्रकार कप्ट दे रहा है, जैसे जंगलमं कोई ढीठ भेड़िया मृगलीनेको छेरा पहुँचाये। सौभाग्यकी बात है कि अब मैंने उस अज्ञानरूपी चोरको मळीभाँति जान लिया है। वह मेरे खरूपरूपी धनका अपहरण करनेवाला है, अत: अब मैं पुन: उसका आश्रय नहीं प्रहण करूँगा । यह देहमें अहंतारूपी भावना मृगत्रण्याके सदृश व्यर्थ है । जब ऐसी भावना असत्य ही हैं, तब 'यह देह अहं हैं' ऐसा जो भाव है, वह केवल धम ही है। किंत ज्ञानी महात्मा जो वासनाहीन हो गये हैं, वे भी अपने जीवन-निर्वाहके लिये खतः बाह्यस्यप्ते चक्ष आदि इन्द्रियोद्वारा कर्मीमें प्रवृत्त होते ही हैं । उनकी इस प्रवृतिमें वासना कारण नहीं है । चित्त ! यदि केवल वासनारहित कर्म किया जाय तो भविष्यमं होनेवाले सुख-दु:खका अनुभव नहीं होता । इसलिये मूर्ख इन्द्रियो ! यदि तुम अपनी अन्तर्वासनाका परित्याग करके सम्पूर्ण कर्म करोगी तो तुम्हें द:खकी प्राप्ति नहीं होगी । निष्पाप ! जैसे तर्ह आदि जलसे मिन्न नहीं हैं, उसी तरह ज्ञानी महात्माकी दृष्टिमें ये वासना आदि सभी पदार्थ आत्मासे पृथक नहीं हैं; किंतु अज्ञानीकी दृष्टिमें उनकी पृथक् सत्ता है । इन्द्रियरूपी बाळको ! जैसे रेशमके कीड़ अपनेद्वारा उत्पन्न हुए

तन्तुसे ही नष्ट हो जाते हैं, उसी तरह तुमलोग भी स्तः उद्भूत तृष्णाद्वारा विनष्ट हो रहे हो । वासना ही तुमलोगोंको एक जगह बाँधनेमें हेतु हैं—ठीक उसी तरह, जैसे छिद्रोंमें पिरोयी हुई रज्जु मोतियोंके बन्धनमें कारण होती हैं । वस्तुतः तो यह वासना कल्पनामात्रसे ही उद्भूत हुई है, अतः यह सत्य नहीं है; क्योंकि संकल्पका ल्याग कर देनेसे यह विनष्ट हो जाती है ।

"यह चेतन आत्मा सर्वव्यापक सिचदानन्दखरूप है, अत: इसका जन्म अथवा मरण नहीं होता। फिर कैसे इसकी मृत्यु हो सकती है अथवा कैसे किसीके द्वारा यह मारा जा सकता है । इसका जीवनसे तो कोई प्रयोजन है नहीं; क्योंकि यह सर्वात्मा ही सबका जीवन है। यदि शुद्ध चेतन आत्मा ही सबका जीवन हैं तो उसे इस जीवनसे कव कौन-सी दूसरी अप्राप्त वस्तु प्राप्त होगी, जिसके लिये उसे जीवनकी इच्छा हो ? जिसका अपनी देहमें अहंभाव है, वही भाव-अभावरूप जन्म-मरणके बन्धनमें पड़ता हैं; परंत आत्मन् ! तुम्हारेमें तो देहाहंभाव है नहीं, इसिलये तुम्हें भाव-अभावरूप जन्म-मरण कहाँसे प्राप्त होंगे । अहंकार तो व्यर्थ मोहरूप है, मन मृगतृष्णाके समान है और पदार्थसमूह जड है: ऐसी दशामें अहंभाव किसको हो ? शरीर रक्त-मांसमय है, विवेक-विचारद्वारा मनका विनाश हो गया है और चित्त आदि सभी जड हैं; फिर देहमें अहंभावना किसको कैसे हो ? सभी इन्द्रियाँ नित्य अपने-अपने व्यापारमें संलग्न हैं और जड पदार्थ अपने खरूपमें स्थित हैं: फिर किसको और कैसे अहंभाव हो ! गुणोंकी कार्यख्या इन्द्रियाँ अपने-अपने विषयोंभें बरत रही हैं, प्रकृति गुणसाम्यावस्थारूप अपने खभावमें स्थित है और सिचदानन्द ब्रह्म अपने भापमें ही पूर्णरूपसे विराजमान है; फिर देहमें अहंभावना किसको और कैसे हो 2 इस प्रकार इस भूतलपर जो कुछ स्थित है, वह सब ब्रह्मख्रू प्र ही है। वह 'सत्' ( ब्रह्म ) मैं ही हूँ और वह 'तत्' (ब्रह्म) भी मैं ही हूँ; फिर मैं व्यर्थ ही शोक क्यों करूँ। जब केवल एक ही सर्वव्यापक विश्रद्ध सन्निदानन्द परमात्मारहप परमपद सर्वत्र व्याप्त हो रहा है, तब अहंकाररूपी कलङ्क्षकी उत्पत्ति कहाँसे हो सकती है। वास्तवमें तो पदार्थ-सम्पत्ति है ही नहीं, एकमात्र सर्वव्यापक विज्ञानानन्दघन परमात्मा ही सर्वत्र विराजमान हो रहा है। अथवा यदि पदार्थ-सम्पत्तिकी सत्ता मान भी हें तो उसके साथ किसीका सम्बन्ध हो ही नहीं सकता । वस्तुतः तो अहंकाररूपी महान् भ्रम असत् — मिथ्या है; किंतु इसका प्राद्धभीव होनेपर यह सारा जगत् 'यह मेरा है, यह उसका है' यों व्यर्थ ही विपर्यासको प्राप्त हुआ है। यह आश्चर्यमय अहंकार परमात्माके तत्त्वका यथार्थ ज्ञान न होनेके कारण ही उत्पन्न हुआ है । उस परमात्मतत्त्वके ज्ञात हो जानेपर तो इसका उसी प्रकार विनाश हो जाता है, जैसे सूर्यके तापसे हिमकणिका गल जाती है। इससे सिद्ध हुआ कि परमात्माके अतिरिक्त और किसीकी भी सत्ता नहीं है; इसिकिये 'सर्वे ब्रह्म' इस प्रकारका जो मेरा अनुभवसिद्ध तत्त्व है, उसीका मैं चिन्तन करूँगा । मैं तो यही उत्तम समझता हूँ कि आकाशकी नीलिमाके सददा उत्पन्न हुए इस अहंकाररूपी महाभ्रमको ऐसे मुला दिया जाय जिससे पुन: कभी इसका स्मरण ही न हो । मैं चिरकालसे प्राप्त हुए इस मूलाविद्यासहित अहंकारम्हपी महाभ्रमका सर्वथा त्याग करके शान्तात्मा होकर विशुद्ध परमात्मामें ही स्थित रहुँगा, जैसे शरकाळीन आकाश अपने निर्मल खमावमें स्थित रहता है। यह अहंभाव जब बढ़ जाता है, तब अनर्थ-परम्पराओंकी सप्टि करता है, पापका विस्तार करता है और संतापको बढाता है । मरणादि पारलैकिक दुःख पुनर्जन्मतक भोगना पड़ता है एवं जीवन आदि ऐहलेंकिक कष्ट मरणपर्यन्त रहता है और वर्तमान कालके पदार्थ विनाशशील हैं. अतः यह दुःखवेदना घोर कष्टप्रद है । दुर्बुद्धिजनोंकी 'यह मुझे मिल गया, अब इसे प्राप्त करहँगा' इस प्रकारकी

### क्ल्याण 🔀



**ब्रह्माका राजहंसोंपर दस ब्रह्माओंको देखना** ( उत्पत्ति-प्रकरण सर्ग ८५ )



संतापदायिनी पीड़ा कभी शान्त नहीं होती। अहङ्कारका समृ् विनाश हो जानेपर संसारक्ष्या वृद्ध सूख जाता है। उसकी उत्पादनशक्ति विनष्ट हो जाती है, जिससे वह पाषाणकी भाँति पुनः अङ्कुर उत्पन्न करनेमें असमर्थ हो जाता है।

देहरूपी बृक्षको अपना निवासस्थान बनाकर रहने-तणारूपी काली नागिनें हृदयमें विवेक-विचाररूपी गरुड़का आगमन होते ही न जाने कहाँ छप्त हो जाती हैं। जब विश्व असत्य सिद्ध हो जाता है, तब उससे उत्पन्न होनेवाळा सारा-का-सारा भेद-व्यवहार असत्य हो जाता है । इस प्रकार व्यवहारके अमृत्य हो जानेपर 'अहं'-'त्वं' का भेद-व्यवहार सत्य कैसे रह सकता है । तरङ्गकी भाँति क्षणभङ्गर एवं विनाशोनमुख इस देहमें जिनकी आस्था सदद हो गयी है, उन दुर्बुद्धियोंका परमार्थसे पतन हो जाता है: क्योंकि देह आदि समस्त वस्तएँ सर्वत्र उत्पत्तिके पूर्व और विनाशके पश्चात नहीं रहतीं, केवल मध्यमें ही इनका प्राकट्य दृष्टिगोचर होता है । फिर उनकी मिथ्या स्थिरतामें आस्था कैसी । अर्थात इन देह आदि विनाशी पदार्थीको सस्य मानकर उनमें नहीं फँसना चाहिये। जब मन पूर्णतया इस निर्णयपर पहुँच जाता है कि यह जो कुछ विशाल दश्यमण्डल है, वह सारा-का-सारा अवास्तविक है, तब वह अमन---मनके व्यापारसे शून्य हो जाता है । तदनन्तर 'यह अवास्तविक हैं ऐसा मनमें दढ़ निश्चय हो जानेपर सारी भोग-वासनाएँ उसी प्रकार क्षीण हो जाती हैं, जैसे हेमन्त ऋतुमें बृक्षोंकी मञ्जरियाँ झड़ जाती हैं। वास्तवमें न तो कोई किसीका खाभाविक रात्र है और न कोई किसीका खाभाविक मित्र ही है; किंतु जो सुख पहुँचानेवाला है, वह मित्र कहा गया है और जो दु:खप्रद हैं, वे शत्रु कहलाते हैं। इसिंहिये अब मैं मनरूपी वनको, जो संकल्परूपी ब्रक्षोंसे व्याप्त तथा तृष्णारूपी लताओंसे आच्छादित है,

छिन-भिन्न करके विस्तृत मुक्तिरूपी भूमिमें जाकर सुख-पूर्वक विचरण करूँगा। इस प्रकार मनके प्रणीतया श्लीण हो जानेपर रक्त-मांस आदि धातुओंका संघातुरूप यह मेरा अनिष्टकारी शरीर चाहे रहे अथवा नष्ट हो जाय. इससे कोई हानि नहीं है । अतः मनका विनाश करना ही आवश्यक है। मैं देह नहीं हूँ--इस विपयमें मैं एक युक्ति बतळाता हूँ; सुनो ! यदि देहको ही आत्मा मान लिया जाय तो मरनेपर शरीरके सभी अङ्गोंके वर्तमान रहनेपर भी मुद्दा शरीर व्यवहार क्यों नहीं करता ! इससे सिद्ध हुआ कि देह आत्मा नहीं है । मैं तो नित्य अविनाशी ज्योति:खरूप हूँ और इस देहसे अतीत हूँ। न तो मैं अज्ञानी हूँ, न मुझे कोई दु:ख है, न अनर्थ है और न दु:खका कोई कारण ही है। अब तो यह शरीर रहे अथवा न रहे, इससे मेरा कोई सम्बन्ध नहीं है; मैं °तो संतापरहित हुआ नित्य स्थित हूँ । मुझे उस परम पदखरूप परमात्माकी प्राप्ति हो चुकी है; इसळिये मैं सबसे उत्कृष्ट, केवल--शुद्धखरूप, विक्षेपरहित, शान्तरूप, अंशांशीभावसे रहित, अपने आपमें परिपूर्ण, निष्क्रिय एवं इच्छारहित ब्रह्मखरूप हुँ । खच्छता, प्रभावशालिता, सत्ता, सहदयता, सत्यभाषण, यथार्थ ज्ञान, आनन्द-खरूपता, शान्ति, सदा मृद्भाषिता, पूर्णता, उदारता, सत्यखरूपता, कान्तिमत्ता, एकाप्रता, सर्वात्मकता. निर्भयता और द्वैतके विकल्पका अभाव-ये सभी गुण मुझ आत्मनिष्ठके हृदयको अत्यन्त प्रिय लगनेवाले हैं। चूँकि सर्वरूप परमात्मामें सभी कुछ सर्वदा एवं सर्वथा सम्भव है, इसलिये सभी विषयोंके प्रति मेरी इच्छा-अनिच्छा और सुख-दु:ख क्षीण हो गये हैं । अब मेरा मोह विनष्ट हो गया है, मन अमनीभावको प्राप्त हो गया है और चित्तके संकल्प-विकल्प दूर हो गये हैं; अत: मैं शान्तखरूप परमात्मामें रमण कर रहा हैं।

( सर्ग ५०-५३ )

# महर्षि उद्दालककी साधना, तपस्या और परमात्मग्राप्तिका कथनः सत्ता-साधान्य, समाधि और समाहितकं ठक्षण

ंग्रीनानएजी कहते हे—स्वनन्दन ! उदारक मृति अपनी विशाल एवं विशास बुद्धिसे यों निर्णय करके प्रशासन व्याक्तर बैंट गये । उस समय उनके नेत्र आध भंदे हुए थे । तदनन्तर भजी अन्तारका उचारण करना हैं, उसे परमपद्की प्राप्ति हो जाती हैं; क्योंकि १३०० यह अञ्चर परवहा है।" ऐसा निश्चय करके उन्होंने अंग्रनास्ता, जिसकी ध्वनि ऊपस्को जा रही थी, उमी ग्रामार उच्चस्तरसे उच्चारण किया, जैसे घंटेके अधोभागमं टरके हुए टरकनको अच्छी तरह पीटनेसे जोरका शब्द होता है । उनके द्वारा उच्चारित प्रणवध्वनि जबतक वसरन्अपर्यन्त व्यास नहीं हो गयी और जवतक वे सर्व-व्यापका, विशुद्ध ज्ञानस्वरूप परमात्माके अभिमुख नहीं हो गये, तवतक १३५० का उचारण करते रहे । प्रणवके अनार, उनार, मकार और बिन्दु—इस प्रकार साढ़े तीन ंश हैं । उनमेंसे प्रथम अंश अकारके उच्चखरसे उचरित होनेपर जब शरीरके भीतर शब्दके गूँजनेके कारण प्राण पूर्णस्त्रपसे क्षुन्य हो उठे, तब प्राणवायुको छोड्नेके क्रमने जिसे रेचक कहा जाता है, उसी प्रकार सम्पूर्ण शरीरको रिक्त कर दिया, जैसे महर्षि अगस्त्यने सागरके जलको पीकर उसे खाळी कर दिया था । तत्पश्चात् प्रणवके दितीय अंश 'उकार' के उच्चारणके समय ॐकारकी समस्थिति होनेपर प्राणोंका निश्चल कुम्भक नामक क्रम सम्पन्न हुआ । उस समय प्राण न बाहर थे न भीतर, न अर्थाभागमें थे न ऊर्व्वभागमें और न दिशाओंमें ही धाण कर रहे थे, बल्कि मलीमॉति स्तस्मित किये गय जरुकी तरह पूर्णत: शान्त थे। तदनन्तर प्रणवके उपशान्ति-प्रद तृतीयांश मकारके उच्चारण-कालमें प्राण गायुको भीतर ले

जानके कारण प्राणीका एकाच नामक क्रम जारून ६ अ । इस द्यापरे कामी प्राण जीवनाची माकावारा माकित अपूर्वक राज्यमें पहुँचकर हिम्माईक रामान सुन्दर शांत्रकालको प्राप्त हो गर्भ ।

वहपरान्त प्रभारानसे बंठे सुन् उपाटक सानंग उन माननामय शरीरमें दह स्थिति करके आधानमें पिथे छूठ गजराजकी तरह अपना पाँची हान्छवीकी देखी निवद कर दिया । पित्र वे निर्विकल्प समाधिक दिये तथा शस्काळीन निर्मेळ आकाशकी तरह अपन स्वमायकी श्रद्ध बनानेका हेल प्रयत्न करने त्याँ। अन उद्यासका सनिको उस समाधिसे तत्त्वज्ञानकी ग्राप्त हो गर्था, तब वे दश्य-प्रपन्नके विकल्पेंसे रिटन होकर उस नित्य अनन्त विज्ञानानन्द्रशन प्रशासामि तहम हो गये, जा जगत्का अधिष्ठानसूत, शुद्धसाराम एवं महास् है । वे रारीरसे पृथक होकर किसी अनिर्वचनीय स्थितिको प्राप्त हो गये और नित्य-सत्य-सम-चिन्मयरूप होकर आनन्द्रसागर परमात्मामें विळीन हो गर्थ । उस समय वे वातरहित स्थानमें रखें हुए दीपककी गांति कान्तिमान्, चित्र-विवितको सहस अटल मनवाले, निस्तरङ्ग समुद्रके समान गम्भीर एवं बरसे हुए निर्ज्ञेट वाद कती तरह स्कृत हो गय।

क वर्षाप रेचकः कुम्मक और पूरक समग्र प्रणवके ही साधन प्रसिद्ध हैं, तथापि एचकमें प्रथम भागकाः कुम्मकमें मध्यभागका और पूरकमें नरम भागका विस्तार दिया जाता हैं। क्योंकि कण्ठसे निकलते हुए प्राणवायुसे कण्ठस्थानीय अकारभागकी, संकुचित होते हुए प्रोण्ठीस उकार गामकी और ओखीके सम्पुटित होनेस्त मकारभागकी आंध-आंक होते। हैं। सकारमागकी आंम-आंकके समय प्राणवास यहांच पुनः प्रवेश करता है, तथापि उसमें प्रणवका ही अनुवर्धन होता है। इसल्पिये उस-उस भागके अवसर-विभागका कथन है, ऐसा समझना चाहिये।

इस प्रकार जब इस प्रकारीकरवरण परवर्तमें स्थित इए उद्दालकता वहनाना समय व्यतीत हो गया, तब प्रस्टोने वहसंस्थक आक्राशनारी सिद्धी तथा देवताओंको भी देखा । तदनन्तर जो इन्द्र और गर्यका पद प्रदान करनेकी गामध्ये सबती थीं, ऐसी बढ़त-सी विचित्र सिद्धियाँ भी अप्सराओंसे धिरी इंडे वहाँ चारों ओरसे आ पहुँचीं; परंतु उदालक सुनिने उन मिद्धियोंको वर्षोंके विकौनोंकी तरह ममझकर उनका कुछ भी आदर नहीं किया; क्योंकि उनका मन क्षीमरहित और बुद्धि गम्भीर थी । इस प्रकार सिवि-समुहोंका अनावर करके वे छ: महीने-तक उस आनन्द-मन्दिररूप मधानिये स्थित रहे---रीक उमी तरह, पैसे उत्तरायको छ: मासतक पर्य उत्तर दिशाकी और मध्ये हैं । इसमें समायतक उद्यापक मिन-को जीवन्सक पाकी प्राप्ति हो गयी। तम वहाँ उनके समीप सिदांका दल, देवनालींका समुदाय, साध्याण, ब्रह्मा और शंकर शादि उपस्थित हुए । परमासाकी प्राप्ति ही वह परम पड़ है, वहीं परम आला गति है, वहीं शास्त्रत वाटगाणखराप मङ्गास्त्रपाय पद है । जिसे वहाँ विश्राम करनेका अवगर प्राप्त हो। गणा, उसे भ्रम पनः याचा नहीं पहुँचा राज्या । संच पहुष उस प्रमुख परमाधाका राह्यकार घरके त्या निनागर्गाल याचा दश्य प्राप्ताने उसी प्रकार नहीं स्ती, जेने चैत्रस्य नामक रमणीय उद्यानमें पहुँचे इंग जन श्रेरक ननमें जानेकी इच्छा नहीं करते । उदालक भगिने भिद्धियोंको दूर हटा दिया था। ने छः मामनक समाधिमें स्थित रहनेके पश्चात् जव पुनः गमाभिने विश्त होकर जागे, तब उन्हें अपने रामाय कुछ परम नेजिबिनी समिपयाँ दीख पड़ीं, तो अन्वविश्वके समान सन्दर शरीखाकी, **रनेहम**यी और प्रणाम ऋतेकी ठाळमांस यक्त थीं । साथ ही कतार-ने-कतार दिव्य विभाग भी द्राष्ट्रिगीचर हुए, जो गाँर वर्णवाले मन्त्रास्पुणीके प्राथमे चुमस्ति अपरी और चैंवरोंने महां।भित थे तथा विनपर पताकाएँ फहरा

रही थीं । इसरी ओर उन्होंने जिनके करकमछोंगे कहा-की पवित्री धारण करनेसे चिह्न पड़ गये थे, उन हमारे जैसे सनियोंको और विद्याधरियोंमहिन श्रेष्ट विद्याधरीको भी देखा । उन सनने उन महातमा उदाखक मनियं कहा---'भगवन् ! हम आपको प्रणाम कर रहे हैं । आप अनुप्रहपूर्ण दृष्टिसे हमारी और देखिये। सने ! आइये और इस विमानपर चढकर स्वर्गठोकको पंचारिये: क्योंकि जगत्की भोग-सम्पत्तियोंकी चरम सीमा खर्ग ही तो है। त्रिमो ! त्रहाँ चलकर आप कलपर्यन्त अपने अभीष्ट भोगोंका समचित रूपमे उपभोग कीजिय: क्योंकि समस्त तपस्याएँ स्त्रगांदिकाप फलका उपमोग वरनेके छिये ही होती हैं। मगवन ! ये निवाधरोंकी ळकाएँ हार और चैंबर धारण किये आपके पास सारी हैं, इनपर दृष्टिपात कीजिये; क्योंकि धर्म और अर्थना सार काम है तथा कामकी सारभूता सन्दरी अवतियाँ हैं । जैसे मञ्जरियाँ वसन्त ऋतुमं ही उपलब्ध होती हैं. उसी तरह ये वराङ्गनाएँ खर्गमें ही मिलती हैं।

यों कहनेवाले उन सभी विद्यापर और श्रापिशृति आदि अतिथियोंका यथोचित आदर-सकार करके उदारका मुनि निर्भान्त एवं निश्चल भावसे बैठे रहे । उनकी युक्ति तो गम्भीर थी ही; अतः उन्होंने न तो उस निश्किक्षा अभिनन्दन किया और न तिरस्कार ही किया अर्थात् उदासीन बने रहे तथा भी सिद्धराण ! आफ्टोण आक्ष्ये यों कहकर वे अपने समाधिरूप कार्यमें संख्या हो गये । तदनन्तर सिद्धराण गुळ दिगोंतक उदारका मुनिकी, जो भोगोंकी आसक्तिसे रहित और अपने धर्मों निरत थे, प्रणाम, स्तुति-प्रशंसा आदिद्वाण उपामना करके अपने-आप चले गये । तब जीवस्तुका जनस्वाक्षी प्राप्त हुए मुनि स्वेच्छानुसार बनप्रान्तों तथा मुनियोंक आधर्मोंमें मुख्यूर्वक विचरते रहे । उस सम्पत्ते उदारकसमुनि परमपदि जीवस्तुका प्रचलके प्राप्त होनेपर पर्वतोंकी कदरशंकों थयान आदि लीलाएँ करते हुए निवास करने लगे ।

घ्यानस्थ होनेपर उनका कभी एक दिनमें, कभी एक मासमें, कभी एक वर्षमें और कभी-कभी तो कई वर्षों उस ध्यान-समाधिसे व्युत्थान होता था। उस समयसे लेकर उद्दालक मुनि व्यवहारमें तत्पर रहते हुए भी चिन्मय परमात्माने एकीभावसे क्षित होकर परम समाहित-चित्त बने रहते थे। यों चिन्मय परमात्मतत्त्वमें एकीभावके दृढ़ अभ्याससे महान् चिन्मय परमात्मतत्त्वमें एकीभावके दृढ़ अभ्याससे महान् चिन्मय विज्ञानानन्दघन परमात्माको प्राप्त करके उन मुनिकी सर्वत्र समस्वि हो गयी, जैसे सूर्यका तेज भूतळ्पर सर्वत्र समभावसे पड़ता है। इस प्रकार समस्त विक्षेपोंका उपरामन होनेक कारण परम पदकी प्राप्तिसे उनका चित्त जब शान्त हो गया, उनकी जन्म-मरणरूपी फाँसी कट गयी और वे संशय तथा चन्नळतासे रहित हो गये, तव वे शरकालीन आकाशके समान शान्त, सर्वव्यापक, तेजसी, प्रकाशम्य, चित्तरहित विराद्धस्वरूप चिन्मय परमात्माको प्राप्त हो गये।

श्रीरामजीने पूछा—ऐश्वर्यशाली गुरो ! आप आत्मज्ञान-रूपी दिनके लिये सूर्यस्वरूप हैं, अत: अब यह बतलाने-की कृपा करें कि सत्ता-सामान्यका क्या लक्षण है ?

श्रीवासिष्ठजीने कहा — - राघव ! दश्य वस्तु है ही नहीं — हस प्रकारकी दढ़ भावनासे चित्त जब सर्वथा क्षीण हो जाता है, तब उस सामान्यखरूप चेतनकी सबमें सामान्यभावसे व्यापक खतःसिद्ध सत्तामात्र ही सत्ता-सामान्य अवस्था होती है । जब चेतन्य समस्त दश्य पदार्थोंसे रहित हो-कर परमात्मामें विलीन हो जाता है, तब उसकी निराकार आकाशकी भाँति अयन्त निर्मल सत्ता-सामान्यता होती है । जब चेतन्य बाह्य एवं आम्यन्तरसहित यह जो कुछ है, उस सबका अपलाप करके स्थित हो, उस समय उसकी सत्ता-सामान्य अवस्था समझनी वाहिये । जब साधक सम्पूर्ण दश्यप्रपञ्चको अपने वास्तविक खरूपसे खप्रकाशास्मक सत्ता-सामान्यसरूप परमात्मा ही अनुभव करता है, तब उसकी सत्ता-सामान्यतावस्था जाननी चाहिये । यह परम दृष्ट तुर्यातीत पदके सदश है, अतः यह परम दृष्ट तुर्यातीत पदके सदश है, अतः यह

सदेहमुक्त और विदेहमुक्त दोनोंके लिये सदा समान है। निष्पाप राम! यह दृष्टि ज्ञानसे प्रादुर्भृत होती है, अतः यह केवल तुर्यातीत ज्ञानी महापुरुषको समाधि-अवस्था एवं व्युत्थान-अवस्था—दोनोंमें होती है, किंतु अज्ञानीको कभी नहीं होती । यह सत्ता-सामान्य पदवी समस्त भयोंका विनाश करनेवाळी है। इसका आश्रय लेकर उदालक मुनि दैवेच्छानुसार प्रारब्ध कर्मीका क्षय होनेतक जगत्में स्थित रहे । वे पर्वतकी गुफामें पत्तींके आसनपर नेत्रोंको आधा मूँदकर पद्मासनसे बैठे थे। उस समय वे महात्मा चित्रलिखित-से निश्चल होकर शरद्-ऋतुके निर्मल आकाशमें सम्पूर्ण कलाओंसे परिपूर्ण चन्द्रमाके समान विद्युद्ध और सम हो गये । उनके सारे संकल्प-विकला जाते रहे। वे निर्विकार एवं समस्त पापों और विषय-मोर्गोर्का उपाधिसे रहित होनेके कारण अभिराम हो गये । उन्हें उस चिन्मय परम आनन्दकी प्राप्ति हुई, जहाँसे सारे सांसारिक सुख प्रादुर्भूत होते हैं तथा जिसकी समतामें इन्द्रका ऐश्वर्य भी समुद्रमें तिनकेके समान है। तदनन्तर वे विप्रवर उदालका, जो अनन्त आकाशोंमें व्याप्त रहनेवाली दिशाओंको भी न्याप्त करनेवाला, सदा समस्त वस्तुओंसे पूर्ण, भुवनोंका भरण-पोषण करनेवाला, बडे भाग्यसे एवं उत्तम जनोंद्वारा सेवा करनेयोग्य, वाणीसे परे, अनन्त, सबका आदि और सत्यखरूप है, उस परम विज्ञानानन्दघन परमात्मामें तदूप हो गये । जो विवेकद्वारा स्फुरित हुए आनन्दरूपी विकसित पुणोंसे सुशोभित है, उद्दालककी वह चञ्चलतारहित पवित्र चित्तवृत्तिरूपिणी कल्पलता जिसके हृदय-काननमें उगकर विस्तारको प्राप्त हो जाती है, वह संसार-काननमें विहार करता हुआ भी सत्यखरूप परमात्माके आश्रयरूपा छायासे कभी वियुक्त नहीं होता, अपितु उसका सर्वीत्कृष्ट मोक्षफलसे सम्बन्ध जुड़ जाता है । इसिंठिये कल्याणकामी मनुष्यको उद्दालककी चित्तवृत्तिरूपा लताको हृदयमें रोपकर उसका विस्तार करना चाहिये।

खुकुलभूषण राम ! संसारसे वैराग्य, जप-ध्यानके अभ्यास, सत्-शालोंके विचारपूर्वक अध्ययन, पवित्र और तीक्ष्ण बुद्धि, सद्गुरुके उपदेश और यम-नियमोंके पालनसे परमात्माकी प्राप्तिक्य विद्युद्ध परमपदकी प्राप्ति होती है अथवा केवल विद्युद्ध और तीक्ष्ण प्रज्ञासे ही परमपद मिल जाता है; क्योंकि जो बुद्धि सम्यक् प्रकारसे ज्ञानयुक्त, तीक्ष्ण और दोषरहित है, वह सम्पूर्ण साधनोंके विना भी यथार्थ ज्ञानद्वारा जीवको अविनाशी परमपदकी प्राप्ति करा देती है।

श्रीरामजीने पृष्ठा — भूत और भविष्यके ज्ञाता भगवन् ! कोई ज्ञानी पुरुष व्यवहार करता हुआ भी समाधिस्थके सहश विश्रामको प्राप्त हुआ रहता है और कोई एकान्तका आश्रय लेकर प्यान-समाधिमें स्थित रहता है। इन दोनोंमें कौन श्रेष्ठ है ? यह मुझे बतलानेकी कृपा करें।

श्रीवसिष्ठजीने कहा--वत्स राम ! जो इस सत्त्वादि गुणोंके समाहारखप दश्य जड संसारको अनात्मरूप ( अनित्य और मिथ्या ) देखता है, उस प्रस्पकी जो यह परम शान्तिस्बरूप अन्तःशीतलता है, वही समाधि कहलाती है। मनके रहनेपर दश्य पदार्थोंके साथ सम्बन्ध होता है-ऐसा निश्चय करके जो मनसे रहित होकर परम शान्तिको प्राप्त हो चुका है, ऐसा कोई पुरुष तो व्यवहारमें लगा रहता है और कोई ध्यान-समाधिमें तक्रीन हो जाता है । यदि उनके अन्त:करणमें परम शान्तिरूप शीतलता है तो वे दोनों ही सुखी हैं; क्योंकि जो अन्त:-करणकी शीतत्रता है, वह अनन्त साधनरूप तपस्य।ओंका फल है। इसलिये जो ज्ञानी व्यवहारपरायण है और जिसने ज्ञान प्राप्त करके वनका आश्रय ले लिया है, वे दोनों ही सर्वथा समान हैं: क्योंकि उन दोनोंको ही सम्पूर्ण संदेहोंसे रहित परम पदकी प्राप्ति हो गयी है। रघुनन्दन ! चित्तमें जो कर्तापनका अभाव है, वह उत्तम समाधान है और बही मङ्गळमय परमानन्द-पद है। बसीको तम केवल चिन्मयभाव समझो । जो मन वासनाओं से

रहित हो गया है, वह स्थिर कहा गया है; वही ध्यान-समाधि है, वहीं केवल चिन्मयमाव है और वहीं अविनाजी परम शान्ति है। जिसके मनकी वासनाएँ क्षीण हो चुकी हैं, वह परुष सर्वेत्कृष्ट परमपदकी प्राप्तिके योग्य कहा जाता है; क्योंकि वासनाशून्य मनवाला पुरुष कर्तापनसे रहित हो जाता है, अत: उसे परमपदकी प्राप्ति होती है । जिस साधनसे मनुष्यकी जगद्विषयिणी आस्था पूर्णतया शान्त हो जाती है और उसका अन्त:करण शोक. भय और एषणाओंसे रहित हो जाता है तथा आत्मा अपने वास्तविक खरूपमें स्थित हो जाता है, उस साधनको समाधि कहते हैं । जिन गृहस्थोंके चित्त अच्छी प्रकार समाहित हो चके हैं तथा जिनके अहंकार आदि दोष शान्त हो गये हैं, उनके लिये घर ही निर्जन वनस्थलियोंके समान है। समाहित मन और बुद्धिवाले तुम्हारे-जैसे प्राणियोंके लिये इस जगतुमें घर और वन एक-से हैं। राजकुमार राम ! जिसका चित्त अहंता, ममता, रागादि दोषरूप महामेघसे रहित होकर शान्त हो चुका है, उसके लिये जनसमूहोंसे व्याप्त नगर भी सुनसान अरण्य-जैसे लगते हैं; परंतु शत्रु-वीरोंका संहार करनेवाले रघुनन्दन ! जिसका चित्त अहंता, ममता, राग आदि वृत्तियोंसे युक्त होनेके कारण उन्मत्त बना रहता है, उसके लिये निर्जन वन भी प्रचर जनोंसे परिपूर्ण नगर-जैसे ही हैं।

जो मनुष्य समाधि-कालमें परमात्माको सम्पूर्ण भावों और पदार्थोंसे अतीत तथा व्यवहारकालमें सम्पूर्ण भावोंको परमात्माका खरूप समझता है, वह समाहित कहा जाता है। जिसका मन सदा अन्तर्मुख बना रहता है, वह सोते, जागते और चलते हुए भी प्राम, नगर और देशको जंगळ-जैसा ही समझता है। यद्यपि यह सारा जगत् प्राणियोंसे परिपूर्ण है, तथापि नित्य अन्तर्मुखी स्थितिवाले पुरुषके लिये सर्वथा अनुपयोगी होनेके कारण यह आकाशकी तरह शून्य हो जाता है। जन पुरुषोंके

अन्त:करणमें परम शान्ति प्राप्त हो जाती है, उनके लिये सारा जगत सदा शान्तिमय हो जाता है: परंत जिनका अन्तः करण तष्णाकी ज्वालासे संतप्त होता रहता है, उनके लिये जगत, दावाग्निसे दुग्य होता हुआ-सा प्रतीत होता है: क्योंकि समस्त प्राणियोंके भीतर जैसा भाव होता है, वैसा ही बाहर अनुभव होता है। जो बाहर कर्नेन्द्रियोद्वारा क्रियाओंका सम्पादन करता हुआ भीतर केवल आत्मामं ही रत रहता है और हर्ष-शोकके वशीभूत नहीं होता, वह समाहित कहा जाता है। जो शान्तबुद्धि पुरुप सर्वव्यापक आत्माका साक्षात्कार करते हुए न तो किसीके लिये शोक करता है और न किसीकी चिन्ता ही करता है, वह समाहित कहलाता है। जो आकाशकी तरह निर्मल है, शास्त्र और शिष्टाचारके अनुकूल बाह्य चेष्टाओंका सम्यक प्रकारसे आचरण करता है और हर्प, अमर्प आदि विकारोंमें काष्ट्र और मिट्टीके देलेको समान विकाररहित एवं शान्तखभाववाला है तथा जो भयसे नहीं, बल्कि स्वाभाविक ही समस्त प्राणियोंको अपने आत्माकं तृत्य और पराये धनको मिट्टीके ढेलेके सददा देखता है, वही यथार्थ देखता है। जो इस प्रकारके आश्यसे सम्पन्न होकर सचिदानन्द ब्रह्मरूप परमपदको प्राप्त हो गया है, उसके ऐश्वर्य आदि पदार्थ चाहे प्रवंतर स्थित रहें, चाहे अभ्युद्यको प्राप्त हों, चाहे नए हो जायँ, चाहे उसके वन्ध-वान्धव प्रस्यको प्राप्त हो जायँ, चाहे वह उत्तमोत्तम भोग-सामग्रियोंसे परिपूर्ण तथा कुटुम्बी

जनोंसे भरपूर घरमें रहे, अथवा सभी प्रकारके भोगोंसे शन्य विशाल वनमें रहे, चाहे उसके शरीरपर चन्दन, अगर और कप्रस्का अनुलेप किया जाय अथवा वह वही-वड़ी ज्वालाओंसे व्याप्त अक्रिमं गिरे, चाहे उसकी आज ही मत्य हो जाय अथवा अनेक कल्पोंके बाद हो। वह न तो खयं कुछ बनता है और न उस महात्माने कुछ किया ही । अर्थात वह सभी स्थितियोंमें विकार-रहित समभावसे स्थित रहता है। अहंकार और वासनान्हपी अनथोंके उत्पन्न होनेसे संविदातमा परुपके जीवनमें नाना प्रकारके संख-द: ख आते-जाते रहते हैं; परंतु उस अहंताके पूर्णतया शान्त हो जानेपर चित्तमें ऐसी समता प्राप्त हो जाती है, जैसे रज्जुमें सर्पमान्तिके नष्ट हो जानेपर अह सर्प नहीं है'इस ज्ञानसे निर्भयता और प्रसन्नता होती है। ज्ञानी जो कार्य करता है, जो खाता है, जो दान देता है, जो हवन आदि करता है---उन सब कर्मीको करता हुआ भी वह कुछ नहीं करना एवं न उनमें रन ही रहता है: क्योंकि वह अहंता-ममतासे रहित हो जाना है. इसन्त्रिये उसका कर्म करना अथवा न करना एक-गा है। उसका न तो कमोंके करनेसे कोई प्रयोजन है और न कमींके न करनेसे ही कोई मतलब है: क्योंकि वह तो यथार्थ ज्ञानके प्रभावने स्वामाविक ही परमात्मामें स्थित है । अतः उसके मनमें कामनाओंकी उत्पत्ति उसी प्रकार रुक जानी है, जैसे पत्यरसे मञ्जरिगों नहीं (गर्ग ५४-५७) निकलतीं ।

#### किरातराज सुरघुका इत्तान्त-महर्षि माण्डव्यका सुरघुके महलमें पधारना और उपदेश देकर अपने आश्रमको लौट जाना, सरघके आत्मविषयक चिन्तनका वर्णन तथा उसे परमपदकी ग्राप्ति

श्रीयसिष्ठजी कहते हैं--राघव ! इस विषयमं एक प्राचीन इतिहासका दृष्टान्त दिया जाता है, जो किरात-हिमालयके शिखरभूत कैलासके मूल देशमें हेमजट नामक

किरात निवास करते थे । उनका जो राजा था, उसका नाम सुरव था । वह उदारचेता एवं शत्र-नगरीपर विजय गज सुरुषुका परम विसमयजनक वृत्तान्त है। पूर्वकालमें पानेवाला था। विजयलक्ष्मी तो मानो उसकी भुजा ही थी । वह बलवान् तथा प्रजापालनमें दक्ष था । पराक्रममें ता वह सर्यतुल्य और बलमें साक्षात् मूर्तिमान् वायुके समान था । उसने नाना प्रकारके राज्यवेभवों तथा विविध पन-सम्पत्तियोंसे ग्रह्मकाश्रिपति कुबेरको, ज्ञानसे इन्द्रगुरु वहस्पतिको और काव्यपूर्णीय असरभुरु शुक्ताचार्यकी जीत किया था । यह यथावसर प्राप्त हुए राजकार्योको निग्रह-अनुग्रहर्का ध्यवस्थासे उत्साहपूर्वक करता था । तदनन्तर उन राजकार्यांसे उत्पन्न हुए सुख-दु:खोंसे उसकी पारमार्थिक गति उसी प्रकार अभिभूत हो गयी, जैसे जालमें भेंसे हुए पक्षीकी गति रुक जाती है। तब वह यों विचार करने लगा--भीं इन दुखी प्रजाजनींकी कोल्हमें पेरे जाते हुए तिलोंकी भौति क्यों बलपूर्वक पीड़ित करता हैं ? मेरे समान ही इन सभी प्राणियोंको भी तो द:ख होता होगा । अत: अब मेरा इन्हें और अधिक दण्ड देना व्यर्थ है । मैं इन्हें धन-सम्पत्ति प्रदान करहँगाः क्योंकि मेरी तरह सभी छोग धनसे आनन्दित होते हैं। अथवा निग्रहका अवसर प्राप्त होनेपर उसे भी करहेँगाः क्योंकि निग्रहके विना प्रजा अपनी मर्यादामें स्थित नहीं रहती। यह मेरे लिये दण्डनीय है। यह सदा मेरे अनुप्रहका पात्र है । सौभाग्यकी वात है कि आज मैं सुखी हूँ और दुर्भाग्यवश आज मैं दुखी हूँ । यह सब अन्तमं कष्ट-ही-कष्ट है ।' पृथ्वीपति सुरघुका मन इस प्रकारके संकल्प-विकल्पोंसे चञ्चल हो गया, जिससे उसे कहीं विश्राम नहीं मिला-जैसे चिरकालकी तुषासे यक्त मन जलके बड़े-बड़े आवर्तीपर घूमते रहनेपर भी जलके विना कहीं शान्ति नहीं पाता ।

तदनन्तर किसी समय महर्षि माण्डव्य सम्पूर्ण दिशाओंमं अभग करते हुए राजा सुरवके घर पधारे-ठीक उसी तरह, जैसे देवर्षि नारद इन्द्र-भवनमें परार्पण करते हैं। ने मानिराज सम्पूर्ण शास्त्रोंक ज्ञाता थे, अतएव संदेहरूपी दूध वृक्षस्तम्भका छेदन करनेके लिये क्रठारखरूप थे। राजाने उनका पूजन किया और यों पूछा।



सुरघुने कहा-सुने ! जैसे छक्षीपनि भगवान् विष्युका दर्शन करके भक्त परम प्रसन्न होता है। उसी प्रकार आपके द्युमागमनसे मुझे परम हर्ष प्राप्त हुआ हैं। भगवन् ! आप तो सम्पूर्ण धर्मिके ज्ञाता हैं और चिर-कालसे परमपदमें विश्राम भी कर चुके हैं; अतः जैसे सूर्य अन्वकारका विनाश कर देते हैं, उसी प्रकार आप मेरे संशयका निवारण कीजिये; क्योंकि दु:खके खरूप-को पूर्णतया जाननेत्राले विज्ञजन संशयको ही महान द:ख बतलाते हैं। भला, महापुरुषोंके सङ्गसे किसके दु:खका विनाश नहीं होता अर्थात् सभीके दु:ख नष्ट हो जाते हैं। प्रभो ! अपने प्रजाजनोंपर मेरे द्वारा किये गये निग्रह और अनुग्रहसे उत्पन्न हुई चिन्ताएँ मुझे उसी प्रकार उत्पीडित कर रही हैं, जैसे सिंहके नख हाथीको वष्टमें डाव देते हैं । अतः मुने ! जिस प्रकार मैर्रा बुद्धिमें सूर्यकी किरणोंके समान सगताका उदय हो और विषमता न आने पाये, कृपापूर्वक वैसा ही प्रयत्न कीजिये ।

महर्षि माण्डच्य बोले—राजन ! जैसे सूर्यकी किरणींके स्पर्शसे कहरेका विनाश हो जाता है, उसी तरह वैराग्य. श्रवण-मनन-निडिध्यासनरूप अभ्यासादि निजी प्रयत्नसे तथा आत्मस्थितिरूप उपायसे मनकी यह कायरता पूर्णतया नष्ट हो जाती है। आत्मविषयक विवेक-विचार करनेसे ही मनके भीतरी न्यंतापका शमन होता है—ठीक उसी तरह, जैसे शरदऋतके आगमनमात्रसे विशाल मेघमण्डल विलीन हो जाता है। इसलिये तुम मन-ही-मन विचार करो-ये जो पत्र, मित्र आदि अपने सम्बन्धी हैं तथा अपने शरीरमें रहनेवाळी इन्द्रियाँ हैं, वे तस्त्रतः कौन हैं और कैसी हैं ? मैं कौन हूँ ? कैसा हूँ ? यह दश्य जगत् क्या है ? प्राणियोंके जन्म-मरण कैसे होते हैं ? यों हृदयमें विचार करनेसे तुम्हें परमोत्कृष्ट महत्ता प्राप्त हो सकती है। इस प्रकार जब परमात्म-तत्त्वका यथार्थ अनुभव कर छेनेपर तम संतष्ट हो जाओगे, तब जैसे संतान संतष्ट हर पिताकी कृपाका पात्र होती है, उसी तरह वे सभी सम्पत्तिशाली राजा-महाराजा तुम्हारे कृपापात्र हो जायँगे । सज्जनशिरोमणे ! परमात्माकी प्राप्तिरूप महत्ताके प्राप्त कर लेनेपर तम्हारा चित्त जागतिक विषय-भोगोंमें उसी प्रकार नहीं डूबेगा, जैसे गायके ख़रके गड ढेके जलमें हाथी नहीं डूबता । तुम्हारे अन्त:करणमें केवल दृश्यका अवलम्बन करनेवाली वासनारूपा दीनता छायी हुई है, अपनी उसी दीनताके कारण तम कीडेकी भाँति भोगोंमें पच रहे हो । जो सर्वात्मिका बुद्धिसे सब देशमें, सब कालमें, सभी प्रकारोंसे सम्प्रण दश्य प्रपञ्चका परित्याग कर देता है, उसे सर्वरूप परमात्मा अपने-आप उपलब्ध हो जाते हैं; किंतु जबतक सम्पूर्ण दृश्योंका पूर्णतया त्याग नहीं हो जाता, तत्रतक प्रमात्मा-का साक्षात्कार होना दुर्छम है; क्योंकि सभी अवस्थाओं-का परित्याग कर देनेपर जो शेष रहता है, वही परमात्मा कहा गया है । राजन ! अन्यान्य कार्योंका

परित्याग करके आत्मा जिस विषयकी प्राप्तिके लिये स्वयं सब प्रकारसे यत्न करता है, उसीको पाता है; उससे भिन्न कुछ नहीं मिळता । इसिळिये अपने आत्मा-का साक्षात्कार करनेके लिये सभी विषयोंका परित्याग कर देना चाहिये; क्योंकि सब कुछ त्याग देनेपर अन्तमें जो दक्षिगोचर होता है, वहां परमपद है।

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--रघुनन्दन ! महर्षि माण्डव्य राजा सुरघुको यों उपदेश देकर अपने उसी रुचिर आश्रमकी ओर चले गये, जहाँ मुनियोंका जमघट लगा रहता था। उन मुनिश्रेष्ठके चले जानेपर राजा सुरघ किसी दोषरहित एवं एकान्त स्थानमें जाकर अपनी बद्धिसे यों विचार करने लगा--- 'वस्तत: खयं मैं कौन हूँ ? मैं मेरुपर्वत तो हूँ नहीं और न मेरुगिरि मेरा है। न तो मैं जगत हूँ और न जगत मेरा है। मैं पर्वत भी नहीं हूँ और न पर्वत मेरे हैं । मैं न प्रथ्वी हूँ और न प्रथ्वी मेरी हैं । यह किरात-मण्डल भी मेरा नहीं है और न मैं किरातमण्डल हूँ । केवल अपने संकेतसे ही यह देश मेरा कहा जाता है। लो, मैंने इस संकेतको छोड़ दिया; अतः न तो मैं देश हुँ और न यह देश मेरा है । इस नगरके विषयमें भी इस कल्पनात्यागसे यही निश्चय होता है कि यह पुरी जो पताकाओं और वनश्रेणियोंसे सुशोभित, भत्यों और उपवनोंसे व्यात तथा हाथी, घोड़ों और सामन्तोंसे परिपूर्ग है, वह मैं नहीं हूँ और न यह पुरी मेरी है । जो मिथ्याभूत मःन्यतासे सम्बन्ध रखनेवःला और उस मान्यताका विनाश होनेपर नष्ट हो जानेवाळा है, ऐसा यह भोग-समुदाय और भार्या आदि कुटुम्ब भी में नहीं हूँ और न ये सब मेरे हैं। इसी प्रकार मृत्यों, सेनाओं, वाहनों एवं अन्यान्य नगरोंसे युक्त राज्य मैं नहीं हूँ और न राज्य मेरा है; क्योंकि यह मान्यता तो केवल कल्पित है। इस शरीरमें स्थित मांस और अस्य भी मैं नहीं हूँ; क्योंकि ये जड हैं । कमलदलपर पडे

हुए जलकी बूँदकी तरह उनका मेरे साथ सम्बन्ध नहीं है। इस प्रकार मांस, रक्त और हिंड्याँ—ये सभी जड हैं; अतः में ये नहीं हूँ और न किसी दशामें ये मेरे हैं। कर्मेन्द्रियाँ भी में नहीं हूँ और न कर्मेन्द्रियाँ मेरी हैं। इस प्रकार इस देहमें यावन्मात्र जड पदार्थ हैं, वे में नहीं हूँ; क्योंकि में तो चेतन हूँ। में भोग नहों हूँ और न भोग मेरे हैं। झानेन्द्रियाँ भी मेरी नहीं हैं और न में ही झानेन्द्रियाँ हूँ; क्योंकि वे जड और असल्खरूपा हैं। जो संसाररूपी दोषका मूल कारण है, वह मन भी में नहीं हूँ; क्योंकि वह तो जड है। खुद्धि और अहंकार भी में नहीं हूँ और न वे मेरे हैं; क्योंकि यह दिए मनोमयी होनेके कारण जड है। यो चक्राव्यहरूपवाले शरीरसे लेकर मन, बुद्धि और इन्द्रिय आदितक जो स्थुल-सूरम मूतोंका समुदाय है, उनमेंसे मैं एक भी नहीं हूँ।

'अहो ! महान् आश्चर्यकी बात है, मैं तो सम्पूर्ण विकल्पोंसे रहित विश्रद्ध साक्षीखरूप चेतन आत्मा हूँ। जिसकी प्राप्तिके लिये में चिरकालसे प्रयत्नशील था. उस आत्माकी उपलब्धि तो मुझे आज ही हुई है। जिस विश्रद्ध आत्माका कहीं अन्त नहीं है, वह तत्पदबोध्य असीम आत्मा ही मैं हूँ । वह चेतन आत्मा निर्मल, त्रिषय-दोषोंसे शुन्य, सम्पूर्ण दिङमण्डलको परिपूर्ण करनेत्राला, सर्वव्यापक, सृक्ष्म, उत्पत्ति-विनाश-रहित, समस्त आकारोंसे परे एवं सर्वदा सर्वभावको प्राप्त है । जगत्की यह अनुभवात्मक कल्पना भी चेतना-शक्तिमयी ही है। यह जो सुख और द:खकी दशाका ज्ञान होता है, वह तो मिथ्या अनुभवमात्र है तथा जो नाना प्रकारके आकारोंकी प्रतीति होती है, वह सब कुछ परम चेतन आत्मा ही है । जो समस्त जगतमें व्यापक है, वहीं चेतन मेरा आत्मा है और जो मेरी बुद्धिका साक्षी है, वही यह चेतन हैं । इसी चेतन-शक्तिकी कृपासे मन देहरूपी स्थपर आरूढ होकर अनेकों सृष्टि-विलासोंमें जाता है, वहाँ दौड़-धप करता और नाचता है । वस्तत: तो ये मन-शरीर आदि वस्तएँ कुछ भी नहीं हैं: क्योंकि इनके नप्ट हो जानेपर भी आत्माका वुळ नहीं बिगड़ता । चित्तरूपी नटने ही इस जगजालरूपी नाटकका विस्तार किया है। इसे केवल वही बुद्धि देखती है, जो दीप-शिखाके समान देदीप्यमान है । अत्यन्त खेदकी बात है कि निग्रह और अनुग्रहकी स्थितिमें मुझे देहिनिषयिणी चिन्ता व्यर्थ ही हुई; क्योंकि परमार्थत: देह कुछ भी नहीं है । अहो ! अब तो मुझे विशेषक्षपसे ज्ञानकी प्राप्ति हो गयी है, जिससे मेरा असदिचार नष्ट हो गया है । जिसे जानना आवश्यक था. उसे मैंने जान लिया और जो प्राप्त करने योग्य था, उसे पा लिया । अब लोकमं वे निग्रह और अनुप्रह कहाँ हैं, किस प्रकारके हैं, किसमें रहते हैं और उनका खरूप क्या है ? इसी तरह हर्ष और अमर्जिती परम्परा भी कहाँ है ? अर्थात, ये सभी व्यर्थ कल्पनामात्र ही हैं। अब मैं रागशून्य, विषयोंके संसर्ग-से रहित और सुप्रति आदि अवस्थाओंसे परे होकर उस विद्युद्ध विज्ञानानन्द्रधन परमात्मामें, जो संसार-भ्रम और रागादिसे शून्य है, नित्य निवास करहूँगा।'

श्रीविसिप्टजी कहते हैं— रघुकुळभूषण राम ! जैसे गाधिनन्दन विद्यामित्रने अपने तपोबळसे ब्राह्मणस्व प्राप्त कर लिया था, उसी तरह हेमजट नामक किरातोंके राजा धुरछुने निध्यात्मक ज्ञानके बळसे परमपद प्राप्त कर लिया । तभीसे राजा धुरछु चिन्ताज्वरसे मुक्त हो गया । वह सर्वदा निम्रह-अनुम्रहरूपी अपने राजोचित कार्योमें उसी तरह अटळ बना रहता था, जैसे जळ-प्रवाहके सम्मुख पर्वत निष्कम्प बना रहता है । हर्ष, विषाद और ईर्यासे रहित होकर प्रतिदिन यथावसर प्राप्त हए कार्योको न्यायपूर्वक करता हुआ राजा धुरछु अपनी उदार और गम्भीर आकृतिहारा समुद्रसे भी बहकर धुशोमित होने लगा । उसकी दृत्वि अन्त:करणको

शीतल करनेवाली. निश्चलताके कारण समदर्शनात्मक थी: उस वृत्तिसे वह परिप्रर्ण समुद्र और चन्द्रमाकी भाँति शोभा पाने लगा । यह सारा जगत केवल चेतन-तत्त्वकी कल्पना ही है-यों निश्चय करने-के कारण उसकी बुद्धि सांसारिक सुख-दु:खोंसे रहित हो गयी थी; अतः वह पूर्णरूपसे प्रकाशित हो रही थी । इसलिये प्रबुद्ध तथा चेतनमें विछीन हुआ वह राजा हर्षित होते, प्रफ़ल्लित होते, पूर्णरूपसे स्थित रहते, चलते, बैठते और सोते समय सदा समस्वरूप परव्रह्म परमात्मामें ही स्थित रहता था । उसका शरीर विकासहित था तथा नेत्र कमळके समान सुन्दर थे। वह अनासक्तभावसे राज्य करते हुए सैकड़ों वर्षपर्यन्त इस भूमण्डलपर विद्यमान रहा । तत्पश्चात् उसने खयं ही इस पञ्च-भूजात्मक शरीरका परित्याग कर दिया और परमात्माका यथार्थ ज्ञान हो जानेके कारण, जो सृष्टि और प्रलयके हेत तथा ईश्वरोंके भी ईश्वर हैं, उन परब्रह्म परमात्मामें प्रवेश कर गया-िठीक उसी तरह, जैसे नदियोंका जल परिप्रण समद्रमें प्रवेश करता है। वह विश्रद्ध एकरस खप्रकाश परमात्माको यथार्थरूपसे जान चुका



था और जन्म ,आदि निकारों से रहित अवस्थाको प्राप्त कर लेनेके कारण उसके समग्र शोक शान्त हो गये थे; इसल्टिये वह पूर्णरूपसे परव्रक्ष परमात्मामें उसी प्रकार एकीमावको प्राप्त हो गया, जंसे घटके फ्रट जानेपर घटाकाश महाकाशमें मिल जाता है। (सर्ग ५८–६०)

## किरातराज सुरघु और राजिंष पर्णाद ( परिघ ) का संवाद

श्रीविसिण्डजी कहते हैं—रखुन दन ! जिस समय धुरखुको तत्त्वज्ञान हो चुका था, उसी समय अर्थात् उसके जीवनकालमें ही उसका और राजर्षि पर्णाद (पिष ) का परस्पर जो अद्भुत संवाद हुआ था, उसे सुनो । खुकुल्को आनन्दित करनेवाले राम ! जैसे रथपर रखा हुआ पिरंब नामक अल विपक्षी वीरोंका संहार करनेमें प्रसिद्ध है, उसी तरह पारसीक देशका एक विख्यात राजा हो गया है, जो शत्रुवीरोंका संहार करनेवाला था । उसका नाम था पिरंब । यह किरातराज सुरखुका परम मित्र था । किसी समय जैसे करूपान्तके

अवसरपर संसारमें वर्षाका अभाध हो जाता है, उसी तरह राजा परिवके राज्यमें महान् अवर्षण हुआ, जिसमें प्रजाजनोंका पापरूपी दोप ही कारण था। उस समय बहुत-सीजनता भूखसेगतप्राण होकर उसी प्रकार विनष्ट हो गयी, जैसे जंगलमें आग लग जानेपर हुंड-के हुंड प्राणी जलकर भरम हो जाते हैं। प्रजाके उस कप्टको देखकर राजा परिवको अपार विषाद हुआ। उसने प्रजाजनोंको विनाहासे बचानेके लिये अनेको यस्त किये, किंतु वे सब निष्मल सिद्ध हुए। तब उसे राज्यसे वैराग्य हो गया। फिर तो जैसे राहगीर जले हुए गाँवको छोड़कर

चल देते हैं, उसी तरह उसने शीव ही अपने सम्पूर्ण राज्यका परित्याग कर दिया और मृगचर्मशारी मुनियोंकी तरह तपस्या करनेके लिये जंगलकी राह ली । वह विरक्तात्मा परिघ किसी दुरवर्ती काननमें, जो पुरवासियों-की जानकारीके बाहर था. जाकर इस प्रकार रहने लगा मानो किसी अन्य लोकमें चला गया हो । उसकी बुद्धि तो शान्त थी ही, उसने अपने मन-इन्द्रियोंका भी दमन कर लिया था: अतः वह वहाँ एक पर्वतकी कन्दरामें आसन लगाकर तपस्यामें निरत हो गया । उस समय खयं सखकर गिरे हुए पत्ते ही उसके आहार थे। इस प्रकार चिरकालतक वह अग्निकी भाँति सूखे पत्तोंको ही मध्यण करता रहा. जिससे तपखियोंके मध्यमं वह 'पर्णाद' नामसे विख्यात हुआ । तभीसे वह परिघ जम्बूद्वीपमें मनियोंके आश्रमोंमें राजर्षिश्रेष्ठ पर्णादके नामसे प्रसिद्ध हो गया । तदनन्तर एक सहस्र वर्षांकी घोर तपस्या और अभ्यासके द्वारा परमात्माकी कृपासे उसे आत्मज्ञानकी प्राप्ति हुई । साधुखभाव राम ! फिर तो उसकी बुद्धि प्रबद्ध हो उठी। वह स्रख-दःखादि द्वन्द्वोंसे परे हो गया । उसकी विषय-वासनाएँ नष्ट हो गयीं । उसका मन विक्षेपरात्य और शान्त हो गया तथा वह विषयोंकी आसक्तियों और आक्षेपोंसे रहित हो गया । इस प्रकार जीवनमुक्त होकर वह तत्त्वज्ञानियों तथा तत्त्वजिज्ञास मुनियोंके साथ स्वेच्छानुकुल त्रिलोकीमें विचरण करने लगा। यों पर्यटन करते हुए वह एक समय हेमजट देशके अधिपति राजा सुरघुके रत्ननिर्मित महलमें जा पहुँचा । वे दोनों पहलेके मित्र तो थे ही, साथ ही वे पूर्ण ज्ञानी थे । उन्हें ज्ञातव्य तत्त्वका ज्ञान प्राप्त हो चुका था तथा वे जीवन्मुक्त थे; अतः वे परस्पर एक-दूसरेका आदर-सत्कार करके यों कहने लगे—'अहो ! निश्चय ही आज मेरे कल्याणमय पावन सत्कर्मींका फल उदय हुआ है, जिससे मुझे आपका दर्शन प्राप्त हुआ। उस समय उनके शरीर आनन्दसे परिपूर्ण हो गये थे,

अतः वे परस्पर आलिङ्गन करके एक ही आसनपर विराजमान हुए।



तय परिचने कहा—सखे ! तुम्हारे दर्शनसे आज मेरा चित्त परमानन्दसे परिपूर्ण हो गया है । सज्जन-हिरोमणे ! पहलेके वे संकोच्छीन वार्तालाप, विविध लीलाएँ और विभिन्न चेष्टाएँ बारंबार मेरे स्मृति-पटलपर आ रही हैं, जिससे मुझे परम हर्ष हो रहा है । निष्पाप राजन् ! जैसे महर्षि माण्डव्यकी कृपासे तुम्हें तत्त्वज्ञानकी प्राप्ति हुई है, उसी तरह आराधनाद्वारा प्रसन्न हुए परमात्माके प्रसादसे मुझे भी यह ज्ञान प्राप्त हुआ है । मित्र ! अब तो तुम्हें कोई कष्ट नहीं है न ! तुम मेरुगिरिपर विश्राम करनेवाले भूमण्डलके अधिपतिकी तरह परम कारणरूप परब्रह्म परमात्मामें विश्रामको प्राप्त हो गये हो न ! परम कल्याणखरूप ! तुम्हारे चित्तमें आत्मारामताके कारण सदा प्रसन्ता छायी रहती है न ! परम सौमाग्यशाली नरेश ! तुम अस्यन्त

प्रमन्तता एवं गर्मारतापूर्ण सगद्दष्टिसे जनताके कल्याणार्थ कर्तव्यक्तमीको करते हो न १ तम्हारे देशमें निवास करनेवाळी जनता शारीरिक एवं मानसिक पीडाओंसे रहित, धंर्य-सम्पन्न और धन-धान्यसे परिपूर्ण है न ? उसे कोई चिन्ता तो नहीं सताती ? क्या उत्तम फळ प्रदान करनेवाळी एवं अनेकविध फलोंके भारसे नम्र हुई कल्पलताकी भाँति तुम्हारे राज्यकी भृमि प्रजाजनोंका उनके अभिलिषत पदार्थोंकी पूर्तिद्वारा सदा-सर्वदा पोपण करती है ? जैसे चन्द्रमाने किरणजाल सारे भूमण्डलको व्याप्त कर लेते हैं, उसी तरह तुम्हारा पावन यश, जो तुषार-राशिके सदश निर्मल है, सारी दिशाओंमें फैला हुआ है न १ जैसे सरोवरका जल अपने अंदर रहनेवाले कमल-नालोंकी भूमिको पूर्ण कर देता है, वैसे ही तुमने अपने गुण-गणींसे सारी दिशाओंको भर दिया है न ? क्या गाँव-गाँवमें धानकी क्यारियोंके को ोंमें बैठी हुई हर्षित चित्तवाली कुमारियाँ तुम्हारे आनन्दवर्धक यशका गान करती हैं ? तुम्हारे धन-धान्य, ऐश्वर्य, भृत्यवर्ग, पुत्र-कलत्र और नगर आदि सबकी कुशल तो है न ? तम्हारी यह शरीररूपी लता शारीरिक एवं मानसिक पीडाओंसे रहित होकर उस पुण्य नामक फलको उत्पन्न करती हैन, जिसकी इहलोक तथा परलोक-दोनोंके लिये शास्त्र आज्ञा देते हैं ? जो तत्त्वज्ञानमें प्रतिबन्धक होनेके कारण महान् शत्र-तुल्य हैं तथा सर्पने समान विषवत् फल प्रदान करनेवाले हैं, ऐसे इन आपात-रमणीय विषय-भोगोंसे तुम्हारा मन विरक्त तो है न ! अहो ! हम दोनोंको वियक्त हुए बहुत-सा काल व्यतीत हो गया, परंत कालकी प्रेरणासे आज हम पुन: मिल गये। सखे! जगत्में संयोग-वियोग-जनित सुख-दु:खकी ऐसी कोई अवस्थाएँ हैं ही नहीं, जिनका प्राणियोंको अनुभव न होता हो । इसी नियमके अनुसार हमलोग भी दीर्घ-कालिक सुख-दु:खकी दशाओंके फेरमें पड़ गये थे, परंतु अब पुन: आ मिले हैं । अहो ! भगवान्का कैसा अद्भुत विधान है !

सुरषु वोला—भगवन् ! भगविद्यानरूप इस नियतिकी गित सर्गकी चालकी तरह वड़ी टेही है। वह गम्भीर एवं विस्मयजनक है। भला, उसे कौन जान सकता है। उसने ही आपको और मुझे चिरकालक दूर हटाकर आज पुनः मिला दिया है। अही ! उस नियतिके लिये क्या असाध्य है ! अवीत् कुछ नहीं । महासन् ! आज आपके ग्रुमागमन-जनित पुण्यके संस्पर्शसे हम सव तरहसे कल्याणके भागी और परम पावन हो गये। राजर्षे ! इस नगरमें हमारी जो सम्पत्तियाँ वर्तमान हैं, वे सभी आज आपके ग्रुमागमनसे सैकड़ों रूपोंमें बृद्धिको प्राप्त हो गयी हैं । महानुमाव ! आपके पुण्यक्चन और दर्शन चारों ओरसे मानो राशिराशि अमृतरूप मधुर रसायनोंकी वर्षा कर रहे हैं; क्योंकि सरपुरुषोंका समागम परमपदकी प्राप्तिके समान होता है ।

श्रीवित्यस्त्रजी कहते हैं—रावव ! प्रायः ऐसे ही प्राचीन स्नेहसे ओतप्रोत एवं संकोचहीन वार्तात्राप करते हुए राजा परिंघ सुरघुके राजसदनमें चिरकाध्यक स्थित रहे । तदनन्तर उन्होंने सुरघुसे पूछा—'राजन् ! जो समप्र संकल्पोंसे शून्य, विश्रामका परमोत्तम स्थान तथा विश्वेपात्मक दुःखोंकी शान्तिका परम साधन है, उस कल्याणकारिणी समाधिका असुष्टान तो तुम करते हो न ?

सुरघुने कहा—प्रमो ! आप मुझसे 'सम्पूर्ण संकल्पों-से रहित परम शान्ति ही कल्याणप्रद हैं? ऐसा तो कहिये, परंतु समाधिके छिये क्यों कहते हैं ? क्योंकि महासन् ! जो तत्त्वज्ञानी महात्मा पुरुष है, वह चाहे समाधिस्थ रहे चाहे व्यवहार करे, उसका तो खरूप ही सदा समाधिस्थ-सा हो जाता है । वह कभी असमाहित चित्तवाळा हो ही नहीं सकता । जिनका चित्त प्रबुद्ध हो गया है, ऐसे तत्त्वज्ञानी महात्माओंकी आत्मारूपी अद्वितीय तत्त्वमें परम निष्ठा हो जाती है, इसिंख्ये वे सांसारिक व्यवहारोंको करते हुए भी सदा- सर्वदा समाधिसम्पन्न ही बने रहते हैं। परंत्र जिसका अन्त:करण चञ्चल होनेके कारण विश्रामको नहीं प्राप्त हुआ है, वह चाहे पद्मासन बाँचे चाहे परब्रह्मको अञ्चलि समर्पित करे. उसकी कोई समाधि कैसे लग सकती है। भगवन् ! मौन होकर बेठे रहना ही समाधि थोडे ही है। समाधि तो परमात्मतत्त्वके उस यथार्थ ज्ञानको कहते हैं. जो सम्प्रण आशारूपी घास-फ्रसको भरम करनेके लिये अग्निखरूप है। साधो ! परमात्माके तत्त्वको जाननेवाले ज्ञानीजन उस तीक्ण और अचल परा प्रजाको ही समाधि कहते हैं, जो एकाम्र, सदा-सर्वदा तृप्त और सत्य अर्थको महण करनेत्राली है। एवं जो प्रज्ञा क्षोमरहित, अहंकार शून्य, सुख-दु:ख आदि द्वन्द्वोंसे पृथक रहनेवाली तथा मेरुसे भी बढ़कर स्थिरतायक्त है, उसे समाधि कहते हैं। जो मन:स्थिति चिन्तारान्य, अभीष्ट पदार्थोंको प्राप्त करनेवाळी, प्रहणोपादानसे रहित तथा सन्धिदानन्द परमात्मभावसे परिपूर्ण है, उसके लिये समाधि-शब्दका व्यवहार किया जाता है। जब मन तत्त्वज्ञानके साथ सदाके लिये अत्यन्त सम्बद्ध हो जाता है, तबसे ज्ञानी महात्माकी समाधि सदा बनी रहती है, उसका कभी विच्छेद नहीं होता। जैसे सूर्य दिनभर प्रकाशसे विश्राम नहीं लेता, अपित प्रकाश-पूर्ण ही रहता है, उसी तरह तत्त्वज्ञानीकी प्रज्ञा जीवन-पर्यन्त परमात्म-तत्त्वके ययार्थ अवलोकनसे विश्राम नहीं लेती. अपित सदा-सर्वदा परमात्माके यथार्थ ज्ञानसे परिपूर्ण रहती है। जैसे नदी निरन्तर बेरोक-टोक जलकी धारा बहाती रहती है, उसी तरह महात्माकी विज्ञानमयी दृष्टि क्षणमात्रके लिये भी परमात्माके स्वरूपज्ञानसे विरत नहीं होती, अपित सदा-सर्वदा एकरस बनी रहती है। जैसे काल अपने क्षण आदि कलाओंकी गतिको कभी नहीं भूळता, उसी तरह तत्त्वज्ञानी पुरुषकी बुद्धि अपने आत्मखन्द्रपका कभी विस्मरण नहीं करती। तथा जैसे सर्वत्र गमन करनेवाले वायुदेवको सदा अपनी गतिका ध्यान बना रहता है, उसी प्रकार तत्त्वज्ञानीकी बुद्धि निश्चय करने योग्य विज्ञानानन्दघन परमात्माका सतत चिन्तन करती रहती है। जैसे जिस पदार्थकी सत्ताका विनाश हो जाता है, उसकी पन: उपलब्धि नहीं होती. उसी तरह तत्त्वज्ञानीका समय परमात्माके ज्ञानसे विहीन होकर कभी उपलब्ध नहीं होता। अर्थात वह सदा परमात्माके ध्यानमें ही रचा-पचा रहता है । जैसे संसारमें गुणवानोंका गुणहीत होना असम्भव है, उसी तरह आत्मज्ञानी महात्मा कभी भी परमात्माके ज्ञानसे विहीन नहीं रह सकता । मैं सदा-सर्वदा ही परमात्मज्ञानसे सम्पन्न, परमञ्जूदावादा, शान्तात्मा और समाहितचित्त हूँ; ऐसी दशामें मेरा समाधिसे विच्छेद किसके द्वारा और कैसे हो सकता है । क्योंकि मेरी समावि परमात्माके खरूपसे भिन्न नहीं है, अतः उस प्रमात्मखरूप समाधि-का अस्तित्व नित्य ही वना हुआ है । जब यह जो कुछ दृष्टिगोचर हो रहा है, वह सारा-का-सारा सदा सब प्रकारसे सर्वव्यापक परमात्मखरूप ही है, तब किसे समाधि कहा जाय और किसे असमाधि ?

तव परिघने कहा—राजन् ! निश्चय ही तुम्हें परमात्माके यथार्थ रूपका ज्ञान प्राप्त हो गया है और उस सिश्चदानन्दघन परम्रकारूप परमपदकी प्राप्ति भी हो जुकी है। इसीलिये तुम्हारा अन्तः करण परमशान्तिरूप शीतल्ता- से युक्त हो गया है, जिससे तुम पूर्ण चन्द्रमाके समान सुशोभित हो रहे हो । महाराज ! इस समय स्तेहके कारण अध्यन्त मथुर, शीतल्, आनन्दरूपी पुष्परससे परिपूर्ण एवं उतम श्रीसे सम्यन्न होनेके कारण तुम्हारी शोभा कमल्-जैसी हो रही है । तुम्हारा चित्त निर्मल्, विस्तृत, परिपूर्ण, गम्भीर और विश्वद आशयवाला है; इससे तुम्हारी वैसी ही शोभा हो रही है, जैसी तटवर्ता झंजावातसे मुक्त हुए शान्त समुद्रकी होती है । जैसी शोभा शरकालीन निर्मल् आकाश धारण करता है, वैसी हो तुम भी खन्छ, आनन्दसे परिपूर्ण, अहंकाररूपी ही तुम भी खन्छ, आनन्दसे परिपूर्ण, अहंकाररूपी

बादळोंसे रहित, रुपष्ट, विस्तीर्ण और अस्यन्त गम्भीर होनेके कारण शोभित हो रहे हो । राजन् ! तुम सर्वत्र अपने खरूपमें समभावसे स्थित दीख पड़ते हो, सर्वत्र पूर्णतया संतुष्ट हो और किसी विषयमें तुम्हारी आसक्ति नहीं रह गयी है; इसळिये सर्वत्र तुम्हारी शोभा हो रही है। तुम अपनी उत्तम बुद्धिसे सार-असारका निर्णय करके उसके झमेळेसे पार हो गये हो तथा तुम्हें इसका भी ज्ञान हो चुका है कि यह जो कुछ दश्य प्रपन्न है, वह सारा-का-सारा अखण्ड परम्नस परमात्मा ही है ।

सुरमु बोला—मुने ! संसारमें ऐसी कोई वस्तु ही नहीं है, जिसे ग्रहण करनेके लिये हमारे मनमें अभिलाषा हो; क्योंकि यह जितना दश्य प्रपन्न है, यह सभी कुछ नहीं है अर्थात् मिथ्या है। त्रिलोक्तीमें जो ये श्लियाँ, पर्वत,

समुद्र, वनश्रेणियाँ आदि पदार्थ दृष्टिगोचर हो रहे हैं, ये सभी वास्तिवक्ततः से शून्य हैं; क्योंिक वास्तवमें इस जगत्में कोई सारभूत वस्तु है ही नहीं । इस मांस और अस्थिमय शरीरमें तथा काष्ट्र, मिट्टी और शिलामय जगत्में, जो जर्जर, अवाञ्छनीय और अभावखरूप है, किस वस्तुकी इच्छा की जाय! अर्थात् इनमें कुछ भी वाञ्छनीय नहीं है । इस विषयमें अब विशेष कुछ कहना आवश्यक नहीं दीख पड़ता; क्योंिक यदि मन रागरूप ससे रहित तथा समभावमें नित्य स्थित एवं आत्मखरूपमें ही परितृप्त है तो वही सर्वोत्तम स्थिति है । अतः परमानन्दकी प्राप्तिक लिये केवल इसी दृष्टिका सदा-सर्वेदा आश्रय प्रहण करना उचित है ।

(सर्ग ६१-६३)

#### आत्माका संसार-दुःखसे उद्धार करनेके उपायोंका कथन तथा भास और विलास नामक तपस्त्रियोंके वृत्तान्तका आरम्भ

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं-स्युनन्दन ! यों तत्त्वज्ञ सुर्घ और राजर्षि पर्णाद ( परिघ ) दोनों जगद्श्रमका विचार करके परम प्रसन्न हुए । उन्होंने एक-दूसरेका आटर-सत्कार किया और फिर वे अपने-अपने कार्यमें तत्पर होकर अभीष्ट स्थानको चलेगये। ज्ञानी महापुरुषों-के साथ विचार-विमर्श करनेके कारण अत्यन्त तीव्र हुई उत्तम बद्धिद्वारा जिसके हृदयाकाशमें अहंकाररूपी काले मेघोंका सर्वथा अभाव हो गया है, शरकालीन निर्मल आकाशकी तरह जिसका विस्तृत चित्त समस्त लोगोंद्वारा अनुमोदित, फलत्मक बोधसे युक्त, आह्वादजनक एवं रागादि मलोंसे रहित हो गया है, जो ध्यान करने एवं शरण लेनेयोग्य, सुगम, सम्पूर्ण आनन्दोंकी निधि, अत्यन्त प्रसन्न विज्ञानानन्दघन परमात्मामें स्थित रहता है और जो नित्य परमात्माके विचारमें निरत, सदा अन्तर्मुखी वृत्तिसे युक्त, सुखी तथा नित्य चिन्मय परमात्माका अनुसंघान करनेवाला है, उसे मानसिक शोक कभी बाधा नहीं

पहुँचा सकते । जो परमात्माके यथार्थ ज्ञानसे सम्पन्न, शुद्ध, भीतरसे परमशान्तियुक्त एवं मननशील महात्मा है, उसे मन क्रेश नहीं दे सकता—ठीक उसी तरह, जैसे हाथी सिंहको बाधा नहीं पहुँचा सकता। ज्ञानीका अन्तः करण तो अत्यन्त विशाल होता है; क्योंकि वह केवल विषय-भोगोंकी शरण लेनेवाला और दीन नहीं होता। ज्यों ही 'अविद्या असत है' यों अविद्याके खरूपका यथार्थ ज्ञान हुआ, त्यों ही उसका सदा-सर्वदाके लिये अभाव हो जाता है---जैसे खप्तका ज्ञान हो जानेपर स्तप्तदृष्ट भोग-भूमिका सर्वथा विनाश हो जाता है। जिसकी बुद्धि विषयोंकी आसक्तिसे रहित और केवल विज्ञाना-नन्द्घन परमात्मामें नित्य स्थित है, उस श्रेष्ठ महापुरुषको व्यवहारपरायण रहनेपर भी पाप स्पर्श नहीं कर सकता। जब चेतन परमात्माके देदीप्यमान प्रकाशका उदय होता है, तव अज्ञानरूपी रात्रि विनष्ट हो जाती है और ज्ञानीकी परमानन्दको प्राप्त हुई बुद्धि प्रकाशित हो उठती है।

सत्-शास्त्रज्ञानरूपी सूर्यद्वारा प्रवोधित मनुष्यकी अज्ञान-निद्राका जब सर्वथा विनाश हो जाता है, तब उसे परमात्मविषयक उस यथार्थ ज्ञानकी प्राप्ति होती है, जिसे पा लेनेपर फिर कभी मोह नहीं होता । उन्हीं दिनोंका जीवन वास्तवमें सफल है और वे ही क्रियाएँ सच्चे आनन्दसे यक्त हैं, जिन दिनों और जिन क्रियाओंमें हृदयाकाश-में परमात्मारूपी चन्द्रमाके उदय होनेसे चेतनारूपिणी चाँदनी खिल रही हो । मोहका अतिक्रमण कर लेनेवाला मनष्य निरन्तर आत्मचिन्तनके प्रभावसे अपने अन्तः करणमें उसी प्रकार शीतलताको प्राप्त कर लेता है, जैसे चन्द्रमा अपने अंदर वर्तमान अमृतसे सदा शीतल बना रहता है। वे ही मित्र सच्चे मित्र हैं, वे ही शास्त्र सत-शास्त्र हैं और वे ही दिन शुभ दिन हैं, जिनके सहयोगसे वैराग्य-रूपी उल्लाससे यक्त परमात्मविषयक चित्तका अभ्यदय स्पष्टरूपसे सिद्ध होता है। जिनके पाप क्षीण नहीं हुए हैं और जो परमात्माकी प्राप्तिकी उपेक्षा करते हैं, वे जन्मरूपी जंगलके गुल्म हैं, दीन हैं और उन्हें चिरकाल-तक दःखोंके लिये शोक करना पड़ता है।

श्रीराम! जीवात्मा एक वैळके समान है। बुद्धापेने इसके शरीरको जर्जरित कर दिया है, जिससे यह शोकजनित उच्छ्वाससे विडम्बित हो रहा है। यह आशारूपी सैकड़ों पाशोंसे जकड़ा हुआ है, फिर भी भोगरूपी घासके लिये इसके मनमें उत्क्वय लालसा भरी है। यह अपनी पीठपर दुःखका भारी बोझ लिये हुए जन्मरूपी जंगलमें मटक रहा है और सारे शरीरमें कुकर्मरूपी कीचड़ लपेटे हुए मोह-जलश्यमें लोट रहा है। रागकी दन्तपङ्क्षियाँ इसे चबाये डालती हैं और तृष्णारूपी नाथसे यह खींचा जा रहा है। मनरूपी बणिक्ने इसपर अधिकार जमा रखा है। यह बन्धु-मनतारूपी बन्धनमें बँघा होनेके कारण चलने-फिरनेमें असमर्थ हो गया है। पुत्र-कलत्रकी ममताजनित जीर्णतारूपी दलदलमें यह बुरी तरह

ट्रट गया है और विश्राम न मिळनेसे यह थक गया है, जिससे अब इसके चलने-फिरनेकी शक्ति क्षीण हो गयी है । यह संसाररूपी अरण्यमें चक्कर काट रहा है, फिर भी परम शान्तिरूप शीतल छाया इसे नसीव नहीं हुई; उल्टे यह विषय-संसर्गजनित तीव तापसे संतप्त हो उठा है। बाह्य इन्द्रियों इसे आक्रान्त किये हुए हैं. जिससे ऊपरसे तो इसका आकार सन्दर है किंतु अन्तःकरण दीन हो गया है। इसके गलेमें लटकते हुए कर्मरूपी घंटेका शब्द हो रहा है। यह जन्म-मरणरूपी गाडीके बोझसे लदा हुआ अज्ञानके विकट वनमें लोट रहा है, ऊपरसे पापरूपी कोडोंकी मार पड रही है. जिससे इसका शरीर भग्न हो गया है। अनर्थोंमें ही सदा निमन्न रहनेसे दुखी, दीन और शिथिल अङ्गवाला यह कमेंकि भारी भारसे पीडित होकर करुण-क्रन्दन कर रहा है। अतः चिरकालतक उत्तम यतका आश्रय लेकर परमात्मविषयक ज्ञानरूपी बळके सहारे इसका संसाररूपी जळाशयसे उद्धार करना चाहिये ।

राघव ! परमाल-तत्वका साक्षात्कार होनेसे जब चित्त विनष्ट हो जाता है, तब जीवात्मा पुनः संसारमें कभी जन्म नहीं लेता; क्योंकि वह तो उसी समय संसार-सागरसे पार हो जाता है । श्रीराम ! जैसे समुद्रको पार करनेके लिये नाविकसे जहाज प्राप्त होता है, उसी तरह ज्ञानी महात्मा पुरुषोंके सङ्गसे संसार-सागरको लाँघ जानेकी युक्ति ज्ञात हो जाती है । इसलिये बुद्धिमान् मनुष्यको चाहिये कि वह मरुख्यल्की माँति जिस देशमें परम शान्तिक्ष्पी शीतल छ्या और मोक्षक्षी फल्से सम्पन्न तत्त्वज्ञ महापुरुषरूपी वृक्ष न हों, वहाँ निवास न करें । श्रीराम ! कोमल और शान्तिप्रद वचन ही जिसके पत्ते हैं, सच्चरित्रता ही जिसकी छाया है, मुसकान ही जिसके पुण हैं—ऐसे महापुरुषरूपी चम्पाके वृक्षके नीचे जानेसे उनके सङ्गके प्रभावसे क्षणभरमें ही आयिनिक विश्वम पाप हो जाता है ! सनुष्य ख्रयं ही आयिनिक विश्वम पाप हो जाता है ! सनुष्य ख्रयं ही

अपना मित्र है। अतः उसे चाहिये कि वह सत्सङ्ग, तीत्र अभ्यास, वैराग्य, विनेक-विचार आदि उपायोंसे खयं ही अपना उद्धार कर ले: संसारकी आसक्ति, ममता, कामना और देहाभिमानके गर्वसे अपने-आपको जन्म-मरणरूपी की चड़के महासागरमें न फँसाये। विवेकशील पुरुषोंको सत्सङ्घ, तीव अभ्यास और वैराग्य आदि प्रबल उपायोंद्वारा सदा यों विचार करते रहना चाहिये कि 'यह देह आदि दु: ख क्या है ? कैसे आया है ? इसका मूळ कारण क्या है ? और किस साधनसे इसका विनाश हो सकता है ? क्योंकि अज्ञानमें निमग्न हुए अपने आत्माका उंद्धार करनेमें मनुष्योंका धन, मित्र, साधारण शास्त्र और बन्धु-बान्धव--कोई भी उपकारक नहीं होते। हाँ, सदा-सर्वदा साथ रहनेवाले विशुद्ध मनरूपी सुहृद्के साथ थोडा-सा भी परामर्श करनेसे आत्माका उद्घार हो जाता है। तीव वैराग्य और अभ्यासरूपी प्रयत्नोंके द्वारा विवेकपूर्वक किये गये आत्मविचारसे जिसकी उपलब्ध होती है, उस परमात्मतत्त्व-साक्षात्काररूपी पोतके आश्रयसे यह भवसागर पार किया जाता है। जिसके छिये छोग प्रतिदिन चिन्ता कर रहे हों और जो दुराशाओंद्रारा दम्ध हो रहा हो, उस अपने आत्माकी उपेक्षा नहीं करनी चाहिये; बल्कि आदरपूर्वक उसका उद्धार करना चाहिये। यह जीवात्मारूपी दंतार गजराज, जिसे बाँधनेके छिये अहंकार ही सुदृढ़ आलान है, तृष्णा ही लोहेकी साँकल है और मन ही जिसका मद है, जन्म-मरणके दलदलमें फँस गया है; अतः इसका उद्घार करना चाहिये।

जब मतुष्य विवेक-बैराग्यकी दृष्टिसे यों देखने छगता है कि यह देह काप्र और मिद्दींके ढेळेंके समान है, तब उतनेसे ही उसे देवाधिदेव परमात्माका ज्ञान हो जाता है । पहले जब अहंकाररूपी मेघ नष्ट हो जाते हैं, तब यथार्थ आत्मज्ञानरूप सूर्य दिखायी पड़ता है । तदनन्तर उसके परिणामखरूप परमात्माकी प्राप्ति होती है । जैसे अन्यकारका पूर्णतया विनाश हो जानेपर प्रकाशका अनुभव खतः होने छगता है, उसी तरह अहंकारका

सम्ल नाश हो जानेपर परमात्माका अपने-आप झान हो जाता है। इस प्रकार अहंकारके विनष्ट हो जानेपर जो परम आनन्द और परम शान्तिमय अवस्था होती है, वह पिंगूर्णावस्था है। पूर्ण समुद्रकी भाँति वह असीम होती है। न तो वह इमलोगोंके मन आदि इन्द्रियोंका विषय है, न उसकी किसी उपमानके साथ तुल्ना ही की जा सकती है और न वह विनाशशील विषयोंके पीछे ही दौड़ंती है; अतः उसका तीव प्रयक्षसे निरन्तर सेवन करना चाहिये। श्रीराम! मन और अहंकारका विनाश हो जानेपर समस्त पदार्थोंके अंदर विद्यमान रहनेशाली जिस निरतिशयानन्दात्मक परमात्मखरूपावस्थाका आविर्माव होता है, वह खयं समाधिसिद्ध तथा वाणीके अगोचर है। उसका तो केवल इदयमें ही अनुभव होता है। जैसे अनुभृतिके विना खाँडकी मिठासका अनुभव नहीं होता, उसी तरह अनुभवके विना परमात्माके खरूपका भी ज्ञान नहीं होता।

राजीवनयन राम ! 'यह मेरा है, यह मैं हूँ' इस प्रकारके अभिमानको त्यागकर मनसे ही विवेकपूर्वक विचारद्वारा संकल्पात्मक मनका छेदन करके यदि परमात्मा-का साक्षात्कार न किया जाय तो चित्रलिखित सर्यके सहरा मिथ्या होते हुए भी इस जगद-दु:खका कभी नाश नहीं होता, प्रत्युत महासागरकी तरह विस्तारवाळी एवं दु:खदायिनी संसाररूपी विपत्ति अनन्त हो जाती है। इस विषयमें सहा पर्वतके शिखरपर रहनेवाले भास और विलास नामक दो मित्रोंके संवादरूपमें निम्नलिखित प्राचीन इतिहासका उदाहरण दिया जाता है। वह सहा पर्वत नाना प्रकारके पुष्पेंसे आच्छादित तथा निर्मेछ जलसे पूर्ण बहुसंख्यक झरनोंसे सुशोभित है। उसके ऊपरी भागमें देवता निवास करते हैं, तल्हटीमें मनुष्योंने अपना आवासस्थान वना रक्खा है और पृथ्वीके अंदरका हिस्सा नागोंसे भरा रहता है। उसकी कन्दराओंमं सिद्धोंका निवासस्थान है। भीतरी भागमें नाना प्रकारकी खानें हैं। उसके शिखरोंपर उगे इए चन्दन-वक्षोंपर सर्प लिपटे रहते हैं और चोटियोंपर सिंह दहाड़ते रहते हैं । उसी सहा पर्वतके उत्तर-तटवर्ती शिखरपर, जहाँ फलेंके भारसे झके हुए वृक्ष सुशोभित हैं, महर्षि अत्रिका अत्यन्त शोभाशाली विशाल आश्रम है। वह आश्रम सिद्धोंके श्रमका अपहरण करनेशला. ब्रह्मलोकके समान उत्क्रष्ट. स्वर्ग-तल्य रमणीय और ज्ञिवजीके नगर कैलासके समान शोभासम्पन्न है। उसी विशाल आश्रममें शक्र और बहस्पति नामके दो तपस्वी रहते थे. जो आकाशमार्गमें विचरण करनेवाले शक्र और बृहस्पतिके समान शास्त्रोंके जाता थे । कळ समय बाद एक ही स्थानमें रहनेवाले उन दोनों तपस्त्रियोंके पत्रित्र शरीरवाले दो पुत्र उत्पन्न हुए, जिनके नाम थे-विलास और भास । वे दोनों बालक उस आश्रममें पिताओंद्वारा लगाये हुए लता-वृक्षोंके लंबे-लंबे पछ्नवोंकी तरह क्रमश: बढने छगे। वे दोनों मित्र थे। उनके मनमें एक-दूसरेके प्रति अत्यन्त रनेह था, जिससे वे परस्पर प्रेम रखते थे और एक-दसरेसे मिल-ज़लकर रहते थे। उन दोनोंका मन समान होनेके कारण ऐसा प्रतीत होता था मानो एक ही मनने दो भागोंमें विभक्त होकर दो शरीर धारण कर लिये हैं। इस तरह वहाँ रहते हुए उन दोनोंने थोड़े ही समयमें बचपनको लाँघकर युवावस्थामें प्रवेश किया । तदनन्तर जैसे दो पक्षी अपने-अपने घोंसलेसे उडकर अन्यत्र चले जायँ. उसी तरह उनके वे दोनों पिता ( शुक्र और बृहस्पति ) बुढ़ापेसे

दखी हो शरीरका परित्याग करके खर्गको चले गये। पिताओंकी मृत्य हो जानेपर उन दोनोंका मुख जलसे निकाले गये कमलकी तरह दीन हो गया, शरीर संतप्त हो गया और उत्साह जाता रहा । वे व्यथासे अभिभृत हो गये । तदनन्तर वे पिताओंकी और्घ्वदेहिक क्रिया सम्पन्न करके पितशोकजनित करुणापूर्ण आर्त वाणीसे विलाप करने लगे।

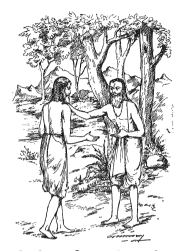


(सर्ग ६४-६५)

#### भास और विलासकी परस्पर वातचीत और तत्त्वज्ञानद्वारा उन्हें मोक्षकी प्राप्ति; देह और आत्माका सम्बन्ध नहीं है तथा आसक्ति ही बन्धनका हेतु है-इसका निरूपण

दोनों सुदृढ़ तपस्त्री भास और विलास पिताके मृत्य-जनित शोकसे पराभूत होकर स्थित थे। उस शोकजनित संतापसे उनके शरीर सृखकर काँटा हो गये थे और ऐसे लगते थे, जैसे ग्रीष्म ऋतुके प्रचण्ड तापसे आमूल-चूल सूखे हुए दो जंगली बक्ष हों । उन्हें सांसारिक पदार्थींसे परम

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—स्वुनन्दन ! इस प्रकार वे वैराग्य हो गया था, अत: वे दोनों ब्राह्मण झंडसे बिछडे हुए दो मृगोंकी भाँति वियुक्त होकर उस जंगलमें कालक्षेप करने लगे। इस प्रकार क्रमशः उनके दिन. मास और वर्ष बीतते गये । अन्ततोगत्वा उन्हें बुढ़ापेने घेर लिया; परंतु उन्हें विशुद्ध ज्ञानकी प्राप्ति न हुई। चिरकालके पश्चात् एक समय प्रारब्धवश उन दोनों बिछुड़े हुए बृद्ध तापसोंकी परस्पर मेंट हो गर्या, तत्र वें परस्पर यों कहने छगे।



विलासने कहा—सित्रवर भास ! इस जगतमें तुम्हीं मेरे परम प्रेमी बन्धु, मेरे जीवनरूपी उत्तम वृक्षके फल और सदा-सर्वदा मेरे इदयमें निवास करनेवाले अमृतके सागर हो; तुम्हारा खागत है । सज्जनिशरोमणे ! पहले यह तो बताओ, मुझसे अलग होकर तुमने इतने दिन कहाँ व्यतीत किये ? तुम्हारी तपस्या तो सफल इई है न ? क्या तुम्हारी बुद्धि संसारिविषयक संतापसे रहित हो गयी ? तुम्हारी विद्या फलवती हो गयी है न ? क्या तुमने परमात्माको प्राप्त कर लिया ? तुम सकुशल तो हो न ?

श्रीविसण्डजी कहते हैं — श्रीराम ! तव जिसे प्रमाधन-विषयक यथार्थ ज्ञानकी प्राप्ति नहीं हुई थी तथा जो संसारसे पूर्णतया उद्धिप्र हो गये थे, उन अपने मित्र विळासके यों कहनेपर परम हितैशी भासने उनसे आदर-पूर्वक कहना आरम्भ किया।

भास बोलं—दूसरोंको मान देनेवाले साधो ! खागतता तो आज ही चरितार्थ हुई है; क्योंकि सौभाग्यवश मझे तुम्हारा दर्शन प्राप्त हो गया । किंतु मित्रवर ! इस दु:खमय संसारमें चक्कर काटनेवाले हम-लोगोंकी क़राल कहाँ ? मला, जबतक मुझे जानने योग्य परमात्माके खरूपका यथार्थ ज्ञान नहीं प्राप्त हुआ, मेरे मनमें उत्पन्न होनेवाले संकल्प आदि नष्ट नहीं हुए और मैंने संसारसागरको पार नहीं कर लिया, तबतक मेरी कुराल कहाँ । जबतक चित्तमें उत्पन्न होनेवाली आशाएँ तीव वैराग्यरूप शक्षके द्वारा पूर्णतया काटी नहीं गयीं, तबतक हमलोगोंकी कुशल कहाँ ? जबतक परमात्माका यथार्थ ज्ञान नहीं प्राप्त हुआ और जबतक समता उद्धृत नहीं हुई तथा जबतक विवेक नहीं उत्पन्न हुआ, तबतक हमळोगोंकी कुशल कहाँ । सज्जनशिरोमणे ! परमात्माकी प्राप्ति तथा ज्ञान-रूपी महौषधके विना यह जन्म-मरणरूपी दुष्ट महामारी बारंबार प्राप्त होती ही रहती है । यह जीवात्मा लौकिक क्रियाओंमें तथा देहरूपी पर्वतकी उन अत्यन्त भीषण क्त्दराओंमें, जो विषयोपभोगरूप भयंकर सपींसे व्याप्त एवं तृष्णारूपी कण्टकोंसे आच्छादित हैं, सदा-सर्वदा लोटता रहता है । यों कुल्सित आशाओं के आवेशसे युक्त व्यर्थ कियाकलापोंके करते रहनेसे इसकी आयु वृथा ही नष्ट हो जाती है । यह मन एक मदमत्त गजराजके समान है, जिसने परमात्मामें बन्धनके हेतुभूत विवेकरूपी आलानको उखाइ डाला है और जो तण्णारूपिणी हथिनीमें कामासक्त होनेके कारण उद्धिग्न हो उठा है, अतः वह जगत्में दूरसे दूर भटकता रहता है । जैसे राजहंस सखे द्वए सरोवरसे तत्क्षण ही भाग खड़ा होता है और फिर कभी उसकी ओर ताकता तक नहीं, उसी तरह जिसका योवनरूपी जल नष्ट हो गया है, उस सूखते हुए शरीररूपी सरोवरसे आयु तत्काल पलायन कर जाती है, पुनः वह कभी छैटती ही नहीं । जब

यह जीवन-बक्ष जर्जर हो जाता है और कालरूपी वाय उसे बलपूर्वक झकझोरता है, तब उसके भोगरूपी पुष्प और दिनरूपी पत्ते झड़कर नीचे गिर जाते हैं अर्थात् नष्ट हो जाते हैं । परंतु नाना प्रकारके अनुरागोंसे लिपटी हुई यह तुन्छ चञ्चल तृष्णा देवालयोंके ऊपर फहराती हुई पताकाकी भाँति अधिकाधिक बढ़ती रहती है । बन्धसमहरूपी ये असंख्य सरिताएँ गम्भीर कोटर-वाळे विस्तत काळ-सागरमें निरन्तर गिरती रहती हैं। तात ! यह देहरूपी रत्नशलाका विनाशरूपी कीचड-से परिपूर्ण सागरके गर्भमें न जाने कहाँ समा गयी है कि जन्म-जन्मान्तरमें भी इसका पता नहीं चळता। चिरकालसे चिन्ताचक्रमें बँघा हुआ तथा पाप कर्मोंके आचरणमें संलग्न चित्त समद्रके गम्भीर आवर्तमें पड़कर चकर काटते हुए तुणकी भाँति संसारमें भटकता रहता है। इसे कार्यरूपी असंख्यों विशाल तरहें उल्लालती रहती हैं तथा चिन्ताके फेरमें पड़कर यह ताण्डव नृत्य करता रहता है, जिससे इसे क्षणभर भी विश्राम नहीं मिळता । 'मैंने इसे कर लिया, यह करता हूँ और आगे उसे करूँगा। इस प्रकारकी कल्पनाओंके जालमें फँसकर इस मनुष्यकी बुद्धिरूपी पक्षिणी अत्यन्त मोहित हो जाती है।

श्रीविसिष्ठजी कहते हैं—सघव ! उन दोनोंने परस्पर एक-दूसरेका कुशल-समाचार पूछा । तदनन्तर काल-क्रमसे विवेकपूर्वक ध्यानके अभ्यास और संसारसे वेराग्यके द्वारा परमात्माका विद्युद्ध ज्ञान छाम करके वे दोनों मोक्षको प्राप्त हो गये । महाबाहो ! इसीलिये मैं कहता हूँ कि सांसारिक पाशसे जकड़े हुए चित्तको संसार-सागरसे पार होनेके लिये परमात्माके यथार्थ ज्ञानके अतिरिक्त और कोई दूसरा सुगम उपाय नहीं है । यह उपग्रुक्त दुःख यद्यपि अज्ञानीके लिये अनन्त है तथापि ज्ञानी पुरुषके लिये वह अस्यन्त साधारण है—धीक इसी तरह जैसे सागर तुम्छ पक्षीके लिये दूस्तर होते

हुए भी गरुड़के लिये गौकी ख़रीके जलके समान ही प्रतीत होता है । जैसे दर्शक पुरुष दरसे ही जनसमूह-का अवलोकन करता है, किंत उसके साथ अपना कोई सम्बन्ध नहीं मानता, उसी तरह जो देहाभिमानसे रहित तथा विज्ञानानन्द्घन परमात्माके खरूपमें एकी-भावसे स्थित हैं, वे ज्ञानी महात्मा पुरुष साक्षीभूत होकर दूरसे ही शरीरको देखते रहते हैं। इसलिये भले ही देह दु:खसे भलीमाँति क्षुच्य हो जाय, उससे आत्माको कौन-सी क्षति पहुँचती है ? शोमाशाली राम ! भला हिमालय पर्वत और समद्रका क्या सम्बन्ध ? उसी तरह आत्मा और संसाररूप बन्धनका भी वास्तवमें परस्पर क्या सम्बन्ध है ? अर्थात् कुछ नहीं है । जैसे सरिताओंका जल कमलोंको अपनी गोदमें धारण किये रहता है, फिर भी वे कमल उस जलसे कोई सम्बन्ध न रखकर निर्लेप बने रहते हैं. उसी तरह इस जगतमें शरीरका भी आत्माके साथ कोई सम्बन्ध नहीं है। ये सुख-दु:ख आदिके अनुभव केवल शुद्ध चेतन आत्मा और केवल जड देह-को नहीं होते, किंतु देह और आत्माके तादात्म्यके कारण होते हैं। अतः जब यथार्थ ज्ञानके द्वारा अज्ञानका नाश हो जाता है, तब सुख-दु:खोंका अत्यन्ताभाव होकर केवल श्रद्ध चेतन आत्मा ही रोष रह जाता है । अज्ञानी परुष जिस रूपमें इस संसारको देखता है, वह उसी रूपमें उसे सत्य मान लेता है; परंतु ज्ञानीके लिये वैसी बात नहीं है। वह उसी रूपमें संसारको सत्य नहीं मानता: क्योंकि वह समझता है कि यह संसार अज्ञानसे ही प्रतीत होता है।

जैसे वास्तवमें सम्बन्ध न होनेपर भी खप्तमें स्रीके साथ रित-कीडा आदि व्यापारमें सम्बन्ध-सा हो जाता है तथा जैसे वास्तविक प्रेत न होनेपर भी अँधेरेमें ट्रूँठ प्रेत-सा दीखने लग जाता है, उसी तरह यद्यपि वास्तव-में आत्माके साथ देहादिका सम्बन्ध नहीं है, फिर भी अज्ञानके कारण सम्बन्ध-सा दीखता है । वस्तुत: तो

शरीर और शुद्ध आलाका सम्बन्ध मिथ्या ही है; क्योंकि इनका सम्बन्ध हो ही नहीं सकता । विद्वानोंका कथन है कि देहमें अहंभावना करनेसे ही आत्मा देहिक दु:खोंके वशीभूत होता है तथा उस देहभावनाका त्याग कर देनेसे वह उस दु:खजाळसे मुक्त हो जाता है । वरस राम ! जैसे सरोवरमें गिरे हुए पत्ते, जळ, मळ और काष्ठ यद्यपि परस्पर सम्बद्ध रहते हैं, तथापि भीतरी सङ्गसे रहित होनेके कारण वे दुखी नहीं होते, उसी तरह यद्यपि आत्मा, देह, इन्द्रिय और मन परस्पर पूर्णतया सम्बद्ध हैं, तथापि अन्तःकरणमें अहंता, ममता और आसक्तिका अभाव होनेके कारण ज्ञानी महात्मा सदा-सर्वदा दु:खरिहत ही रहते हैं । श्रीराम ! अन्तःसङ्ग अर्थात् अहंता, ममता और आसक्ति ही संसारमें समस्त प्राणियोंके जरा, मरण और मोहरूपी वृक्षोंका मूळ कारण है । जो जीव अहंता, ममता और

आसिक्त से युक्त है, वह भवसागरमें इवा हुआ है; परंतु जो इनसे मुक्त हो गया है, वह समझ ले कि मैं संसार-सागरसे पार हो गया । जो चित्त विवयोंकी आसिक्तिसे रिहत और निर्मल हैं, वह संसारी होते हुए भी निस्संदेह मुक्त हैं; परंतु विषयासक्त चित्त दीर्घकाल्झी तपस्यासे युक्त होता हुआ भी कामनाके कारण सुटढ़ बन्धनसे बँधा हुआ है । जिसे काष्ट्रमारोंको पार उतारनेवाली जलस्थित नौका जलके गुण-दोषसे लियायमान नहीं होती, वंसे ही अहंता, ममता और आसिक्तिसे रिहत पुरुष शरीर-यात्राके लिये न्याययुक्त कर्म करता हुआ भी कर्तृत्वसे लिस नहीं होता । जो मनुष्य अहंता, ममता और आसिक्तिसे रिहत तथा परम मधुर परमात्मामें नित्य स्थित है, वह बाहरसे कुछ भी कार्य करे अथवा न करे, किसी भी दशामें वह कर्ता अथवा मोक्ता नहीं है ।

## संसक्ति और असंसक्तिका लक्षण, आसक्तिके मेद, उनके लक्षण और फलका वर्णन; आसक्तिके त्यागसे जीवात्मा कर्मफलसे सम्बद्ध नहीं होता—इसका कथन

श्रीरामजीने पूछा—भगवन् ! किस प्रकारका सङ्ग मनुष्योंके लिये मोक्षदायक कहा गया है और कैसा सङ्ग बन्धनका हेतु होता है एवं उसके बन्धनका निर्मित्त बननेमें कारण क्या है तथा बन्धनके हेतुभृत उस सङ्गकी निवृत्ति कैसे की जा सकती है ?

श्रीयसिष्ठजीने कहा—रखुनन्दन ! शरीर—क्षेत्र और शरीरी—क्षेत्रज्ञ आत्माका जो विभाग है अर्थात् शरीर जड है और आत्मा चेतन है—ऐसा जो अनुभव है, उसके अभावमें केवल देह ही आत्मा है, ऐसी भावनासे उत्पन्न देहाभिमान ही सङ्ग है और वही बन्धनका हेतु कहा जाता है । तथा देश, काल और वस्तुसे अपिरिष्ठिन होनेके कारण आत्माका खरूप अनन्त है; किंतु अज्ञानवश उसमें परिष्ठिनताका निश्चय हो जानेपर जीव अपने अंदर जो सुखरी चाह करने लगता है, वही सङ्ग है

और वहीं बन्बनका कारण कहा जाता है । यह दश्यमान सम्पूर्ण संसार परमात्माका संकल्प होनेके कारण परमात्माका सरक्ष्य हैं, तब फिर में उसमेंसे किसकी चाह करूँ और किसको त्याग हूँ—इस प्रकारकी धारणासे उत्पन्न होनेवाळी जो जीवन्मुक्तकी अवस्था है, उसे तुम असङ्ग स्थिति समझो । न तो मैं ही हूँ और न दूसरा ही कुछ हैं; अतः विपयोंसे उत्पन्न सुख हों अथवा न हों—ऐसा निश्चय करके जिसका अन्तःकरण अहंता, ममता और आसक्तिसे रहित हो गया है, वह मनुष्य मुक्तिका अधिकारी कहळाता है । जो निष्कर्मभावकी प्रशंसा नहीं करता, किसी भी कमेंमें आसक्त नहीं होता, सबमें समभाव रखता है और कर्मफळांकी इच्छासे रहित है, वही पुरुष असंसक्त कहा जाता है । केवळ परमात्माके खरूपमें अटळ स्थितिवाळे जिस महात्माका

मन हर्ष, शोक और ईष्यिक वशीभूत नहीं होता, वहीं असक्त है और उसीकी 'जीवन्युक्त' संज्ञा होती है। जो मनुष्य सम्पूर्ण कर्मों और उनके फल आदिका कर्मसे नहीं, अपितु केवल मनसे भलीमाँति त्याग कर देता है, वह असंस्मक कहलाता है।

रामजी ! बृक्ष एक स्थानपर स्थित रहकर अपने स्थावर शरीरसे जो शीत, बात और घामके हेशोंको सहता रहता है, वह उसके पूर्वजन्मोंके अहंता, ममता और आसक्तिपूर्वक किये गये क्रमेंका ही फल है । प्रथ्वीकी दरारमें पड़ा हुआ कीड़ा अझोंके पीड़ित होनेके कारण विकल होकर जो कालक्षेप करता है, वह उसके पूर्वजन्मके अहंता, ममता और आसक्तिपूर्वक किये गये कर्मीका ही फल है। जिसका पेट भूखके कारण दुर्बल होकर पीठसे सट गया है तथा बुद्धि आधातके भयसे सदा भीत वनी रहती है। ऐसा पक्षी जो वृक्षकी शाखाओंपर निवास करता हुआ कालयापन करता है, वह उसके पूर्वजन्मोंके अहंता, ममता और आसक्तिपूर्वक किये गये कर्मीका ही फल है। दुर्वाङ्करों और तिनकोंका आहार करनेवाला मृग किरातोंके वाणोंकी चोटसे पीडित होकर जो मर जाता है. वह उसके पूर्वजन्मोंके अहंता, ममता और आसक्तिपूर्वक किये गये कर्मोंका ही फल है। ये असंख्य भत-प्राणी जो नदीमें तरङ्गोंकी भाँति बारंबार उत्पन्न होकर पन: विलीन हो रहे हैं, यह उनके पूर्वजन्मोंके अहंता, ममता और आसक्तिपूर्वक किये गये कर्मोंका ही फल है। लता और तिनकोंके समान शक्तिहीन दशाको प्राप्त हुए मनप्य चलने-फिरनेकी शक्तिसे शून्य होकर जो बारंबार मरते रहते हैं , उसका कारण उनके पूर्वजन्ममें अहंता, ममता और आसक्तिप्रवंक किये गये कर्मीका फल ही है।

राघव ! यह आसक्ति दो प्रकारकी कही गयी है— एक वन्या अर्थात् प्रशस्त और दूसरी वन्या अर्थात् पुरुषार्थफळसे शून्य । इनमें तत्त्वज्ञ महात्माओंकी अपने

खरूपमें आसक्ति वन्द्या है और वन्ध्या आसक्ति सर्वत्र अज्ञानियोंकी है । जो आसक्ति आत्मतत्त्वके ज्ञानसे शत्य. देह आदि असत्य वस्तओंसे उत्पन्न और वारंबार संसारमें सदृढरूपसे स्थित है, वह वन्या कही जाती है तथा जो आसक्ति आत्मतत्त्वके ज्ञानदारा यथार्थ विवेकसे उत्पन्न हुई है और पनर्जन्मका कारण नहीं है, उसे छोग वन्द्या कहते हैं। यह वन्द्या आसक्तिका ही प्रभाव है, जो आत्मतत्त्वके विज्ञानमें कुराल सिद्धगण, लोकपाल तथा अन्यान्य मुक्त पुरुष इस जगतुके प्राङ्गणमें अय्यात्म-विषयकी ग्रीतिसे यक्त होकर स्थित रहते हैं । अन्यान्य भुवनोंमं निवास करनेवाले अध्यात्मविषयकी प्रीतिसे युक्त तत्त्वज्ञ महात्मालोग जो जन्म-मरणसे रहित शरीररूपी यन्त्रसमहोंको धारण करते हैं. वन्द्या आसक्तिकी ही सामर्थ्य है। किंत वन्ध्या आसक्तिके वशीभृत होनेसे विषयभोगोंमें व्यर्थ मन रमणीयताकी कल्पना करके उनपर उसी प्रकार ट्रट पड़ता है, जैसे गींघ मांसके टकड़ोंपर अपटता है। वन्ध्या आसक्तिके प्रभावसे ब्रह्माण्डरूपी गुलरके फलके अंदर मच्छरकी तरह स्फरित होते हुए देवता स्वर्गछोकमें, मनुष्य मृत्युळोकमें और नाग तथा असुर पाताळमें स्थित हैं। ये असंख्य प्राणी जो नदीमें तरङ्गोंकी माँति जन्मते हैं, मरते हैं, गिरते हैं और उठते हैं—यह भी वन्ध्या आसक्तिका हो चमत्कार है। यह भी वन्थ्या आसक्तिका ही प्रताप है, जो ये भूत-प्राणी झरनोंके जलकणोंकी तरह बारंबार उत्पन्न होकर पुनः विरस्तापूर्वक नष्ट हो रहे हैं।

श्रीराम ! शून्य आकाशमें केवल मनकी आसक्तिरूपी रंगसे संकल्पपूर्वक जो यह जगद्रूपी चित्र बनाया गया है,वह कर्मा भी सत्य नहीं हो सकता ।इस संसारमें आसक्तिपूर्ण मनसे व्यवहार करनेवाले मनुष्योंके शरीरोंको तृष्णा उसी प्रकार श्लीण करती रहती है, जैसे अग्निकी ल्पट तृणोंको भस्मसात् कर्देती है । जैसे समुद्र-तटकी सिकताओं और त्रसरेण-समृहोंकी संख्या करना असम्भव है, उसी तरह जिसकी बुद्धि सर्वथा विषयोंमें आसक्त है, भला, उसके शरीरोंकी ठीक-ठीक गणना करनेमें कौन समर्थ हो सकता है ! अर्थात कोई नहीं । राधव ! विषयासक्त चित्तवाला मनुष्य दु:खोंके कारण सुख जाता है, जिससे वह धधकती हुई नरकाम्नियोंके लिये इन्धन-समूहका काम देता है: क्योंकि वे नरकाग्नियाँ उस इन्धनसे ही जलती हैं। इस भूतलपर यह जो कुछ दु:खसमूह दृष्टिगोचर हो रहा है, उस सबकी कल्पना विषयासक्त चित्तवाले मनुष्योंके लिये ही हुई है । जैसे जलकी तरङ्गोंसे युक्त बड़ी-बड़ी नदियाँ किलोल करती हुई समुद्रकी ओर दौड़ी जाती हैं, उसी तरह सारी दु:ख-परम्पराएँ विपयासक्त चित्तवाले मनुष्यको आ घेरती हैं। जो मन आसक्तिशून्य, सब ओरसे शान्त, आकाशके समान निर्मलरूपसे स्थित और असत्-सा प्रतीत होते हुए भी सतरूपसे भासमान हो रहा है. वह साधकके लिये सखका ही हेतु होता है।

रघुनन्दन ! कल्याणकामी विवेकी पुरुषको चाहिये कि वह सर्वत्र स्थित रहते हुए, सबके साथ रहते हुए और सभी न्याययुक्त कर्नमिं लगे सदा-सर्वदा अपने मनको अनासक्त और सम बनाये रक्खे । उसे चेष्टाओंमें, किसी प्रकारकी चिन्ताओंमें, पदार्थीमं, आकाशमें, नीचे पातालमें, ऊपर पृथ्वीमें, दसों दिशाओंमें, लताओंमें, बाहरके विशाल विपय-भोगोंमें, इन्द्रिय-वृत्तियोंमें, अन्त:करणमें, प्राण, मूर्घा और तालुमें, भ्रमध्यमें, नासिकाके अग्रभागमें, मुखमें, दक्षिण नेत्रकी कर्नानिकामें, अन्यकारमें, प्रकाशमें, इस हृदय-रूपी आकाशमें, जाग्रत, खप्त और सुप्रत अवस्थाओंमें,

शुद्ध सत्त्वगुणमें, तमोगुणमें, रजोगुणमें, त्रिगुणमय पदार्थ-विशेषमें, चल-अचल पदार्थीमं, सृष्टिके आदि, मच्य और अन्तमं, दूरमं, समीपमं, सामने, नाम-रूपात्मक किसी पदार्थमं, अपने आत्मामं, शब्द-स्पर्श-रूप आदि त्रियोंमें, अज्ञानजनित आनन्दकी वृत्तियोंमें, गमनागमनकी चेष्टाओंमें और घड़ी, दिन, मास, संवत, युग आदि कालकी कल्पनाओंमें आसक्त नहीं करना चाहिये । सर्वत्र दश्य पदार्थीमें अनासक्त-सा होकर जड दृश्य जगत्के आश्रयभूत नित्य विज्ञानानन्द्धन परमात्मामें विश्राम करके परमात्मामें ही अमृतमय रससे यक्त मनवाळा होकर स्थित रहना चाहिये । इस प्रकार उस परमात्मामें स्थित हुआ जीवात्मा सम्पूर्ण आसक्तियोंसे रहित होकर ब्रह्मभावको प्राप्त हो जाता है । फिर तो वह इन समस्त व्यवहारोंको करे अथवा न करे; क्योंकि उसके छिपे कोई कर्तव्य शेष नहीं रह जाता। जैसे आकाशका मेवोंके साथ कोई सम्पर्क नहीं रहता, उसी तरह अपने परमात्मखरूपमें रत हुआ जीवात्मा क्रियाओंको करता हुआ अथवा न करता हुआ भी क्रियाजनित फलोंके साथ तनिक भी सम्बद्ध नहीं होता। अथवा शान्त चैतन्य-घन जीवात्माको चाहिये कि वह पूर्वीक्त दृश्य संसारके सम्बन्धका भी परित्याग करके शान्त होकर परमात्माके खरूपमें स्थित रहे । रामभद्र ! जिसने अपने खरूपमें परम विश्वामको प्राप्त कर छिया है. जिसका अन्त:करण आत्मसाक्षात्कारसे सम्पन्न है और जिसकी कर्म तथा उसके फलोंमें तनिक भी आसक्ति नहीं रह गयी है, ऐसा जीवात्मा कर्म करते हुए भी आसक्तिसे रहित होनेके कारण कर्मजनित फलोंसे नहीं होता । (सर्ग ६८-६९)

#### असङ्ग सुखमें परम शान्तिको प्राप्त पुरुषके व्यवहार-कालमें भी दुखी न होनेका प्रतिपादन, ज्ञानीकी तुर्यावस्था तथा देह और आत्माके अन्तरका वर्णन

श्रीवसिप्टजी कहते हैं--रधनन्दन ! जो संसारमें रागके अत्यन्त अभावसे जत्यन्न निर्विशेष आनन्दके अभ्यासमें संलग्न हैं और जिनके अन्त:करण अत्यन्त विशाल हैं, वे जीवन्मक्त महापुरुष चाहे व्यवहार करें, पर वे सदा-सर्वदा भय और शोकसे रहित होकर ही स्थित रहते हैं। जिसका अन्त:करण दृश्य-चिन्तनसे रहित, केवल नित्य चेतन परमात्माका ही अवलम्बन करनेवाला तथा सम्पूर्ण चिन्ताञ्वरोंसे मुक्त है, उस महात्मा पुरुपके सत्सङ्गसे मनुष्य वैसे ही विश्रद्ध हो जाते हैं, जैसे निर्मछीसे जल श्रद्ध हो जाता है। परमात्माके खरूपमें निमन रहनेवाला वह तत्त्ववेत्ता पुरुष कियाशील होते हुए भी अपने खरूपमें नित्य स्थित रहता है । जैसे चिकने स्फटिक मणिपर वास्तवमें किसी भी रंगसे रंग नहीं चढता, वैसे ही परमात्मखरूपको प्राप्त तत्त्ववेत्ताका अन्त:करण सुख-दु:खर्का प्राप्ति होनेपर विकारवान नहीं होता । जिसने सगण-निर्गणरूप परमात्माको भछीभाँति जान लिया है और जो परमात्मखरूप परम अभ्यदयको प्राप्त हो गया है. उस महात्मा परुषके चित्तको संसारका दृश्य उसी प्रकार लिपायमान नहीं कर सकता, जैसे जलरेखा कमळको लिपायमान नहीं कर सकती । जब यह जीवात्मा परमात्माका ज्ञान प्राप्तकर समस्त कल्पनाओंके हेत्रभूत मलोंसे रहित हुआ ध्यानाभाव-दशामें भी प्रमारमाके खरूपानभवमें निमम्न रहता है, तब वह 'खसक्त' ( आत्माराम ) कहलाता है । अत्माराम होनेसे ही मनुष्य संसारमें असङ्गभावको प्राप्त करता है: क्योंकि आत्माके ज्ञानसे ही विषयासक्तिका क्षय होता है। चित्तके विषय-सम्बन्धिनी वृत्तियोंसे रहित हो जानेपर क्षीणवृत्तिवाले अन्त:करणोंकी जो वासनाओंसे रहित शान्तिमयी स्थिति है, वही जाम्रतमें सुष्रतिके समान समावि-अवस्था कही जाती है। इस प्रकार अखण्ड समाधि-अवस्थाको प्राप्त

मनुष्य व्यवहार करता हुआ भी सुख-दु:खरूपी रस्सीसे वैंयकर संसारकी ओर कभी आहृष्ट नहीं होता; क्योंकि उसकी दृष्टिमें संसार है ही नहीं । जो पुरुष जाम्रत्में ही परमात्मामें स्थित हुआ जगत्के कार्योंकी करता है, उस पुरुषको यन्त्रकी पुतर्लको समान सुख-दु:खका अनुभव नहीं होता ।

पूर्वसे ही यानी साधनावस्थासे ही तीव्र वराग्यके कारण उपेक्षाबुद्धिसे कर्म करता है तथा जिसकी बुद्धि परमात्मामें ही स्थित है, वह मनुष्य जीवनमुक्त हो जाता है और फिर वह उन कमेंकि फलोंसे नहीं बँधता । विवेकशील साधकको कर्मीका अनुष्ठान या परित्याग—ऋहा भी अच्छा नहीं लगता। किंत जिन्होंने आत्मतत्त्वको जान लिया है, वे महात्मा तो जिस समय जो कुछ प्राप्त हो जाता है, तदनसार न्याययक्त जीवन-यापन करते हुए स्थित रहते हैं । सांसारिक विषयोंके सम्बन्धसे रहित सच्चिदानन्दघन परमात्मपदमें भन्नीभाँति स्थित परमात्मप्राप्त पुरुष जो-जो कर्म करता है, उसमें वस्तत: उसका कर्तापन नहीं रहता । श्रीराम ! यही अखण्ड समाधिरूप सुष्ति-स्थिति अभ्यासयोगसे जब दढ हो जाती है, तब तत्त्वज्ञ महात्माओंके द्वारा वह तुर्य-स्थिति कही जाती है । जिसके अन्त:करणसे समस्त विकार विनष्ट हो चके हैं और जिसके मनका अत्यन्त अभाव-सा हो गया है, वह ज्ञानी महानुभाव विश्वद्व आनन्द्रमय हो जाता है । उपर्यक्त अखण्ड समाधिमें स्थित रहनेवाला ज्ञानी अतिशय प्रसन्त्रतासे परिपूर्ण और परम आनन्दमें निमान हुआ इस जगतके व्यवहारको सदा छीछ की ज्यों देखता रहता है। श्रीराम ! जिसके शोक, भय एवं सांसारिक क्वेरा सदाके छिये निवृत्त हो गये हैं तथा जो संसाररूपी भ्रमसे रहित है, वह तुर्यावस्थामें सदा-सर्वदा स्थित आत्मज्ञानी फिर इस संसारचक्रमें कभी नहीं गिरता । जैसे आकाशमार्ग वायुओं के छिये गम्य है.

वैसे ही दूरसे भी अति दूर परमपद विदेहमुक्त पुरुषोंके लिये अनुभवगम्य है । प्रमानन्दमें निमम्न ज्ञानी पूर्वोक्त स्रप्रतिके समान अखण्ड ब्रह्माकार समाधि अवस्थासे जगिस्थितिका वास्तविक अनुभव करके उसके पश्चात् तुर्यावस्था ( जीवनमुक्तावस्था ) को प्राप्त होता है । रघुकुळतिळक ! जिस प्रकार तुर्यातीत पदका ज्ञान रखनेवाले आत्मतत्त्व-ज्ञानी महात्मा तुर्यातीत पदमें स्थित रहते हैं, उसी प्रकार तुम भी सख-द:खादि द्वन्द्वोंसे रहित हो उस परमपदमें स्थित रहो । चाहे देह नष्ट हो जाय, चाहे वह नष्ट न हो यानी स्थिर रहे. उससे तुमको क्या प्रयोजन है ? तम तो केवल आत्मज्ञानमें ही स्थित रही । यह देह जैसा है, वैसा भले ही बना रहे। श्रीराम! जैसे अन्धकार और मेघ-मण्डलसे मुक्त शरत्पूर्णिमाकी रात्रिका आकाशमण्डल सुशोमित होता है, वैसे ही तुम अभीष्ट और अनभीष्ट विषयोंसे मुक्त हुए शीतळ साक्षाकाररूपी आलोककी शोभासे स्रशोभित हो रहे हो।

रवनन्दन ! इस संसारमें देश, काल और वस्तुके परिच्छेदसे शुन्य एक विश्वद्ध चेतन आत्मा ही है: उसके सिवा अन्य कुछ नहीं है । सर्वत्र व्यापक चेतन 'आत्मा' यह नाम केवल व्यवहारके लिये ही कलियत है, वास्तवमें नाम-रूप आदि भेद तो इस चेतनसे अत्यन्त दूर ही हैं अर्थात यह चेतन आत्मा नाम-रूप आदि उपाधिसे रहित है। जैसे समुद्र जलखरूप ही है, उससे भिन तरङ्ग आदि कुछ भी नहीं हैं, वैसे ही यह सब जगत् आत्मखरूप ही है, उससे भिन्न पृथ्वी-जल आदि कुछ भी नहीं हैं । जैसे छाया और धपका तथा प्रकाश और अन्धकारका परस्पर सम्बन्ध नहीं हो सकता, वैसे ही शरीर और आत्माका भी परस्पर सम्बन्ध नहीं हो सकता । श्रीराम ! जैसे सदा परस्पर विरुद्ध रहनेवाले शीत और उष्णका एक-दूसरेसे सम्बन्ध नहीं हो सकता, वेसे ही देह और आत्माका भी एक दूसरेसे कभी सम्बन्ध नहीं हो सकता । जैसे

मरुभूमिमं सूर्यकी किरणोंसे प्रतीत हुआ जल किरणोंके ययार्थ ज्ञानसे विनष्ट हो जाता है, वैसे ही अज्ञानजनित यह देह और आत्माका परस्पर सम्बन्ध-भ्रम भी आत्म-तत्त्वके साक्षात्कारसे विनष्ट हो जाता है । वह चेतन आत्मा शुद्धः अविनाशीः, खप्रकाश एवं सम्प्रण विकारोंसे रहित है और देह विनाशशील, अनित्य और मलस्तप विकारसे यक्त है: ऐसी स्थितिमें अत्यन्त अन्तर होनेके कारण आत्माका शरीरके साथ सम्बन्ध कैसे हो सकता है। प्राणवायसे बळवान होकर ही शरीर स्पन्दको प्राप्त करता है, इसलिये आत्माके साथ किंचित् भी शरीरका सम्बन्ध नहीं है । श्रेष्ठ बुद्धिसे सम्पन्न श्रीराम ! जब द्वैतको माननेपर भी आत्माके साथ पूर्वोक्त प्रणाठीसे देहादिका सम्बन्ध नहीं हो सकता, तब द्वैतकी असिद्धिमें तो इस प्रकार सम्बन्धकी कल्पना ही कैसे हो सकती है। जैसे परस्पर अत्यन्त विरुद्ध प्रकाश और अन्धकारका एक दसरेसे सम्बन्ध और सादश्य नहीं हो सकता, वैसे ही परस्पर अत्यन्त विरुद्ध आत्मा और शरीरका भी एक दूसरेसे सम्बन्ध और सादश्य नहीं हो सकता।

जैसे शीत और उष्णकी एकता कहीं दिखलायी नहीं पड़ती, बैसे ही कमशः जड और चेतनखरूप देह और आत्माका भी संयोग नहीं हो सकता। यह देह प्राणवायुसे ही चलता है, उसीसे उसका गमनागमन होता है एवं देह-की नाढ़ियोंमें संचार करनेवाले प्राणवायुसे ही शुव्ह होता है। जिस प्रकार छिद्रयुक्त बाँसोंसे वायुके गमनागमनसे शब्द उत्पन्न होते हैं, उसी प्रकार शिराके कण्ठरूप छिद्रसे निकले हुए प्राणवायुसे जब कण्ठ, तालु आदि स्थानोंमें जिह्ना आदिके हारा अभिवातसे निकाले जाते हैं, तब कक्ष्म, चवर्म, टक्म, तवर्म आदि शब्द प्रकट होते हैं— यह बात प्रत्यक्ष सिद्ध है। शरीररूपी स्थानको छोड़कर जहाँ चित्तरूपी पक्षी अपनी वासनाके अनुसार जाता है, वहाँपर विचार करनेपर आत्माका अनुभव होता है। जहाँ पुष्प रहता है, यहाँपर और गन्धका ज्ञान रहता है, उसी

प्रकार जहाँ चित्त रहता है, वहींपर आत्माका ज्ञान होता है । जिस प्रकार सर्वत्र स्थित आकाश दर्पणमें प्रतिविम्बित होता है, वैसे ही सर्वत्र स्थित आत्मा श्रद्ध अन्त:करणमें दिखळ।यी पड़ता है । जैसे पृथ्वीमें नीचेका भाग जलका आश्रय-स्थान होता है, उसी प्रकार अन्तःकरण ही आत्माके अनुभवका आश्रय-स्थान है । महान् बुद्धिवाले पुरुष कहते हैं कि संसारकी उत्पत्तिमें अविचार, अज्ञान और मूर्खता ही सारभूत है और यही अन्त:करणकी उत्पत्तिमं हेत है । रघनन्दन ! जैसे प्रज्वलित दीपकसे अन्धकारका तत्क्षण ही नाश हो जाता है, वैसे ही नित्य सिद्ध आत्माके यथार्थ ज्ञानसे ही चित्तका तत्क्षण नाश हो जाता है। जैसे बंदर वनके एक ब्रक्षको त्यागकर दूसरे ब्रक्षपर चळा जाता है, उसी प्रकार वासनाके वशीभूत जीव कर्मानुसार एक शरीरको त्यागकर दूसरे शरीरमें चला जाता है । श्रीराम ! जिस शरीरमें वह चला गया, उस शरीरको भी त्यागकर फिर दूसरे समयमें अन्य विशाल देशके अन्तर्गत दूसरे शरीरमें चला जाता है । इस प्रकार जीवोंके यथार्थ खरूपको आवृत करके रहनेवाळी

अपनी ही बश्चक वासना जीवोंको इधर-उधर भटकाती रहती है। श्रीराम! वासनारूपी रज्जुमें बँचे हुए जीव पहलेसे ही जीर्ग तो हैं ही, फिर भी वे पवंततुल्य जड हारीरोंमें अत्यन्त दुःखपूर्वक आयु क्षीण कर रहे हैं। जिन्होंने जीर्णसे भी अधिक जीर्ण होकर दरिद्रता, रोग, वियोग आदिसे उत्यन हुए दुःखोंका भार वहन किया है तथा जिनका जीवन अनेक योनियोंमें दुर्वशाग्रस्त परिणामोंसे जर्जर हो चुका है, वे जीव वारंवार अपने हृदयकी दुर्वसनाओंसे दीर्घकाल्यक नरकोंमें निवास करते हैं।

श्रीवाल्मीिक कहते हैं — भरद्वाज ! मुनिवर श्रीविसिष्ठजीके ऐसा कहनेपर जब दिन बीत गया, सूर्यभगवान् अस्ताचळकी ओर जाने लगे, तब समामें उपिश्वत सब लोग मुनिको प्रणाम् करके सायंकालीन स्नान-संध्या-वन्दनादि नित्यकर्म करनेके लिये चले गये श्रीर रात्रि बीत जानेपर दूसरे दिन सूर्यकी किरणोंके साथ ही पुनः समामें उपिश्वत हो गये।

( सर्ग ७०-७१ )

## देहादिके संयोग-वियोगादिमें राग-द्वेप और हर्ष-शोकसे रहित शुद्ध आत्माके खरूपका विवेचन

श्रीविस्टिणी कहते हैं—खुनन्दन ! तुम देहके उत्पन्न होंनेपर उत्पन्न नहीं होते और देहके नष्ट होनेपर नष्ट नहीं होते; क्योंकि अपने खरूपमें तुम विकार-रहित और विद्युद्ध हुए नित्य स्थित हो । इस विनाशशीळ देहके नष्ट हो जानेपर द्युद्ध आत्माका नाश नहीं होता; इसळिये जो देहका विनाश हो जानेपर में नष्ट हो जाता हूँ? इस प्रकारकी भावनासे दुखी होता है, उस अन्यबुद्धिको धिकार है! जैसे घोड़ेकी ळगाम और रक्षका सम्बन्ध ,राग-देवसे रहित है, उसी प्रकार चेतन आत्माका भी देह, चित्त, इन्द्रिय आदिके साथ सम्बन्ध राग-देवसे रहित है। जैसे मार्ग बटोहियों- के संयोग और वियोगमंं हर्ष-शोकका अनुभव नहीं करता,

न्याकस राहत युद्ध आत्माक स्वरूपका ।वच्चन वैसे ही विश्चुद्ध आत्मा शरीरोंके संयोग-वियोगमं हर्षशिक्त रहित हैं। जिस प्रकार किल्पत प्रेतके विकराल रूपसे भयभीत बालकको होनेवाला मय मिथ्या ही हैं। वैसे ही ये किल्पत स्तेह, सुख आदि मिथ्या ही हैं। जैसे लकड़ियोंके बोहेमें लकड़ियोंके सिवा और कुछ भी नहीं दिखलायी पड़ता, बैसे ही आकाश, वायु, तेज, जल, पृथ्वी—इन पाँचों भूतोंके शरीरमें पाँचों भूतोंके संघातके सिवा और कुछ भी नहीं दिखलायी पड़ता। अतः श्रोतागण! आपलोग इन पाँचों भूतोंकी उत्पत्ति, विनाश और विकार होनेपर हर्ष-अमर्थ और विषादके वशमें क्यों हो जाते हैं? जिस देहका 'स्वी' यह दूसरा नाम है, उस उच्छ भूतोंके समृहमें यानी स्वी-

शरीरात्मक पाँच भूतोंके पिण्डमें पुरुषोंको ऐसी कौन-सी विशेषता प्रतीत होती है, जिससे उनकी उस स्नीरूप विषय-भोगाग्निमें फतिंगेकी तरह गिरनेकी चेष्टा उचित कही जाय ? स्त्रीकी सुन्दरता, रूप-लावण्य और शरीर-संगठनको लेकर जो विलक्षणता दिखायी पड़ती है, उससे तो केवल अज्ञानी ही आनन्दित होता है; किंतु विवेकी पुरुषोंको तो वह पाँच भूतोंका पिण्ड ही दिखायी देता है। जैसे एक पत्थरसे बनायी गयी दो पाषाण-प्रतिमाओंका परस्पर आलिङ्गन होनेपर उनमें राग नहीं होता, उसी प्रकार चित्त और शरीरका परस्पर आलिङ्गन होनेपर भी राग नहीं होना चाहिये । तथा जैसे पत्थरकी बनायी गयी प्रतिमाओंमें परस्पर स्नेहका सम्बन्ध नहीं होता, वैसें ही देह, इन्द्रिय, आत्मा और प्राणोंमें भी परस्पर स्नेहका सम्बन्ध नहीं है। इसलिये यहाँ शोक किसका ? जिस प्रकार समद ऊँची-ऊँची भँवरोंसे युक्त हो तृण, काठ आदि पदार्थोंसे संयोग करता है, वैसे ही जीवात्मा भी चित्ताकृतिको प्राप्तकर देह और प्राणियोंके साथ संयोग करता है । (अतः मनुष्यको समद्रकी भाँति सबसे निर्छेप रहना चाहिये।) जैसे जल अपनी स्पन्दन-क्रियासे ही मलिनताका परित्याग करके खयं ही खच्छताको प्राप्त करता है, उसी प्रकार जीवात्मा यथार्थज्ञानके द्वारा विषयरूपताका परित्याग करके खयं ही विशुद्ध आत्मरूपताको प्राप्त करता है। उस समय सम्पूर्ण भूत-प्राणियोंमें आसक्तिसे रहित जीवात्मा द्रष्टा-साक्षी हुआ देहको आत्मासे भिन्न देखता है तथा भूत-समूहको भी अपनेसे पृथक देखकर अविनाशी आत्मा देहातीत हो जाता है। इस प्रकार आत्मा अपनेसे ही प्रमाण-प्रमेयरूप विकारोंसे रहित अपने यथार्थ खरूपको जान लेता है । श्रीराम ! जिनका सम्पूर्ण राग विनष्ट हो गया है, जिनके पाप दर हो गये हैं तथा जो परब्रह्मपदको प्राप्त हो चुके हैं, वे जीवन्मुक्त महात्मा पुरुष उसी प्रकारके विशिष्ट

विज्ञानसे युक्त हो इस संसारमें विचरण करते हैं । जैसे समदकी तरङ्गे अनेक प्रकारके रह्गोंके साथ अनासक्तभाव-से व्यवहार करती हैं, उसी प्रकार वासनारहित उत्तम महात्मा लोग भी चित्तकी चेष्टाओंके साथ अनासक्त-भावसे व्यवहार करते हैं। जैसे समुद्र अपने तटपर पड़े हुए काष्ठ-समूहोंसे मलिन नहीं होता, वैसे ही आत्माके यथार्थ खरूपको जाननेवाला वह मनुष्य इस संसारमें अपने सांसारिक व्यवहारोंसे मिलन नहीं होता। जैसे समुद्रको गत, आगत, खच्छ, चञ्चल, मलिन और जड तरङ्गोंसे राग और द्वेष नहीं होता, उसी प्रकार उस तत्त्वज्ञानी महात्मा पुरुषको गत, आगत, खच्छ, चञ्चल, मलिन और जड भोगोंसे राग-द्वेष नहीं होता; क्योंकि जो अहं, भूत आदि तथा तीनों कालोंमें उत्पन्न होनेवाली वस्तुएँ दश्य और दर्शनके सम्बन्धोंसे दिखायी पड़ती हैं, वह सब र्कवल मनकी कल्पना ही है । इसलिये आत्मसाक्षात्काररूप दश्य-दर्शनसे रहित सुखानुभृतिका अवलम्बन करनेसे संसारका अभाव हो जाता है, आत्मखरूपको आवृत करनेवाली दृष्टिका विच्छेद हो जाता है और यथार्थ आत्मानुभव प्रकाशित हो जाता है। उसीका अवलम्बन करनेपर तुर्यावस्था प्राप्त हो जाती है और उसीके अवलम्बनसे मुक्ति हो जाती है। रघुनन्दन ! जब दश्य और दर्शनके सम्बन्धसे मुक्त और परम विशुद्ध बुद्धिसे युक्त यह खरूप-दृष्टि होती है, तब दश्य और दर्शनके सम्बन्धके असली तत्त्वको जानकर पुरुष मुक्तिको प्राप्त होता है। मुक्त होनेके अनन्तर वहाँ आत्माका खरूप न स्थल है न अण, न प्रत्यक्ष है न अप्रत्यक्ष, न चेतन है न जह. न असत् है न सत्, न अहंग्रूप है न अन्यख्रूप, न एक है न अनेक, न समीप है न दूर, न सत्तायुक्त है न असत्तायुक्त, न प्राप्य है न अप्राप्य, न सर्वात्मक है न सर्वव्यापक, न पदार्थ है न अपदार्थ. न पाँचों भूतोंका आत्मा है और न पाँचों भूत ही।

( तात्पर्य यह कि वह समस्त विशेषणों और लक्षणोंसे रहित विशुद्ध आत्मा मन, वाणी और बुद्धिका विषय नहीं हैं; इसलिये उसे इदांताके द्वारा न कहा जा सकता है । अतर्व उसका यहाँ निषेधमुखसे वर्णन किया गया है । श्रुतिमें भी उसका निषेधमुखसे वर्णन किया गया है । ) किंतु मनके साथ चक्षु आदि छहों इन्द्रियोंका विषय जो यह दश्यक्को प्राप्त जगत् है, वह कुछ भी नहीं है । उससे अतीत जो पद है, वही यथार्थ वस्तु है । जिस प्रकारका यह जगत् है, उस प्रकारक इस जगत्को

मलीमाँति जाननेवाले पुरुषके लिये यह समस्त विश्व आत्माखरूप ही है, कहीं भी आत्माखरूपसे अतिरिक्त कोई वस्तु नहीं है। यह आत्मा ही कठोरता, द्रवता, प्रकाश, स्पन्दन और अवकाश-अमसे पृथ्वी, जल, तेज, वासु और आकाशरूप सम्पूर्ण जगत्-भावोंमें विद्यमान है। श्रीराम! पदार्थांकी जो-जो सत्ता है, वह चेतन आत्माके सिवा दूसरी वस्तु नहीं है; इसलिये जो यह कहता है कि भी आत्मासे अतिरिक्त हूँ', उसके इस कथनको उन्मत्तके प्रलाफ समान समझो!

(सर्ग ७२)

#### दो प्रकारके मुक्तिदायक अहंकारका और एक प्रकारके वन्धनकारक अहंकारका एवं परमात्माके खरूपका वर्णन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--रघुनन्दन ! जैसे चिन्तामणि-के तत्त्वको जाननेवाले लोग चिन्तामणिको प्राप्त कर लेते हैं, वैसे ही उपर्युक्त विचार-दृष्टिसे द्वैतमावको त्यागकर आत्माके खरूपको जाननेवाले महापुरुष विद्याद आत्मखरूपको प्राप्त हो जाते हैं । श्रीराम ! अब मैं तुमसे दूसरी दृष्टिका वर्णन करता हूँ; उसे तुम सुनो । मैं ही आकाश हूँ, मैं ही आदित्य हूँ, मैं ही दिशाएँ हूँ, मैं ही अधः हूँ, मैं ही ऊर्ध्व हूँ, मैं ही दैत्य हूँ, मैं ही देव हूँ, मैं ही लोक हूँ, मैं ही चन्द्रमा आदिकी प्रभा हूँ, मैं ही अन्वकार हूँ, मैं ही मेघ हूँ, मैं ही पृथ्वी हूँ, मैं ही समुद्र आदि हूँ एवं रेणु, वायु, अग्नि और यह सारा जगत् भी मैं ही हूँ; तीनों लोकोंमें सब जगह जो परमात्मा स्थित है, वह मैं ही हूँ । उस सर्वरूप परमात्मासे भिन्न परिच्छिन मैं कौन हूँ ? मैं कभी परिच्छिन नहीं हो सकता । देह आदि भी मुझसे भिन्न क्या हैं ! एक अद्वितीय वस्तु प्रमात्मामें द्वैत कैसे हो सकता है। कमलनयन निष्पाप श्रीराम ! तुम्हीं बतलाओ, इस प्रकार इस सम्पूर्ण जगत्त्वे आत्मरूपसे स्थित हो जानेपर कौन अपना और कौन

पराया रहेगा ? तरवज्ञसे भिन्न ऐसी कौन-सी वस्तु है, जो उसे यदि प्राप्त हो जाय तो वह हर्ष और विषादसे प्रस्त हो ? यदि उसको ऐसी वस्तुके आ जानेसे विषाद दिखायी पड़े तो वह तस्वज्ञ ही नहीं है, किंतु मृढ़ ही है; क्योंकि ऐसा पुरुष जगन्मय ही होता है, सिन्नदानन्दमय नहीं।

रघुनन्दन ! दो प्रकारकी अहंकार-दृष्टियाँ सात्विक और अस्यन्त निर्मल हैं । उनकी तत्त्वज्ञानसे उत्पत्ति होती है । वे मोक्ष प्रदान करनेवाली और परमार्थखरूपा हैं । मैं सबसे परे, सूक्ष्मसे भी सूक्ष्मतर और विनाशशील सम्पूर्ण पदार्थोंसे अतीत हूँ—यह पहली अहंकार-दृष्टि है तथा जो कुळ है, वह सब मैं ही हूँ—यह दूसरी अहंकार-दृष्टि है । निष्पाप श्रीरम! इन दोनोंसे मिन्न तीसरी अहंकार-दृष्टि यह है—देह मैं हूँ । इस दृष्टिको तुम केवल दुःखदायिनी ही जानो, यह कभी शान्तिदायिनी नहीं होती । अब तुम इन तीनों ही अहंकारोंको छोड़कर सबके शेषमें रहनेवाले अहंभावनाहरूप पूर्ण सिंचदानन्द-खरूपका अवलम्बन करके उसी अवलम्बनयोग्य परम-तत्त्वमें निरत हुए ही स्थित रहो; क्योंकि इस मिथ्या

जगत्में परिपूर्ण और सर्वप्रकाशक आत्मा वास्तवमें अखिल प्रपञ्चखरूपसे मुक्त और समस्त पदार्थीकी सत्तासे अतीत ही है । इसलिये श्रीराम ! तुम अपने ही अनुभवसे शीघ्र देखों कि तुम सदा-सर्वदा प्रकट सचिदानन्दघन परब्रह्मखरूप ही हो । आत्मा न तो केवल अनुमानसे प्रत्यक्ष होता है और न आप्तवचन तथा शास्त्र आदिके श्रवणमात्रसे ही; किंतु वह सदा-सर्वदा सब प्रकारसे केवल अनुभवसे ही प्रत्यक्ष होता है। ये जो कुछ स्पर्श, स्पन्द और ज्ञान आदि पदार्थ हैं, वे सब दश्य और दर्शनसे रहित सचिदानन्द-घन परमात्मा ही हैं। यह प्रकाशस्त्ररूप परमात्मा वास्तवमं न तो सत् है और न असत् है, न अगु है और न महान् है तथा न सत् और असत्के मध्यमें है । यह आत्मा है और यह आत्मा नहीं है-यों जो संज्ञाभेद है, इसकी खयं आत्माने ही अपनेमें अपनी सर्वव्यापिनी शक्तिसे कल्पना कर रक्खी है । वह प्रकाशमान परमात्मा तीनों कालोंमें सदा-सर्वदा सब जगह स्थित है तथापि केवल सूक्ष्म और महान् होनेके कारण वह अज्ञानी पुरुषोंके द्वारा जाननेमें नहीं आता । जैसे लोकदृष्टिसे सारे पदार्थींका अस्तिल सर्वत्र विद्यमान है, उसी प्रकार परमार्थदृष्टिसे सिचदानन्द्वन परमात्मा भी सर्वत्र विद्यमान है तथा सर्वव्यापी है; वह कहीं एकदेशमें स्थित है--ऐसी बात नहीं है। सबका यह आत्मा किसी समय भी वास्तवमें न तो उत्पन्न होता है न मरता है, न कुछ ग्रहण करता है न कुछ चाहता है, न मुक्त होता है और न बद्ध

होता है। जैसे सर्पमें रज्जुकी भान्त दु:ख देनेवाळी ही होती है, वेसे ही आत्माके अज्ञानसे उत्पन्न देह आदि अनात्मपदार्थीमं आत्मबुद्धिरूप भान्ति केवल दुःख देनेवाली ही होती है। यह आत्मा कभी भी उत्पन्न नहीं हुआ. क्योंकि यह अनादि है; और यह विनष्ट भी नहीं होता, क्योंकि यह अजन्मा है। तथा वह आत्मभिन्न वस्तुकी कभी भी अभिलाषा नहीं करता; क्योंकि आत्मासे भिन्न कोई वस्तु है ही नहीं । यह आत्मा दिशा, देश और कालसे परिमित न होनेके कारण कभी भी बँघता नहीं: और जब बन्धन ही नहीं है, तब मोक्ष कहाँसे होगा । अतएव वास्तवमें आत्मा बन्ध-मोक्षसे रहित है। रघनन्दन ! उपर्युक्त गुणोंसे युक्त ही यह सबका आत्मा है; किंतु ये सब लोग शरीरका विनाश होनेपर अविचारसे मोहित हुए व्यर्थ ही रुदन कर रहे हैं। जैसे गेहूँ आदिको पीसनेके लिये निर्मित जल-चक्की आदि यन्त्रके द्वारा गेहूँ आदिका पेत्रण चालू होनेपर पुरुष केवल साक्षीमात्रसे उक्त कार्यको करता है, वैसे ही आत्मज्ञानी विद्वान मुनिको बन्धन और मोक्षरूपी दोनों ही कल्पनाओंसे रहित होकर ( यन्त्रकी ज्यों ) देह आदिका व्यवहार करना चाहिये । सम्पूर्ण विषयोंमें अनासक्तिसे संकल्प और कामनाका अभाव हो जानेके कारण जो खतः ही साधकके मनका विनाश हो जाता है, उसीको आत्मदर्शी तत्त्वज्ञ महापुरुषोंने 'मोक्ष' नामसे कहा है। श्रीराम ! तुम समस्त कल्पनाओंसे रहित अवस्थाको प्राप्त और आसक्तिरहित हो, अतः इस सगर-पुत्रोंके द्वारा खोदी गयी समुद्रपर्यन्त पृथ्वीका दीर्घकालतक (सर्ग ७३) पालन करो ।

#### मन, अहंकार, वासना और अविद्याके नाशसे मुक्ति तथा जीवन्मुक्त पुरुषके लक्षण और महिमाका प्रतिपादन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—रघुनन्दन ! जैसे मरुभूमिमें अपने खरूपको कायम रखनेवाळी मायासे ही यह सम्पूर्ण सूर्यकी किरणोंसे जल प्रतीत होता हैं, वैसे ही अहंता-ममता, राग-द्वेष आदि विकारोंसे युक्त और बिना हुए हीं कल्पना की जाती है पर वास्तवमें बर्फ और शुक्रतामें परस्पर पार्थक्य नहीं है, उसी प्रकार चित्त और अहंकारकी प्रथक् कल्पना व्यर्थ ही की जाती है; वास्तवमें उनका
परस्पर कोई मेद नहीं है। श्रीराम! मन और अहंकार—
इन दोनोंमेंसे किसी एकका विनाश हो जानेपर मन एवं
अहंकार दोनोंका विनाश हो ही जाता है। इसल्यि
अन्यान्य इच्छाओंका परित्याग करके अपने वैराग्य और
आत्मा-अनात्माके विवेकसे केवल मनका ही विनाश कर
देना चाहिये। जैसे वायु वृष्ट्रमें पछ्ठवोंकी पंक्तिको चलाता
है, वैसे ही प्राणादि वायु देहमें अङ्गोकी क्तियोंको
पर्याप्तरूपसे चलाता है; किंतु सब पदार्थोंको व्याप्त कर
लेनेवाला अति सूक्ष्म चेतन आत्मा न तो खतः चल है
और न किसीसे चलायमान होता है। जैसे अचल मेरपर्वत वायुओंसे कम्पित नहीं होता, उसी प्रकार यह
चेतन आत्मा भी प्राणादि वायुओंसे कम्पित नहीं होता।

रवनन्दन ! यह मैं आनेवाला हूँ, मैं भोक्ता हूँ, मैं कर्ता हूँ-इस प्रकारकी वासना मूढ पुरुषोंके हृदयमें व्यर्थ ही उत्पन्न हुआ करती है, जैसे अज्ञानसे मरुभूमिमें सूर्यिकरणोंसे मृगतृष्णा उत्पन्न होती है। वास्तवमें असत्य होते हए भी सत्य-सी दिखायी पडनेत्राळी यह अविद्यास्त्रपा वासना विषयोंकी अभिलाषासे युक्त मनरूप मत्त मृगको उसी प्रकार खींचती है, जिस प्रकार जलकी अभिलापासे यक्त मृगको मृगतृष्णा खींचती है; किंत उस अविद्या-रूपा वासनाका यथार्थ खरूप जान लेनेपर उसका विनाश हो जाता है। जैसे 'यह मगत्रणाका जल है' इस प्रकार तात्विक खरूपसे जान छेनेपर मृगतृःणा तृषार्त्त मन्ष्यंको अपनी ओर नहीं खींचती, उसी प्रकार 'यह अविद्या है' इस प्रकार तत्त्वतः जान लेनेपर अविद्या मन-को नहीं खींच सकती। श्रीराम! जैसे दीपकसे अन्यकार नष्ट हो जाता है और प्रकाश आ जाता है, वैसे ही परमात्माके यथार्थ ज्ञानसे वासना समूळ ( अविद्यासहित ) नष्ट हो जाती है और परमात्माका वास्तविक खरूप प्रकाशित हो जाता है। अविद्याका अस्तित्व किसी प्रकार

नहीं है-इस तरह शास्त्र और यक्तिसे दढ़ निश्चय हो जानेपर अविद्याका तत्क्षण विनाश हो जाता है। इस जड देहके लिये भोगोंसे क्या प्रयोजन है-इस प्रकारके निश्चयसे यक्त तत्त्वज्ञ परुष इच्छाओंके कारणरूप अपने अज्ञानको विनष्ट कर देता है । जैसे राज्य मिळ जानेपर दरिद्र मनष्य परम शान्तिको पा लेता है. वैसे ही यह तत्त्वज्ञ पुरुष पुरुम शान्तिको प्राप्त होता है। जैसे प्रशन्त समद्र अपने खरूपमें सदा अचल स्थित रहता है, उसी प्रकार वह अपने विज्ञानानन्द्रधन स्वरूपमें ही नित्य अचल स्थित रहता है । जैसे मेरु पर्वत स्थिरता और धीरताको धारण करता है, वसे ही तत्त्ववेत्ता पुरुष स्थिरता और धीरताको धारण करता है । वह तत्त्वज्ञानी महात्मा पुरुष अपने विज्ञानानन्दघन खुरूपमें ही सदा पुरुम शान्त और परम तम रहता है तथा वह तत्त्वज्ञ महापुरुष उस सम्पूर्ण भूतोंके आत्मखरूप, सर्वत्र व्यापक, सबके नियन्ता, सबके नायक, सर्वाकार और निराकार सचिदानन्दधन परमात्माके स्वरूपको अपना आत्मा जान लेता है । तत्त्ववेत्ता पुरुष विषयी पुरुषोंके सङ्ग और विषयोंकी आसक्तिसे रहित. मान और मानसिक चिन्ताओंसे शन्य, परमात्मामें ही रत तथा विज्ञानानन्दसे परिपूर्ण और विद्युद्ध अन्तःकरणसे युक्त होता है। वह आत्मज्ञानी महात्मा कामरूपी कीचड़से मक्त, बन्धनस्वरूप आत्मश्रमसे श्रन्य तथा हर्ष-शोक, राग-द्रेषाडि द्वन्द्ररूप दोष और भयसे रहित होता है। अतएव वह संसार-समद्रसे तर चुका होता है। वह तत्त्वज्ञ विद्वान सर्वोत्तम परम शान्तिको, दुर्लभ परम पदको तथा अनावृत्ति-रूप परम गतिको प्राप्त है । सभी लोग मन, वाणी और कर्मद्वारा इस महापुरुषके आचरणोंके अनुकरणकी इच्छा करते हैं; पर वह किसी प्रकारकी इच्छा नहीं करता। सभी मनुष्य इसके आनन्दका अनुमोदन करते हैं, पर वह किसीका भी अनुमोदन नहीं करता—उदासीन रहता है। तत्त्रज्ञ पुरुष न तो त्याग करता है न प्रहण: न किसीकी स्तृति करता है न किसीकी निन्दा, न मरता है न जन्म ठेता है, न हुई करता है और न शोक । वह समस्त आरम्मों, सम्पूर्ण विकारों और सारी आशा, इच्छा, वासना आदिसे रहित पुरुष 'जीवन्मुक्त' कहा जाता है।

श्रीराम ! मनुष्यको न राज्यसे, न खर्गसे, न चन्द्रमा-से. न वसन्तसे और न कान्ताके कमनीय संसर्गसे ही वैसे उत्तम सुख-शान्ति प्राप्त होते हैं, जैसे आशा-त्यागसे क्योंकि आशाका त्याग ही सबसे बढ़-चढकर सुख-शान्ति है । जिस परम निर्वाणरूप मोक्षके लिये तीनों छोकोंकी सम्पत्तियाँ तिनकेकी तरह कुछ त्यागसे काम नहीं देतीं, वह आशाके ही प्राप्त होता है । जिसके हृदयमें आशा अपना स्थान कभी नहीं जमा सकती, सम्पूर्ण त्रिभुवनको तृणके सदश समझनेवाले उस विरक्त पुरुषकी उपमा किससे दी जा सकती है ! अर्थात् किसीसे नहीं । मेरे लिये यह होना चाहिये और यह नहीं होना चाहिये-इस प्रकारकी इच्छा जिसके चित्तमें नहीं होती, उस खाधीन चित्तवाले ज्ञानी महात्मा पुरुषकी मनुष्य कैसे तुलना कर सकते हैं ? श्रीराम ! तममें न तो आशाओंका अस्तित्व है और न तुम्हारा आशाओंसे किसी तरहका सम्बन्ध ही है। तुम इस जगत्को मिथ्या भ्रममात्र ही समझो; क्योंकि जैसे दौड़ते इए रथमें लगे पहियोंके ऊर्ध्व और नीचे प्रदेशमें होनेवाला घमाव नेमीका आश्रय लेनेवाले पिपीलिका आदि जीवोंके पतन, पेषण आदि अनर्थोंका ही कारण होता है, वैसे ही यह जगत भी उसका आश्रय लेनेवाले ( इसमें सत्य-बुद्धि रखनेवाले ) जीवोंके जन्म-मरण आदि अनर्थोंका ही कारण है।

रधुनन्दन ! यह सम्पूर्ण जगत् परमात्मखरूप ही है, यहाँ नानारूपता है ही नहीं । जगत्को अद्वितीय परमा-नन्दखरूप जानकर धीर महात्मा तनिक भी खिल नहीं होते । इन पदार्थोंके समूहोंका जो यथार्थ—आत्मासे अभिन्न खरूप है, उसको जाननेसे ही पुरुष बुद्धिके परम विश्राम-

खरूप नैराश्यको प्राप्त होता है। जैसे वीर केसरीके पाससे मृगी दूर भाग जाती है, उसी प्रकार तीव वैराग्यसे वीरताको प्राप्त अन्तःकरणसे यक्त परुषके पाससे यह संसारको मोहित करनेवाली माया दूर भाग जाती है-फिर उसके पास भी नहीं फटकती । जिस प्रकार वायु पर्वतको न आनन्द दे सकता है, न खेद और न धैर्यसे च्युत कर सकता है, उसी प्रकार ज्ञानी महात्मा पुरुषको न तो विषयोपभोग आनन्द पहुँचा सकते हैं, न सांसारिक आपत्तियाँ हृदयमें खेद पहुँचा सकती हैं और न दृश्य-सम्पत्तियाँ धेर्यसे च्युत कर सकती हैं। जिसके प्रति युवती खियाँ अनुरक्त हैं, ऐसे उदारबद्धि तत्त्वज्ञ महात्माके अन्त:करणमें कामदेवके बाण छिन्न-भिन्न होकर घूळके समान हो जाते हैं---उन युवती स्त्रियोंका उसपर कोई असर नहीं होता । जो परमात्माके खरूपको जानता है और मन-इन्द्रियोंके वशमें नहीं है, उस महापुरुषको राग और द्वेष अपनी ओर आकुष्ट नहीं कर सकते। इस प्रकार वह जब राग-द्वेषके द्वारा तनिक-सा भी विचलित नहीं किया जा सकता, तब उनके द्वारा उसके आक्रान्त होनेकी तो बात ही क्या है । जो लता और वनिता-में एक-सी दृष्टि रखता है तथा जो पर्वतकी तरह अचल है, वह ज्ञानी पुरुष इन तुच्छ विषयभोगोंमें उसी प्रकार रमण नहीं करता, जैसे बटोही मरुभूमिमें रमण नहीं करता। जिसका अन्त:करण किसी भी भोग-पदार्थमें आसक्त नहीं है, वह तत्त्वज्ञानी महात्मा पुरुष विना प्रयत्नके अपने-आप प्राप्त अनिषिद्ध भोग-पदार्थोंका केवल शरीररक्षाके लिये अनासक्तभावसे लीलापूर्वक सेवन करता है। काकतालीय-न्यायकी भाँति अनायास न्याययुक्त प्राप्त छळना आदि भोग-समूह आखादित होनेपर भी तत्त्रज्ञ धीर पुरुषको स्रख-दुःख नहीं दे सकते; क्योंकि जिसने परमात्माकी प्राप्तिके मार्गको भलीभाँति जान लिया है, उस तत्त्वज्ञ महापुरुषको सुख-दु:ख तनिक भी विचलित नहीं कर सकते । इन विनाशशील विषयोंको त्याज्य बुद्धिसे देखनेवाला वह मृदु, दमनशील और सम्पूर्ण चिन्ता आदि ज्वरोंसे रहित ज्ञानी महापुरुष सब भूतोंमें अन्तरात्माखरूप-से स्थित आत्मपदका ही अवलम्बन कर स्थित रहता है। जैसे ऋतओंके आने-जानेसे पर्वत विचित्रत नहीं होता, वैसे ही ज्ञानी महात्मा पुरुष कालानुसार, देशानुसार और क्रमानुसार आपत्तियों और सुख-दु:खोंके आनेपर भी विचलित नहीं होता । शरीरसे पृथक आत्माका अपरोक्ष साक्षात्कार करनेवाले, नित्यानित्य वस्तुके यथार्थ विवेकसे सम्पन्न ज्ञानीके शरीरका छेदन करनेपर भी उसका कुछ भी छेदन नहीं होता; क्योंकि वह अपने विज्ञानानन्दघन खरूपमें ही नित्य स्थित रहता है। विश्रद्ध प्रकाशस्त्ररूप परमात्माका एक बार यथार्थ ज्ञान हो जानेपर वह सदा ज्ञात ही रहता है, फिर उसका विस्मरण नहीं होता । अपने हृदयकी चिज्जडग्रन्थिका उच्छेद हो जानेपर मायाके तीनों गुणोंके द्वारा आत्माका पुन: बन्धन उसी प्रकार नहीं हो सकता, जैसे वृक्षसे ट्रटा हुआ फल किसी-के द्वारा पुन: नहीं जोड़ा जा सकता । अविद्याका असळी खरूप जान छेनेके अनन्तर कौन बुद्धिमान् पुरुष फिर उसमें डूबता (फॅसता ) है; क्योंकि सांसारिक वासना विवेकपूर्वक बुद्धिके विचारसे निवृत्त हो जाती है।

श्रीराम ! तत्त्रवेत्ता पुरुष रूप-ठावण्ययुक्त कामिनीको भी चित्रमें लिखित कान्ताकी प्रतिमाकी तरह ही समझते हैं; क्योंकि जैसे चित्रमें चित्रित कामिनीके केरा, ओष्ठ आदि अवयव मधी, कुङ्कुम आदि रंग-खरूप पाँच भूतोंको छोड़कर और कुछ भी नहीं होते, उसी प्रकार रूप और

ळावण्यसे युक्त जीवित कामिनीके केरा, ओष्ठ आदि भी पाँच भूतोंके खरूपसे अतिरिक्त दूसरे कुछ नहीं हैं। इसिछये कान्ता-प्रतिमा और जीवित कान्तामें तत्त्वतः समानता है—इस तत्त्वको जाननेवाले विवेकशील विरक्त महात्मा पुरुषका जीवित कान्ताके उपभोगमें आग्रह कैसे हो सकता है। जैसे परपुरुषमें व्यसन ( आसक्ति ) रखनेवाली नारी, घरके काम-काजमें व्यय रहनेपर भी उसी प्रपुरुष-सम्बन्ध-रूप रसायनका अपने अंदर आखाद लेती रहती है, उसी प्रकार व्यवहार करते हुए भी विद्युद्ध परब्रह्मतत्त्वमें उत्तम विश्रामको प्राप्त धीर तत्त्वज्ञ पुरुष उस विज्ञानानन्दधन परमात्माके खरूपमें ही मग्न रहता है; फळत: वह इन्द्रादि देवताओंके द्वारा प्रलोभित किये जानेपर भी विचलित नहीं होता । क्योंकि जिस महात्माकी अविद्या निवृत्त हो गयी है, जिसको परमात्मविषयका अच्छी प्रकार ज्ञान है तथा जो सदाचारसे युक्त है, वह महात्मा सुचारू-रूपसे व्यवहार करता हुआ भी अपने अन्तरात्मामें प्रसन्न रहता है। उसके शरीरका छेदन होनेपर भी उसका छेदन नहीं होता, गिरते हुए अश्रुओंसे युक्त होता हुआ भी वह रोता नहीं, दग्ध होता हुआ भी दग्ध नहीं होता और देहका विनाश होनेपर भी उसका विनाश नहीं होता; क्योंकि वह देहसे रहित हुआ सिचदानन्दघन ब्रह्मके खरूपमें नित्य स्थित है। श्रीराम ! वह तत्त्वज्ञ पुरुष प्रारम्भोगके विधानके अनुसार चाहे दरिद्र-अवस्थामें रहे या संकटावस्थामें, उत्तम नगरके महलमें रहे या विस्तृत पहाड़ या वनमें, वह सदा-सर्वदा सुख-दु:खके उपद्रवसे रहित ही होता है। (सर्ग ७४)

#### मनुष्य, असुर, देव आदि योनियोंमें होनेवाले हर्ष-शोकादिसे रहित जीवन्युक्त महात्माओंका वर्णन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—स्थनन्दन ! अपने राज्यके होकर ही सदा-सर्वदा स्थित रहते हैं । आपके पितामह व्यवहारमें तत्पर होते हुए भी राजा जनक सम्पूर्ण महाराज दिलीपने अनेक तरहके उचित सांसारिक कर्मोंको चिन्तारूप ज्वरसे तथा अन्तःकरणकी व्याकुळतासे रहित सुचारुरूपसे करते हुए भी आसक्तिसे रहित होकर ही

दीर्घकालतक पृथ्वीका पालन किया। तथा राग आदि दोषोंसे रहित होनेके कारण आत्मज्ञानको प्राप्त तथा सदा जीवन्मुक्त-ख़रूप महाराज मन्ते चिरकाल-तक प्रजाओंका संरक्षण करते हुए राज्यका पालन किया। विचित्र सैन्य और बाहबलके प्रयोगसे युक्त युद्धों तथा अनेक व्यवहारोंको निष्कामभ वसे दीर्घकाळतक करते हुए महाराज मान्धाता परम पदको प्राप्त हुए । पातालके राज्यसिंहासनपर आसीन, सदा त्यागी, सदा अनासक्त राजा बिल यथार्थ-रूपसे व्यवहारको करते हुए भी जीवनमुक्तरूपसे स्थित हैं। दानवींके अधिपति नमुचि देवताओंके साथ युद्ध करते हुए तथा सदा नाना प्रकारके व्यवहार एवं विचार-विमशीं-में तत्पर होते हुए भी भीतरसे संतप्त (खिन्न) नहीं होते थे। इन्द्रके युद्धमें अपने शरीरका परित्याग करनेवाले विशाल-हृदय मानी बृत्रासुरने प्रशान्तमन होकर ही देवताओंके साथ युद्ध किया । पाताळतळका परिपाळन करते समय दानवीचित्त कर्मीका अनासक्त भावसे अनुष्ठान करते हुए भक्तप्रवर प्रह्लाद अविनाशी अनिर्वचनीय परमानन्दस्वरूप परमपदको प्राप्त हुए। समस्त देवताओंके मखखरूप अग्नि क्रियासमूहमें तत्पर होते हुए यज्ञिय शोभाका चिरकालतक उपमोग करते हैं तथापि वे मुक्त होकर ही इस त्रिमवनमें निवास करते हैं। जगतक प्राणिसमृहोंके अङ्गोंका चिरकालसे संचरण कराते हुए भी वाय, जो सदा-सर्वदा सर्वत्र संचरण करनेवाले हैं, मक्त ही स्थित हैं। ज्ञानरूप रत्नोंके एकमात्र समझ. तीक्णबुद्धि, वीरवर खामी कार्तिकेयने मुक्त होते हुए भी तारकादि असुरोंसे युद्ध किया । महामुनि नारद मुक्त-खभाव होते द्वए भी इस जगत्में कार्यशील और शान्त बुद्धिसे विचरण किया करते हैं। जीवन्मुक्त होकर ही अनासक्तभावसे सहस्रमुख नागराज शेष पृथ्वीको धारण करते हैं, सूर्य दिवस-परम्पराओंका निर्माण करते हैं और यमराज धर्माधर्म-विचारपूर्वक लोगोंका नियमन करते हैं। इन पूर्वोक्त महानुभावोंके सिवा दूसरे भी सैकड़ों

महात्मा यक्ष, राक्षस, मनुष्य और देवता इस त्रिभुवनमें मुक्तखरूप हुए ही संसारमें अनासक्त भावसे विचरण करते हैं । विचित्र आचार-ज्यवहारोंमें स्थित कितने ही पुरुष भीतर शान्तिसे यक्त हैं। जब कि कुछ तामसी मूढ़ पुरुष तो मोहमें मग्न हुए पत्थरके सददा बने रहते हैं । कुछ महात्माओंने परम ज्ञानका सम्पादन करके तपोवनका आश्रय लिया, जैसे---'भूग, भरद्वाज, विश्वामित्र, श्रक आदि । कुछ महात्मा परम ज्ञान प्राप्तकर राज्योंमें ही छत्र, चवँर धारण किये रहते हैं - जैसे जनक, शर्याति, मान्धाता, सगर आदि । कुछ तत्त्वज्ञ आकाशमें ग्रह, नक्षत्र आदिके आधारभूत ज्योतिश्वक्रके मध्यमें स्थित हैं-जैसे बृहस्पति, शुक्राचार्य, चन्द्र, सूर्य, सप्तर्षि आदि । तिर्यक् योनियोंमें भी सदासे कृतवृद्धि महात्मा रहते हैं और देवयोनियोंमें भी मूर्वबुद्धिवाले छोग विद्यमान हैं । जिसका अत्यन्त व्यापक खरूप है, उस सर्वखरूप परमात्मामें सब कुछ सर्वभावसे सर्वत्र सब प्रकारसे सदा ही सम्भव है ।

श्रीराम ! मुक्ति हो जानेपर फिर इस संसारमें किसी प्रकार जन्मकी प्राप्ति सम्भव नहीं । किंत्र करोड़ों मनुष्य आत्माके ज्ञानका अभाव होनेसे ही अज्ञानमें निमग्न रहते हैं । रघुकुलतिलक ! .मुक्ति होनेपर इस संसारमें विज्ञानानन्दघन परमात्माकी प्राप्ति सदा ही बनी रहती है, इसळिये आत्मा-अनात्माके यथार्थ विवेक-विज्ञानको प्राप्त करके करोड़ों मनुष्य विमुक्त हो चुके हैं। ज्ञानसे मुक्ति सुलभ है और अज्ञानसे दुर्लभ । अतः जिसको मुक्तिकी अभिलाषा हो, उसे आत्मज्ञानके लिये प्रयत करना चाहिये। आत्मज्ञानसे सम्पूर्ण दु:खोंका सर्वथा विनाश हो जाता है। इस वर्तमान कालमें भी रागशून्य. भयरहित महाबुद्धिमान् राजा सुहोत्र और जनक आदिके समान अनेक जीवनमुक्त महापुरुष विद्यमान हैं। इसलिये श्रीराम ! तुम भी ज्ञान-वैराग्यसे उत्पन्न धीरबुद्धिसे युक्त. मिट्टीके ढेले, पत्थर और सुवर्णमें समदृष्टि तथा जीवनमुक्त हए विचरण करो ।

### कल्याण 🔀



जनकका तमालकी झाड़ीमें छिपे सिद्धोंके गीत-श्रवण ( उपराम-प्रकरण सर्ग ८ )

स्युनन्दन ! इस छोकमें देह यारी जीवोंकी दो प्रकारकी मुक्ति होती हैं—एक तो सदेह-मुक्ति और दूसरी विदेह-मुक्ति । अन्न तुम इनका विभाग सुनो । निष्पाप श्रीराम ! पदार्थी ( विपयों )-के असङ्गसे जो मनकी शान्ति होती है, वही विमुक्तता है । वह विमुक्तता देहके रहते हुए और देहावसान होनेपर भी होती हैं । जो विद्वान् विषय-स्नेह- से रहित होकर जीता है, वह जीवन्मुक्त कहछाता है

एवं जो विषय-स्नेह्से युक्त होकर जीता है, वह बद्ध कहलाता है। इन दोनोंसे भिन्न तीसरा जो देहत्यागके पश्चात् ब्रह्में विकीन हो जाता है, वह विदेहीं तो मुक्त है ही। इसिकिये मनुष्यको मोक्षके किये युक्ति और प्रयत्नपूर्वक साधन करना चाहिये। युक्ति और प्रयत्नके विना तो गायका खुर टिके, इतनी भूपि भी नहीं लाँघी जा सकती।

#### स्त्रीरूप तरङ्गसे युक्त संसाररूपी समुद्र, उससे तरनेके उपाय और तरनेके अनन्तर सुखपूर्वक विचरणका वर्णन; जीवन्मुक्त महात्माओंके गुण, रुक्षण और महिमा

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--रघुनन्दन! यह जगत् ब्रह्मसे ही उत्पन्न होता है, अविनेकसे स्थिरताको प्राप्त होता है और परमात्पाके यथार्थ ज्ञानसे निश्चय ही प्रशान्त हो जाता है: क्योंकि परमात्माका यथार्थ ज्ञान न होना ही संसारकी स्थितिमें कारण है और परमात्माका यथार्थ ज्ञान ही उस संसारके विनाशमें कारण है। यह संसार-सागर ऐसा घोर है कि इससे पार हो जाना अत्यन्त दुष्कर है; युक्ति और प्रयत्नके विना इसका तरण सकता । यह संसाररूपी सागर नहीं किया जा है । इसमें मुग्ध अङ्गनारूपी विस्तृत तरङ्गें हैं । ये क्रीरूपी तरङ्गें ओठोंकी शोभारूप पद्मराग-मणियोंसे युक्त, नेत्ररूपी नील-कमलोंसे परिपूर्ण, स्मित-रूपी फेनोंसे सशोभित, दाँतरूपी प्रकल्लित पृष्पोंसे अलंकत. केशरूपी इन्द्रनीलमणियोंसे सुसज्जित, मौंहोंके विलासरूपी वायसे आन्दोलित, नितम्बरूपी पुलिनोंसे युक्त, कण्टरूपी शङ्कोंसे विभूषित, ळळाटरूपी मणिसमृहोंसे स्रशोभित. विळासरूपी ग्राहोंसे संकुळ, कटाक्षोंकी चपळताके कारण अति गहन तथा देहकान्तिरूपी सुवर्ण-वालुकासे यक्त हैं। इस प्रकारकी अति चञ्चल लहरियोंके कारण जो अत्यन्त भयंकर है--ऐसे सागरमें निवन हुआ पुरुष यदि पार हो जाय तो वह परम पुरुपार्थ ही है। ग्रुद्ध और तीक्ष्ण बुद्धिरूपी बड़ी नौका और विचारपूर्वक विवेकरूपी

नाविकके रहते हुए भी जो मनुष्य इस संसार-सागरसे पार नहीं हुआ, उस पुरुषको धिक्कार है। श्रीराम! जो मनुष्य श्रेष्ठ पुरुषोंके साथ परम्रक्षका विचार करके तथा धुद्धिसे संसार-सागरका तत्त्व समग्रकर जगतमें विचरण करता है, बही वास्तविक शोभा पाता है। इस संसारमें तुम धन्य हो, जो इस बाळ-अवस्थामें ही विवेकपुक्त खुद्धिसे इस संसारके शित्रयमें विचार करते हो। जिसने तत्त्वको जान छिया है, उस पुरुषके बळ, धुद्धि और तेज उसी प्रकार बढ़ने हैं, जिस प्रकार वसन्त ऋतुमें धुक्षोंके सौन्दर्य आदि गुण बढ़ते हैं। रखुनन्दन! तुम जानने योग्य वस्तुको जानते हो। इस कारण इस समय तुम चिन्मय धनीभूत आनन्दामृत रसायनसे परिपूर्ण, धुशीतळ ( त्रिविध तापोंसे रहित ), विश्चद्ध और सम शोभासे पूर्ण चन्द्रमान्नी तरह अत्यन्त सुशोभित हो रहे हो।

श्रीरामचन्द्रजीनं कहा — मुनिवर ! जिसने ब्रह्मतत्त्वरूप चमत्कारका अपरोक्ष साक्षात्कार कर लिया है, ऐसे तत्त्वज्ञानी पुरुषका उदार चरित्र आप मुझसे साररूपमें कहिये; क्योंकि आपके वचनोंसे तृतिः किसको हो सकती है ।

श्रीवित्रष्टजी बोलं—महाबाहु श्रीराम ! अनेक बार मैंने तुमसे जीवन्मुक्तक लक्षण कहे हैं, फिर भी में तुमसे कह रहा हूँ; सुनो। जिसकी समस्त अमिलावाएँ निकल गयी हैं, ऐसा आत्मवान् (तत्त्ववेत्ता ) पुरुष उपरत हुआ ही इस दश्यनान अखिल जगत्को सर्वत्र सदा असत्-सा देखता है । जिसने आत्मज्ञान प्राप्त कर लिया है और जिसका मन विक्षेपरहित-सान्तियुक्त हो गया है, वह केवल्यको प्राप्त महापुरुप आनन्दमें मझ हुआ रहता है । शान्त युद्धिसे सम्पन्न ज्ञानी महात्मा अन्तरात्मामें लीन दृष्टिसे जनताके व्यवहारींको यन्त्रनिर्मित कठपुतलीके खेलके समान देखता है। तत्त्ववेत्ता पुरुष न भविष्यकी परवा करता है, न वर्तमानमें किसी पदार्थमें तन्मय होता है, न भूतकाछीन वस्तका स्मरण करता है और सब कुछ करता हुआ भी निर्छेप रहता है । तत्त्रज्ञानी सोता हुआ भी आत्मज्ञानमें जागता रहता है और जागता हुआ भी संसारसे नि:स्पृह तथा उपरत रहता है । वह सब कुछ करता हुआ भी कर्तापनके अभिमानसे रहित होनेके कारण कुछ भी नहीं करता। सम्पूर्ण संसारकी आसक्तिसे शून्य और सदा-सर्वदा सम्पूर्ण कामनाओंसे रहित तत्त्ववेत्ता महात्मा सब कार्योंको करता हुआ भी समभावसे स्थित रहता है। वह तत्त्वज्ञ पुरुष उदासीन मनुष्यकी तरह स्थित रहता है। वह प्रारम्यानुसार प्राप्त हुई कियाओंमें न इच्छा करता है, न द्वेष करता है, न शोक करता है और न प्रसन होता है। तत्त्वज्ञ महात्मा जब अपने मुखसे वाणीको प्रवृत्त करता है, तब पवित्र कथाओंको ही कहता है । उसका अन्त:करण दीनतासे रहित रहता है । वह धीर बुद्धिवाला, प्रत्यक्ष आनन्दमें मग्न तथा दक्ष होता है और छोकमें उसके पुण्य चरित्रोंका वर्णन होता है । तत्त्वज्ञ उदार-चरित एवं उदार आकारसे युक्त, सम, सौम्य, सुखका समुद्र एवं सुम्बाध होता है; उसका स्पर्श शान्तिमय होता है और वह पूर्णचन्द्रकी तरह नित्य उदित रहता है। उसका न आवस्यक कर्मोंके तथा ऐहिक और आमुध्यिक फलके हेतुरूप कर्मोंके आरम्भसे न कर्मीके अभावसे, न बन्धनसे

न मोक्षसे, न पातालसे और न स्वर्गसे ही प्रयोजन होता है; क्योंकि सम्यक् ज्ञानरूपी अग्निसे जिसके संदेहरूपी जाल निनष्ट हो गये हैं, उस तत्त्वज्ञ महात्माने समस्त जगत्की स्वरूपभूत अद्वितीय परमात्मरूप यथार्थ क्स्तुको मली प्रकार जान लिया है।

जिसका अन्तःकरण भ्रान्तिसे रहित होकर समतारूप ब्रह्मके खरूपमें स्थित हो गया हो, वह आकाराकी तरह सभी दृष्टियोंमें न मरता है और न जन्मता है। देश और काळके अनुसार प्राप्त हुई क्रियाओंमें स्थित हुआ भी वह कमेरि जनित सुख और दु:खकी प्राप्तिमें तनिक भी विकारवान् नहीं होता । वह प्राप्त हुई दु:खा-वस्थाकी उपेक्षा नहीं करता और न सुखावस्थाकी परवा ही करता है । न कार्योंके सफल होनेपर हर्षित होता है और न कार्योंके विनष्ट होनेपर खिल होता है। यदि सूर्य शीतल हो जाय, चन्द्रमा तपने लग जाय, अग्नि अधोमुख होकर जलने लगे, तो भी ( इस प्रकारकी विपरीत घटनाएँ होनेपर भी ) तत्त्वज्ञानी महात्माको आश्चर्य नहीं होता; क्योंकि तत्त्ववित् पुरुष यह जानता है कि चिन्मय परब्रह्म परमात्माकी ये असीम मायाशक्तियाँ इस प्रकार प्रस्फ़रित हो रही हैं। इसलिये आश्चर्य-समूहोंके होनेपर भी उसको आश्चर्य नहीं होता। यह कभी भी दीनतायुक्त नहीं होता, न कभी उदण्ड होता है तथा न कभी उन्भत्त, खिन्न, उद्दिप्न और हर्षयुक्त ही होता है।अर्थात् इन सब विकारोंका उसमें अत्यन्त अभाव होता है। उस परमात्मप्राप्त पुरुपके आकाशकी तरह अध्यन्त निर्मल, विशाल चित्तमें कोप आदि विकार उत्पन्न नहीं होते । सुख-दु:ख दोनोंके क्षीण हो जानेसे उसके लिये हेय और उपादेय तथा शुभ और अशुभका भी विनाश हो जाता है; ऐसी स्थितिमें अनुकूल और प्रतिकृल कैसे रह सकते हैं। श्रीराम ! तिलोंके भस्म हो जानेपर तेळकी कल्पना ही कैसे हो सकती है। इसी प्रकार मूळसहित मनके विनष्ट हो जानेपर संकल्पकी चर्चा ही

क्या है । रघुनन्दन ! परमात्मासे पृथक् कोई भी पदार्थ नहीं है, इस प्रकारकी दृढ़ भावनाके कारण समस्त इस्य पदार्थीके संकल्प-विकल्पका अभाव करके सर्वस्थापी

सिचदानन्दघन परमात्मामें एक्तीभावसे स्थित ज्ञानी महात्मा नित्यतृप्त तथा अपने निरितरायानन्दस्ररूपसे आनन्दचान् होकर स्थित रहता है। (सर्ग ७६-७७)

#### चित्तके स्पन्दनसे होनेवाली जगत्की भ्रान्ति, चित्त और प्राण-स्पन्दनका खरूप तथा उसके निरोधरूप योगकी सिद्धिके अनेक उपाय

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--श्रीराम ! जैसे रात्रिमें जलती हुई छुकाठीको गोल घुमानेसे अग्निमय चक्र असत् होते हुए भी सत्-सा दिखायी पड़ता है, वैसे ही चित्तके संकल्पसे असत् जगत् सत्-सा दिखायी पड़ता है। जैसे जलके चारों ओर घूमनेसे जलसे पृथक् गोल—नाभिके आकारका आवर्त ( भँवर ) दिखायी पड़ता है, वैसे ही चित्तके संकल्प-विकल्पसे जगत् दिखायी पड़ता है । जैसे आकाशमें नेत्रोंके दोषसे असत् मोरके पंख और मोतीके समूह सत्य-से दिखायी पड़ते हैं, वैसे ही चित्तके संकल्पसे असत् जगत् सत्य-सा दिखायी पड़ता है । एवनन्दन ! जैसे शुक्लव और हिम, जैसे तिल और तेल, जैसे पुष्प और सुगन्ध तथा जैसे अग्नि और उष्णता एक दूसरेसे मिले हुए और अभिन्नरूप हैं, वैसे ही चित्त और संकल्प एक दूसरेसे मिले हुए और अभिन्नरूप हैं। उनके भेदकी केवल मिथ्या कल्पना की गयी है। चित्तके विनाशके लिये दो उपाय शास्त्रोंमें दिखलाये गये हैं—एक योग और दूसरा ज्ञान। चित्तवृत्तिका निरोध योग है और परमात्माका यथार्थ अपरोक्ष साक्षात्कार ही ज्ञान है।

श्रीरामजीने पूछा—श्रहान् ! प्राण और अपानके निरोधरूप योग नामकी किस युक्तिसे और कव मन अनन्त सुखको देनेवाळी परम शान्तिको प्राप्त करता है !

श्रीवसिष्ठजीने कहा —श्रीराम ! जैसे जल पृथ्वीमें चारों ओरसे प्रवेश करके व्याप्त होता है, वैसे ही इस देहमें विद्यमान असंस्य नाडियोंमें चारों ओरसे जो वायु प्रवेश करके व्याप्त होता है, वह प्राणवायु है । स्पन्दनके कारण भीतर क्रियाके वैचित्रयको प्राप्त हुए उसी प्राणवायुके

अपान आदि नामोंकी योगी—विनेकी पुरुषोंने कल्पना की है । जैसे सुगन्धका पुष्प तथा जैसे सुक्रताका हिम आधार है, वैसे ही चित्तका यह प्राण आधार है। प्राणके स्पन्दनसे चित्तका स्पन्दन होता है और चित्तके स्पन्दनसे ही पदार्थोंकी अनुभृतियाँ होती हैं, जिस प्रकार जलके स्पन्दनसे चक्रकी तरह गोल आकारकी रचना करनेवाली लहरें उत्पन्न होती हैं। चित्तका स्पन्दन प्राण-स्पन्दनके अधीन है। अतः प्राणका निरोध करनेपर मन अवस्य उपशान्त (निरुद्ध) हो जाता है—यह बात वेद-शाखोंको जाननेवाले विद्वान् कहते हैं। मनके संकल्पका अभाव हो जानेप यह संसार विलीन हो जाता है।

श्रीरामजीने पृष्ठा—महाराज! वेहरूपी वर्से स्थित हृदयादि स्थानोंमें विद्यमान नाड़ीरूपी छिद्रोंमें निरन्तर संचरण करनेवाले तथा मुख, नासिका आदि छिद्रोंमें निरन्तर गमनागमनशील प्राण आदि वायुओंका स्पन्दन कैसे रोका जा सकता है !

श्रीविस्ट जीने कहा—श्रीराम ! शास्त्रोंके अध्ययन, सस्पुरुषोंके सङ्ग, वैराग्य और अभ्याससे सांसारिक दश्य पदार्थीमं सत्ताका अभाव समझ केनेपर चिरकाळपर्यन्त एकतानतापूर्वक अपने इष्टदेवके ध्यानसे और एक सचिदानन्द्धन परमात्माके खरूपमं स्थितिके ळिये तीत्र अभ्याससे प्राणोंका स्पन्दन निरुद्ध हो जाता है । सुखपूर्वक रेचक, पूरक और कुम्भक आदि प्राणायामोंके दह अभ्याससे तथा एकान्त ध्यानयोगसे प्राणवायु निरुद्ध हो जाता है । ॐकारका उच्चारण और ॐकारके अर्थका चिन्तन करनेसे बाह्य विषयोंके ज्ञानका अभाव हो जानेपर प्राण

वायुका स्पन्दन रक जाता है । रेचक प्राणायामका दृढ़ अभ्यास करनेसे विशाल प्राणवायुके बाह्य आकाशमें स्थित हो जानेपर नासिकाके छिद्रोंको जब प्राणवायु स्पर्श नहीं करता, तब प्राणवायुका स्पन्दन रक जाता है । इसीका नाम बाह्यकुम्भक प्राणायाम है । प्रश्कका दृढ़ अभ्यास करते-करते पर्वतपर मेबोंकी तरह हृदयमें प्राणोंके स्थित हो जानेपर जब प्राणोंका संचार शान्त हो जाता है, तब प्राण-स्पन्दन रक जाता है। इसीका नाम आभ्यन्तर-कुम्भक प्राणायाम है । कुम्भकी तरह कुम्भक प्राणायाम के अनन्तकालक स्थिर होनेपर और अभ्याससे प्राणका निश्चल स्तम्भन हो जानेपर प्राणवायुके स्पन्दनका निरोध हो जाता है । इसीका नाम स्तम्भवृत्ति प्राणायाम है । कुम्भकी जाता है । इसीका नाम स्तम्भवृत्ति प्राणायाम है ।

\* रेचक, पूरक और कुम्मक—इन तीनों प्राणायामोंका योगदर्शनमें महर्षि पतज्जळिने इस प्रकार वर्षन किया है— तस्मिन् सित श्वासप्रश्वासयोगीतिविच्छेदः प्राणायामः । ( योग० साधन० ४९ )

ध्आसन सिद्ध होनेके बाद श्वास और प्रश्वासकी गतिका हक जाना 'प्राणायाम' है। तात्मर्य यह कि प्राणवायुका शरीरमें प्रविष्ट होना श्वास है और बाहर निकल्मा प्रश्वास है। इन दोनोंकी गतिका हक जाना—प्राणवायुकी गमनागमनहप क्रियाका बंद हो जाना ही प्राणायामका सामान्य लक्षण है।

इस प्राणायामके तीन भेद हैं---

बाह्याभ्यन्तरस्तम्भवृत्तिर्देशकालसंख्याभिः परिदृष्टो दीर्घस्क्षमः । ( योग० साध० ५० )

'उक्त प्राणायाम बाह्यवृत्ति, आस्यन्तरवृत्ति और स्तम्भ-वृत्ति—ऐसे तीन प्रकारका होता है तथा वह देश, काल और संख्याद्वारा देखा जाता हुआ लंगा और हल्का होता जाता है।'

प्राणवायुको द्यारीरसे बाहर निकाळकर बाहर ही जितने काळतक खुखपूर्वक रक सके, रोके रखना और साथ-ही-साथ इस बातकी भी परीक्षा करते रहना कि वह बाहर आकर कहाँ ठहरा है, कितने समयतक ठहरा है और उतने समयमें स्वाभाविक प्राणकी गतिकी कितनी संख्या होती है—यह 'बाह्यहृत्ति प्राणायाम' है। इसे रेचक भी कहते हैं; क्योंकि इसमें रचनपूर्वक प्राणको रोका जाता है। अभ्यास करते-करते यह दीर्ष ( ळंबा )—बहुत काळतक रके रहनेवाला और सूक्ष्म ( हस्का )—अनावाससाध्य हो जाता है।

जिह्नाले द्वारा तालुके मध्यभागमें रहनेवाली घण्टिकाको प्रयस्तपूर्वक स्पर्श करनेसे जब प्राण ऊर्ध्वरस्थ्रमें ( ब्रह्मरन्ध्र अर्थात् कपाल-कुहरमें, जो सुपुम्णाके ऊपरी भागका द्वार कहा जाता है ) प्रविष्ट हो जाता है, तब प्राणवायुका स्पन्दन निरुद्ध हो जाता है। समस्त संकल्प-विकल्पोंसे रहित होनेपर कोई भी नाम-रूप नहीं रहता, तब अत्यन्त सूक्ष्म चिन्मय आकाशरूप परमात्माके ध्यानसे बाह्याम्यन्तर सारे विषयों- के विटीन हो जानेपर प्राणवायुका स्पन्दन निरुद्ध हो जाता है। 1 नासिकाके अध्यमागसे केकर बारह अंग्रल-

प्राणवायुको भीतर ले जाकर भीतर ही जितने कालतक मुख्यपूर्वक रक सके, रोके रखना और साथ-साथ यह देखते रहना कि आभ्यन्तर देशों कहाँतक जाकर प्राण रकता है, वहाँ कितने कालतक मुखपूर्वक ठहरता है और उतने समयमें प्राणकी स्वाभाविक गतिकी कितनी संख्या होती है—यह 'आभ्यन्तरहृत्ति प्राणायाम भी कहते हैं; क्योंकि इतमें शरीरके अंदर ले जाकर प्राणको रोका जाता है। अभ्यासकलसे यह भी दीर्घ और सुक्ष्म होता जाता है।

रारीरके भीतर जाने और बाहर निकलनेवाली जो प्राणोंकी स्वाभाविक गति है, उसे प्रयक्तपूर्वक वाहर या भीतर लाने अथवा ले जानेका अभ्यास न करके प्राणवायु स्वभावसे बाहर निकल हो या भीतर गया हो—जहाँ हो वहीं उसकी गतिको स्वभ्यत कर देना (रोक देना) और यह देखते रहना कि प्राण किस देशमें एके हैं, कितने समयतक मुखपूर्वक एके रहते हैं, इस समयमें स्वाभाविक गतिकी कितनी संख्या होती है—यह 'स्वम्भवृत्ति प्राणायाम' है; इसे 'कुम्भक' प्राणायाम भी कहते हैं। अभ्यासवलसे यह भी दीर्व और सुक्ष्म होता है।

† इस प्राणायामका वर्णन योगदर्शनमें यों किया गया है— बाह्याभ्यन्तरविषयाक्षेपी चतुर्यः । ( योग० साधन० ५१ ) 'बाह्रर और भीतरके विषयोंका त्याग कर देनेसे अपने-आप होनेवाला चौथा प्राणायाम है ।

भाव यह है कि बाहर और भीतरके विषयों के चिन्तानका त्याग कर देनेसे—इस समय प्राण बाहर निकळ रहे हैं या भीतर जा रहे हैं अथवा चळ रहे हैं कि ठहरे हुए हैं, इस जानकारीका त्याग करके मनको परमात्मामें लगा देनेसे देश, काल और संख्यां के ज्ञानके बिना ही अपने-आप जो प्राणींकी गति जिस किसी देशमें कक जाती है, वह चौथा प्राणायाम है। यह अनायास होनेवाला राजयोगका प्राणायाम है।

पर्यन्त निर्मेल आका्शभागमें नेत्रोंकी व्वस्थभूत संवित्हिष्ट ( बृत्तिज्ञान )-के शान्त हो जानेपर अर्थात् नेत्र और मनकी बृत्तिको रोकनेसे प्राणका स्पन्दन निरुद्ध हो जाता है।

अभ्याससे यानी योगशाखों में प्रदर्शित पवन-निरोधके अभ्याससे ऊर्ध्वरस्त्रके द्वारा ( सुषुरणामार्गसे ) तालुके ऊपर जो ब्रह्मरस्त्र है, उसमें स्थित प्राणवायु जब विलोन हो जाता है, तब प्राणवायुका स्पन्दन रुक जाता है । भ्रकुटीके मध्यमें चक्षु-इन्द्रियकी वृक्तिके शान्त होनेसे आज्ञाचकमें प्राणोंके विलीन हो जानेपर जब चिन्मय परमात्माका अनुभव हो जाता है, तब प्राणोंका स्पन्दन रुक जाता है । ईस्वरके अनुप्रहसे तुरंत उत्पन्न हुए दृद्धीभृत तथा समस्त विकल्पांशोंसे रहित परमात्मज्ञानके हो जानेपर प्राणोंका स्पन्दन निरुद्ध हो जाता है । मननशील श्रीरामजी ! हृदयमें स्थित एकमात्र चिन्मय आकाशलरूप परमात्माके ज्ञानसे, विषय-वासनाके अभावसे और मनके द्वारा परमात्माका निरन्तर ध्यान करनेसे प्राणोंका स्पन्दन निरुद्ध हो जाता है ।

श्रीरामचन्द्रजीने पृष्ठा—ब्रह्मन् ! इस जगत्में प्राणियोंके उस हृदयका खरूप क्या है, जिसमें यह सब दर्पणमें प्रतिविम्बकी तरह स्फरित होता है ?

श्रीवासिष्टजीने कहा—श्रीराम! इस जगत्में प्राणियोंके दो प्रकारके हृदय हैं—एक उपादेय और दूसरा
हेय । अब तुम इनका विभाग सुनो । इयत्तारूपसे
पिरिच्छित्र इस देहमें वक्षःस्थलके भीतर शरीरके एक
देशमें स्थित जो हृदय है, उसे तुम हेय हृदय जानो ।
चेतनमात्रस्वरूपसे स्थित हृदय (परमात्मा ) को उपादेय
कहा गया है । वह परमात्मा सबके भीतर और बाहर है
और भीतर एवं बाहर नहीं भी है । अर्थात् संसारके
प्रतीतिकालमें तो परमात्मा उसके भीतर और बाहर—
सब जगह पिर्पूर्ण है और वास्तवमें वह संसारके भीतरबाहर नहीं है; क्योंकि संसारका अत्यन्त अभाव है।

अतः प्रमात्मा ही अपने आपमें नित्य स्थित है। वह उपादेय परमात्मा ही प्रधान हृदय है। उसीमें यह समस्त जगत् विद्यमान है, वही समस्त पदार्थींका दर्पण है अर्थात् उसीमें यह संसार दर्पणमें प्रतिविम्बकी ज्यों संकलपरूपसे स्थित है और वही सम्पूर्ण सम्पत्तियोंका कोष है । श्रीराम ! चेतन परमात्मा ही सभी प्राणियोंका हृदय कहा जाता है । जड और जीर्ण पत्थरके सदश देहके अवयवका मांस-खण्डरूप एक अंश वास्तविक हृदय नहीं है। इसलिये चेतनखरूप विशुद्ध हृदय-प्रमात्मामें वासनाओंसे रहित होकर बलपूर्वक चित्तको लगानेसे प्राणका स्पन्दन निरुद्ध हो जाता है। इन पूर्वोक्त उपायोंसे तथा अन्यान्य अनेक तत्त्वज्ञ आचार्योंके मुखसे उपदिष्ट नाना संकल्पोंसे कल्पित उपायोंसे प्राण-स्पन्द निरुद्ध हो जाता है। ये पूर्वोक्त योगविषयक यक्तियाँ अभ्यासके द्वारा ही श्रेष्ठ साधकके लिये संसारका उच्छेदन करनेमें बाधारहित उपाय हैं। भ्रू, नासिका, तालुसंस्थान तथा कण्ठाग्र-प्रदेशसे लेकर बारेह अङ्गल-परिमित प्रदेशमें अभ्याससे प्राण लीन हो जाता है अर्थात् प्राणोंका निरोध हो जाता है। अभ्याससे ही पुरुष आत्माराम, बीतशोक तथा परमात्माकी प्राप्तिरूप भीतरी सुखसे पूर्ण होता है । उस परमपदरूप परमात्मामें यह समस्त जगत विद्यमान है; उससे यह सब उत्पन्न हुआ है, वह समस्त जगत्का खरूपभूत है और वह इस जगत्के चारों ओर विद्यमान है। किंतु वास्तवमें उसमें न तो यह दश्यमान समस्त जगत विद्यमान है. न यह उससे उत्पन्न हुआ है और न जगत् उसका खरूप ही है । वास्तवमें इस प्रकारका जगत् है ही नहीं, प्रत्युत वह परमात्मा खयं ही अपने आपमें स्थित है । श्रीराम ! जो महाबुद्धिमान् ज्ञानी महात्मा पुरुष सारी सीमाओंके अन्तरूप उस परमपदका अवलम्बन करके स्थित रहता है, वह स्थितप्रज्ञ, तत्त्ववेत्ता, जीवन्मुक्त कहलाता है। जिस महात्माकी समस्त कामोपभोगकी इच्छाएँ निष्टुत्त हो गयी हैं, जिसका सम्पूर्ण पदार्थोमें और विधादसे रहित तथा सम हो गया है एवं जिसका अनुकूळता और प्रतिकूळतारूप संकल्प निष्टुत्त हो गया मन शान्त हो चुका है, वह महात्मा सब पुरुशोंमें है तथा जिसका अन्तःकरण समस्त व्यवहारोंमें हर्ष श्रेष्ठ है। (सर्ग ७८)

#### चित्तके उपग्रमके लिये ज्ञानयोगरूप उपाय एवं विवेक विचारके द्वारा चित्तका विनाग्न होने-पर ब्रह्मविचारसे परमात्माकी प्राप्ति

श्रीरामचन्द्रजीने कहा—सगवन् ! उपर्युक्त दो उपायोंनिसे आपने योगयुक्त पुरुषके चित्त-विनाशका ही निरूपण किया है। अब आप अनुग्रह करके मुझसे यथार्थ ज्ञानका सम्यक् प्रकारसे निरूपण कीजिये।

श्रीवसिष्ठजी बोले-शीराम! इस जगत्में आदि और अन्तसे रहित प्रकाशस्त्ररूप परमात्मा ही है-इस प्रकार-का जो दढ़ निश्चय है, उसी निश्चयको ज्ञानी महात्मागण सम्यक् ज्ञान यानी प्रमात्माके खरूपका यथार्थ ज्ञान कहते हैं। ये जो घट-पट आदि आकारोंसे यक्त पदार्थोंके सैकड़ों समृह हैं, वे सब परमात्मखरूप ही हैं; उससे भिन्न अन्य कुछ नहीं है-इस प्रकारका 'दढ़ निश्चय ही परमात्माके खरूपका यथार्थ ज्ञान है । परमात्माका यथार्थ ज्ञान न होनेसे जन्म होता है और परमात्माके यथार्थ ज्ञान-से मोक्ष होता है। रञ्जुका यथार्थ ज्ञान न होनेसे रञ्जु सर्परूप प्रतीत होती है और उसका यथार्थ ज्ञान होनेसे रज्ज सर्परूप नहीं प्रतीत होती यानी रज्ज रज्ज़रूप ही दिखायी पड़ती है । इस मुक्तिमें संकल्पसे सर्वधा रहित, समस्त निपयोंसे रहित केवल चिन्मय परमात्मा ही सचिदानन्दरूपसे विराजमान रहता है; उससे अन्य कुछ भी नहीं रहता। इन तीनों छोकोंमें यथार्थ आत्मदर्शन इतना ही है कि यह सब जगत् परमात्मा ही है, ऐसा निश्चय करके पुरुष पूर्णताको प्राप्त हो जाय । उस परमात्मासे भिन्न न तो दृश्य जड जगत है और न मन है । ब्रह्म ही यह दश्य रूप बनकर चेष्टा कर रहा है । समस्त ब्रह्माण्ड एक चिन्मय आकाशरूप विज्ञानानन्दघन ब्रह्म ही है; अत: क्या मोक्ष है और क्या बन्धन है ? जितने बड़े-से-बड़े पदार्थ हैं, उन सबसे भी ब्रह्म महान् है । जैसे काष्ट, पाषाण और वस्त्र आदि सव कुछ पृथ्वी ही है—इस प्रकारका यथार्थ ज्ञान हो जानेपरं उनमें तनिक भी भेद नहीं रह जाता, वैसे ही परमात्माका यथार्थ ज्ञान हो जानेपर परमात्मासे भिन्न कोई वस्तु नहीं रहती । रघुनन्दन ! आदि और अन्तमें जो अविनाशी, पूर्ण, शान्त-खरूप है, वास्तवमें वही सचिदानन्दघन परमात्मा है। जो महात्मा उस विशुद्ध परमात्माका अनुभव करके अन्तःस्थ बुद्धिसे सदा-सर्वदा स्थित रहता है, वह तत्त्वज्ञानी आत्माराम पुरुष भोगोंके द्वारा वन्धनमें नहीं पड़ता । जैसे मन्द पवन पर्वतका भेदन नहीं कर सकते, वैसे ही जिस ज्ञानीने प्रकाशमान परमात्माका पूर्णरूपसे अनुभव कर लिया है, उस तत्त्वज्ञके अन्तःकरणको काम आदि शत्रु तनिक भी भैदन ( विचितित ) नहीं कर सकते। जैसे जलसे बाहर निकली हुई मछलीको बगुले निगल जाते हैं, वैसे ही इस संसारमें आशाओंमें निरत, मृढ़, अज्ञानी और अविचारी पुरुषको दु:ख निगळ जाते हैं। श्रीराम ! जैसे अनेक प्रकारके सरोवरोंमें जल, फेन आदि जलसे पृथक नहीं हैं, वैसे ही दृश्य जगत ब्रह्मसे पृथक नहीं है । केवल कल्पनाओंमें ही नानात्व है, वास्तवमें नानात्व नहीं है—इस प्रकार विवेकपूर्वक भळीभाँति अर्थको जान लेनेवाल। एक निश्चययुक्त ज्ञानी पुरुष विमक्त कहा जाता है।

श्रीराम ! अपने हृदयमें ब्रह्मविषयक विचार करनेवाले विवेकी वीतराग पुरुषकी सर्वदा सम्मुखस्थित सांसारिक भोगोंमें भी रुचि उत्पन्न ही नहीं होती । अधम नेत्र ! स्त्री, पत्र आदिके सौन्दर्यखरूप रूपात्मक कीचड़का तुम आखादन मत करो । यह रूप क्षणमें ही विनष्ट हो जानेवाळा है और तुम्हें भी विनष्ट कर देनेवाळा है। नेत्र ! जो उत्पत्ति-विनाशशील है और जो केवल देखने-मात्रमें ही रमणीय प्रतीत होता है, एंसे मिथ्या रूप-सौन्दर्यका तुम उस अवश्यम्भावी मृत्युके मुखमें प्रवेश करनेके लिये आश्रय मत लो । जैसे वास्तवमें परस्पर असम्बद्ध मुख, दर्पण और प्रतिविभ्व एक दूसरेसे सम्बद्ध प्रतीत होते हैं, वैसे ही वास्तवरी परस्पर एक दूसरेसे असम्बद्ध रूप, प्रकाश और मन एक दूसरेसे सम्बद्ध प्रतीत होते हैं । जैसे दो काठ छाहके द्वारा एक दूसरेसे संक्ष्टिष्ट हो जाते हैं, वैसे ही ये रूप, आलोक और संकल्प आदि मनन चित्तकी कल्पनासे एक दूसरेसे संक्लिष्ट हो जाते हैं। अपने चित्तका संकल्प-विकल्पात्मक तन्तु विवेकशील बुद्धिके द्वारा यत्नपूर्वक किये गये निवेक-निचाररूप अभ्याससे विनष्ट हो जाता है । फिर उस तन्त्रके नष्ट हो जानेपर खभावतः ही अज्ञान-भावना प्रवृत्त नहीं होती । अज्ञान-के विनाशसे क्षीण हुए मनमें फिर ये रूप, आलोक और मनन-कोई भी एक दूसरेसे संघटित नहीं होते। चित्त ! तुम मिथ्या ही उछल-कृद मचाते हो । मैंने तुम्हारे उच्छेदके लिये उपाय हूँद निकाला है। तम आदि और अन्त दोनोंमें नितान्त तुच्छ ( क्षणभङ्गर ) हो, इसलिये वर्तमान कालमें भी विनष्ट ही हो । तुम इन्द्रियोंसे सम्बद्ध शब्द आदि पाँच विषयोंके द्वारा अपने भीतर क्यों वृथा उद्यल रहे हो ? जो मनुष्य तुम्हें अपना मानता है, उसीके सामने तुम उछल-कूद कर सकते हो । किंतु इष्ट चित्त ! तुम्हारी उळळ-कूदसे मुझे तनिक भी प्रसन्नता नहीं होती। तुम रहो चाहे जाओ, तुम न तो मेरे हो और न तुम जीते हो । विचार करनेपर अपने भिथ्या स्वभावसे तम सदा मृतक ही हो । तम साररहित जड, भाना और

शठ हो । तुम्हारा आकार अरयन्त विनाशशील है । अज्ञानसन्हप तुम्हारे द्वारा अज्ञानी पुरुपको ही बाधा पहुँच सकती है, विचारतान् विवेकी पुरुपको नहीं ।

जगत्रक्ष्मी चित्त-नेताल ! शटक्षम तुम पहले ही नहीं थे, वर्तमान कालमें भी नहीं हो और आगे भी नहीं रहोगे । इस प्रकार तुम्हारी तीनों काळोंमें सत्ता नहीं है । बिना हुए ही तुम कायम हो । तुम्हें क्या छजा नहीं आती ? चित्तरूपी वेताल ! तृष्णारूपी पिशाचिनियों तथा क्रीव आदि गुड़कोंके साथ तुम मेरे शरीररूपी वर-से बाहर निकल जाओ। वहें आश्चर्यकी बात है कि महान् जड एवं क्षणमङ्गर शठ मनने इस समस्त जन-समूहको विवश कर रहाया है। अज्ञानी दीन चित्त ! में आज तमको मारता नहीं हैं; क्योंकि तुम पहलेसे ही मर चुके हो, यह मैंने जान छिना है। चित्त मरा हुआ है: अत: उसका अस्तित्व ही नहीं है—यह मैंने आज जान लिया । इसलिये में चिरुके आश्रयका परित्याग करके केवल अपने आत्माणं ही स्थित हैं। मनको देहरूपी घरसे क्षणभरमें निकालकर मैं इस वेतालक्ष्य मनसे रहित हो भीतरसे खस्य हुआ स्थित हूँ । भाग्यवश बहुत कालके अनन्तर अब मैंने विचाररूपी तलवारसे पीडितकर चित्तस्तपी वेताळको, जो ताल वृक्षके ऊँचाईसे यक्त है, हृदय-मन्दिरसे हटा दिया है। चित्तरहपी वेतालके शान्त हो जाने और पवित्र पदवीको प्राप्त कर छेनेपर अब उत्तम भाग्यसे शरीररूपी नगरमें केवल मैं सुखपूर्वक स्थित हूँ । विवेक-विचारकर्पा मन्त्रसे जन, चिन्ता और अहंकाररूपी राक्षसका विनाश हो गया। अब समस्त विषमताओंसे रहित मैं केवल अपने खरूप-में ही स्थित हूँ। एक, इतकृत्य, नित्य, विशुद्ध स्वरूप तथा निर्विकल्प सन्धिदानन्दघन परशास्त्रहरूप मुझको बार-बार नगस्कार है। विकारशून्य, नित्य, अंशरहित, सर्वखरूप तथा सर्वकालासक परमात्मखरूप मुझको बार-बार नमस्कार है । नाम और रूपसे रहित, प्रकाश

रूप, खयं अपने आपमें ही स्थित अद्वितीय सिंबदानन्द-घन परमात्मखरूप मुझको ही बार-बार नमस्कार है। मननरिहत, सम, अत्यन्त सुन्दर, समस्त विश्वका आविर्माव करनेवाले, वास्तवमें विश्वरिहत, अनन्त, स्रखरूप, अजन्मा, जरारिहत, समस्त गुणोंसे अतीत तथा अविनाशी विज्ञानानन्दघन परमेश्वरके खरूपको मैं प्रणाम करता हैं।

रघुनन्दन ! जैसे आकाशमें दृष्टिदोषसे प्रतीत होनेवाळा वृक्ष भ्रमवश वृक्षरूपमें प्रतीत होता है, वास्तवमें वह विग्रुद्ध आकाशस्वरूप ही है, उससे पृथक् आकाश-वृक्ष नहीं है, वैसे ही चित्त अविवमान, जड और मायाका कार्य होनेसे निश्चयरूपसे असत् ही है, वह परमारमासे भिन्न कोई पदार्थ नहीं है । जैसे नौकामें स्थित अज्ञानी बाळकको तटवर्ती वृक्ष और पहाड़-में प्रतीत होनेवाळी गति केवळ भ्रान्तिसे ही दिखायी पड़ती है, वैसे ही अज्ञानी मनुष्यको यह चित्त दिखायी पड़ती है, वैसे ही अज्ञानी नत्त्वक्रभी दृष्टिमें वह असन्मय

ही है-है ही नहीं। मेरे समस्त संदेह शान्त हो चुके हैं, समस्त चिन्ताञ्जरोंसे रहित होकर में खानुभाव-से ही इच्छाओंसे रहित हुआ स्थित हूँ । मेरा चित्त मर गया. तष्णाएँ हट गयीं और मैं मोह तथा अहंकारसे रहित हो गया। इससे मैंने अपने खाभ विक-न्यास्तविक खरूपको जान छिया। जगत् शान्त होकर अद्वितीय परब्रह्मस्वरूप ही हो गया और नानात्व वास्तवमें है ही नहीं । जीवत्वसे तथा आदि और अन्तसे रहित पवित्र परमपदको मैं प्राप्त हो गया हूँ । अतः मैं सौम्य, सर्वत्र व्यापक, अतिसङ्ग, सनातन परमात्मखरूपसे स्थित हूँ । श्रीराम ! इस प्रकारकी बुद्धिसे तत्त्वज्ञानी पुरुपको खाते, चलते, सोते और स्थित रहते सदा-सर्वदा सर्वत्र प्रतिदिन भळीभाँति विचार करना चाहिये । जिनका अन्तः करण प्रमुद्दित है, जिनकी शरद्ऋतुके चन्द्रमाकी तरह चमकीली मखकान्ति है और जो प्राप्त हुए शास्त्रानुमोदित व्यवहारोंमें विहार करते हैं, वे असीम बुद्धिवाले महापुरुष इस संसारमें मान और मदसे रहित द्वए सुख-पूर्वक विचरण करते हैं। ( सर्ग ७९--८१ )

#### वीतहच्य मुनिका एकाग्रताकी सिद्धिके लिये इन्द्रिय और मनको बोधित करना

श्रीवासिष्ठजी कहते हैं—श्रीराम ! मैंने तुम्हें जिस विचारका दिग्दर्शन कराया है, उस विचारको पहले विद्वान् संवर्त (बृहस्पतिके छोटे भाई) ने किया था । विन्ध्याचल पर्वतके ऊपर उसी आत्मतत्त्वज्ञ संवर्तने उक्त विचारको मुझसे कहा था । अव तुम इस दूसरी दृष्टिका, जो परमपदको प्रदान करनेवाली है, श्रवण करो । इसी दृष्टिसे महामुनि वीतह्त्यने निक्शङ्क प्रमपदको प्राप्त किया था । एक समयकी बात है, महामुनि वीतह्त्य संसार-रूपी भ्रम प्रदान करनेवाले घोर आधि-व्याधिमय आकार-

युक्त सांसारिक क्रियाकलापोंसे वैराग्ययुक्त होकर विरक्त अवस्थाको प्राप्त हो गये और केवल निर्विकल्प समाधिसे प्राप्त होनेवाले परम उदार परमझ परमालाको जाननेकी इच्छासे ही उक्त महामुनिने अपने सांसारिक व्यवहारोंका त्याग कर दिया। तदनन्तर महामुनि वीतहब्यने खरचित पर्णकुटीमें प्रवेश किया। उस पर्णकुटीमें अपने द्वारा विद्याये गये सम और शुद्ध आसनपर वे बैठ गये। फिर बाह्य और आम्यन्तर विषयोंका परित्याग करते हुए उन महामुनिने विश्वत्व मनसे क्रमशः इस प्रकार विचार



आश्चर्यकी बात है कि यह किया--- 'कितने चञ्चल मन किसी एक निश्चित विषयमें लगाया जानेपर भी क्षणभर भी उसी प्रकार स्थिर नहीं होता, जैसे तरझोंके द्वारा बहाया गया पत्ता स्थिर नहीं होता । मन घटसे पटके ऊपर और पटसे उत्कट शकटके ऊपर कृद जाता है। यों यह चित्त विषयोंपर उसी प्रकार दौड़ता है, जिस प्रकार बृक्षोंके ऊपर बंदर दौड़ता है । इन्द्रियगण ! तम-लोग मनके ही अलग-अलग द्वार हो, अतएव निश्चित ही अधम और जड हो । मैं तो सचिदानन्दधन परमात्म-खरूपमें स्थित हुआ साक्षीरूपसे सब कुछ कर रहा हूँ। चक्षुरादि इन्द्रियगण ! आकारसे रहित तुमछोग मेरे सामने मिथ्या ही उछल-कूद कर रहे हो । तुमलोग अलातचक्रके सदश और रज्जुमें सर्पभ्रमके सदश मिथ्यारूप ही हो। जैसे सर्पोंसे डरा हुआ पथिक उनसे दूर रहता है, वैसे ही दोषरहित चेतन आत्मा इन्द्रियोंसे सर्वथा दूर रहता है। इन्द्रियगण ! केवल चेतन सत्ताकी संनिधिसे ही तुम लोमोंकी परस्पर चेष्टा होती रहती है।

'मूर्ख मन! 'मैं चेतन हूँ' इस प्रकारकी तुम्हारी वासना मिथ्या और निरर्थक है; क्योंकि एक दूसरेसे अत्यन्त भिन्न धर्मवाले चेतन और जड मनकी एकता नहीं हो सकती। चित्त! अहंकारके उत्पन्न होनेपर 'यह शरीर मैं ही हूँ' इस प्रकारका जो तुम मिथ्या अभिमान करते हो, उसे छोड़ दो । मूर्ख ! तुम कुछ भी नहीं हो; इसलिये क्यों व्यर्थ चन्नल हो उठते हो ? ज्ञान-खरूप चेतन आत्मा अनादि और अनन्त है। उससे भिन्न कुछ भी नहीं है । इसिलये महामूर्ख ! इस शरीरमें चित्त नामवाले तुम कहाँसे आये १ मूर्ख चित्त ! चक्ष आदि इन्द्रियगणोंका आश्रय करके तम उपहासके पात्र मत बनो । तम न तो कर्ता हो और न भोक्ता हो, किंत जड हो । तम अन्यके द्वारा---द्रष्टा-साक्षी आत्माके द्वारा जाने जाते हो । जो जडखरूप है, उसका अस्तित्व है ही नहीं । अतः उस जडमें ज्ञातापन, कर्तापन, भोक्तापन नहीं हो सकते। चित्त ! तम खयं ही जडरूप हो, इसमें तनिक भी संदेह नहीं है। भला, बतलाओ तो सही, जडमें कैसे कर्तापन रह सकता है। क्या यहाँ पत्थरकी मृर्तियाँ भी किसी प्रकार नाच सकती हैं ? जिसकी शक्तिसे जो किया जाता है, वह उसीके द्वारा किया हुआ होगा । परुषकी शक्तिसे दराँती ( हुँसुआ ) काटती है, पर काटनेवाला पुरुष कहलाता है। जिसकी शक्तिसे जिसका वध किया जाता है, वह उसीके द्वारा हत कहा जायगा । पुरुषकी शक्तिसे तळवार हनन करती है, पर हनन करनेवाला पुरुष ही कहा जाता है । जिसकी शक्तिसे जो पिया जाता है, वह उसीके द्वारा पिया गया कहा जायगा । पात्रके द्वारा जल आदि पिये जाते हैं; पर जो मनुष्य है, वही पीनेवाला कहा जाता है, पात्र नहीं। मेरे प्यारे चित्त ! तुम खभावसे ही जड हो, पर उसी सर्वज्ञ साक्षीके द्वारा बोधित होते हो; क्योंकि जीवात्मा ही अपनेको अपनेसे भोक्ता, भोग्य, करण, उपकरण आदि जगत्को रूपमें खप्तकी तरह रचता है। इससे तम

तत्त्वरहित हो, तुम मूढ़ हो और वास्तवमें तुम्हारा कोई अस्तित्व ही नहीं है। इसिलिये तुम्हें भी तरखरूप ही हूँ ऐसा दुःखरायी मिथ्याभाव नहीं करना चाहिये। वास्तवमें बाजीगरकी रची हुई ऐन्द्रजालिक ळताके समान चित्तकी कल्पना मिथ्या है तथा इस ब्रह्माण्डमें एक विज्ञानानन्द्यन ब्रह्मका खरूप ही सर्वत्र विराजमान है।

'अज्ञानी चित्त! वह परमपद सर्वत्र व्यापक, सारे पदार्थोमें स्थित और सबका स्वरूप है । उसकी प्राप्ति हो जानेपर मनुष्यको सदा-सर्वदा सभी कुछ प्राप्त हो जाता है। चित्त ! उस समय न तो तुम रहते हो और न वेह ही पृथक् रहता है; किंतु एक महान् प्रकाशसक्य, सिचदानन्द-धन ब्रह्म ही अपने आपमें स्थित रहता है। स्वभावसे ही प्रकाशस्वरूप, सर्वत्र व्यापक, अद्वितीय चेतन परमात्माने ही इस समस्त ब्रह्माण्डको परिपूर्ण कर रक्खा है। इसिल्ये उसके सिवा दूसरी कोई कल्पना ही नहीं हो सकती। वही एक और अनेक—सबका प्रकाशक है, समस्तरूप है। उसी परमात्माने अपने आपमें संकल्पसे इस जगत्की रचना की है। ऐसी स्थितिमें कौन किसकी कीसे इच्छा करेगा ! किंतु चित्त ! तुम्हारं-जैसे मूर्लोकी दृष्टिसे ही इस जगत्में व्यश्वरूता उसका होती है, जिस प्रकार राजाकी खी-

को देखकर मुर्ख युवा पुरुषको मदमयी चञ्चलता उत्पन्न होती है। परंत कल्पना और मननसे रहित आत्मामें कर्तत्व कैसा । क्या कहीं आकाशमें पृष्प किसी तरह उत्पन्न हो सकता है ? जैसे आकाशमें हाथ, पेर आदि अङ्ग हो ही नहीं सकते. वैसे ही आत्मामें कर्तत्व हो ही नहीं सकता; जैसे समुद्रमें तप्त अङ्गार नहीं रह सकता, वैसे ही परमात्मामें दूसरी कोई कल्पना रह ही नहीं सकती । इस प्रकार जब परमात्मदेवमें कल्पनाका अभाव है तथा मन एवं देह जड हैं, तब विवेकदृष्टिसे 'यह अन्य है, यह अन्य नहीं है; यह श्रम है, यह अश्म हैं इत्यादि असत् कल्पनाएँ नहीं रह सकतीं। ऐसी स्थितिमं सन्दर चित्त ! विषयसे रहित चेतन परमात्मा ही सारमृत वस्तु है, दूसरी नहीं । चित्त ! जैसे आकाशमें वन नहीं है, वैसे ही पूर्वोक्त असत् कल्पनाएँ आत्मामें हैं ही नहीं । दश्यसे रहित केवल चेतन ही इस जगत्के रूपमें विस्तृत हुआ है । इसिंछये उसमें 'यह मैं हूँ, यह अन्य हैं' इस प्रकारकी असत् कल्पनाएँ हो ही कैसे सकती हैं । अनादि, रूपरहित, सर्वगामी और व्यापक परमात्मामें कल्पनाओंका कौन कैसे आरोप कर सकता है। क्या कोई आकारामें ऋग्वेद आदिको लिख सकता है ? (सर्ग ८२)

#### इन्द्रियों और मनके रहते समस्त दोवोंकी प्राप्ति तथा उनके शमनसे समस्त गुणोंकी और परमात्माकी प्राप्तिका वर्णन

श्रीयसिष्ठजी कहते हैं—श्रीराम ! मुनियोंमें श्रेष्ठ धीर वीतहव्य मुनिने विद्युद्ध धारणासे युक्त बुद्धिसे एकान्तमें स्थित होकर पुन: अपनी इन्द्रियोंको भळीमाँति इस प्रकार समझाया—'इन्द्रियगण ! मेरे पूर्वमें किये गये आत्मतत्त्वके उपदेशसे तुमळोगोंकी यह मिथ्याभूत सत्ता नष्ट ही हो गयी, ऐसा मैं मानता हूँ; क्योंकि तुम अज्ञानसे उत्पन्न हुए हो । चित्त ! तुम देखों कि तुम्हारे कायम रहनेसे अज्ञानी मूखोंके राग-

द्वेष आदि तरङ्गोंसे युक्त संसाररूपी नदियोंका समृह् काळरूपी विशाल समृद्रमें प्रविष्ट हो रहा है। देखो ! एक दूसरोंके अहंकारसे होनेवाले एक दूसरोंके वथ, पराजय, उत्पीड़न आदिकी चिन्ताओंसे युक्त दुःखकी पंक्तियाँ कहींसे उसी प्रकार गिर रही हैं, जिस प्रकार दृष्टिकी धाराएँ गिर रही हों । अपने विलासोंसे शब्द करता हुआ लोमरूपी पक्षी राग-द्रेषरूप अपने तीक्ष्ण ठोर-द्वारा इस जीर्ण शरीररूपी वृक्षके शम, दम आदि गुण- समहरूपी फल-पणोंको कतर रहा है । अपवित्र, दृष्ट आचरण करनेवाला कामरूपी कर्करा मुर्गा हृदयके राग-द्वेप आदि दोषरूप कडेके ढेरको इधर-उधर विखेर देता है । मोहरूपी महारात्रिमें भयावह अज्ञानरूपी उद्भक्त हृदयरूपी वृक्षके ऊपर स्मशानमें वेतालकी भाँति चारों ओरसे प्रलाप कर रहा है । इन्द्रियगण ! आप-छोगोंके विद्यमान रहनेपर ये और इनसे दसरी भी बहत-सी इच्छा, कामना, वासना, स्पृहा आदि अञ्चम श्रियाँ रात्रिमें पिशाचिनियोंकी तरह उछल-कृद मचाती रहती हैं। चित्त ! तुम्हारे विनाश होनेपर समता, शान्ति, सरलता, क्षमा, दया आदि सम्पूर्ण ग्राम श्रियाँ ज्ञानरूपी प्रकाशसे यक्त हो उसी प्रकार प्रगंरूपसे प्रफ़िल्लत हो उठती हैं, जिस प्रकार प्रातःकालमें कमलिनियाँ । अब मोहरूपी तवारसे रहित, रजोग्रणरूप रेणुसे शुन्य, निर्मल ज्ञानके प्रकाशसे यक्त हृद्याकाशरूप सिचदानन्दघन ब्रह्म शोभित हो रहा है। आकाशमण्डलसे गिरनेवाली और वासु आदिसे आकुलित वृष्टिधाराओंकी तरह दु:खदायी विकल्प-समूह अब नहीं गिरते । सबको आह्वादित करनेवाली, शान्त, परम पवित्र मित्रता हृदयमें उत्पन्न हो रही है।

'अज्ञानका विनाश होनेपर हृदयमें ज्ञानका प्रकाश उसी प्रकार प्रकट हो रहा है, जिस प्रकार शरकालमें मेथोंके शान्त हो जानेपर निर्मल आकाशमें सूर्यमण्डल प्रकट होता है । वायुके शान्त होनेपर समुद्र जैसे सम हो जाता है, वैसे ही प्रसन्न, विशाल, गम्भीरतासे युक्त, क्षोभशून्य तथा राग-द्रेष आदि दोषोंसे रहित वशमें किया हुआ मन सम हो जाता है । परमात्माकी प्राप्तिकप अमृत-प्रवाहसे पूर्ण तथा अविनाशी आनन्दसे सम्पन्न पुरुष शान्तिसे युक्त रहता है । केवल सचिदानन्द परमात्माने विश्राम हो जातेपर परमात्माके खरूपका पूर्णरूपसे अनुभव हो जाता है । चित्त ! तुम्हारा खरूप अविचारके कारण ही कायम है । विवेक्ष्म्वक विचार करनेपर तुम कायम नहीं रहते ।

किंत केवल एक समखरूप परमात्मा ही भलीभाँति समभावसे स्थित रह जाता है । विचार न करनेपर तम उसी प्रकार उत्पन्न होते हो, जिस प्रकार प्रकाशके न रहनेपर अन्यकार । चित्त ! विचारसे तुम्हारा खरूप उसी प्रकार विनष्ट हो जाता है, जिस प्रकार प्रकारासे अन्यकार । क्योंकि जिसकी अविवेकसे उत्पत्ति होती है. उसका विवेकसे विनाश हो जाता है—जैसे प्रकाशसे अन्यकारका विनाश होता है और प्रकाशका अभाव होनेपर अन्यकार हो जाता है । तुम्हारी इच्छा न रहने-पर भी विचारके दृढ़ होनेपर सुखकी सिद्धिके लिये तम्हारा चारों ओरसे यह विनाश प्राप्त हुआ है। ( अब बीतहब्य मुनि अपनी स्थितिका वर्णन करते हैं--- ) सौभाग्यवश मैं समस्त चिन्ता-ज्वरोंसे मुक्त हो गया है, शान्त हो गया हैं और चारों ओरसे तृप्त हो गया हूँ । मैं तरीयपदरूप परमात्मखरूप अपनी आत्मा-में स्थित हो गया हूँ। इसिलिये यह निश्चय हुआ कि इस संसारमें जिसकी स्थिति विवेकपूर्वक विचार करनेपर कायम हो ही नहीं सकती, वह चित्त है ही नहीं, है ही नहीं। किंतु परमात्मा तो अवस्य ही है, अवस्य ही है। परमात्माको छोडकर और कुछ भी उससे भिन्न है ही नहीं । सब प्रकारके मलोंसे रहित आत्माके अंदर 'यह आतमा है' इस प्रकारकी कल्पना ही नहीं हो सकती, यह मैं मानता हूँ: क्योंकि एक अद्वितीय आत्मामें इदं-रूपसे अन्य वस्तकी सत्तासे होनेवाली कल्पना हो सकती है। इसी कारण 'मैं यह आत्मा हूँ' प्रकार कल्पना न करता हुआ मैं मौनी होकर उसी प्रकार अपने विज्ञानानन्द्यन परमात्मखरूपमें स्थित हैं. जिस प्रकार जलमें तरङ्ग । अतः उस वासनाशून्य, जीवके आश्रयसे रहित, प्राण-संचारसे रहित, भेदभावसे शून्य, दश्यसे रहित, ज्ञानखरूप, मन और वाणीकी चेष्टासे शून्य विज्ञानानन्दघन परमात्माको प्राप्त करके मैं परम शान्त हूँ।' (सर्ग ८३)

#### वीतहच्य महाम्रुनिकी समाधि और उससे जागना, छः रात्रितक पुनः समाधि, चिरकालतक जीवन्मुक्त स्थिति, उनके द्वारा दुःख-सुकृत आदिको नमस्कार और उनका परमात्मामें विलीन हो जाना

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—रघुनन्दन ! इस प्रकार निर्णय करके वे मुनिवर वीतह्वय समस्त वासनाओंको छोड़कर विन्ध्य पर्वतकी गुफामें समाधि ळगाकर उसमें अचल स्थित हो गये । उस समय महामुनि वीतह्वय



सव प्रकारके क्षोभसे शून्य पिंधूर्ण चेतन विज्ञान आनन्दसे युक्त होनेके कारण अत्यन्त धुशोमित हुए । उनका मन अत्यन्त विज्ञान हो गया था; अतएव वे ऐसे मले छगते थे, जैसे प्रशान्त समुद्र भछा छगता है । जिस प्रकार ईंधनके जल जानेपर अभ्रिमें ज्वालाओंका संचरण शान्त हो जाता है, वैसे ही उन महामुनिका प्राणसंचार कमशः भीतर हृदयमें ही शान्त हो गया । समाधिमें स्थित महामुनि वीतहृत्यके दोनों नेत्र ऐसे दिखायी पड़ते थे, जैसे उनकी वृत्ति नासिकांके अप्रमागमें दोनों ओर बराबर फैली हुई हो । महासुद्धि वीतहृत्यने अपने आसन-बन्धमें शरीर,

सिर और ग्रीवाको समानरूपसे रक्खा था; इसिछिये वे ऐसे जान पड़ते थे, जैसे पत्थरपर खोदी गयी या चित्रमें िळखी गयी मूर्ति हो । श्रीराम ! विन्ध्यादिके किसी झरनेके निकट गुफामें इस प्रकारकी समाधिमें स्थित महामुनि वीतहब्यके तीन सौ वर्ष आधे मुहर्तकी तरह व्यतीत हो गये । परमात्मामें स्थित ध्यान-निमग्न उन मुनिने जीवन्मक्तताके कारण इतने कालको कुछ भी नहीं समझा और अपने उस शरीरका त्याग भी नहीं किया । योगके रहस्यको जाननेवाले परम भारयञाली वे मनि महान मेघोंके चारों ओर फैलनेवाले शब्दोंसे, बरसती हुई बृष्टिकी धाराओंके गिरनेसे उत्पन्न घर-घर शब्दोंसे, सिंहोंके क्रोधपूर्वक गर्जनोंसे, झरनोंकी दिग्न्यापी मनुष्योंके घर्घराहटसे. भयंकर वज्रपातोंसे. घने कोळाहळोंसे, भूकम्पके द्वारा छिन्न-भिन्न हुए पर्वत-तटोंकी हळचळोंसे तथा अग्निकी तरह कर्करा ग्रीष्म आदिके तापोंसे भी उतने समयतक समाधिसे जागे नहीं । थोड़े ही समयमें उस पर्वतकी ग्रफामें वर्षाके कीचड्से ढके हुए महामुनि बीतहव्य पृथ्वीमें निमग्न-से प्रतीत होते थे । उस गुफाकी भूमिमें ये मुनि कीचड्से लथपथ होकर उसी प्रकार रहते थे, जिस प्रकार पर्वतके अंदर शिला । तदनन्तर तीन सौ वर्ष बीत जानेपर पृथ्वीकी गुफामें दबे हुए वे निग्रहानुग्रह-समर्थ तथा परमात्माको प्राप्त महामुनि खयं ही समाधिसे जाग गये । राघव ! तत्पश्चात् महामुनि वीतहञ्यने सम्पूर्ण भूतोंमें आत्मभाव होनेके कारण अनेक लोकोंका ब्रह्मरूपसे अनुभव किया और वर्तमान समयमें कर भी रहे हैं। श्रीराम ! आपका भी यह जगत् मनोमय, भ्रमतुल्य एवं परमार्थ-दशामें जिस प्रकार सचिदानन्दखरूप है, उसी प्रकार महामुनि वीतहब्यका भी वह जगत मनोमय.

श्रमतुल्य एवं परमार्थ-दशामें सचिदानन्दखरूप है । जबतक इस प्रकार जगत्को तत्त्वज्ञानद्वारा सचिदानन्द-रूप नहीं जाना जाता, तबतक वह हृदयमें वज्रसारकी तरह अत्यन्त दृढ़ रहता है । किंतु यथार्थरूपसे जान छिये जानेपर वह सचिदानन्दखरूप हो जाता है ।

श्रीराम ! दिनकी समाप्तिके बाद मुनिने फिर भी मनकी एकाप्रतारूप समाधिके लिये उसी पूर्व-परिचित विन्ध्याद्विकी गुफामें प्रवेश करके विचार किया-- 'शरीर, सिर और ग्रीवाको समानरूपसे रखकर दढासन होकर मैं पर्वतके शिखरकी तरह अचल बैठता हूँ। मनसे परे, चारों ओर स्थित, परिपूर्ण समान सत्ता और परम समतारूप सचिदानन्दघन परमात्मामें विकाररहित हुआ स्थाणुकी तरह में नित्य स्थित हूँ ।' इस प्रकार चिन्तन करते हुए वे परमात्माके ध्यानमें छः दिनतक फिर स्थित रहे । तदनन्तर उसी प्रकार समाधिसे जाग गये, जिस प्रकार सोया हुआ पथिक जग जाता है। इसके बाद उन सिद्ध, महान् तपस्ती महात्मा वीतहव्यने जीवनमुक्त अवस्थामें स्थित हुए ही चिरकालतक यत्र-तत्र विचरण किया । ये महामुनि वीतहब्य न तो किसी वस्तुकी स्तुति करते थे और न कभी किसीकी निन्दा ही करते थे। वे प्रतिकुलकी प्राप्तिमें कभी उद्धिप्त नहीं होते थे तथा अनुकूलकी प्राप्तिमें हर्षित नहीं होते थे।

( अत्र वीतहरूप मुनि अपनी इन्द्रियोंने प्रति कहते हैं—) 'इन्द्रियगण ! अत्र तुमछोग निनाशको ही प्राप्त हो जाओ । तुम्हारी सारी अभिछाषाएँ निष्फल हो गयी हैं । अत्र आश्रयरहित तुमछोग मुझपर आक्रमण करनेमें समर्थ नहीं हो । अत्र निस्मरण करनेयोग्य इस जड हस्य संसारकी निस्मृति हो गयी है और स्मरण करनेयोग्य परमात्माकी स्पष्टरूपसे स्मृति हो गयी है । जो सत्त्रूप परमात्मा था, वह सत् ही रहा तथा जो जड हस्यर्था असत् था, वह असत् ही रहा तथा जो जड

श्रीराम ! इस प्रकारके विचारसे युक्त हो वे महान्

तपस्ती मुनिश्रेष्ठ महात्मा बीतहृष्य अनेक वर्षोतक इस छोक्तमें स्थित रहे । जिसके प्राप्त होनेपर पुनर्जन्मके छिये चिन्ता विनष्ट हो जाती है और मृढ़ता दूर भाग जाती है, उस विज्ञानानन्दघन परमात्मामें मुनि निरन्तर स्थित थे । त्यागने योग्य और प्रहण करने योग्य पदार्थोकी प्राप्ति हो जानेपर भी त्याग और प्रहणकी बुद्धिका विनाश हो जानेके कारण महामुनि वीतहृष्यका अन्तःकरण इच्छा और अनिच्छासे रहित हो गया था ।

( तत्पश्चात्, वे फिर अपने मन-ही-मन विचार करने छगे-) 'दु:ख! तुम्हारेद्वारा संतप्त हुए मैंने अत्यन्त आदरसे आत्माका अनुमव किया है: मुझको तुमने ही सचेत कराकर इस मोक्षमार्गका उपदेश दिया है। अतः तुम्हें मेरा प्रणाम है। आश्चर्य है कि प्राणियोंके खार्थोंकी अत्यन्त विलक्षण गति है, जो आज मैं भी सैकड़ों जन्मतक साथी रहकर अपने प्यारे भित्र इस शरीरसे अलग हो रहा हूँ । मातृरूप तृष्णे ! अब हम दोनोंका संयोगके कारण ही सदाके छिये वियोग हो रहा है। इसिछिये तुम्हें प्रणाम है। सकत ( पुण्य )-देव ! आपको में प्रणाम करता हूँ । आपने ही पहले मेरा नरकोंसे उद्धार करके मुझे खर्गमें भेजा था। जिसके सम्बन्धसे मैंने दीर्घकालतक नाना योनियोंका उपमोग किया, उस अज्ञानको में प्रणाम करता हूँ । सखी गुहातपस्त्रिनि ! संसारऋपी महामार्गमें खिन्न हुए मेरे लिये तम ही अकेली आश्वासन देनेमें समर्थ, अत्यन्त स्नेहसे यक्त और समस्त लोकोंका नाश करनेवाली सखी हुई। इसलिये समाधिमें स्त्रीके सदृश व्यवहार करनेवाली उस गुहारूपी तपखिनीको भी मैं प्रणाम करता हूँ । संकट, गड्ढे और कुन्नोंमें हाथको अवलम्बन देनेवाले, वृद्धावस्थाके एकमात्र मित्र दण्ड ! तुम्हें मैं प्रणाम करता हूँ । प्रिय प्राणसमुदाय ! तुम सब प्रकृतिमें विळीन हो जाओ और मैं सचिदानन्द ब्रह्ममें विलीन होता हैं: क्योंकि जितने भी भोगसमृह हैं, वे अन्तमें नाशवान् हैं। जो आज उन्नत हैं, उनका अन्तमें पतन निश्चित है एवं संसारमें जितने संयोग हैं, उनका भी अन्तमें वियोग निश्चित है। ग्रेक्ष

( अब प्रत्येक इन्द्रिय आदिके द्वारा प्राप्त करनेयोग्य प्रकृतिका विभागपूर्वक वर्णन करते हैं—) 'चक्कु-इन्द्रिय आदित्य-मण्डल्में प्रवेश करे, प्राणेन्द्रिय पृथ्वीमें प्रविष्ट हो जाय, प्राणवायु वायुतत्त्वमें प्रविष्ट हो जाय, श्रोत्रेन्द्रिय आकाशमें प्रविष्ट हो जाय और रसनेन्द्रिय जल्में प्रविष्ट हो जाय । में ऑकारकी अन्तिम अर्थमात्रासे लिख्ति परम्रह्मखरूप परमात्मामें अपने-आप ही अन्तः करणसे रहित हो शान्त हो रहा हूँ । अतः में सम्पूर्ण कार्योंकी परम्परासे रहित, समस्त दृश्योंकी अत्रस्थाओंसे अतीत, उच्चारण किये हुए प्रणवकी ब्रह्मस्थ्रमें विश्रान्तिका अनुसरण करके ब्रह्माकारताकी प्राप्तिसे उपरत-बुद्धि तथा अतिवाह्मपी मळसे रहित हुआ स्थित हूँ।

( सर्ग ८४-८६ )

## महामुनि वीतहच्यकी ॐकारकी अन्तिम मात्राका अवलम्बन करके परमात्म-प्राप्तिरूप मुक्तावस्थाका तथा मुक्त होनेपर उनके शरीर, प्राणों और सब धातुओंका अपने-अपने उपादान-कारणमें विलीन होकर मृल-प्रकृतिमें लीन होनेका वर्णन

-CO

श्रीयसिष्ठची कहते हैं—रघुनन्दन ! इम प्रकार धीरे-धीरे प्रणयका उन्हारण करते हुए महामुनि वीतहत्य संकल्प और इच्छाओंसे रहित होकर अन्तिम भूमिकाको प्राप्तकर अकार, उकार, मकार और अर्धमात्रासे युक्त पादोंके भेदसे ॐकारका स्मरण करते हुए ब्रह्मके खरूपमें संसारका जो अध्यारोप है, उसका बाध करके अर्थात् केवल ब्रह्मके सिवा अन्य कुछ नहीं है—इस प्रकार निश्चय करके अविनाशी विशुद्ध परमारमाके खरूपका चिन्तन करते थे। किल्पत बाह्य और आम्यन्तर स्थूल, स्क्ष्म और स्क्ष्मतर सम्यूर्ण त्रिलोक्तीके पदार्थोका भी परित्याग करके वे क्षोमश्रूच्य आकारवाले महामुनि वीतहत्व्य नित्य आस्मस्वरूपमें ही स्थित थे। वे पूर्णचन्द्रकी तरह परिपूर्ण थे तथा मन्दराचलकी तरह स्थिर थे। तदनन्तर 'नेति नेति' इत्यादि श्रुतियोंसे बोधित जो अद्देत तस्व है और जो वाणीका भी अगोचर है, उस

तत्त्वको ये मुनि प्राप्त हो गये । इसके अनन्तर ये मुनि
समस्त पदार्थोमें व्यापक, समस्त पदार्थोसे रहित,
निर्तिशय समतासे पूर्ण, चिन्मय, अतिशय पवित्र परमपदखरूप हो गये । जो ब्रह्मज्ञानियोंका ब्रह्मरूप, विज्ञानवादियोंका विज्ञानरूप एवं कपिळमुनि-निर्मित सांख्यशाखमें प्रतिपादित पुरुषरूप, पतज्जळि-निर्मित सांख्यशाखमें प्रतिपादित क्लेशआदिसे रहित पुरुषविशेषात्मक ईश्वरूप,
आत्माके खरूपको भछी प्रकार जाननेत्राले आत्मवादियोंके मतमें आत्मतत्त्वरूप, समस्त शाखका सिद्धान्तभूत,
सबके हृदयमें अगुगत, सर्वात्मक, सर्वखरूप जो निर्मळ
श्रेष्ठ पद है, तत्खरूप होकर ये मुनि अवस्थित थे।
जो तत्त्व वास्तवमें अद्वितीय होनेके कारण एक और
मायाके सम्बन्धसे अनेक भी है, जो मायासे युक्त होनेके
कारण सगुण और वास्तवमें मायासे अतीत——निर्मुण है,
तत्खरूप होकर ये मुनि स्थित थे।

<sup>\*</sup> सर्वे क्षयान्ता निचयाः पतनान्ताः समुञ्जूयाः ॥ संयोगा विप्रयोगान्ताः सर्वे संसारवार्मिन । ( ८६ । ५४-५५ )



श्रीराम ! इस प्रकार महामुनि बीतहब्यके परम शान्त हो परम निर्वाणपदको प्राप्त हो जानेपर उनका कियाशून्य वह देह उसी प्रकार कुम्हला गया, जिस प्रकार हेमन्त ऋतमें कमळ रस-रहित हो कुम्हळा जाता है। उस देहके सम्पूर्ण स्थूल भूत तन्मात्राखरूप सुक्ष महाभूतोंमें ही छीन हो गये तथा मांस, अस्थि और ऑतरूपी देह वनकी भूमिमें मिल गया । जैसे घडेके फ्रुटनेपर घटाकाश महाकाशमें मिल जाता है.

वैसे ही व्यष्टि-चेतन समष्टि-चेतनमें जा मिला। उस शरीरके तन्मात्रारूप सृदम भूत अपने उपादान-कारण मूल-प्रकृतिमें छीन हो गये। इस प्रकार उन महामनिके शान्त हो जानेपर सभी पदार्थ अवने-अवने उपादान-कारणमें ही छीन हो गये । श्रीराम ! महामनि वीतहब्यकी यह सैकड़ों विचारोंसे युक्त मोक्ष-कथा तमसे मेंने कही है। अब तुम अपनी प्रज्ञासे इसका विवेचन करो। जिस तत्त्वका मैंने तुमसे वर्णन किया है, जिसका वर्णन कर रहा हूँ और जिसका वर्णन करहेंगा, त्रिकाल-को प्रत्यक्षरूपसे देखनेवाले तथा चिरकालतक जीनेवाले मैंने उसके विषयमें विचार किया है और पूर्णम्हपसे उसको खयं देखा भी है। ज्ञानसे ही गनुष्य दु:खके अभावको प्राप्त होता है, ज्ञानसे अज्ञानका विनाश हो जाता है, ज्ञानसे ही परमात्माकी प्राप्तिरूप परम सिद्धि मिळती है, ज्ञानके विना नहीं भिळती । इसळिये मनुष्य-को ज्ञानकी प्राप्तिके लिये प्रयत करना चाहिये । जिन्होंने परम प्रयोजनरूप परमात्मतत्त्वका ज्ञान प्राप्त कर लिया था. जिनके राग आदि दोष विनष्ट हो चुके थे, जो समस्त पापोंसे, अहंता-ममता आदि विकारोंसे, अविद्यासे तथा आसक्ति एवं शोकसे रहित थे, वे ज्ञानी वीतहव्य मनि, जिसका बहुत कालतक अभ्यास किया गया था, उस अपने निर्मल असीम सच्चिदानन्दघनखरूप परम पदको ( सर्ग ८७-८८ ) प्राप्त हुए ।

#### ज्ञानी महात्माओंके लिये आकाश-गमन आदि सिद्धियोंकी अनावश्यकताका कथन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--श्रीराम! जैसे सिंह मयूरों-के वशमें नहीं होते, वैसे ही तुम्हारे-जैसे कोई भी महापुरुष हुई, अमर्ष आदि विकारोंके वरामें नहीं होते। श्रीरामचन्द्रजीने पृछा—आत्मज्ञानियोंमें श्रेष्ट ! जीवनमक्त शरीरवाले महात्माओंकी आकाश-गमन आदि शक्तियाँ यहाँ क्यों नहीं दिखलायी पड़तीं ?

श्रीवसिष्ठजीने कहा-श्रीराम ! जो चित्र-विचित्र

आकाश-गमन आदि क्रिया-कलाप दिखायी पड़ता है, वह प्राणियों और पदार्थींका खभाव है। इसलिये वह आत्मतत्त्वज्ञोंके लिये वाञ्छनीय नहीं है। आत्मज्ञानसे शून्य अमुक्त जीव मणि, औषध आदि द्रव्योंकी शक्तिसे, पूर्वकृत कर्मकी जन्मजात शक्तिसे, योगाभ्यास आदि कियाओंकी शक्तिसे और कालकी शक्तिसे आकाश-गमन आदि सिद्धियोंको प्राप्त कर सकता है। इन

आकाश-गमन आदि सिद्धियोंका होना आत्मज्ञ प्ररूपके लिये गौरवका विषय नहीं है; क्योंकि आत्मज्ञानी खयं आत्माको प्राप्त कर चुका होता है, इसलिये वह अपने आत्मामें ही तप्त रहता है, अविद्याके कार्यकी ओर नहीं दौडता । संसारमें जो कोई भी पदार्थ हैं, उन सबको आत्मज्ञ अविद्यामय ही मानते हैं। इसलिये अविद्या-से रहित तत्त्वज्ञ उनमें कैसे फूँस सकता है ! जो योगाभ्यास आदि साधनोंसे अविद्यारूप आकाश-गमन आदि सिद्धियोंको भी सुखका साधन बना लेते हैं, वे आत्मतत्त्वज्ञ हैं ही नहीं: क्योंकि आकाश-गमन आदि सिद्धियाँ अविद्यामय ही हैं । तत्त्वज्ञ हो चाहे अतत्त्वज्ञ हो, जो कोई भी दीर्घकालतक प्रयत्नपूर्वक द्रव्य-कर्मीसे शास्त्रोक्त उपायका अनुष्ठान करता है, वह आकाश-गमन आदि सिद्धियाँ प्राप्त कर सकता है । यहाँ धन आदिकी अभिलापाओंसे रहित और परमात्माको यथार्थरूपसे जाननेवाला तथा प्रकृतिसे ऊपर उठा हुआ पुरुष अपने परमात्मखरूपमें ही नित्य संतुष्ट रहता है । इसीलिये वह न कुछ चाहता है और न कुछ करता है। आत्मज्ञ आकाश-गमनसे, न अणिमादि पुरुषको न तो सिद्धियोंसे, न तुच्छ भोगोंसे न निप्रहानुप्रह-सामर्थ्यसे, न मान-बड़ाई-प्रतिष्ठासे और न आशा, मरण तथा जीवनसे ही कोई प्रयोजन है।

परमात्माके खरूपमें ही सदा संतुष्ट, परम शान्ति-खरूप, राग और वासनासे रहित तथा आकाशके सदश निर्मल आकारवाला तत्त्वज्ञानी महापुरुष अपने परमात्म-खरूपमें ही स्थित रहता है । अपने जीवन और मरणकी आसक्तिसे रहित तत्त्वज्ञानी पुरुष अकस्मात् प्राप्त हुए सुख और दुःखसे विचलित नहीं होता। उस महापुरुषका इस विश्वमें न तो कर्म करनेसे कोई प्रयोजन रहता है और न कर्मोंके न करनेसे ही; तथा सम्पूर्ण प्राणियोंमें भी इसका किंचिन्मात्र भी खार्थका सम्बन्ध नहीं रहता। जो आत्म-ज्ञानसे शुन्य है, वह भी आकाश-गमन आदि सिद्धि-

समूहको चाहता है और वह सिद्धियोंके साधक द्रव्योंसे क्रमशः उन्हें प्राप्त भी करता है । श्रीराम ! मणि, औषध आदि द्रव्य, काल, योगाभ्यास आदि क्रिया और मन्त्र-प्रयोगोंमें उक्त प्रकारकी शक्तियाँ, जो आकाश-गमन आदि शब्दोंसे कही जाती हैं, खभावतः सिद्ध हैं। जैसे विषष्न मणि, मन्त्र, द्रव्य आदिकी शक्तियाँ विषका विनाश कर देती हैं, जैसे मदिरा उन्मत्त कर देती है, जैसे मधु आदि वस्तुएँ वमन करा देती हैं, वैसे ही युक्ति-द्वारा प्रयुक्त मणि, औषध आदि द्रव्य, काल, योगकी किया आदि उपाय खभावसे ही सिद्धियोंको अवस्य उत्पन्न करते हैं। परंत द्रव्य-काल-क्रिया-क्रमखरूप मायिक पदार्थोंसे अतीत तथा अज्ञानरहित आत्मज्ञानमें आकाश-गमन आदि सिद्धियाँ हेत् अथवा विरोधी नहीं हैं: क्योंकि परमात्माके पदकी प्राप्तिमें कोई भी द्रव्य, देश, क्रिया, काल आदि यक्तियाँ उपकारक नहीं हैं। किसी पुरुषको आकारागमन आदिकी इच्छा होती है तो वह उसकी सिद्धिका साधन पूर्णरूपसे करता है। किंत आत्मज्ञानी पूर्ण है। अतः उसमें कहीं इच्छाकी सम्भावना नहीं है। निष्पाप श्रीराम ! परमात्माकी प्राप्ति सारी इच्छाओंकी शान्ति होनेपर ही होती है; अत: आत्मज्ञानी-को आत्मलाभकी विरोधिनी इच्छा कैसे और किससे हो सकती है। किंत्र चाहे विवेकी हो चाहे अविवेकी. जिसकी जिस प्रकार इच्छा उत्पन्न होती है, वह उस प्रकारसे उसी इच्छासे यत करता है और समय आनेपर वह उस सिद्धिको प्राप्त कर लेता है । परमात्मज्ञानकी इच्छाबाले वीतह्यने सिद्धियोंकी इच्छासे किसी प्रकारका यत नहीं किया था: बल्कि परमार्थ-ज्ञानकी इच्छासे ही उसने तेजीके साथ यत्न किया था। जिस प्रकार इसने वनमें यथार्थ ज्ञानकी प्राप्तिके लिये उद्योग किया था, यह मैं तुमसे पहले कह चुका हूँ। इस प्रकार काल, किया, कर्म, द्रव्य, युक्ति और खभावसे उत्पन्न होनेवाली क्रमप्राप्त सिद्धियाँ अपनी इच्छाके ही अनुसार सिद्ध हो जाती हैं। श्रीराम ! जो-जो आकाश-

गमन आदि सिद्धि-नामक फलोंके समूह जिस पुरुषके हैं, जो परमात्माके खरूपमें नित्य तृप्त हैं तथा जो अपने द्वारा प्राप्त किये गये देखे जाते हैं, वे उस पुरुषके अपने प्रयत्नरूपी वृक्षके ही फल हैं। किंतु जिनका अन्तः करण पवित्र है, जो परमात्माको यथार्थरूपसे जानते

अभिलिषित परमात्माको प्राप्त कर चुके हैं, उन महात्माओंका सिद्धियाँ कुछ भी उपकार नहीं करतीं। (सर्ग ८९)

## जीवन्युक्त और विदेह-युक्त पुरुषोंके चित्तनाशका वर्णन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--रधुनन्दन ! जब जीवनमुक्त वीतह्यका चित्त विवेकपूर्वक विचारके द्वारा अस्तप्राय हो गया यानी भूने हुए बीजकी तरह अङ्करशक्तिसे रहित हो गया, तब उसमें मैत्री, करुणा, मुदिता, उपेक्षा आदि गुणोंका आविर्माव हो गया।

श्रीरामचन्द्रजीने पृद्धा-प्रमो ! आत्मा और अनात्मा-के विचारके अभ्युदयसे अदृश्य हुए महामुनि वीतहृज्यके अन्तःकरणमें मैत्री आदि गुण उत्पन्न हुए, आपके इस कथनका क्या अभिप्राय है ? वक्ताओंमें श्रेष्ठ महामने ! जब चित्त ब्रह्ममें छीन हो गया, तब मैत्री आदि गुण किसके और किसमें उत्पन्न होंगे-यह आप मुझसे कहिये।

श्रीवसिष्ठजीने कहा--श्रीराम ! चित्तका विनाश दो प्रकारका होता है-एक सरूप विनाश और दूसरा अरूप विनाश । पहला सरूप विनाश तो जीवन्मक्त होनेसे हो जाता है और दूसरा अरूप विनाश विदेह-मुक्त होनेपर होता है। इस संसारमें चित्तका अस्तित्व दु:खका कारण है और चित्तका विनाश सुखका कारण है। अतः पहले चित्तके अस्तित्वका भूने हुए बीजके समान विनाश करके तदनन्तर चित्तके खरूपका भी विनाश कर देना चाहिये । अज्ञानसे उत्पन्न हुई वासनाओंसे न्याप्त जो जन्मका कारण मन है, उसीको अज्ञानियोंका विद्यमान मन समझो । वह विद्यमान मन केवल दु: एका ही कारण होता है। इसलिये जबतक मनका अस्तित्व है, विनाश दुःखका तबतक

कैसे हो सकता है। मन जब अस्त हो जाता है, तब प्राणीका यह संकल्पमय संसार भी अस्त हो जाता है । इस अज्ञानी जीवमें ही वासनारूपी अङ्करोंसे दढ़तापूर्वक प्रतिष्ठित हुए इस विद्यमान ही दु:खरूपी वृक्षका मूळ जानो । ये दु:खरूपी वृक्ष-समूहके अङ्कर उन्हीं अज्ञानियोंके मनमें उत्पन्न होते हैं।

श्रीरामचन्द्रजीने पूछा—ब्रह्मन् ! किस महात्माका मन विनष्ट हो गया ? विनाशको प्राप्त हुए मनका खरूप किस प्रकारका होता है ? चित्तका नाश किस प्रकार होता है और नाशका खरूप कैसा है ?

श्रीयसिष्ठजीने कहा-प्रश्नवेत्ताओंमें श्रेष्ठ रघुकुल-नायक श्रीराम ! मैंने पहले चित्तकी सत्ताका खरूप तो बता दिया है। अब तुम इसके विनाशका खरूप सुनो। जैसे नि:श्वासवायु पर्वतराजको अपने खरूपसे विचलित नहीं करते, वैसे ही सुख-दु:खरूप दशाएँ जिस धीर पुरुपको सम-स्वभाव तथा पूर्णानन्दैकरस परमात्मनिष्ठासे विचळित नहीं करतीं, श्रेष्ठ पुरुप उस महात्माके चित्तको भूने हुए बीजके समान नष्ट हुआ चित्त कहते हैं। 'यह जड देह ही मैं हूँ", 'ये घट आदि सारे पदार्थ में नहीं हूँ", इस प्रकारकी तुच्छ भावना जिस श्रेष्ठ पुरुषको भीतरसे विकारयुक्त नहीं करती, विद्वान्छोग उस पुरुषके चित्तको नष्ट कहते हैं। जिस नररतके अंदर विपत्ति, कायरता, उत्साह ( हर्ष ), मद, बुद्धिकी मन्दता और विवाहादि छौकिक महोत्सव विकार पेदा नहीं करते, विद्वान्लोग उसके चित्तको नष्टचित्त कहते हैं। इस

लोकमें यही चित्तका विनाश है और इसीको भूने हुए बीजके समान विनष्ट चित्त भी कहते हैं । यही जीवन्मुक्त महापुरुषकी चित्तनाश-दशा है। निष्पाप श्रीराम! जीवन्मुक्त पुरुषका मन मैत्री आदि शुभ गुणोंसे सम्पन्न, उत्तम वासनाओंसे युक्त तथा पुनर्जन्मसे शून्य होता है। ब्रह्मकी वासनासे ओतप्रोत, पुनर्जन्मसे रहित जो जीवन्मुक्त पुरुषके मनकी सत्ता है, वह सत्त्व नामसे कही जाती है। जिस प्रकार चन्द्रमामें प्रसन्न किरणें रहती हैं, वैसे ही जीवन्मुक्त पुरुषके मनके विनाशमें विशुद्ध मैत्री आदि गुण सदा सव तरहसे रहते हैं। शान्तिरूप शीतळ्तों आश्रय जीवन्मुक्त पुरुषके सत्वनामक मनके नाशकी अवस्थामें अनेक गुण-सम्पत्तियाँ प्रकट होती हैं।

रघुकुलतिल्क ! जो मैंने पहले अरूप-मनोनाश कहा था, वह विवेहमुक्तका ही होता है तथा जो अवयवादि विकारोंसे रहित है, उस परम पित्रत विवेहमुक्ति-रूपी निर्मल परमपद में समस्त श्रेष्ठ गुणोंका आश्रयरूप मन भी विलीन हो जाता है । विवेहमुक्त महात्माओंकी उस सन्त्व-विनाशरूप अरूपचित्तनाश-दशामें किसी भी दश्य-पदार्थका अस्तित्व नहीं रहता

# शरीरका कारण मन है तथा भनके कारण प्राण-स्पन्द और वासना इनका कारण विषय, विषयका कारण जीवात्मा और जीवात्माका कारण परमात्मा है--इस तत्त्वका प्रतिपादन

श्रीविसिण्टजी कहते हैं—खुनन्दन ! भाव और अभावका तथा दु:खरूपी रह्नोंका खजाना चित्त ही, जो वासनाओंके वशमें रहनेवाला एक तरहसे अनुचर है, शरीरका कारण है। प्रतीत होनेके कारण सत् और विनाशशील होनेके कारण असत्रूप ये शरीरसमूह एकमात्र चित्तसे ही उत्पन्न हुए हैं, जैसे स्वप्नमें भ्रमसे संसारकी प्रतीति सबको खयं होती है। जो यह मिथ्या जगत्का खरूप रश्यताको प्राप्त है, वह चित्तसे उसी प्रकार उत्पन्न होता है, जिस प्रकार मिटीसे घड़े आदि उत्पन्न होते हैं। अनेक तरहकी वृत्तियाँ धारण करनेवाले

अर्थात् संकल्पसहित सम्पूर्ण संसारकां अत्यन्त अभाव हो जाता है। उस अरूपचित्तविनाश-दशामें न गुण है न अबगुण हैं, न शोभा है न अशोभा है, न चञ्चलता है न अचञ्चलता है, न उदय है न अस्त है, न हर्ष है न अमर्ष है और न ज्ञान है, न प्रकाश है न अन्धकार है, न संध्या है न दिन या रात है, न दिशाएँ हैं न आकाश है, न अधः है और न अनर्थरूपता है, न कोई वासना है न किसी प्रकारकी रचना है, न इच्छा है न अनिच्छा है, न राग है न भाव है और न अभाव है और न वह पदसाध्य ही है। वह परमपद तम और तेजसे शून्य, तारे, चन्द्र, सूर्य और वायुसे तथा संध्या, रजःकण और सूर्य-कान्तिसे रहित शरकालीन खच्छ आकाशके समान अत्यन्त निर्मल है। वह विशाल पद उन लोगोंका आश्रय-स्थान है, जो बुद्धि और संसार-भ्रमणसे पार हो गये हैं। सम्पूर्ण द्व:खोंसे रहित, चिन्मय, निष्क्रिय ब्रह्मानन्दसे परिपूर्ण तथा रज और तमसे रहित जो परमपद है, उस परम-पदमें वे चित्तसे रहित और आकाशके सदश सृक्ष्म विदेहमुक्त महात्मा तद्रूप हुए स्थित रहते हैं, वे अपुनरा-वृत्तिरूप परमगतिको प्राप्त हो जाते हैं। (सर्ग ९०)

इस चित्तरूपी बृक्षके दो बीज हैं—एक प्राण-संचरण और दूसरा दइमावना । जब शरीरकी नाड़ियों प्राण-वायु संचरण करने लगता है, तब बृत्तिमय चित्त तत्काल ही उत्पन्न होता है । किंतु जब शरीरकी नाड़ियों में प्राण संचरण नहीं करता, तब बृत्तिज्ञान न होनेके कारण उसमें चित्त उत्पन्न नहीं होता । यह प्राण-संचरणरूप जगत् ही चित्तके द्वारा दिखायी पड़ता है, जिस प्रकार आकाशमें नीळता आदि दिखायी पड़त हैं । राधव ! जीवात्माके विषयों के सम्पर्कसे रहित होनेपर ही उसका परम कल्याण होता है, ऐसा जानो । किंतु प्रकट हुआ जीव ही

तक्काल बाह्य विषयोंकी ओर रागवरा चला जाता है और उन विषयोंके भोगके अनुभवसे चित्तमें अनन्त दु:ख उत्पन्न होते हैं । जब जीवात्मा बाह्य विषयोंसे उदासीन होकर परमात्माके ज्ञानके लिये प्रयत्नशील होता है, तब बह प्राप्त करने योग्य निर्मल परमपदरूप परमात्माको प्राप्त हो जाता है । श्रीराम ! जीवात्माके संकल्पको ही तुम चित्त जानो । उसी चित्तने इस अनर्थ-जालका विस्तार किया है ।

योगीलोग चित्तकी शान्तिके लिये योगशास्त्रमें बतलाये गये प्राणायाम, प्रत्याहार, धारणा एवं ध्यानरूप योगकी यक्तियोंके द्वारा प्राणका निरोध करते हैं। विद्वान-लोग प्राण-निरोधको ही चित्तशान्तिरूप फलका दाता. उत्तम समताका हेत और जीवात्माकी अपने वास्तविक खरूप सचिदानन्दघन परमात्मामें सुन्दर स्थिति कहते हैं । महाबाह श्रीराम ! तीत्र संवेगसे आत्माके द्वारा जिस पदार्थकी भावना की जाती है. तत्काल ही वह जीवारमा अन्य स्पृतियोंको छोड़कर तद्रप ही हो जाता है। वासनाके अत्यन्त वशीभूत और तद्रुप हुआ वह जीवात्मा जिस किसीको देख लेता है, उस सबको अज्ञानसे सत्-वस्त मान लेता है और वासनाके वेगवश अपने खरूपको भल जाता है । फिर वह वास्तविक आत्मज्ञानसे रहित जीवात्मा भीतरी वासनाओंके अभिभूत होकर, विषसे अभिभूत पुरुषकी तरह अनेक मानसिक आपत्तियोंसे व्याकुल रहता है। श्रीराम! जिससे देहादि अनात्मामें आत्मभावनारूप और अवस्तु संसारमें वस्तुभावनारूप अयथार्थ ज्ञान होता है, उसको तुम चित्त जानो । दृढ़ अभ्यासके कारण देह आदि पदार्थीमें 'अहम्' 'मम' आदि वासनासे ही जन्म, जरा और मरणका कारण अति चञ्चल चित्त उत्पन्न होता है । जब निरन्तर वासनाका अभाव होनेसे मन मननसे रहित हो जाता है, तब मनका अभाव हो जाता है, जो परम उपरतिखरूप है । जब जगद्रप वस्तमें किसी पदार्थकी भावना नहीं होती, तब शून्य हृदयाकाशमें चित्त कैसे उत्पन्न हो सकता है । श्रीराम ! मैं तो यही मानता हूँ कि आसक्तिसे विनाशशील जगत-रूपी वस्तुमें वस्तुत्वकी भावना करनामात्र ही चित्तका खरूप है । बाह्य वस्तुओंके अस्मरणरूप साधनका अवलम्बन करनेसे जो समस्त दृश्य-जगतुके अभावकी भावना और परमार्थ वस्तु परमात्माका अनुभव होता है. वह अचित्त कहा जाता है। अतः जिस महामति पुरुषको संस्कारसे उत्पन्न विषय-रसाखादके स्मरणसे विषयोंमें आसक्ति उत्पन्न नहीं होती, उस पुरुषका चित्त अचित्त-रूपताको तथा विशुद्ध सत्त्वको प्राप्त कहा जाता है। जिस महापुरुषमें पुनर्जन्मकी कारणभूता अहंता-ममतारूप वासनाका अभाव हो गया है, वह चक्रके भ्रमण-सदश जगत्के व्यवहारमें लगा हुआ भी जीवनमुक्त और परमात्मा-में स्थित है । तात्पर्य यह कि जिस प्रकार कम्भ-कारके व्यापारके अभावमें भी चक्रका भ्रमण तबतक होता रहता है, जबतक उसमें वेग रहता है. उसी प्रकार अविद्यांके नाश होनेपर भी प्रारब्ध संस्कारके अवशिष्ट रहनेसे अहंकारके बिना ही जीवनमुक्तका शरीर और उसका व्यवहार—दोनों प्रारब्ध-भोगपर्यन्त विद्यमान रहते हैं। जिनका चित्त भूने हुए बीजके सदश पुनर्जन्म-से शून्य और विषयानुरक्तिसे रहित है, वे महानुभाव जीवनमुक्ता हुए स्थित रहते हैं । जिनका चित्त विद्याद सत्त्वरूपता प्राप्त कर चुका है, ऐसे ज्ञानके पारंगत महात्मा चित्तसे रहित कहे जाते हैं। प्रारब्धका क्षय हो जानेपर वे सिचदानन्दघन परमात्मामें विलीन हो जाते हैं।

वासनाका उध्वेगित खमाव होनेसे वह जीवात्माके क्षोमकारक कर्मसे प्राण-स्पन्दनका उद्घोधन करती है और उससे चित्त उत्पन्न होता है। एवं स्पन्दन-धर्मवाळा होनेसे हृदयगत राग आदि गुणोंका स्पर्श करके प्राण जीवात्माका उद्घोधन करता है और क्रमसे चित्तरूपी बाळक उत्पन्न होता है। श्रीराम! वासना और प्राणस्पन्द—दोनों चित्तके कारण हैं। उनमेंसे किसी एकका ळय

हो जानेपर दोनोंका और उनके कार्य चित्तका विनाश हो जाता है, जैसे विदेहमुक्त ज्ञानीका वासनासहित चित्त और प्राण ब्रह्ममें विलीन हो जाता है। वासना और प्राणस्पन्दन-इन दोनोंका कारण विषय है; क्योंकि उसीके सम्बन्धसे वे दोनों प्रस्करित होते हैं। हृदयमें प्रिय और अप्रिय शब्द आदि विषयोंका चिन्तन करके ही प्राणस्पन्दन और वासना दोनों आविर्भृत होते हैं; इसलिये विषय ही उन दोनोंका बीज (कारण) है। जिस प्रकार मुळके उच्छेदसे बक्ष तत्काल नष्ट हो जाता है. उसी प्रकार विषयचिन्तनका परित्याग करनेसे प्राणस्पन्दन और वासना-दोनों ही तत्काल समूल नष्ट हो जाते हैं । रघनन्दन ! जीवात्मा ही अपनी धीरताका परित्याग करके अपने संकल्पसे विषयरूप-सा बनकर चित्तका बीजरूप हो जाता है, ऐसा जानो । जिस प्रकार तिल तेलसे रहित नहीं है, उसी प्रकार जीवात्मासे रहित कोई भी विषय नहीं है; क्योंकि जीवात्मा सब विषयोंमें व्यापक है। इसलिये बाहर और भीतर कोई भी पदार्थ जीवात्मासे अलग नहीं है । अपने संकल्पसे चेतन जीवात्मा ही प्रस्परित होता हुआ खयं पदार्थको देखता है । जिस तरह स्वप्नमें अपना मरण और भिन्न देशमें स्थिति-दोनों अपने संकल्पसे ही होते हैं, उसी तरह जाग्रत्कालीन पदार्थ भी जीवात्माके संकल्पसे ही होते हैं । रघनन्दन ! जिस विवेक-अवस्थामें अपने पारमार्थिक खरूपका अनुभव होता है, वह अपने संकल्पसे हुआ खखरूपानुभव भी जगजाल (खप्रके सहरा ) ही है; क्योंकि सम्बदानन्द ब्रह्म अनुभव करनेवाला, अनुभव करने योग्य और अनुभव-इन तीनोंसे ही रहित है; अतः उस अनुमक्तो जगजाल कहना उचित ही है। जैसे बालकको अपने संकल्पसे ही प्रेतका और मनुष्योंको स्थाणुमें पुरुषका भ्रम होता है, वैसे ही संकल्पसे उत्पन भ्रमसे ही चेतन जीवात्माकी पदार्थरूपता होती है: वास्तवमें नहीं । यह भ्रान्तिज्ञान मिथ्या है । वह यथार्थ प्रमात्मज्ञानसे उसी प्रकार विकीन हो जाता है.

जिस प्रकार रज्जु और चन्द्रके निर्दोष दर्शनसे रज्जुमें सर्प-म्रान्त और एक चन्द्रमें दो चन्द्ररूपोंकी भ्रान्ति विश्वन हो जाती है। पहले देखा हुआ या न देखा हुआ जो पदार्थ इस जीवात्माको भासता है, विद्वान्को उसे विवेक-वैराग्यरूप प्रयत्नद्वारा मिथ्या समझकर उसका बाध कर देना चाहिये। इस जङ जगत्रूप दश्यका बाध न करना ही इस बड़े भारी संसारके साथ सम्बन्ध जोड़ना है। यही बन्धन है तथा इस संसारके सम्बन्धसे रहित होना ही मोक्ष है—यह महात्माओंका अनुभव किया हुआ निश्चय है; क्योंकि इस जड दश्य जगत्का चिन्तन ही जन्मरूप अनन्त दु:खका हेतु है और उस दश्य-चिन्तनसे रहित होकर सच्चिदानन्द परमात्मामें स्थित रहना ही पुनर्जन्मरहित अक्षय सुखका हेतु है।

वासनारहित होनेके कारण अपनी आत्मामें जब किसी पदार्थकी भावना नहीं रहती और वह परमात्माके खरूपमें अचल स्थित रहता है, तब जडतासे रहित, विशाल एवं विश्वत यथार्थ ज्ञानकी प्राप्ति हो जाती है। इसलिये ज्ञानवान फिर कभी संसारमें लिप्त नहीं होता । समस्त वासनाओंका अत्यन्त अभाव होनेपर निर्विकल्प समाधिसे परम आनन्दरूप परमात्माकी प्राप्ति हो जाती है। संसारके चिन्तनसे रहित योगीलोग उसी असीम आनन्दमें नित्य स्थित रहते हैं । इसलिये संसार-चिन्तनसे रहित योगी चलते, बैटते, स्पर्श करते और सँघते हुए भी चिन्मय अक्षय आनन्दसे पूर्ण और सुखी कहा जाता है । श्रीराम ! यह जीवात्मा जिसकी भावना करता है, उसी रूपमें तत्काल परिणत हो जाता है। अज्ञानकी भूमिकाओंसे मुक्त न होनेके कारण जीवात्मा टीईकाल बीत जानेपर भी अपना वास्तविक खरूप नहीं प्राप्त कर पाता । जीवात्मा ब्रह्मका अंश है, अतः एकमात्र सचिदानन्द ब्रह्म ही इस जीवात्माका कारण कहा जाता है। श्रीराम! सत्ताके दो रूप हैं---एक तो अनेक

आकारवाळी व्यावहारिक सत्ता और दसरी एक रूप-वाळी वास्तविक सत्ता । अब उनका विभाग सनो । घटादि रूपोंके विभागसे जो घटत्व, पटत्व, त्वत्त्व, मत्त्व आदि उपाधिभत सत्ता कही जाती है, वह नानाकृति व्यावहारिक सत्ता है। जो विभागसे रहित, सत्तारूपसे व्याप्त समानभावसे स्थित वास्तविक सत्ता है, वह एक-रूपा वास्तविक सत्ता है। जो दश्यरूप विशेषतासे रहित. निर्छेप और केवल सत-खरूप अद्वितीय महान वास्तविक सत्ता है, उसीको विद्वान परमपद कहते हैं। वास्तवमें सत्ताका रूप नाना आकारके रूपमें कभी नहीं है: क्योंकि वह कायम नहीं रहता: अत: वह सत्यरूप नहीं हो सकता । सत्ताका जो विश्रद्ध एकरूप वास्तविक खरूप है, वह कभी नष्ट नहीं होता और न कभी लप्त ही होता है। वह नित्य विज्ञानानन्दस्वरूप होनेसे सदा कायम रहता है। उसका अभाव कभी नहीं होता। किंत जो विभिन्न पदार्थोंको उत्पन्न करनेवाली विभाग-कल्पना नानारूपताका कारण देखी जाती है, वह विशुद्ध पदरूपा कैसे हो सकती है।

श्रीराम! सत्ता-सामान्यकी चरम अवधिरूप जो करूपनाओंसे और आदि-अन्तसे रहित परमपद है, उसका और कोई कारण नहीं है; क्योंकि वही सबका परम कारण है। जिस परमपदमें सम्पूर्ण सत्ताएँ विटीन हो

जाती हैं, उस निर्विकार परमपदमें स्थित पुरुष इस द:खमय संसारमें कभी नहीं आता । और वहीं वास्तवमें परम परुषार्थी है। वह परमात्मा ही समस्त कारणोंका कारण है, उसका कोई दूसरा कारण नहीं है । वही सम्पूर्ण सारोंका सार है, उससे बढकर दसरी सारभूत वस्तु नहीं है। जैसे तालावमें तटस्थ वृक्ष प्रतिबिम्बित होते हैं, वैसे ही उस असीम चिन्मय परमात्मारूप दर्पणमें ये सब पदार्थ प्रतिबिम्बित होते हैं । उसी आनन्द-समद्र परब्रह्मसे सभी प्रकारके सख प्रतिविभ्वित होते हैं। उस आनन्दमय परमात्मामें ही सम्पूर्ण संसार उत्पन्न होता है. स्थित रहता है. बढता है और विलीन हो जाता है। वह परब्रह्म भारीसे भी भारी, हलकेसे भी हलका, स्थलसे भी स्थल और सक्ष्मसे भी सक्ष्मतम है । वह दूरसे भी दूर, निकटसे भी निकट, छोटेसे भी छोटा और बडेसे भी अत्यन्त बडा है तथा सबका प्रकाशक होनेसे ज्योतियोंका ज्योति है । वह सम्पूर्ण वस्तुओंसे रहित और सर्ववस्तु-रूप है, वहीं सत्त और असत्त है, वहीं दश्य और अदस्य है, वह अहंतासे रहित और अहंखरूप है। श्रीराम ! वास्तवमें वही विद्युद्ध जरारहित परमात्मतत्त्व है । उसकी प्राप्ति होनेपर चित्त परम शान्त हो जाता है । (सर्ग ९१) 

## तत्त्वज्ञान, वासनाक्षय और मनोनाशसे परमपदकी प्राप्ति तथा मनको वशमें करनेके उपायोंका वर्णन

श्रीविसिष्ठजी कहते हैं—रधुनन्दन ! जवतक मन विलीन नहीं होता, तवतक वासनाका सर्वथा विनाश नहीं होता और जवतक वासना विनष्ट नहीं होती, तवतक चित्त शान्त नहीं होता । जवतक परमात्माके तत्त्वका यथार्थ ज्ञान नहीं होता, तवतक चित्तकी शान्ति कहाँ और जवतक चित्तकी शान्ति नहीं होती, तव-तक परमात्माके तत्त्वका यथार्थ ज्ञान नहीं होता । जव-

तक वासनाका सर्वथा नारा नहीं होता, तवतक तत्त्व हान कहाँसे होगा और जवतक तत्त्वहान नहीं होता, तवतक वासनाका सर्वथा विनारा नहीं होगा । इसिल्ये परमात्माका यथार्थ ज्ञान, मनोनारा और वासनाक्षय— ये तीनों ही एक दूसरेके कारण हैं । अतः ये दुस्साध्य हैं, किंतु असाध्य नहीं । विशेष प्रयत्न करनेसे ये तीनों कार्य सिद्ध हो सकते हैं । श्रीराम !

विवेकसे युक्त पौरुष प्रयत्नसे भोगेष्टाका दूरसे ही पिरियाग करके इन तीनों साधनोंका अवलम्बन करमा चाहिये । यदि इन तीनों उपायोंका एक साथ प्रयत्नपूर्वक भली प्रकार बार-बार अभ्यास न किया जाय तो सैकड़ों वर्षोंतक भी परमपदकी प्राप्ति सम्भव नहीं । किंतु महाबुद्धिमान् श्रीराम ! वासनाक्षय, परमात्माका यथार्ष ज्ञान और मनोनारा—इन तीनोंका एक साथ दीर्घकाल-तक प्रयत्नपूर्वक अभ्यास किया जाय तो ये परमपदरूप फल देते हैं । \* इन तीनोंका चिरकालक प्रयत्न पूर्वक अभ्यास करनेसे अत्यन्त दढ़ इदयप्रन्थियाँ नि:शेष-रूपसे ट्रट जाती हैं ।

श्रीराम ! यह संसारकी दृढ़ स्थिति सैकड़ों जन्म-जन्मान्तरोंसे मनुष्योंके द्वारा अभ्यस्त है: अत: चिरकाल-तक अभ्यास किये बिना वह किसी तरह भी नष्ट नहीं हो सकती। इसलिये चलते-फिरते, श्रवण करते, स्पर्श करते, सूँघते, खड़े रहते, जागते, सोते—सभी अवस्थाओंमें परम कल्याणके लिये इन तीनों उपायोंके अभ्यासमें लग जाना चाहिये। तत्त्वज्ञोंका मत है कि वासनाओंके परित्यागके समान ही प्राणायाम भी एक उपाय है। इसलिये वासना-परित्यागके साथ-साथ प्राण-निरोधका भी अभ्यास करना आवश्यक है। वासनाओंका भली-भाँति परित्याग करनेसे चित्त भूने हुए बीजके समान अचित्तरूप हो जाता है और प्राणस्पन्दके निरोधसे भी चित्त अचित्तरूप हो जाता है; इसलियें तुम जैसा उचित समझो, वैसा करो । चिरकाळतक प्राणायामके अभ्याससे, योगाभ्यासमें कुशल गुरुद्वारा बतायी हुई युक्तिसे, खस्तिक आदि आसनोंकी सिद्धिसे और उचित भोजनसे प्राण-स्पन्दनका निरोध हो जाता है । परमात्मा-

के खरूपका साक्षात अनुभव होनेपर वासना उत्पन्न नहीं होती। आदि, मध्य और अन्तमें कभी पृथक न होनेवाले एकमात्र सत्यखरूप परमात्माको भलीभाँति यथार्थरूपसे जान लेना ही ज्ञान है । यह ज्ञान वासनाका सर्वथा विनाश कर देता है तथा अनासक्त होकर व्यवहार करनेसे, संसारका चिन्तन छोडनेसे और शरीरको विनाशशील समञ्जनेसे वासना उत्पन्न नहीं होती । जिस प्रकार पवन-स्पन्दके शान्त हो जानेपर आकाशमें धूळि नहीं उठती, वैसे ही वासनाका विनाश हो जानेपर चित्त विषयोंमें नहीं भटकता । बुद्धिमान पुरुषको एकाप्रचित्तसे बारंबार एकान्तमें बैठकर प्राण-स्पन्दके निरोधके लिये विशेष यत्न करना चाहिये । जिस प्रकार मदमत्त दुष्ट हाथी अङ्कराके बिना दूसरे उपायसे वशमें नहीं होता, उसी प्रकार पवित्र युक्तिके बिना मन वशमें नहीं होता । अध्यात्मविद्याकी प्राप्ति, साध-संगति, वासनाका सर्वथा परित्याग और प्राणस्पन्दनका निरोध--ये ही युक्तियाँ चित्तपर विजय पानेके लिये निश्चितरूपसे दृढ़ उपाय हैं । 🕇 इनसे तत्काल ही चित्तपर विजय प्राप्त हो जाती है । उपर्युक्त इन चार युक्तियोंके रहते जो पुरुष हठसे चित्तको वशीभृत करना चाहते हैं, उनके सम्बन्धमें मेरा यही मत है कि वे दीपक-का परित्याग करके अञ्चनोंसे अन्वकारका निवारण करना चाहते हैं । उपर्युक्त इन चार युक्तियोंको त्यागकर जो पुरुष चित्त या चित्तके निकटवर्ती अपने शरीरको स्थिर करनेके लिये यत्न करते हैं, उन हठ करनेवाले पुरुषोंको विवेकी लोग हठी समझते हैं।

(सर्ग ९२)

वासनाक्षयविज्ञानमनोनाद्या महामते । समकालं चिराम्यस्ता भवन्ति फलदा मुने ॥
 (योगवा॰ उप० ९२ । १७)

<sup>†</sup> अध्यात्मविद्याधिगमः साधुसंगम एव च । वासनासम्परित्यागः प्राणस्पन्दिनरोधनम् ॥ एतास्ता युक्तयः पुष्टाः सन्ति चित्तजये किळ । (योगवा० उप०९२ । ३५-३६ )

# विचारकी प्रौहता, वैराप्य एवं सद्गुणोंसे तत्त्वज्ञानकी प्राप्ति और जीवनमुक्त महात्माओंकी स्थितिका वर्णन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--श्रीराम ! किंचिन्मात्र विवेक-पूर्वक विचारसे जिसने अपने चित्तका निग्रह कर लिया, उसने जन्मका फल पा लिया । यदि हृदयमें इस विचाररूपी कल्पवृक्षका कोमल अङ्कर भी प्रकट हो जाय तो वही अङ्कर अभ्यासयोगके द्वारा सैकड़ों शाखाओंमें फैल सकता है। विवेक-वैराग्यसे जिसका विचार कुछ दढ़ हो गया है, उस पुरुषका शान्ति, समता, क्षमा, दया आदि पवित्र गुण उसी प्रकार आश्रय लेते हैं, जिस प्रकार जलसे परिपूर्ण सरोवरका पक्षी और मत्स्य, कच्छप आदि आश्रय लेते हैं । भलीभाँति परमात्मविपयक विचार करनेसे जिसे परमात्माके खरूपका साक्षात्कार हो गया है ऐसे ज्ञानी महापुरुषको अविद्यासे उत्पन्न अत्यन्त रमणीय और विशाल वैभव भी आकृष्ट नहीं कर पाते। परमात्माके यथार्थ ज्ञानसे जिसकी बुद्धि विशुद्ध हो गयी है, उस महात्माका यहाँके विषय, मानसिक वृत्तियाँ, आधि और व्याधि-ये सब क्या कर सकते हैं अर्थात वे उसे तनिक भी विचलित नहीं कर सकते । जिसने ज्ञानकी चतर्थ भूमिका प्राप्त कर ली है और जिसने जाननेयोग्य परमात्माके खरूपका अनुभव कर लिया है, उस धीर-बीर ज्ञानी महात्मा परुषपर विषय तथा इन्द्रियरूपी डाक् क्या कभी आक्रमण कर सकते हैं ? जिस पुरुषका अन्त:करण चलते-फिरते या बैठते, जागते या सोते---इन सभी अवस्थाओंमें विवेकपूर्ण ब्रह्मविचारसे युक्त नहीं रहता, वह मृतकके समान है । अज्ञानरूपी अन्धकारका हरण करनेवाले परमात्मविषयक विचारसे तत्काल ही विश्वद्ध परमपदरूप परमात्माका प्रत्यक्ष अनुभव हो जाता है-ठीक उसी प्रकार जैसे प्रकाशमान दीपकसे वस्तु प्रत्यक्ष दिखायी पड़ती है तथा परमात्माके यथार्थ ज्ञानसे सम्पूर्ण दु:खोंका उसी प्रकार अत्यन्त अभाव हो जाता है, जिस प्रकार सूर्यके उदयसे अन्धकारका अत्यन्त अभाव हो जाता है। क्योंकि जब परमात्मविषयक यथार्थ ज्ञान पूर्णतया प्राप्त हो जाता है, तब जानने योग्य ब्रह्मके खरूपकी प्राप्ति अपने-आप ही

उसी प्रकार हो जाती है, जिस प्रकार सूर्यका उदय हो जानेपर भूमण्डलपर विशुद्ध प्रकाश उसी क्षण अपने-आप अनायास ही हो जाता है। जिस सत्-शास्त्रके विवेक-पूर्वक विचारसे सचिदानन्द परमात्माके खरूपका यथार्थ अनुभव हो जाता है, वही ज्ञान कहा जाता है और वह ज्ञान ज्ञेयखरूप परमात्मासे भिन्न नहीं है—परमात्माका खरूप ही है।

श्रीराम ! पण्डितलोग विवेकपूर्वक परमात्मविषयक विचारसे उत्पन्न परमात्मखरूपके अनुभवको ही ज्ञान कहते हैं । उसी ज्ञानके अंदर ज्ञेय उसी प्रकार छिपा रहता है, जिस प्रकार दूधके अंदर माधुर्य छिपा रहता है । सम्यग्-ज्ञानके प्रकाशसे आलोकित पुरुष खयं ज्ञेयखरूप हो जाता है। सम और विश्वद्धखरूप विज्ञाना-नन्दधन परमात्मा ही ज्ञेय कहा जाता है। जिसके अन्तः करणमें आनन्दका प्राकट्य हो गया है, वह ज्ञानवान् प्ररूप किसी भी सांसारिक फँसता । समस्त सङ्गोंसे रहित पूर्णकाम जीवनमुक्त ज्ञानी सम्राटकी तरह सदा मस्त रहता है। श्रीराम ! ज्ञानी महात्मा पुरुष वीणा-वंशीकी मधुरध्वनि आदि मनोहर शब्दोंमें, कामिनियोंके शृङ्गार-रस-मिश्रित कमनीय गीतोंमें, करताल, गम्भीर मृदङ्ग तथा चित्र-विचित्र कांस्यताल आदि वाद्योंकी ध्वनियोंमें—चाहे ध्वनि रूक्ष हो या मधुर कहीं भी प्रेम नहीं करता । आसक्ति-रहित ज्ञानी पुरुष कोमळ कदलीके स्तम्भोंकी पुछव-पङ्कियोंसे युक्त तथा देवता एवं गन्धवींकी कन्याओंके अझोंके समान अतिकोमल अवयववाली लताओंसे युक्त नन्दनवनकी कीडाओंमें कहीं कभी रमण नहीं करता । जिस प्रकार हंस मरुभूमिमें रमण नहीं करता, उसी प्रकार खाधीन विषयभोगोंमें भी आसक्ति न रखनेवाळा धीर तत्त्वज्ञ किसी भी विषयमें रमण नहीं करता । कदम्ब, कटहल, अंगूर, खरवूजा, अखरोट तथा नारंगी आदि फलोंमें; दही, दघ, धी, मक्खन, चावळ आदि भोज्य पदार्थीमें; लेहा (चटनी), पेय (शर्वत) आदि विळास-पूर्ण चित्र-विचित्र छः प्रकारकेरसयुक्त पदार्थोमं, इनके सिवा अन्यान्य फल, कन्द-मूल, शाक आदि भोज्य पदार्थोमं—कहींपर भी वह परमात्माके आनन्दमं तृप्त, आसक्तिरहित ज्ञानी महात्मा पुरुष नहीं फँसता।

धर्मराज, चन्द्र, इन्द्र, रुद्र, सूर्य और वायुके लोकोंको; मेरु, मन्दराचल, कैलास, सहाद्रि तथा दर्दर पर्वतींके शिखरोंको: चन्द्रमाकी चाँदनीको: मणिमक्तामय रत और स्रवर्ण-निर्मित महलोंकोः तिलोत्तमा, उर्वशी, रम्भा, मेनका आदिकी अङ्गलताओंको--किसीको भी वह आसक्ति-रहित ज्ञानी महात्मा देखना भी नहीं चाहता और वह विज्ञानानन्दघन परमात्मामें परिपूर्ण, मान न चाहनेवाळा, मौनी महात्मा शत्रुओंके प्रतिकृल व्यवहारको देखकर भी विचलित नहीं होता। जो एक ब्रह्मदृष्टि रखनेवाला तथा विकाररहित समबुद्धि ज्ञानवान पुरुष है, वह कनेर, मन्दार, कल्हार, कमल आदिमें; कुईं, नीलकमल, चम्पा, केतकी, अगर, जाति (मालती) आदि पुष्पोंमें; चन्दन, अगृह, कपूर एवं कस्तूरी आदिमें: केसर, लौंग-इलायची, कङ्कोल ( शीतलचीनीके वृक्षका भेद ), तगर आदि अङ्करागोंमेंसे किसीकी भी सगन्यसे प्रेम नहीं करता। जो सिचदानन्दघन ब्रह्मके ध्यानमें मन्त है, वह वज्रके भयावह शब्दसे, पर्वतके विस्फोटसे एवं ऐरावत आदि हाथियोंके चिग्घाड़नेसे कम्पित नहीं होता। तीक्ष्ण छरेकी धारोंमें या नवीन कमलोंसे निर्मित शय्याओंमें, सूर्य-किरणोंसे प्रतप्त शिलाओंमें या कोमल ललनाओंमें. सम्पत्तियोंमें या उम्र विपत्तियोंमें एवं क्रीडाओं तथा उत्सर्वोमें विहार करते हुए भी ज्ञानी महात्माको प्रतिकृठ पदार्थोंसे तो उद्देग नहीं होता और अनुकूलकी प्राप्तिमं हुष नहीं होता । वह भीतरसे सदा अहंता-ममता एवं आसक्तिसे रहित होता है और बाहरसे नि:स्वार्थभावसे कर्म करता रहता है । जीवनका विनाश करनेवाला तथा जीवनका दान देनेवाला-इन दोनों प्ररुपोंको ज्ञानी पुरुष प्रसन्नता एवं मधुरतासे शोभित समदृष्टिसे देखता है । ज्ञानवान् पुरुष देवता और मतुष्य आदि शरीरोंसे

तथा प्रिय और अप्रिय पदार्थोंसे न हर्षित होता है और न ग्लानिका अनुभव करता है अर्थात् अनुकूलमें हिंत नहीं होता और प्रतिकूलमें ग्लानि और विवादके वशीभूत नहीं होता । श्रीराम ! अपने चित्तमें आसक्तिका अभाव और परमात्माके खरूपका यथार्थ ज्ञान हो जानेसे तत्त्वज्ञानी पुरुष जगतको मिथ्या समझता है । इसलिये वह किसी भी समय इन्द्रियोंके हारा विषयोंमें रमण नहीं करता; क्योंकि उसकी बुद्धि समस्त मानस पीडाओंसे मुक्त हो चुकी रहती है। किंतु जो तत्त्वज्ञानसे शून्य और शान्तिरहित है एवं परमात्माको प्राप्त नहीं हुआ है, उस वास्तविक स्थितिसे विज्ञत मनुष्यको इन्द्रियाँ तत्काल उसी प्रकार निगल जाती हैं, जिस प्रकार हिंत हरे कोमल पत्तोंको निगल जाती हैं।

रघुनन्दन! जो विवेकपूर्वक विचारशील है एवं जिसकी एकमात्र सचिदानन्द ब्रह्मके खरूपमें ही स्थिति है और परमात्माके खरूपमें ही जिसको विश्राम प्राप्त हो गया है. उस ज्ञानी महात्माको संसारके संकल्प-विकल्प विचलित नहीं कर सकते—ठीक उसी प्रकार जैसे जलका प्रवाह अचल पहाडुको विचलित नहीं कर सकता । समस्त संकल्पोंकी सीमाके अन्तखरूप पदमें जो महानुभाव विश्रामको प्राप्त हो गये हैं, उन परमात्माको प्राप्त हर महात्माओंकी दृष्टिमं सुवर्णमय सुमेरु पूर्वत भी तृणके सदश है अर्थात कुछ भी नहीं है । उन विशालहृदय महात्माओंकी दृष्टिमें सारा संसार और एक छोटा-सा तृण, अमृत और विष, कल्प और क्षण समान हैं। जिस जड दृश्य संसारका आदि और अन्तमें अस्तित्व नहीं है, उसकी यदि वर्तमान कालमें कुछ कालतक सत्ता प्रतीत हो रही है तो वह जीवात्माका भ्रम ही है। ज्ञानी शरीर, मन, बुद्धि तथा आसक्तिसे रहित इन्द्रियोंसे चाहे कर्म करे या न करे, असङ्ग होनेके कारण कर्मसे लिस नहीं होता। महाबाह श्रीराम ! जिस प्रकार कोई भी मनोराज्यकी सम्पत्तियोंके नष्ट होने या न होनेपर, उससे उत्पन्न सख-द:खोंसे लिप्त नहीं होता, उसी प्रकार ज्ञानी

महात्मा पुरुष आसक्तिरहित मनसे कर्म करता हुआ भी उससे उत्पन्न सुख-दु:खरूप फलसे लिप्त होता तथा आसक्तिरहित मनवाला महात्मा पुरुष चक्षसे विषयोंको देखता हुआ भी, उसका चित्त अन्यत्र— परमात्मामें स्थित होनेके कारण, कुछ नहीं देखता। जिसका चित्त दूसरी जगह तत्परतासे लगा रहता है, वह विषयको नहीं देखता—यह बात बाटक भी जानता है । इसलिये आसक्तिरहित मनवाला ज्ञानी महात्मा पुरुष सुनता हुआ भी नहीं सुनता, स्पर्श करता हुआ मी स्पर्श नहीं करता, सूँघता हुआ भी नहीं सूँघता, नेत्रोंको खोळता और बंद करता हुआ भी न उन्हें खोळता और न बंद ही करता है । श्रीराम! आसक्ति ही संसारका कारण है, आसक्ति ही समस्त पदार्थींका हेतु है, आसक्ति ही वासनाओंकी जड है और आसक्ति ही विपत्तियोंका मूल है । अतः त्यागको ही मोक्ष समझा गया है और आसक्तिके त्यागसे ही मनुष्य जन्म-मरणसे छूट जाता है ।

श्रीरामचन्द्रजीने पूछा—अखिल संशयरूपी कुहरेका नाश करनेवाले शरकालके वायुरूप महामुने ! सङ्ग (आसक्ति) किसे कहते हैं—प्रभी!यह मुझसे कहिये।

श्रीयसिएजीने कहा —श्रीराम ! अनुकूळ और प्रतिकूळ पदार्थोंकी उत्पत्ति और विनाशमें जो हुं और विवाद रूप विकार उत्पन्न करनेवाळी मिळन वासना है, वही सङ्ग ( आसक्ति ) है —ऐसा ज्ञानीजन कहते हैं । जीवन्मुक्त खरूपवाळे तत्त्ववेताओं के पुनर्जन्मना नाश करनेवाळी, हुर्प एवं विचाद दोनोंसे रहित, गुद्ध वासना —आसक्तिरहित चित्तवृत्ति होती है । वह भूने हुए बीजके समान आकृतिमात्र है । उस गुद्ध वासनाका दूसरा नाम असङ्ग ( आसक्तिका अभाव ) जानो । वह तबतक रहती है, जबतक प्रारच्य भोगोंका संस्काररूप देह रहता है । उस गुद्ध वासनासे जो कुळ किया जाता है, वह पुनः संसारमं जन्म-मरणरूप बन्धनका कारण

नहीं होता । जो जीवन्मुक्त नहीं हैं, जो दीन एवं मृद्धचित्त हैं, उनकी वासना हुई तथा विपादसे यक्त रहती है । वह वासना जन्म-मरणरूप बन्धन देनेवाली होती है । इसी बन्धनकारक वासनाका दूसरा नाम सङ्ग है। यह पुनर्जन्मका कारण है। इस वासनासे जो कुछ किया जाता है, वह केवल बन्धनका ही हेत् होता है। रघुनन्दन! यदि तुम दु:खोंसे घवराते नहीं, सुखोंसे हर्षित नहीं होते और सम्पूर्ण आशाओंसे रहित हो तो तुम असङ्ग ही हो । समस्त व्यवहारोंमें एवं सुख-द:खकी अवस्थाओंमें समचित्त रहते हुए ही यदि त्रिचरण करते हो तो तम असङ्ग ही हो। सांसारिक पदार्थोंको तम अपनी आत्मा ही समझते हो और जिस समय न्याययुक्त जैसा न्यवहार प्राप्त होता है, उसीके अनुसार शास्त्रानुकूल आचरण करते हो तो तम असङ्ग ही हो । जीवन्मुक्तोंके ज्ञानसे सम्पन्न, इन्द्रियोंको वशमें रखनेवाला, परमात्माके खरूपका मनन करनेवाला श्रेष्ठ मुनि मान, मद, मात्सर्य और चिन्ताज्वरसे रहित होकर स्थित रहता है । श्रीराम ! प्रचुरतर पदार्थीके सदा रहते हुए भी सबमें समानभाव रखनेवाला तथा बाहर एवं भीतर इच्छा एवं याचना आदि रूप दीनतासे शन्य अन्त:करणवाला यह महात्मा एकमात्र अपने वर्णाश्रमोचित खाभाविक क्रम-प्राप्त न्याययुक्त व्यापारसे पृथक दूसरा कुछ भी व्यापार नहीं करता । वर्णाश्रमानुसार परम्परा-प्राप्त अपना जो कुछ भी कर्तव्य है, उसका वह ज्ञानी संसर्ग-सम्बन्ध अर्थात् आसक्ति, अहंता-ममतासे रहित बुद्धिसे खेदशून्य हो अनुष्ठान करता हुआ परमात्मखरूप अपने आत्मामें रमण करता है। जिस प्रकार मन्दराचळ पर्वतसे मथे जानेपर भी क्षीरसमुद्र अपना स्वामाविक शक्रपन नहीं छोड़ता, उसी प्रकार आपत्ति अथवा उत्तम सम्पत्तिके प्राप्त होनेपर वह महामति तत्त्वज्ञ अपना सहज खभाव नहीं छोड़ता । (सर्ग ९३)

उपशाम-प्रकरण सम्पूर्ण

# निर्वाण-प्रकरण पूर्वार्घ

#### श्रीवसिष्टजीके कहनेपर श्रोताओंका सभासे उठकर देंनिक क्रिया करना तथा सुने गये विषयोंका चिन्तन करना

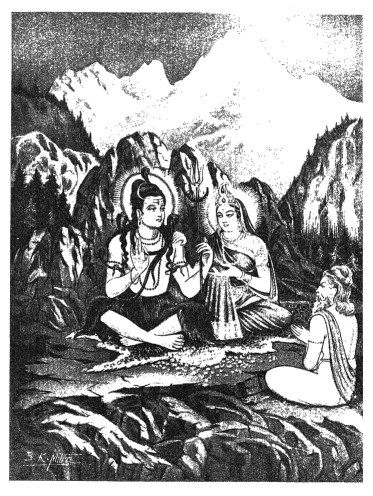
प्रकरणके अनन्तर अव इस निर्वाण-प्रकरणका श्रवण करो। उसका यथार्थ ज्ञान हो जानेपर यह मोक्षरूप फल देता है । जिस समय महाराज वसिष्ठजी उस प्रकारके गम्भीर अर्थके प्रतिपादक वचन कह रहे थे, उनके श्रवणके ही आनन्दमें निमग्न श्रीराम मौन होकर स्थित थे: महामनि विस्वजीकी वाणी और उसके द्वारा प्रतिपादित अर्थोंको मनमें धारणकर राजालोग, जो वाह्य वित्रयोंके विज्ञान एवं शारीरिक चेष्टासे रहित थे, निश्चेष्ट होकर चित्रलिखित मूर्तिकी तरह अचल स्थित थे । एवं महामुनि वसिष्ठजी-द्वारा उपदिष्ट वाक्योंका बडे आदरके साथ श्रोता मुनिगण विचार कर रहे थे, उस समय दिनके चतुर्थ भागमें भेरी और शङ्ककी ध्वनि हुई। उक्त ध्वनिसे सुनि विमन्नजीका उन्नत स्वर भी उसी प्रकार दब

 वैराग्य और मुमुक्षु-व्यवहार नामक प्रकरणोंके बाद जो उत्पत्ति, स्थिति और उपशम नामक तीन प्रकरण कहे गये हैं, उनमें यह बताया गया कि उत्पत्ति, स्थिति और लयके बोधक तथा 'नेति-नेति' इत्यादि स्पसे प्रपञ्चके निषेधक जो वेदान्त-वाक्य है, व अध्यारोपापवाद-न्यायसे परमात्मतत्त्वका ही प्रतिपादन करनेवाले हैं। अतः वासनाक्षय और मनोनाशपूर्वक परमात्म-ज्ञानके द्वारा परमपुरुषार्थकी प्राप्ति करानेमें ही उनका तालर्य है। अब भ्यत्र नान्यत् पश्यति ( छान्दोग्य० ७।२४।१ )-'जहाँ परमात्माके सिवा दूसरी किसी वस्तुको नहीं देखता'; 'यतो बाचो निवर्तन्ते' ( तैंचिरीय० २।४।२ )—'जहाँसे वाणी उसे न पाकर छौट आती हैं , 'आनन्दं ब्रह्मणो विद्वान न बिभेति कदाचन' ( तैत्तिरीय० २।४।१ )--- 'ब्रह्मके आनन्दको जाननेवाला कमी भयभीत नहीं होता।' 'तदेतद् ब्रह्मापूर्वम्' (बृहदा० २।५।१९)—'वह यह ब्रह्म अपूर्व है' इत्यादि अतियोंसे सिद्ध तथा पहले बताये गये समस्त साधनोंसे प्राप्त होनेवाले आत्मशानके फलभूत मोक्षके खरूपका बोध करानेके स्थि महर्षि बाल्मीकि निर्वाण-नामक प्रकरणका आरम्भ करते हैं। गया, जिस प्रकार मेघोंके नादसे मयूरोंका शब्द । धीरेधीरे उस- शङ्क ध्वनिकें शान्त होनेपर मुनिश्रेष्ठ महाराज
श्रीवासिष्ठजी समामें श्रीरामचन्द्रजीसे यों मधुर वचन कहने
लगे— 'श्रीराम! येरी इस वाणीके अर्थको तुमने क्या
उसी तरह श्रहण किया, जिस तरह हंस जलका त्यागकर
दूधको श्रहण करता है है तुमको इसे अपनी बुद्धिसे अच्छी
तरह बार-वार विचारकर उसीके अनुसार चलना चाहिये।
समस्त शाखोंके सिद्धान्तको समझकर तुम उदार चित्तसे मेरे हार। कथित प्रयाजनकी सिद्धिके लिये असङ्ग होकर
समयानसार प्राप्त व्यवहारका परिपालन करो। ।'

स्प्रभासद्गण ! महाराज दशरथ ! श्रीराम ! लक्ष्मण ! तथा अन्यान्य नृपक्षी ! आप सभी आज अपने-अपने नित्यक्रमीका अनुष्ठान करें; क्योंकि आजका दिन प्राय: समाप्त होने जा रहा है । अन्न जो विचार करना शेष है, उसका जन आपलोग प्रात:काल समामें आर्येगे, तन हमलोग निचार करेंगे ।'

श्रीवारमीकिजी कहते हैं—भरहाज ! मुनिवर वसिष्ठजीके इस प्रकार कहनेपर वह सभा उठ खड़ी हुई । समस्त सभाका वदन कमल्की तरह था, अतएव वह विकासश्रुक्त कमिलिकों सदश अली माधूम पड़ती थी । उस समय अन्यान्य राजाओंने महाराज दशरयकी स्तुति की, श्रीरामचन्द्रजीको नमस्कार किया तथा महर्षि विस्रिजीकी विशेषक्रपसे स्तुति की । तदमन्तर वे अपने-अपने आश्रममें चले गये । आकाशचारी देवताओंकी वन्द्रना करके महाराज वसिष्ठजी महर्षि विश्वामित्रके साथ आश्रममें जानेके लिये आसनरों उठे । दशरब आदि राजा तथा मुक्तिया प्राप्त अपन्तरा जानक उनकी आहा लेकर

# कल्याण



भगवान् गौरीशंकरकी सेवामें विशिष्ठजी ( निर्वाण-प्रकरण पूर्वार्ध सर्ग २९ )

कोई आकाशकी छोर, फोई असणकी ओर, कोई राजमन्दिरकी ओर कमल्ये उत्थित खगरोंकी तरह चले गये।
श्रीराम, लक्ष्मण तथा शतुन्नने गुरुवर वसिष्ठजीते आश्रममें
उनके साथ जाकर उनके चरणोंकी मित्रपूर्वक पूजा की
और फिर दशरथजीके भवनकी ओर चले गये। अपनेअपने स्थानमें आकर उन सब श्रोताओंने स्तान किया,
देवता और पितरोंकी पूजा की तथा ब्राह्मणों और
अतिथियोंका खागत-सत्कार किया। इन क्रियाओंसे
निवृत्त होकर उन श्रोताओंने ब्राह्मण आदिसे लेकर नौकरपर्यन्त अपने-अपने परिवारोंके साथ वर्ण-धर्मके क्रमानुसार
मोज्यपदार्थोंका मोजन किया। दैनिक क्रियाओंके साथ
मुर्यभगवान्के अस्ताचलकी ओर प्रस्थान करनेपर तथा

रावि-कृत्यों ने माथ निशाकरके उदित होनेपर कौशेय आस्तरणोंसे युक्त शय्याओंपर तथा आस्तोंपर बैठकर भूमिपर विहार करनेवाले मुनि, राजा, राजपुत्र तथा महर्षिलोग अल्यन्त आदरपूर्वक गहर्पि वसिष्ठके कदनकमलसे निर्गत संसार-तरणके उपायका एकाग्र चित्तसे यथावत् विचार करने लगे। तदनन्तर प्रहरमात्रमें वे श्रोतागण धुन्दर खमसे युक्त निद्धाको प्राप्त हुए। श्रीराम, लक्ष्मण एवं शत्रुष्ठ—-इन तीनों आताओंने तीन प्रहरतक महर्षिके उपदेशका निरन्तर विचार किया। उन्होंने केवल आचे प्रहर (दो घड़ी) तक ही नयनोंको सूँदकर उत्तम खमसे युक्त तथा क्षणमरमें श्रमका निवारण कर देनेवाली निद्धा प्राप्त की। (सर्ग १)

#### श्रीरामचन्द्र आदिका महाराज वसिष्टजीको सभामें लाना तथा महर्षि वसिष्टजीके द्वारा उपदेशका आरम्भः चित्तके विनाशका और श्रीरामचन्द्रजीकी ब्रह्मस्पताका निरूपण

श्रीवाल्मीकिजी कहते हैं-रात्रिके क्षीण होनेपर श्रीराम, लक्ष्मण तथा शत्रुव्न अपने-अपने अनुचरींके साथ उटकर रनान, संध्या आदि कर्मीका अनुष्ठान करके महामृनि श्रीवसिष्टजीके आश्रमपर चले गये । वहाँ उन्होंने संच्या करके आश्रमसे बाहर निकटते हुए महाँगै वसिष्ठजीके चरणोंमें अर्ध्य प्रदानकर प्रणाम किया । क्षणभरमें महर्षि वसिष्ठजीका आश्रम मनियों, ब्राह्मणों और राजाओंसे तथा हाथी, घोडे, रथ आदि अन्यान्य वाहनोंसे इतना भर गया कि वहाँ तनिक भी अवकाश नहीं रहा । तदनन्तर मुनिश्रेष्ठ महाराज वसिष्टजी उस सेनाके साथ ही श्रीराम आदिसे अनुगत होकर यथासमय दशरथजीके घरपर जा पहुँचे । वहाँपर शीव्रतापूर्वक मिळनेके उत्साहसे संध्या-वन्दनसे निवृत्त हुए महाराज दशरथने आदरपूर्वक दूर मार्गमें ही जाकर महर्षिका पूजन किया । वे सब श्रोतागण पूर्णो, मोतियों तथा मणियोंके समूहोंसे पहलेकी अपेक्षा पनः अधिक सजायी गयी सभामें प्रविष्ट होकर अपने-अपने

आसनोंपर बैठ गये । इसके अनन्तर उसी समय पहले दिनके जो आकाशचर, भूचर आदि श्रोता थे, वे सब-कें-सव आ गये । एक दूसरेका अभिवादन करके सभा बैठ गयी । तदनन्तर वाक्यरचनामें पटु महामुनि वसिष्ठजी पूर्व प्रकरणके अनुसार ही वाक्यार्थके विज्ञाता श्रीरधुनन्दनको कहने लगे ।

महाराज विसष्टजीने कहा — श्रीराम ! मैंने कल सुन्दर पद्धितसे जो अत्यन्त गहन अर्थवाला तथा परमार्थ-का बोधक वाक्य कहा था, उसका क्या तुमको स्मरण है ! अब मैं तुम्हारे समझनेके लिये यह और भी शाश्वत सिद्धिदायक उपदेश करता हूँ, इसे सुनो । श्रीराम ! परमास्मतस्वके यथार्थ ज्ञानसे अज्ञानका क्षय तथा वासनाका विनाश हो जानेपर शोकक्ष्मन्य परमपद प्राप्त हो जाता है । देश, काल और वस्तुसे रहित एक अद्वितीय परम्रद्ध परमारमा ही है । उसके सिवा द्वित्वरूप जगत् तो अज्ञानसे प्रतीत होता है । वास्तवर्मे

प्रीगम ! जिसका विकालमें अस्तिल नहीं है, उसकी यावहारिक सताका ज्ञान करानेके किये भाया शब्दका प्रयोग किया गया है। वह माया उसका यंशार्थ ज्ञान हो जानेसे निस्संदेह विनष्ट हो जाती है।

निष्पाप श्रीराम ! मन, बुद्धि, अहंकार तथा इन्द्रिय आदि सब वुछ जडत।रहित एकमात्र चिनमय परमात्मा ही है। फिर जीवात्मा उस परमात्मासे अलग कैसे रह सकता है, अर्थात वह भी परमात्माका खरूप ही है। भोग-तृष्णारूपी विषका आवेश जाता है--संसारके विषयभोगोंसे तीव वैसाय हो जाता है. तब अज्ञान उसी प्रकार नष्ट हो जाता है. जैसे गत रात्रिके अध्यकारके नष्ट हो जानेपर रतींधी भाग जाती है, मळी प्रकारसे आलोचित अव्यात्मशास्त्रस्पी विचारसे तष्णाविषरूपी महामारी श्वीण हो जाती है। जैसे विस्तृत आकाशमें अन्यक्त वायु स्थिर है, वैसे ही भावाभावसे रहित हुए तुम उस अत्यन्त विस्तृत परम पदरूप अपने ब्रह्मखरूपमें स्थिर हो । श्रीराम ! जब साधारण मनुष्योंको भी अपने कुलगुरुके वचन लग जाते हैं, तन फिर तुम उदार ( विशाल )-बद्धिको मेरा उपदेश क्यों नहीं छगेगा ? क्योंकि तुमने अपनी बद्धिसे मेरे तचनोंको ग्रहण करने योग्य समझ लिया है. अतएव मरे वचन तुम्हारे हृदयके अंदर प्रकिष्ट हो जाते हैं । श्रेष्ठ महानुभाव श्रीलम ! में रश्कुल्यको उन्नत करनेवाले तुमलोगोंका सहासे कुल्युक हुँ, इसरिये तुम गेरे द्वारा कहे गये शुभ वचनोंको हृदयमें हास्की तरह धारण करों ।

श्रीरामचन्द्रजीने कहा-भगवन् ! मैं केवल परम शान्तिका अनुभव कर रहा हूँ और परमानन्द्रभय खरूपमें सुखपूर्वक स्थित हैं। मुने ! मुझे यहरेसे शून्य दिख्मण्डलकी भाँति भली प्रकार प्रसन्न यह समस्त जगत् नास्तविक सचिदानन्दखरूप दीख रहा है । भगवन् ! मैं संदेहसे, आशारूप मृगतृष्णासे, राग और वैराग्यसे रहित हूँ । नाथ ! मैं अपने आपसे ही अपने उस अविनाशी विज्ञानानन्द्धन खरूपमें स्थित हूँ, जहाँपर अमृतका रसा-खाद भी तृणके सहरा नीरस होकर उपेक्षणीय हो जाता है। मैं अपने प्राकृत खरूपमें स्थित हैं,—स्वस्थ हैं, प्रसन्न हूँ । छोक जहाँ विश्राम करते हैं, उस सुखका केन्द्रखरूप मैं हूँ । अतएव में वास्तविक राम हूँ, मैं अपने परमार्थ खरूपको तथा आपको प्रणाम करता हूँ । ग्रुद्ध आत्मामें अज्ञान आदि विकार कैसे आ सकते हैं। सदा श्रद आत्मा ही सर्वत्र विद्यमान है । सब बुळ आत्मा ही है । यह दूसरा है, यह दूसरा है —हत्यादि असत् कल्पनाएँ कैसे आ सकती हैं। ( सर्ग ३-15 ) 

# देह और आत्माके विवेकका एवं अज्ञानीको देहमें आत्मशुद्धि और विषयोंमें सुख-बुद्धि करनेसे दुःखकी प्राप्तिका प्रतिपादन

श्रीयसिक्ष्मी कहते हैं— महात्राहु श्रीराम ! तुम फिर भी मेरे परम रहस्याय और प्रभावयुक्त वचन सुनी, जिन्हें मैं अतिशय प्रम रखनेवाले तुम्हारे लिये हितकी इच्छासे कहता हूँ । श्रीराम ! जिस अज्ञानी पुरुषकी अज्ञानवश देहमें ही आन्मभावना उत्पन्न हो जाती है, उस पुरुषकी इन्द्रियाँ रोषधूर्वक शत्रु बनकर पराजित कर देती हैं । किंतु जिस विवेकी पुरुषकी ज्ञानधूर्वक एकमात्र नित्य परमासाके

खरूपमं ही स्थिति रहती है, उस निर्दोंग पुरुपकी इन्द्रियाँ संतोपपूर्वक मित्र बनकर रहती हैं, उसका पतन नहीं कर सकतीं।\* व्यवहार करते हुए जिस ज्ञानी पुरुषको

कठोपनिपद्में भी बताया गया है-- यस्त्विज्ञानवान् भवल्ययुक्तेन मनसा सदा ।
 तस्येन्द्रियाण्यवस्यानि दुष्टाश्चा इव सार्थः ॥

निन्दनीय भोग्य पदार्थीमें दोष-दर्शनके कारण निन्दाके सिवा स्ततिवृद्धि उत्पन्न होती ही नहीं, वह पुरुष दु:खदायी देहमें किसलिये आत्मबद्धि करेगा १ कभी नहीं करेगा। जैसे प्रकाश और अन्धकार एक दूसरेसे अत्यन्त भिन्न हैं, वैसे ही शरीर और आत्मा एक दूसरेसे अत्यन्त विलक्षण हैं: क्योंकि शरीर जड़ और मिथ्या है तथा आत्मा चेतन और सत्य है । इसीसे न आत्मा इारीरका सम्बन्धी है और न शरीर ही आत्माका सम्बन्धी, अर्थात परस्यर-विरुद्ध होनेके कारण इनका सम्बन्ध सम्भव नहीं है। भगवन् ! समस्त भावविद्यारोंसे नित्यमक्त एवं निर्छित आत्मा न कभी उत्पन्न होता है और न कभी विनष्ट ही होता है, वरं वह सदा-सर्वदा एकम्द्रपसे रहता है। पत्यरंक समान जड, ज्ञानरहित, तुन्छ, कृतव्र तथा विजाशशील इस शरीरका जो कुछ भी होनेवाला हो वह मले ही हो, इससे आत्माकी न तो हानि है और न इससे उसका कोई सम्बन्ध ही है।

विभिन्न दृष्टियोंसे देखनेपर भी सदूप ब्रह्म कभी असदूप नहीं हो सकता, इसी प्रकार सर्वय्यापक जीवात्माका शरीरके साथ तिनक भी सम्बन्ध सम्भव नहीं । जैसे जल्में खित कमलपत्रका जल्से किंचिन्यात्र सम्बन्ध नहीं होता, वैसे ही देहमें खित जीवात्माका भी देहसत्ताके साथ किंचिन्यात्र में स्वय्य नहीं होता, वैसे ही देहमें खित जीवात्माका भी देहसत्ताके साथ किंचिन्यात्र भी सम्बन्ध नहीं है । परमात्माका अच्छी प्रकार साक्षात्कार हो जानेपर परमार्थ सत्यरूप परमात्मों ही स्थिति हो जाती है और देहात्मबुद्धिरूप अज्ञान-प्रयुक्त भ्रम नष्ट हो जाता है । देह और आरमाके यथार्थ ज्ञान-प्रयुक्त भ्रम नष्ट हो जाता है । देह और आरमाके स्थार्थ ज्ञान देहकी अस्त । और आत्माकी सत्ता सिद्ध हो जाती है । सर्भा प्राणियोंचे अविनाशी चेतन रहता ही है, परंतु जीवात्माको इसका भल्ची प्रकार ज्ञान न होनेके

कारण उसमें कायरता आ गयी है। ऐसे अज्ञानी जीवोंके शरीरसे श्वास उसी प्रकार निकलते रहते हैं. जैसे लोहारकी धौंकनीसे हवा निकलता है: अत: उनका जीवन व्यर्थ है । अज्ञान ही आपत्तियोंका स्थान है। मळा, बतलाइये तो सही कि कौन-सी आपत्तियाँ अज्ञानीको नहीं प्राप्त होतीं । अज्ञानीको उप्र दःख और सांसारिक क्षणिक सख भी बार-बार आते और जाते रहते हैं। देह, धन, स्त्री आदिमें आमक्ति रखनेवाले अज्ञानीका यह दृष्ट दःख वासी भी शान्त नहीं होता। इस अनात्मभत जह देहमें आत्मभात करनेवाले अज्ञानी पुरुषकी असत्य बोधमयी माया क्या ित्सी प्रकार भी नष्ट हो सकती है । अर्थात विना ज्ञानके किसी प्रकार नष्ट नहीं हो सकती । उस अज्ञानी प्रस्थका ही जन्म पुन:-पन: बाल्पन प्राप्त करता रहता है, बाल्पन बार-बार योवन प्राप्त करता रहता है. योवन वार-वार वार्धक्य प्राप्त करता रहता है और वार्धवय बार बार मरण प्राप्त करता रहता है । अज्ञानी पुरुष ही इस जमतुः हपी जीर्ण घटीयन्त्र ( रहँट ) में संसाररूपी रञ्ज्रसे बँधा हुआ कल्हा-रूप होकर जलमें इबता और निकलता रहता है। अर्थात यह अज्ञानी जीव संसारमें वार-वार जन्मता-मरता रहता है । जिस प्रकार पक्षिणियाँ पिंजरसे बाहर निकल नहीं पातीं. वैसे ही उदरभरणमें अति आसक्तिरूपी बन्धनसे वॅंचे ज्ञानदृष्टिसे हीन अज्ञानी पुरुषकी बुद्धियाँ अपार संसार-समद्रके पार नहीं जा सकतीं । श्रीराम ! विषयोंकी जो केवल ऊपर-ऊपरसे दिखायी पड़नेवाली मधरता. परिणागमें अनर्थरूपता, आधन्तवत्ता, देशतः परिच्छिनता और समस्त अवस्थाओंमें गखरता प्रसिद्ध है, वे सब अज्ञानरूपी वृक्षके ही फल हैं। (सर्ग ६)

यस्तु विज्ञानवान् भवति युक्तेन मनसा सदा । तस्येन्द्रियाणि वश्यानि सदश्वा इव सार्येः ॥

<sup>(</sup>कठ०१।३।५,६)

<sup>&#</sup>x27;को सब विकेतीन वृद्धिवास और अवशीगृत - वृद्धार सामे सुक रहता है। उनकी इन्द्रियाँ अकावचान सार्यिक दुष्ट चोहोंकी सीम नगर तथा दूर्ता । परंतु को सदा विकंतपुक्त सुद्धियाल और वशमें विकं हुए मनसे सम्पन्न रहता है। उसकी इन्द्रियाँ सावधान सार्थिके अच्छे थोड़ोंकी माँति वशमें रहती हैं।

# अज्ञानकी महिमा और विभृतियोंका सविस्तर वर्णन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--श्रीराम ! मदरूपी चन्द्रके उदित होनेपर मोतियोंसे वेष्टित तथा रत्नोंसे सुशोभित स्त्रियाँ क्षञ्च काम-क्षीरसागरकी तरङ्गके समान जो दिखायी पड़ती हैं, वह केवल अज्ञानकी ही विभृति है। वसन्तऋतुमें भूमिपर वनखण्डों में पुष्प कामके दास कामियोंको जो रमणीय दिखायी पड़ते हैं, उसमें भी अज्ञान ही कारण है। गीध, गीदड़, कुत्ते आदिके खाने योग्य मांस-पिण्डरूप स्त्रियोंके शरीरोंकी जो चन्द्रमा, चन्द्रम और कमलसे उपमा दी जाती है, वह भी अज्ञानकी ही महिमा है । लारसे आई ओष्टनामक मांसके टकडेकी जो रसायन, अमृत, मधु आदिके साथ उपमा दी जाती है, वह भी अज्ञान ही है। आरम्भमें अज्ञानी लोगोंको अत्यन्त मधुर लगनेवाली, मध्यमें राग-द्वेष आदि द्व-द्वोंसे बाँधनेवाली एवं अन्तमें शीघ्र नष्ट हो जानेवाली धनराशिकी जो अभिळाषा की जाती है, वह भी अज्ञान ही है। जिसने अनन्त ब्रह्माण्डरूपी पके हुए फलोंको प्रास बना लिया है और जो सदा खानेकी चेष्टा करनेवाली जठराग्निसे यक्त है, वह काल कल्पोंतक जो तत नहीं होता. उसमें भी अज्ञानकी ही महिमा है। जीवोंकी जो यौवन-रात्रि चिन्तारूपी पिशाचोंसे उपहत तथा विवेकरूपी चन्द्रमाके उदयसे ग्रन्य, अतएव अन्धकारकी तरह प्रकाशरहित बीत जाती है, वह अज्ञानका ही विलास है। आरम्भकालमें कानोंके संनिष्टित कपोल-प्रदेशको आक्रान्त कर चारों ओरसे निश्चयपूर्वक स्फरणशील जरारूपी बूढ़ी बिल्ली, जो यौवनरूपी चूहोंका मक्षण करती रहती है, वह भी अज्ञानकी ही महिमा है । प्रतीतिरूपी पृष्पोंसे उज्ज्वल व्यावहारिक सत्तारूपी लता, जिसमें जगतरूपी पछत्र हैं और जो धर्म-अर्थरूपी फल धारण करती है एवं विकसित होती है, इसका कारण भी माया ही है। जिसमें बड़े-बड़े पर्वत ही खंभे हैं, सर्य-चन्द्र ही खिड़िकयाँ हैं, आकाश ही आच्छादन ( छत ) है.

ऐसा जगत्-त्रयरूपी महल जो खड़ा हो जाता है, वह भी मायाकी ही महिमा है। अपनी वासनारूपिणी शलाकाओंसे निर्मित शरीरके भीतर स्थित इन्द्रिय-समृहरूप पिंजरेमें जो जगतके अन्तर्गत जीवरूपी पक्षी आशास्त्रपी सूतसे बँधा हुआ है, उसमें भी उसका अज्ञान ही कारण है।

संसारहरपी खल्प जलाशयमें स्फरित होनेवाली सृष्टि-रूपी क्षद्र मछलीको शठ कृतान्तरूपी बृद्ध गीध जो पकड़ लेता है, उसमें भी मायाकी ही महिमा है। परमपदस्यप अन्वल ब्रह्ममें संकल्पसे उत्पन्न असंख्य जगतरूप जंगलोंके जाल युगान्तरूपी अग्निसे जो दग्ध हो जाते हैं। उसमें भी अविद्या ही कारण है। निरन्तर उत्पत्ति और विनाशसे तथा दःख और सखकी सैकड़ों दशाओंसे, इस प्रकार जगस्थिति जो पन:-पन: बदलती रहती है, उसमें भी अविद्या ही कारण है। वासनारूपी जंजीरोंसे वँधी हुई अज्ञानियोंकी दृढ धारणा क्षमित युगोंके आवागमन तथा कठोर बज्रोंके आघातोंसे भी जो विदीर्ण नहीं होती, इसमें उनकी अविद्या ही कारण है। राग-देषसे होनेवाले उत्पत्ति-विनाशसे तथा जरा-मरणरूपी रोगसे समस्त जंगम जाति जीर्ण-शीर्ण हो गयी है, इसमें उनका अज्ञान ही कारण है । कभी लक्ष्यमें न आनेवाले विलमें रहनेके कारण अदस्य और अपरिमित भोजन करनेवाला कालरूपी सर्प निर्भय होकर इस समस्त जगतको जो क्षणभरमें ही निगळ जाता है, यह सब मायाकी ही महिमा है । प्रत्येक कल्परूप क्षणमें क्षीण हो जाने-वाले ब्रह्माण्डस्सप प्रस्कृट बुद्बुद, जो भयंकर कालरूपी महासमुद्रमें उत्पन्न और विनष्ट हो जाते हैं, यह भी मायाकी महिमा है । उत्पन्न हो-होकर नष्ट हो जानेवाली प्रतप्त सृष्टिक्टपी ये विजलियां, जिन्हें चिन्मय प्रमात्माके सकाशसे प्रकाश-शक्ति प्राप्त हुई है, जो प्रकट होती हैं, वह भी मायाजी महिमा है। अनन्त संकल्पोंवाळी समस्त विकागोंसे शस्य विज्ञानानन्दधन ब्रह्मरूप पदमें आश्चर्योकी पूर्वि करनेवाळी ऐसी कौन-सी शिक्तयाँ नहीं हैं ! अर्थाव् सभी शिक्तयाँ उसमें विश्वमान हैं ! उस प्रकार सुरह संकल्पोंसे प्राप्त अर्थसमृहसे देहीप्यमान जगत्की ब्रह्ममें जो यह कल्पना है, उसमें भी अज्ञान ही हेतु है । इसिकिये श्रीराम ! जो कुछ वारंबार प्राप्त

होनेवाली सम्पत्तियाँ या आपत्तियाँ हैं, जो बाल्य-यौवन-जरा-मरणक्ष्मी महान् संताप हैं, जो ग्रुप्य-दृःवकी परम्परारूप संसार-सागरसे गोता लगाना है, वह सब अज्ञानक्ष्मी गाह अल्बकाएकी विभृतियाँ हैं।

( सर्ग ७ )

### अविद्याके कार्ग संसाररूप विष-लता, विद्या एवं अविद्याके खरूप तथा उन दोनोंसे रहित परमार्थ-बस्तुका वर्णन

श्रीगसिष्ठजी कहते हैं-श्रीराम ! यह अविद्याका कार्य संसार-छता कब और किस प्रकार विकसित हुई, इसका में वर्णन करता हूँ, सुनो ! यह अविद्याका कार्य संसार-लता बड़े-बड़े मेरु आदि पर्वतरूप पर्वोसे यक्त, ब्रह्माण्ड-रूपी त्वचासे आवृत और जनरूपी पत्र, अङ्कर आदि विकासोंसे यक्त है। ये तीनों छोक इसकी देह हैं। इस अविद्यारूपी लतामें प्रतिदिन बृद्धि प्राप्त करनेवाले सुख, दु:ख, जन्म, मृत्य और ज्ञान तो फळ हैं और अज्ञान इसका मूल है। जन्मसे ही अविद्या उत्पन्न होती है और वह बादमें जन्मान्तरखप फल प्रदान करती है । जन्मसे ही वह संसारके रूपमें अपना अस्तित्व प्राप्त करती है और बादमें स्थितिरूप फल प्रदान करती है। वह अविद्या अज्ञानसे वृद्धि प्राप्त करती है और बादमें अज्ञान-रूप फल देती है । ज्ञानसे आत्माका अनुमन प्राप्त करती और अन्तमें आत्माका अनुभवरूप फल देती है। प्रतिदिन आकाशमें चारों ओरसे विकसित होनेवाळी चन्द्र, सर्य आदिके सहित प्रहरूप ज्योतियोंकी जो पंक्तियाँ हैं, वे ही इस सृष्टिरूपा छताके पुष्प हैं। रघनन्दन ! आकाश-मण्डलको व्याप्तकर स्थित इस लताके ऊपर प्रस्करित नक्षत्र और तारे ही पुष्पोंकी कलियाँ हैं। चन्द्र, सर्य तथा अग्निके प्रकाश इस लताके पराग हैं। इसी परागसे यह ग्रुभाङ्गी खीके समान छोगोंके मनका आकर्षण करती है। यह लता चित्तरूप हाथीद्वारा प्रकस्पित, संकल्परूप मधुर कलनाद करनेवाली कोकिलसे युक्त,

इन्द्रियरूपी साँपोंसे वेष्टित और तृष्णाक्षी त्वचासे आच्छादित, चतुर्दश गुवनरूपी वनोंसे शोभित, सात समद्राहरी सुन्दर खाइयोंसे आवृत एवं श्रीकृप पुणसमृहोंसे शोभित, मनके स्पन्दरूप वायसे कम्पित, शास्त्रनिषिद्ध कर्मरूपी अजगरसे व्याप्त, खर्मकी शोभारूपी पुष्पमण्डलसे शोभित तथा जीवोंकी जीविकासे पूर्ण एवं अनेक प्रकारके विषयभोगोंकी वासनारूप गन्धोंसे अज्ञोंको उन्मत्त करने-वाली है। वह अविद्यारूपा लता अनेक बार उत्पन्न हो चुकी है और उत्पन्न हो रही है, अनेक बार मर चुकी है और मर भी रही है। वह अतीत कालमें थी और वर्तमान कालमें भी है । वह सर्वदा असत्पदार्थके सहश होती हुई भी सत्य पदार्थके सदश बार-बार प्रतीत होती है तथा नित्य विनष्ट भी होती है। यह अविद्याका कार्य संसार निश्चय ही महती विषमयी छता है: क्योंकि अविचारसे इसका सम्बन्ध होनेपर यह तत्क्षण संसाररूपी विषसे उत्पन्न होनेवाली मुन्छी लाती है और विवेवपूर्वक सत्-अरातके विचारसे तत्थण नष्ट हो जाती है। इसलिये यह विवेकीके लिये तो नए हो जाती है और अविवेकीके लिये स्थित रहती है। यह सृष्टिरूपा छता जलके रूपमें, पर्वतोंके रूपमें,नागोंके रूपमें, देवताओंके रूपमें, पृथिवीके क्पमें,चलोकके रूपमें, चन्द्र, सर्य और तारोंके रूपमें विस्तृत हो रही है । श्रीराम ! इन समस्त भवनोंमें उत्क्रष्ट प्रभाव-से चारों ओर व्याप्त अथवा जीर्णताको प्राप्त हुए क्षुद्र तिनकेके रूपमें जो कुछ यह दश्य प्रतीत हो रहा है, उस सबको

200

अविद्याका कार्य होनेसे विनाइ।शीठ अविद्या ही समझना चाहिये । उसका विनेक-वेशस्पपूर्वक यथार्थ ज्ञानद्वारा विनाश हो जानेपर सिन्नदानन्यवन परमात्माकी प्राप्ति हो जाती है ।

श्रीराम ! यहाँ दृश्यरूप जगतुके सम्बन्धसे और कल्पनाओंसे रहित, परम शान्त, सबका आत्मखम्हप केषळ एक सचिदानन्दघन परमात्मा ही है। जिस प्रकार जलसे तरहें प्रकट होती हैं, वैसे ही उस परमात्माके संकल्पसे कलारूप प्रकृति प्रकट होती है। यह प्रकृति सत्त्व, रज, तम--त्रिगुणमयी है । सत्त्व आदि तीन गुणखरूप धर्मीसे यक्त प्रकृति ही अविद्या ( भाया ) है। यही प्राणियोंका संसार है। इस प्रकृतिसे पार हो जाना ही परमपदकी प्राप्ति है । जो कुछ भी यह दश्य-प्रपञ्च दिखायी पड़ता है, वह सब इसी अविद्याका कार्य होनेसे उसीके आश्रित है। श्रीराम! ऋषि, मुनि, सिद्ध, दिव्य नाग, विद्याधर, देवता—इनको प्रकृतिके सात्त्रिक, अंशखरूप जानो। प्रकृतिका जो शद्ध सत्त्व-अंश है,वह विद्या है; उस विद्यासे अविद्या उसी प्रकार उत्पन्न होती है, जिस प्रकार जलसे बुदुबुद उत्पन्न होते हैं। और जिस प्रकार बुदुबुद जलमें लीन हो जाते हैं, उसी प्रकार उस विद्यामें ही यह अविद्या विळीन भी हो जाती है । जैसे जळ और तरङ्गकी द्वित्वभावनासे ही भिन्नना है, वैसे ही विद्या और अविद्या-दृष्टियोंकी भेदभावनासे ही भिन्नता है, वस्तुतः नहीं । जिस प्रकार परमार्थत: जल और तरङ्गकी एक-रूपता ही है, उसी प्रकार विद्या और अविद्या भी एक-रूप ही हैं, पृथक नहीं । वास्तवमें तो एक परमात्मासे भिन्न विद्या और अविद्या नामकी कोई नहीं है: अत: विद्या और अविद्या-दृष्टिका परित्याग करनेपर यहाँ जो कुछ अवशिष्ट रहता है, वह परमक्ष

परमात्मा ही वास्तवमें विद्यमान है, दूसरा नहीं; क्योंकि न अविद्या नामका परार्थ है और न विद्या नामका ही पदार्थ है।इसलिये यह कल्पना व्यर्थ है। वास्तवमं प्रमारमाको छोड़कर वच रहनेवाला कुछ भी नहीं हैं; यदि कुछ हेतो वह एकमात्र चिन्मय परमात्मा ही है। जब परमात्मा-के खरूपका यपार्थ ज्ञान गढीं रहता, तब वह अज्ञान ्ही अविद्या कहरराता है और जब यथार्थ ज्ञान हो जाता है, तब वह ज्ञान ही अविद्याक्षय—इस नामसे कहा जाता है । आतप और छायाकी तरह परस्पर-विरुद्ध विद्या और अविद्या दोनोंमेंसे विद्याका अभाव होनेपर अविद्या नामक मिथ्या कल्पना प्रकट होती है, जैसे मूर्यके अस्त हो जानेपर छाया-ही-छाया रह जाती है। श्रीराम ! अविद्याका विनाश हो जानेपर विद्या और अविद्या दोनों ही कल्पनाओंका विनाश हो जाता है। इन दोनोंका अभाव हो जानेपर एक प्राप्तव्य मुचिदानन्द परव्य ही बच रहता है। जैसे समुद्र तरङ्गोंका और निर्मल मणि रिमयोंका खजाना है, वेसे ही मुचिदानन्दवन ब्रह्म ही अनन्त चराचर प्राणियोंका खजाना है । जैसे अनन्त घड़ोंमें एक ही आकाश बाहर-भीतर परिपूर्ण है, उसी प्रकार समस्त जड-चेतन वस्तुओंमें वाहर और भीतर भी एक अविनाशी सत् वस्तुरूप विज्ञानानन्दघन परमात्मा ही सदा-सर्वदा परिपूर्ण है । जिस प्रकार अयस्कान्तमणि (चम्बक) के सकाशमात्रसे जड लोह कियाशील हो जाता है, वैसे ही एकमात्र चिन्मय परमात्माकं सकाशसे जड देहादि पदार्थ कियाशील होते हैं। जगत्के एकमात्र कारण उस चिन्मय परमात्मामें उसकी कल्पनासे ही यह कल्पित दृश्य जगत स्थित है-ठीक उसी प्रकार, जैसे चित्र-विचित्र चन्नल तरङ्ग-समूह जलमें स्थित है। वास्तवमें अनन्त आकाशकी तरह निराकार चिन्मय परमात्मामें यह (सर्ग ८-९) कछ भी नहीं है।

#### अविद्यामूलक स्थावरयोनिके जीवोंकि स्वरूपका तथा विवेकपूर्वक विचारसे अविद्याके नाशका गतिपादन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--श्रीराम ! परमात्माके सिवा जो यह स्थावर-जङ्गमहाप जगत प्रतीत होता है, यथार्थमं वह कुछ भी नहीं हैं; क्योंकि विवेकपूर्वक विचार करने-पर जैसे रज्ज़में होनेवाले सर्पश्रमसे किमी भी सर्पकी उपलब्ध नहीं होती, उसी प्रकार हृदयके भीतर जो यह देवमें अवंता और बाहा विषयोंमें ममताख्यी सम्बन्ध भी होता है, विवेकपूर्वक विचार करनेपर उसकी किसी तरह भी उपलब्धि नहीं होती । जाने विना ही श्रमसे ब्रह्म ही जगतके रूपमें प्रतीत होता है, ब्रह्मका अन्छी प्रकार ज्ञान हो जानेपर सम्प्रण जड-वंतनकी अन्तिम सीमारूप ब्रह्मकी प्राप्ति हो जाती है । अज्ञानी बालककी तरह यह जीवात्मा अज्ञानके कारण चित्तखरूपको प्राप्त हुआ है, इसलिये चित्तके चलनेपर अपने आपको चलता हुआ देखता है। चित्तके स्थिर होनेपर अपनेको भी स्थिर देखता है। यह आत्मा इस तरह अज्ञानसे इस उपद्रवयक्त चित्तको ही अपना ख्रान्य समझता है। यह चित्त बालक यानी विवेकशुन्य है, इसलिये वह चित्तप्राय मनुष्य रेशवके कीडेकी तरह अपनेको चित्तगत वासनारूप दीर्घतन्तओं-से भीतर बाँधता हुआ भी नहीं जानता।

श्रीरामचन्द्रजीने पूछा—प्रमो ! अस्यन्त धनीभावको प्राप्त हुआ अविवेक ( अज्ञान ) बृक्ष-पहाड आदि स्थावर योनियोंको प्राप्त होता हुआ किस प्रकार स्थित रहता है ? यह क्रपा करके कहिये।

श्रीवसिष्ठजीने कहा—स्युनन्दन! अमनस्त्य अर्थात् सुपुप्तिकी भाँति मनके लयको प्राप्त न हुआ और मनस्त्य अर्थात् मननशीलतासे च्युत हुआ जीवास्मा स्थावर योनिमें साक्षी ( उदासीन )-की भाँति स्थित रहता है। ताल्पर्य यह कि स्थावर योनियों में जीवास्माका चित्त न तो सुपुप्तिकी तरह विश्वीन ही होता है और न जंगम प्राणियोंकी तरह चक्षल ही रहता है; बल्कि मुढ

मनुष्यकी तरह वह वीचकी-सी स्थितिमें रहता है । ज्ञातव्य ब्रह्मको जाननेवाले पुरुपोंमं श्रेष्ट श्रीराम ! उन स्थावर योनियोंमं जीवात्मा विवेकत्रात्य और दु:खका प्रतीकार करनेमं असमर्थ रहता है; अतः उन स्थावर द्यारीरोंमं मोश्र असमर्थ रहता है; अतः उन स्थावर द्यारीरोंमं मोश्र असमर्थ रहता है, ऐसा में मानता हूँ; क्योंकि वहाँ जीवात्मा कर्मेन्द्रियोंसे, ज्ञानेन्द्रियोंके व्यापारोंसे तथा मानस व्यापारोंसे द्र्य हुआ केवल सत्तामात्रसे स्थित रहता है । श्रीरामचन्द्रजीन कहा—ब्रह्मवेत्ताओंमं श्रेष्ठ महर्षे ! जिन स्थावर द्यारीरोंमं जीवात्मा एकमात्र सत्तास्पसे ही स्थित रहता है, वहाँ मुक्ति दुर्छम है—ऐसा ही में भी मानता हैं।

श्रीवसिष्ठजी बोले -श्रीराम ! बुद्धिपूर्वक विचारने-पर यथार्थ वस्तुरूप परमात्माके साक्षात्कारसे चिन्भय सत्ताका जो सबमें समान भावसे अनुभव होता है, वही अविनाजी मोक्षपद है। परमात्मतत्त्वको यथार्थतः जान लेने-पर वासनाओंका जो उत्तम यानी अशेषरूपसे अभाव है. उसे ही सबमें समभावसे सत्तारूप मोक्षपद कहा गया है । ज्ञानी महात्मा पुरुषोंके साथ विचार करके और अध्यात्मगावनासे शास्त्रोंको समज्ञकर सत्ता-सामान्यमें जो निष्ठा होती है, उसी निष्ठाको मनिलोग परब्रह्म कहते हैं। यही परब्रह्मकी प्राप्ति है। जिसके भीतर मानस व्यापाररूप मनन भलीभाँति लीन हो गया है तथा चारों ओरसे जिसमें वासनाएँ तिरोहित हो गयी हैं. वह जड धर्मवाली स्थावर जीवोंकी सुप्रति सैकड़ों, जन्म-रूपी दु:खोंको देती है। जड खभाववाले ये सभी वृक्ष-पहाड़ आदि स्थावर योनिके जीव सुपृप्ति अवस्थाको प्राप्त हुए-से पुन:-पुन: जन्मके भागी होते हैं । श्रेष्ठ श्रीराम ! जिस तरह बीजोंमें अङ्करसे लेकर पुष्पतक पदार्थ स्थित हैं एवं जिस तरह मिट्टीमें घट स्थित है, उसी तरह स्थावरोंके भीतर भी अपनी वासना स्थित है। वासना, अप्ति, ऋण, त्याधि, राष्ट्र, स्नेह, विरोध एवं विष---ये धोंड़-से भी शेष रहनेपर हानि पहुँचाते हैं । जिसका पासना-बीज झानाप्तिसे दग्ध हो गया है और जिसने सबमें समान सन्तान्हप परमात्माको प्राप्त कर व्या है, वह महात्मा पुरुष, चाहं सदेह हो या देहसे रहित, पुन: कभी दु:खका मागी नहीं होता ।

श्रीराम ! आत्मदर्शनके विरोधी अञ्चानसे आदृत हुई यह चेतनशक्ति संसाररूप अमको जन्म देती है और अञ्चानसे मुक्त होनेपर सम्पूर्ण दुःखोंका विनाश कर देती है । इस आत्मदिक्षिका जो अभाव है, उसीको विद्यान्त्रोग अविद्या कहते हैं । अविद्या जगत्की कारणभूत है, अतः उसीसे सम्पूर्ण पदार्थोंकी उत्पक्ति होती है । रूपरहित इस अविद्याका जब यथार्थ झान हो जाता है, तब तुरंत यह उसी प्रकार विनष्ट हो जाती है, जैसे घाममें तुपारके पूपराण्ण गळ जाते हैं । दीपकको प्रज्वित्ति करनेपर जिस प्रकार अन्यकार नष्ट हो जाता है, उसी तरह अच्छी प्रकार विचार करनेपर यह अविद्या नष्ट हो जाती है । वास्तवमं यह अविद्या कोई वस्तु न होनेसे

असत है और विचार न करनेसे ही दीख पड़ती है। रक्त, मांस तथा अस्थिमय इस देह-यन्त्रमें 'में खयं कौन हें ?' इस प्रकार जब विवेक-पूर्वक विचार किया जाता है, तब देहके किसी भी पदार्थमें मैं-पन सिद्ध नहीं हाता, वरं शरीरका अभाव हो जाता है। अपने अन्त:करणके विवेक-विचारसे आदि-अन्तमें असद्रप इस शरीर और संसारका परिहार कर देनेपर अविद्याका क्षय हो जाता है: फिर शेषमें एक परमात्मा ही रह जाता है। वही वास्तवमें शाश्वत ब्रह्म है। वही वास्तविक पदार्थ और उपादेय है: क्योंकि उसीसे अविद्या निवत्त हो जाती है। 'अविद्या' इस अपने नामसे ही इसके अभावस्वरहरपका जान हो जाता है। वास्तवमें अविधा नामकी कोई वस्तु कहीं भी नहीं है। यह सम्पूर्ण जगत् अखण्ड ब्रह्मख्ररूप ही है, जिस ब्रह्मने कार्य-कारणरूप इस सम्पूर्ण जगत्का निर्माण किया है। 'यह सम्पूर्ण जगत् ब्रह्मस्वरूप नहीं है' इस प्रकारका निश्चय ही अविद्याका खरूप है और 'यह जगत् ब्रह्मरूप हैं यह निश्चय ही उसका विनाश है।

## परमात्मा सर्वात्मक और सर्वातीत है—इसका प्रतिपादन एवं महात्मा पुरुषोंके रुक्षण तथा आत्मकल्याणके ठिये परमात्मविषयक यथार्थ झान और प्राण-निरोधरूप योगका वर्णन

श्रीविसिष्ठजी कहते हैं—श्रीराम! यह अज्ञान अत्यन्त बल्जान् है। इसीका दूसरा नाम 'अविद्या' है। वह अन्य असंख्य जन्मोंसे चला आ रहा है, अतएव वह दह हो गया है। देहकी उत्पत्ति और विनाशमें, बाहर-भीतर—सर्वत्र समस्त इन्द्रियाँ उस अविद्याका ही निरन्तर अनुभव करती हैं, इसल्यिये वह अविद्या दह हो गयी है; क्योंकि परमात्माके खरूपका यथार्थ ज्ञान तो किसी भी इन्द्रियका विषय नहीं है। मनसहित छहों इन्द्रियोंका विनाश हो जानेपर वह सल्बरूप परमात्माका यथार्थ ज्ञान ही कायम रहता है। इन्द्रिय-कृतियोंसे अतीत होनेके कारण वह परमात्माका खरूप प्राणियोंको प्रत्यक्ष कैसे हो सकता है; क्योंकि प्राणी तो पदार्थोंका अनुभव मन-इन्द्रियोंके द्वारा ही करते हैं। रचुनन्दन! जिस प्रकार परमात्मज्ञानके अभ्यासमें निरत राजा जनक परमात्मतत्त्वको यथार्थरूपमें जानकर भूमण्डलमें विचरण करते हैं, उसी प्रकार तुम भी विचरण करो। भगवान् नारायण जीवोंके कल्याणके लिये विभिन्न लीलाएँ करनेके जिस निश्चयसे पृथ्वी-पर नाना योनियोंमें अवतार लेते हैं, वही निश्चय वास्तविक यथार्थ ज्ञान है। रचुनन्द्रन! जगदम्बा पार्वतीके साथ रहनेवाले विनेत्र महादेवजीका या रागरहित ब्रह्माका जो

निश्चय है, वही निश्चय वास्तिविक है। तुम्हःश भी वहीं निश्चय होना चाहिये। देवगुरु बृहस्पति, शुकाचार्य, सूर्य, चन्द्रमा, वायु, अग्नि, महामुनि नारद, महिंग् पुटस्स्य, अङ्गिरा, प्रचेता, भृगु, कातु, अग्नि, शुक्तदेव तथा अन्यान्य जीवन्मुक्त ब्रह्मिं और राजिंग महास्ताओंका तथा मेरा भी परमारमाके खरूपके विश्वयमें जो निश्चय है, वहीं निश्चय तम्हारा होना चाहिये।

श्रीरामजी बोले—मगवन् । ब्रह्मन् । जिस निश्चयके कारण ये पूर्वोक्त महाबुद्धिमान् एवं धीर बृहस्पति आदि शोकरहित हुए स्थित हैं, उसका मुझसे तास्त्रिक रूपसे वर्णन कीजिये ।

श्रीवसिष्टजीने कहा-समस्त जाननेयाँग्य पदार्यांको यथार्थत: जाननेवाले महाबाह श्रीराम! जो तमने प्रस्त है. उसका उत्तर स्पष्टरूपसे सुनो । उनका यही निश्चय है, जो मैं बतला रहा हूँ । श्रीराम ! जो कुछ भी यह भागरूप संसार-जाल स्थित दिखायी पड़ता है, वह सब निर्मल बहा ही है। ब्रह्म ही जीवारमा है, चौदह भुवन ब्रह्म ही हैं, आकाशादि भूत भी ब्रह्म ही हैं, मैं भी ब्रह्मखरूप हूँ, मेरा शत्र भी ब्रह्मस्त्ररूप है; सन्मित्र, बन्ध-बान्धव आदि भी ब्रह्म-खरूप हैं। तीनों काल भी ब्रह्मखरूप हैं; क्योंकि ने ब्रह्ममें ही अवस्थित हैं । जैसे समुद्र अपने आपमें तरहोंके रूपमें प्रकट होता है, बैसे ही यह सिबदानन्ड ब्रह्म अपने आपमें मांसारिक पदार्थ-सम्पत्तिके रूपमें प्रकट होता है । नेत्र-दोपके कारण आकारामें बिना हुए ही खान्तिसे वृश्तकी प्रतीति होती है, किंत वास्तवमें वृक्ष नहीं है; इसी तरह ब्रह्ममें जो राग-द्रेष आदि दोप भ्रमसे प्रतीत होते हैं, व वास्तवमें हैं ही नहीं; क्योंकि ये सब कल्पनामात्र हैं, इसिछिये संकल्पके अभावसे इनका अत्यन्त अभाव हो जाता है। गमना-गमन आदि सम्पूर्ण कियाएँ भी ब्रह्ममें ही होती हैं; क्योंकि ब्रह्म ही अपने संकल्पसे अद्वितीय सुखळ्यमें स्कृतित होता है, तब उसमें दुःख और सुख कैसे ? ब्रह्म ही खयं ब्रह्ममें तप्त है, बहा ही बहामें स्थित है, बहा ही बहामें स्करित होता

है; अन: मैं भी ब्रह्मले भिन्न नहीं हूँ । क्योंकि घट भी ब्रह्म है, पट भी ब्रह्म है, मैं भी ब्रह्म हूँ, यह विस्तृत जगत् भी ब्रह्मस्वरूप ही है, इसलिये यहाँ ब्रह्मके अतिरिक्त भिथ्या राग-वैराग्य आदिकी कल्पना ही नहीं हो सकती।

जिस प्रकार सवर्णसे आभागण और जलसे तरङ भिन्न नहीं है, वेसे ही प्रकृति ब्रह्ममें बिना हए ही प्रतीत होती है, किंत इहासे भिन्न नहीं है। यह जीवात्मा चेतन है और यह पदार्थ जड है-इस प्रकारका मोह अज्ञानीको ही होता है, ज्ञानीको कभी नहीं होता। जिस प्रकार अंचे मनुष्यको जगत् अन्धकारूप और सुदृष्टिवालेको प्रकाशरूप प्रतीन होता है, उसी प्रकार अज्ञानीको यह जगत् दु:खनय और ज्ञानीको सन्विदानन्दमय प्रतीत होता है । सदा-सर्वदा सब ओर एकरस स्थित विज्ञानानन्दधन ब्रह्ममें न कोई भरता है और न कोई जीता है। जिस प्रकार महान् सागरके उछसित होनेपर भी उसमें तरङ्ग आदि न जन्मते हैं और न मरते हैं, उसी प्रकार वस्तुत: बहानें प्राणी न जन्मते हैं और न मस्ते हैं । जैसे जलमें तरहोंके रूपमें प्रचर जल ही स्थित है, वैसे ही अपने आपमें जगतकी शक्तिके रूपमें ब्रह्म ही स्थित है । जैसे जलमें जो कण, कणिका, बीचि, तरक्क, फेन और लहरी हैं, वे सब जलखरूप ही हैं, वैसे ही बहामें जो देह, मनका व्यापार, दश्य, क्षय, क्षयका अभाव, भाव-रचना और अर्थ हैं, वे सब बहाखरूप ही हैं। जिस प्रकार सवर्णसे बनी आभूपणकी विभिन्न आकृति-रचनाएँ सुवर्णसे प्रथक नहीं होतीं, उसी प्रकार ब्रह्मसे उत्पन्न हुई चित्र-विचित्र देहादिकी आकृति-रचनाएँ भी ब्रह्मसे भिन्न नहीं हो सकतीं । अज्ञानियोंको वृथा ही उसमें दित्वभावना होती है । मन, बुद्धि, अहंकार, तन्मात्राएँ, इन्द्रियाँ आदि सब बहाखरूप ही हैं, उससे भिन्न नहीं; अत: बहासे भिन्न सुख और दु:खकी भी सत्ता नहीं है। ब्रह्मको ब्रह्म न जाननेसे अञ्चानीके लिये वह प्राप्त होते हुए भी अप्राप्त है, जिस तरह सुवर्णका ज्ञान हुए बिना सुवर्ण प्राप्त हुआ भी अप्राप्त ही है । ब्रह्मको ब्रह्म जान लेनेपर तस्क्षण ही ब्रह्म प्राप्त हो जाता है, जिस प्रकार सुवर्णको सुवर्ण जान लेनेपर तस्क्षण ही सुवर्ण प्राप्त हो जाता है । कर्म, कर्त्वा, करण, कारण और विकारोंसे रहित खयं समर्थ महान् आस्मा ही ब्रह्म है, यों ब्रह्मज्ञानीलोग कहते हैं ।

'यह देह मैं नहीं हैं' इस प्रकार जब ज्ञान हो जाता है, तब ब्रह्मभावना उत्पन्न होती है । इमीसे देहमें अहं-भाव मिथ्या सिद्ध हो जाता है । उस समय पुरुष देहसे विरक्त हो जाता है। भैं एकमात्र ब्रह्मस्वरूप हुँ इस प्रकार यथार्थ ज्ञान होनेपर ब्रह्मभावना प्रकट होती है । उस अपने वास्तविक रूपका यथार्थ ज्ञान होनेपर अज्ञान विलीन हो जाता है। मुझेन दुःख है न कर्म हैं, न मोह है न कुछ अभिलिपित है। मैं एकरूप, अपने स्रक्रपमें स्थित, शोकशून्य तथा ब्रह्मस्वरूप हूँ—यह ध्रव सत्य है। मैं कल्पनाओंसे शून्य हूँ, में सर्वविध विकारोंसे रहित और सर्वाध्मक हूँ; मैं न त्याग करता हूँ और न कुछ चाहता हूँ; मैं परब्रह्मखन्द्रप परमात्मा हूँ, यह धुव सत्य है । जिसमें सब कुछ स्थित है, जिससे यह सब उत्पन्न हुआ है, जो यह सब है, जो सब ओर विद्यमान है एवं जो सबका अद्वितीय आत्मा है, वही परव्रहा प्रमात्मा है । यह निश्चय है, वही चेतन आत्मा-वह व्यापक, दश्यरहित सचिदानन्द्धन ब्रह्मतस्य ही ब्रह्म, सत्, सत्य, ऋत, इ इत्यादि नामोंसे सर्वत्र कहा जाता है । विषय-संसर्गरहित, चेतनमात्रखरूप, विशुद्ध, समस्त भूत-प्राणियोंको जाननेवाला, सर्वव्यापक, परम शान्त, सचिदानन्द ब्रह्मका ब्रह्मज्ञानी अनुभव करते हैं। सुषुप्तिके सदश समस्त विकल्पोंसे रहिन, परम शान्तरूप, विश्रद्ध प्रकाशस्त्ररूप, सांसारिक विषय-सुखोंसे अत्यत्तम तथा वासनाओंसे रहित सिचदानन्द ब्रह्म ही मैं हूँ । सुख-दु:ख आदि कल्पनाओंसे रहित, निर्मल, सत्य अनुभवरूप जो शाश्वत सिचदानन्द ब्रह्मस्वरूप है, वही मैं हूँ । पर्वत आदि पदार्थ-समुदायके बाहर एवं भीतर सर्वदा समान

सत्तारूपसे व्यापक निर्लेप विज्ञानानन्दघन जो परमात्मा है, वहीं मैं हैं। जो सम्पूर्ण संकल्पोंका फल देनेवाला, अग्नि-सूर्य-चन्द्र आदि सम्पूर्ण तेजोंका प्रकाशक और प्राप्त करनेयोग्य सम्पूर्ण पदार्थोंकी अन्तिम सीमा है, उस सचिदानन्द्धन परमात्माकी हम उपासना करते हैं। वह चिन्मय परमात्मा बाहर-भीतर---सर्वत्र प्रकाशखरूपसे विद्यमान और अपने आपमें स्थित है; सबकें हृदयमें स्थित होते हुए भी उसका अज्ञानके कारण अनुभव नहीं होता; अतः वह दूर न होते हुए भी दूर कहा गया है। उस परमात्माकी हम उपासना करते हैं । जो समस्त संकल्पों, कामनाओं तथा रोष आदिसे रहित है, उस चिन्मय परमात्माकी हम उपासना करते हैं । उस परमात्मामें यह सारा जगत् प्रतीत होता है, किंतु वास्तवमें इस जगतका उसमें अत्यन्तामाव है तथा वास्तवमें वह है. इसीलिये वह सद्रुप है; किंतु वह मन-इन्द्रियोंका विषय नहीं है, इसिलिये असद्भा है । ऐसे उस एक अद्वितीय निर्गुण-निराकार सिचदानेन्द परमात्माको में प्राप्त हूँ। जो शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गन्व आदि सारे विषय-पदार्थींका प्रकाशक है और वास्तवमें जो उन सब विषय-पदार्थोंसे रहित है, उस परम शान्त चिन्मय परमात्माको मैं प्राप्त हूँ । जो समस्त त्रिभृतियों और महिमाओंसे युक्त प्रतीत होता है, किंतु जो वास्तवमें समस्त विभूतियों एवं महिमाओंसे रहित है तथा जो मायाके सम्बन्धसे जगत्का कर्ता-सा प्रतीत होने हुए भी वास्तवमें अकर्ता है, उस विज्ञानानन्द्रधन परमात्माको मैं प्राप्त हैं।

रघुनन्दन ! पूर्वोक्त निश्चयवाले वे सत्पुरुप जीवन्मुक्त महात्मा सत्यखब्दप परम शान्त परमपदमें स्थित हो गये थे । वे फूर्लोसे पूर्ण, झुलेके-से आन्दोलनोंसे चञ्चल चित्र-विचित्र वर्तोकी पंक्तियोंमें एवं मेरु पर्वतकी चोटियों-के ऊपर विचरण करते थे । वे अनेक प्रकारके सदाचारोंके रूपमें इन सभी धर्मोंका ख्रयं अनुष्टान करते थे । इसी प्रकार श्रति-स्मृतिविहित कर्मीका भी वे कर्तव्य-बद्धिसे आचरण करते थे । उन तत्त्ववेत्ता महा-परुषोंका मन अत्यन्त कमनीय कञ्चन और कामिनीके ग्राप्त होनेपर हर्ष और चञ्चलता आदि विकारोंको नहीं प्राप्त होता था । वे सखकी प्राप्ति होनेपर हर्षित और द:खकी प्राप्ति होनेपर खिन्न नहीं होते थे। श्रीरामजीने पछा----ब्रह्मन् ! अब कुपाकर मुझे यह बतलाइये कि प्राणवायकी गतिके अवरोधसे वासनाका विनाश हो जानेपर जीवन्मक्त-पदमें परम शान्ति कैसे मिलती हैं ?

श्रीवसिष्टजीने कहा--श्रीराम ! संसार-सागरसे पार उत्तरनेके साधनका नाम ही 'योग' है । उस चित्तको शान्त करनेवाले साधनको तुम दो प्रकारका समझो । इसका प्रथम प्रकार परमात्माका यथार्थ ज्ञान है, जो संसारमें प्रसिद्ध है और द्वितीय प्रकार प्राण-निरोध है. जिसे मैं आगे बता रहा हूँ; सनो ।

शीरामचन्द्रजीने गृष्ठा---गुरुवर ! योगके इन दोनीं प्रकारके साधनोंमें कौन-सा लरल और अष्टरहित उत्तर साधन है, जिसके जाननेसे विक्षेप फिर बाधा नहीं पहुँचाता ?

श्रीविमप्रजीन कहा--श्रीराम ! यद्यपि जाखाँसं

विषयक ज्ञान और प्राणनिरोध ) कहे गये हैं, तथापि इस 'योग' शब्दकी प्राणिनरोधके अर्थमें ही अधिक प्रसिद्धि है। संसार-सागरसे पार उतरनेकी पद्मतिमें एक योग / प्राण-निरोध ) और दूसरा ज्ञान--ये दोनों एक फल देनेबाले समान उपाय शास्त्रोंमें बतलाये गये हैं। किसीके लिये योगका साधन असाध्य-सा है और किसीके लिये परमात्मविषयक ज्ञानका साधन असाध्य-सा है; परंत्र मैं तो परमात्मविषयक ज्ञानके साधनको ही ससाध्य मानता हूँ। यह प्राणनिरोधरूप योग देश, काल, आसन, प्राणायाम, धारणा, ध्यान आदि उपायोंसे सिद्ध होता है: अतः वह सुसाध्य नहीं है। किंत्र साधकको सुसाध्यता और दुःसाध्यताका विचार नहीं चाहिये । रचकुळतिळक ! ज्ञान और योग—ये दोनों ही उपाय शास्त्रोक्त हैं। इन दोनोंमेंसे सब ज्ञानोंसे परे जाननेयोग्य विद्यास जान तम्हें पहले बतलाया जा जुका है। अब तम यह योग सनो, जो प्राण और अपानके निरोधके नामसे प्रसिद्ध है, तथा देहरूपी गुहाका दह ाश्रय करनेवाळा, अणिमारि अनन्त सिद्धियोंको देन-नाळा और परमार्थ-ज्ञान प्रदान करानेवाळा है ।

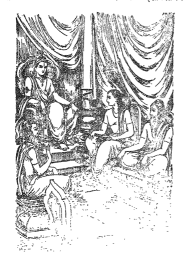
'योग' शब्दसे उपर्युक्त दोनों ही प्रकार (परमात्म-

(सर्ग ११--१३)

# देवसभामें वायसराज अञ्चण्डका बृत्तान्त सुनकर महर्षि वसिन्ठका उसे देखनेके लिये मेरुगिरिपर जाना, मेरु-शिखर तथा 'चतु' नामक कल्पतरुका वर्णन, वसिष्ठजीका अग्रण्डसे मिलना, भुद्यण्डद्वारा उनका आतिथ्य-सत्कार, वसिष्ठजीका भुद्यण्डसे उनका ब्रत्तान्त प्रक्रना और उनके गुणोंका वर्णन करना

श्रीवसिष्टजी कहते हैं---वत्स राम ! प्रवेवर्णित उस अनन्त प्रमात्माके किसी एक अंशमें महस्थलमें प्रतीत होनेवाली मुगतणाकी भाँति यह ब्रह्माण्ड वर्तमान है। उस ब्रह्माण्डमें सृष्टिकी उत्पत्तिके कारण तथा पूर्वकृत कर्मानुसार प्राणिसमृहकी रचनामें संलग्न कमलयोनि ब्रह्मा पितामहरूपसे स्थित हैं। उन्हीं ब्रह्मदेवका मैं एक

सदाचारसम्पन्न मानसपुत्र हूँ । मेरा नाम वसिष्ठ है । में अवद्वारा धारण किये गये सप्तर्षिमण्डलमें वैवखत मन्वन्तर-पर्यन्त निवास करता हूँ । एक समयकी बात है. में खर्मलोकमें देवराज इन्द्रकी सभामें बैठा हुआ था। वहाँ देवर्षि नारद आदि भी विराजमान थे। वे चिरजीवियोंकी कथा सना रहे थे। मैंने भी वह कथा मुनी थी । उस समय किसी कथा-प्रसङ्गके क्ष्यस्पर मुनिवर शातातप, जो मितभाषी, गानी और अगध्य बुद्धिसम्पन्न थे, कहने लगे—'भेहगिरिके ईशानकोणमें



पक्करागमणिसे युक्त एक बहुत ऊँचा शिखर हैं । उसकी चोटीपर एक अत्यन्त शोभाशाळी कल्पतरु है, जो 'चूत' नामसे विख्यात हैं । उस कल्पतरुके ऊपरी भागकी दाहिनी शाखामें एक कोटर है, जो चाँदिके समान श्वेतवर्णकी छताओंसे आच्छादित हैं । उस कोटरमें एक घोंसळा विद्यमान हैं । उस घोंसळेंमें एक परम ऐश्वर्यशाळी कीआ निवास करता है । उस वीतराग वायसका नाम भुशुण्ड हैं । देवगण ! वह वायसराज सुशुण्ड इस जगत्में जिस प्रकार चिरकाळसे जी रहा है, वैसा चिरजीवी तो खर्मळोकमें न कोई हुआ है और न होगा ही । वह दीर्घायु तो है ही, साथ ही रागरहित, ऐश्वर्ययुक्त, शान्त और स्थिर है । वह काळकी गतिका पूर्ण कात है ।"

शत्रव ! इस प्रकार जब कथाका समय समाप्त हुआ और मभी देवता अपने-अपने वासस्थानको चले गये, तव में अत्रहलवश उस भश्रण्ड पक्षीको देखनेके लिये चल पड़ा। फिर तो तरंत ही मैं मेरुगिरिके उत्तम शिखरपर जा पहुँचा, जहाँ वह मुद्युष्ड नामक कौआ रहता था । वह विशाल शिखर पद्मरागमणिसे निर्मित था । वहाँ झरते हुए गङ्गाजीके झरनोंके शब्द गूँज रहे थे। उसके लताकन्नोंमें देवता विराजित थे। गन्धवींकी गीत-श्वनिसे वह अत्यन्त रमणीय लग रहा था और वहाँ शीतल-मन्द-सुगन्य वायु वह रही थी । उसी शिखरपर मैंने 'चृत' नागक कल्पवृक्षको देखा। वह देवता, किंतर, गन्वर्व एवं विद्याधरोंसे युक्त, ब्रह्माण्डकी तरह विस्तृत, असीम तथा दसों दिशाओं और आकाशको व्यात किये हुए था । वह सब ओरसे प्रणों, फलों और की मह पक्षवींसे आच्छादित था । उसके प्रप्रोंसे सबको आह्नादः प्रदान करनेत्राले पराग झड़ रहे थे, जिनसे उसकी अत्यन्त विचित्र शोभा हो रही थी। वहाँ मैंने देखा, अनेक जातिके पक्षी उस वृक्षके तने और शाखाओंकी संधियोंमें, लताओंसे आवत शाखाग्रभागोंमें, लता-पत्रोंमें, गाँठोंमें और पुष्पोंमें घोंसले बनाकर उनमें छिपे हुए बेठे थे। वहाँ मैंने ॐकार और वेदके भित्रभूत ब्रह्माके वाहन हंसींके बचोंको भी देखा, जिन्हें व्रसिवधाकी विधिवत शिक्षा प्राप्त हो चुकी थी एवं जो सानवेदका गान करनेवाले थे । तत्पश्चातः मैंने अग्निदेवके वाहन शक्तोंको देखा। उनके शरीरका रंग शक्क विद्युत्पुञ्ज और नील मेघके समान था तथा कोई-कोई यज्ञवेदियोंपर बिछाये गये हरित वर्णके कुश-लताओंके दलोंकी माँति हरे रंगके भी थे। देवगण सदा उनका दर्शन करते थे। वे मन्त्रोंका उच्चारण कर रहेथे। जनकी बोली स्वाहाकारकी-सी जान पडती थी। वहाँ मयूरोंके बन्चे भी थे, जिनकी शिखाएँ अग्नि-शिखा-सी उदीत थीं. जिनके पर जगजननी पार्वती (अपने जूड़ेमें

बाँधनेके छिये ) सँभाळकर रखती थीं तथा जो स्कल्दद्वारा विस्तारित शिव-सम्बन्धी सम्पूर्ण विज्ञानोंके विशेष जानकार थे ।

इस प्रकार ज्यों ही मेरी दृष्टि उस वृक्षकी दाहिनी ज्ञाखाक एकान्त कोटरपर पड़ी, स्यों ही मेंने देखा कि वहाँ बहुत-से कौए बैठे हुए हैं और उनके बीचमें ऐश्वर्यशाळी एवं अस्पन्त उन्नत शरीरवाळा वायसराज अगुज्ड किराजमान है। उसका मन आस्मज्ञानसे परिपूर्ण है। वह दूसरोंको मान देनेवाळा, समदर्शी और सर्वाङ्गसुन्दर है। प्राणिकम्याके निरोधसे वह सदा अन्तर्भुख वृत्तिवाळा और सुखी है तथा चिरजीवी होनेके कारण वह 'चिरजीवी' नामसे विख्यात है। वह भूतकाळीन सुर, असुर और महीपाळोंके इतिहासका झाता, प्रसन्त एवं गम्भीर मनसे युक्त, चतुर तथा कोमळ एवं गधुर वाणी बोळनेवाळा है। वह परमात्माके सृक्षमतत्वका वक्ता तथा विज्ञाता है। वह ममता और अहंकारसे रहित, बुद्धमें बृहस्पतिसे भी बदकर, प्राणिमात्रका हितैपी, वन्धु



यो० वा० अं० ४८-४९-

एवं मित्र है। वह एक मनोरम सरोवरकी माँति सौम्य, प्रसन्न, मधुर, ब्रह्म-रससे युक्त, महान् आत्मबलसे सम्पन्न और आन्तरिक अखण्ड शान्ति-समन्वित है। गम्मीरताका परित्याग न करनेके कारण उसके अन्तः-करणकी शोभा प्रकटित हो रही थी।

रखुनन्दन ! तद्दनन्तर में उस भुशुण्ड पक्षीके सामने उतर पड़ा, मानो पर्वतपर आकाशसे कोई नक्षत्र आ गिरा हो । मेरा शरीर कान्तिमान् तो था ही, अतः मेरे आनेसे वह सभा कुळ चन्नर हो उर्ज । यदापि वहाँ मेरे जानेकी कोई सम्भावना नहीं भी, तथापि मुसे देखते ही भुशुण्डने पहचान िया कि ये तो वसिष्ठजी पदारे हैं । फिर तो वह पर्वनसे उठे हुए छोटे-से मेध-खण्डक समान अपने पत्र-पुत्रके आसनसे उठ खड़ा हुआ और मधुर वाणीमें बोळा—'मुनिवर ! आपका सागत है ।' तत्पश्चात् उदाने आहन, अर्थ और पाध आदि देकर येरा सत्कार किया । उस समय उस महान् तेजसी मुद्धण्डका मन परम प्रसन्न था । उसने सीहाईवश मधुर धाणीमें मुद्धसे कहना आरम्भ किया ।

मुशुण्ड बोला—सुने ! बड़े सौमाग्यकी बात है कि चिरकालके पश्चात् आज आपने हमलोगोंपर महान् अनुप्रह किया है; क्योंकि आपके दर्शनांगृतके सिश्चनसे सिक्त होकर आज हमलोग पुण्यदृक्ष-सरीखे परम पित्र हो गये। मुनिवर ! आप तो माननीयोंके भी मान्य हैं । इस समय जो आपने मुसे दर्शन दिया है, इसमें चिरकालसे संचित मेरी पुण्यराशिकी प्रेरणा ही कारण जान पड़ती हैं। अच्छा, अब यह बताइपे कि कहाँसे आपका शुमागमन हुआ है तथा कि प्रतिये आज आपने यहाँ प्यारनेका कर उठाया है। इनलेग सदा आपका आदेशपूर्ण बचन सुननेके लिये लालायित रहते हैं, अतः आप हमें आज्ञा देनेको कृपा कोजिये। मुनिराज! आपके चरणोंके दर्शनसे ही मुसे सारी बातें ज्ञात हो गयी हैं। आपने अपने शुमागमनके पुण्यसे

हमलोगोंको संयुक्त कर दिया । ( बात यह है कि ) इन्द्रसभामें चिरजीवियोंके विषयमें चर्चा हो रही थी, उसी प्रसङ्गमं आपको हमार स्मरण हो आया । इसी कारण आपने अपने चरणोंसे इस स्थानको तथा मुझे भी पवित्र बनाया है । मुनिश्रेष्ट ! इस प्रकार यद्यपि आपके आग्रमनका प्रयोजन सुझे ज्ञात हो गया है, फिर भी जो मैं आपसे पूछ रहा हूँ, इसका कारण यह है कि आपके बचनामृतके स्सास्वादकी वाञ्छा उत्तरोत्तर बढ़ती ही जा रही है । श्रीराम! तीनों कालोंका निर्मल झान रखनेवाले उस चिरजीवी पक्षी भुकुण्डने जब इस प्रकार पूछा, तब मैंने उसे यो उत्तर दिया ।



श्रीवसिष्ठजीने कहा — पित्रगोंके सरदार ! तुम जो कुछ कह रहे हो, वह बिल्कुल सत्य है । आज मैं तुम किरजीवीको देखनेके लिये ही यहाँ आया हूँ । सौमास्य-

की बात है कि तुम्हारा अन्तःकरण पूर्णतया दानत है, तुम सकुराल हो और परमासकान-सम्पन्न होनेने कारण इस मीराण जगनालमें भी नहीं फैंसे हो । परंतु एक प्रश्नाली वासतराज ! मेरे मनमें एक संदेह है, उसे तुम अपने यथार्थ वचनोंद्वारा दूर करों । (वह संशय यह है कि ) तुम किस कुलमें उत्पन्न हुए हो ? किस प्रकार तुर्धे होय-तस्वका ज्ञान प्राप्त हुआ ? तुम्हारी अधु कितनी है ? तुम्हें अपना कौन-सा कुतान्त अर्थात् किस कल्पका चरित्र याद है ? किस महानुसावने तुम-जैसे दीर्थदहींसे लिये यह निवासस्थान निथित किया है ?

श्रीराम ! वह मुशुण्ड न तो अभीए-टामसे प्रसन्न की होता था, न तो उसकी बुद्धि ही कूर थी । उसके सभी अङ्ग सन्दर् थे तथा शरीरका वर्ण वर्षाकाळीन मेघके सददा इयाम था । उसके बचन रनेहपूर्ग और गम्भीर होते थे । वह मुसकुराकर ही बोलता था । तीनी जैन्हों-की इयत्ता उसके लिये हस्तामलकवत् थी । वह सम्पूर्ण भोगोंको तुण-सरीखे तुन्छ समझता था । वह परावर ब्रह्मका ज्ञाता था । उसकी लुद्धि पूर्णतया शान्त थी तथा वह शान्त और परमानन्दसे परिपूर्ण था । उसके वाक्य प्रिय और मधर, अतएव सुनने योग्य तथा वीणाके गानकी भाँति मनोहर थे। उसका शरीर तो ऐसा उगता ग मानो सम्पूर्ण भयोंका अपहरण करनेवाले खयं बहाने ही नवीन भुद्माण्ड-रारीर धारण किया हो । वह खाआविक प्रसन्तासे यक्त था तथा प्रश्लोंका उत्तर देनेके छिन उत्सक्त होनेके कारण उसके मुखकी अङ्गत शीभा हो रही थी । इस प्रकार उस वायसराज मुझ्उडने झुस, अमृतमय तथा क्रमबद्ध रूपसे निर्मेष्ट वाणीद्वारा अनना सम्पूर्ण वृत्तान्त मुहासे कहना आरम्भ किया !

( सर्ग १४-१७)

#### भ्रुगुण्डका यसिष्ठजीसे अपने जनमञ्चलान्तके प्रसङ्गरें महादेवजी तथा माहकाओंका वर्णन करते हुए अपनी उत्पत्ति, ज्ञान-प्राप्ति और उस वोस्तरुमें आनेका द्वलान्त कहना

मुशुण्ड बोला—मुनिवर विसष्टजी ! इस जगत्में देवाधिदेव महादेव समस्त खर्गवासी देवताओंने श्रेष्ट हैं । ब्रह्माद्वेद समस्त खर्गवासी देवताओंने श्रेष्ट हैं । ब्रह्माद्वेद देवता भी उनकी अभिवन्दना करते हैं । उनके शरीरके वनाधिने सौन्दर्यशालिनी सगवती पावती विराजनान रहती हैं । उन महादेवजीके मस्तकपर गङ्गाक्यी पुष्पमाला मुशोगित है, जो हिमके हास्की मौति ववज तथा लहिंगेक्यी पुष्प-गुच्छोंसे गुँधी हुई थे । उस मालाने ही उनके जटा-जटको आवेटित कर रखा है । धीरसागरसे जिसकी उत्पत्ति हुई है तथा जिससे अमृतके झरने झरते रहते हैं, वह शोभाशाली चन्द्रमा उनके ल्लाटमें स्थित



है । उस चन्द्रमाने अनवस्त अग्रुत-प्रवाहसे अभिषिक्त होनेके कारण जिमकी विपैटी शक्ति शान्त होकर अग्रुत-खरूपिणी हो गयी है तथा जिसका वर्ण इन्द्रनीटमणिके

गमान स्थाम है। वह कालकूट विष उनके क्राउने आभूषणके समान अशोमित है । निर्मेट अधिसे जिसकी उत्पत्ति हुई है। वह असन्त श्रास सम उन महादेशकीका भूषण है । आकाश ही उनका वस्त्र है, जो अन्त्रमार्का सवावाराके प्रक्षादित, नीने मंद्रके समान स्वामित और तारारूपी विन्दर्जीसे समन्त्रित है । हिलनेके कारण जिनके मस्तराकी मणियाँ चमक रही हैं तथा जिनकी जानित तपाय हुए प्रवर्णके समात है, ऐसे चिकने अङ्गा ं सर्प ही उनके हाथके अञ्चल हैं। उनका सम तीन वेत्रीसे वेशीयमान है। वेसे प्रमध्यम उनके परिवारकम है, उसी प्रकार निर्मत कान्तिवाली गातृकाएँ भी उनके परिवासी ही हैं । ये मातकार्वे पर्वनशिष्यरोपर, आकाशने, विभिन्न लोकोंमें, गङ्गीन, इमशानोंमें तथा प्राणियोंके सीरोंमें निवास करती हैं । उन सभी मातकाओंमें जया, विजया, जयन्ती, अपराजिता, शिद्धा, रक्ता, अल्स्बुसः और उत्पद्ध----ये आठ मात्रदेशियाँ प्रधान हैं । शेप माताएँ इन्हीं आठोंका अनुगगन करती हैं।

दूसरोंको मान देनेवाले सुनीश्वर ! उन तहामिहम-शालिनी मातृकाओंमें माता अञ्चुला अयम्य विख्यात हैं । उनका बाहन कीआ है । उस कीएका नाम चण्ड है । यह इन्द्रनील-पर्वतको समाग नीला है तथा उसके टोरकी हड्डी बज़के समान कटोर है । एक समयकी बात है, भयंत्रर चेष्टावाली तथा अष्ट सिद्धियोंके सम्पन्न वे सभी मातृकाएँ किली कारणवहा आफाराने इन्हरी हुईँ । वहाँ उन सक्ता एक महोस्तव हुआ, जो नाच-गान आदिसे अयम्त मनोहर था । उस उरम्पमें ग्राह्मी देवीके रथमें जुतनेवाली उनकी दासी हाँनियाँ और अल्ब्युसा देवीका बाहन चण्डनामक कीआ—ये सभी आकाशप्रदेशमें एकत्र होकर नृत्य करने लगे । इस प्रकार



साथ-साथ नाचनेके कारण वह वायस सात कुल्हंसियोंका वक्षम हो गया । फिर तो उसने क्रमशः प्रत्येक हंसीके साथ रमण किया, जिससे वे ब्राह्मी शक्तिके रथकी हंसियों गर्भवर्ता हो गयीं । मुनीश्वर ! तब उन हंसियोंने ब्राह्मी देवीमे अपना ब्रन्तान्त यथार्थ रूपसे कह सुनाया ।

इसपर बाहीदेवीनं कहा—पुत्रियों ! इस समय तुमलोग गर्भवती हो गयी हो, इसलिये मेरा रथ वहन करानेमें समर्थ नहीं हो; अत: अब तुमलोग स्वेच्छानुसार विचरण करों । इस प्रकार बाह्यिवेदी दयापरवश हो गर्भके आरण अल्सायी हुई उन हंस्यियेते ऐसा कहकर सुखबूर्वक निर्विकल्प समाधिमें स्थित हो गर्यों । तदनन्तर समय आनेपर उन हंस्यियेने इक्षीस अंडे दिये । मुने ! इस प्रकार उन अल्डोंसे ये हमलोग इक्षीस माई चल्डके पुत्रक्रपमें कौएकी योनिमें उत्पन्न हुए । धीरे-धीरे हम बड़े हुए । हमारे पर निकल आये और हम आकाशमें उड़ने

योग्य भी हो गये । जब भगवती ब्राह्मी समाधिसे विस्त हुई, तब हमलोगोंने अपनी माता हंसियोंके साथ उन देवीकी चिरकालतक भलीगाँति आराधना की । तदनन्तर उपयुक्त समय आनेपर कृपापरवश हुई भगवती ब्राह्मीने



हमलोगोंपर ऐसा अनुप्रह किया, जिसके फळखरूप हमलोग जीवन्मुक्त होकर स्थित हैं। जब हमलोगोंका मन पूर्णतया शान्त हो गया, तब ऐसी बारणा हुई कि अब एकान्त प्रदेशमें चलकर ष्यान-समाधिमें स्थित रहना चाहिये। ऐसा निश्चय करके हमलोग अपने पिताजीके पास विन्ध्यप्रदेशमें गये। वहाँ पहुँचनेपर पिताजीके पास विन्ध्यप्रदेशमें गये। वहाँ पहुँचनेपर पिताजीके हमलोगोंका आलिङ्गन किया। तत्पश्चात् हमलोगोंन अलम्बुसा देवीका पूजन किया। जिससे उन देवीने हम-लोगोंको कुपाटिएसे देखा। फिर तो हमलोग समाहित-चित्त होकर वहीं रहने लगे।

तव पिता चण्डने पूछा—पुत्रो ! क्या तुमलोग इस जगज्जालसे, जो अनन्त वासनारूपी तन्तुओंसे गुँधा हुआ है, मुक्त हो चुके हो ! यदि नहीं तो हम इन मृत्य- बत्सला भगवती अलम्बुसासे प्रार्थना करें, जिससे तुमलोग ज्ञानमें पारंगत हो जाओंगे।

कौओंने कहा—पिताजी ! ब्राह्मीदेवीकी कृपासे हम-लोगोंको ब्रेय तत्त्रका पूर्ण ज्ञान प्राप्त हो चुका है; किंतु अब हमें एकान्तवासके लिये किसी उत्तम स्थानकी अमिलाण है !

चण्डने कहा—पुत्रो ! मेरु नामका एक अयन्त ऊँचा पर्वत है, जो रत्नसमृहोंका आधार और देवताओंका आध्रयं-स्थान है । उसके प्रष्टमागागें एक महान् कल्पनृक्ष है, जो नाना प्रकारके प्राणियोंसे समान्नत है । उसके दाहिने तनेपर एक शाखा है, जिसगें छुवर्ण-सहश पीळे रंगके चमकीळे पछुव लगे हैं और वह रत्न-तुल्य धनं पुष्प-गुच्छोंसे तथा चन्द्रविध्वक्षी तरह प्रकाशमान पार्चेस सुशोभित है । पुत्रो ! पूर्वकाळमें मैंने उसी शाखापर चमकीळी मणियोंसे युक्त घोंसळा बनाया था और उसीमें कीडा की थी । उस घोंसळेके बाहरी दरवाजोंकी रचना



चिन्तामणिकी शलाकाओंसे की गयी है । वह रन-सदश चमकीले पुष्पदलेंसे आच्छादित, सुखादु रसयुक्त फलेंसे युक्त और विचारपूर्वभ व्यवहार करनेवाले कौंडोंचे वज्जोंसे परिपूर्ण है । अतः प्यारे बच्चो ! तुमलोग उसी बोयलेयर जाओ । वहाँ रहते हुए तुमलोगोंको पर्यात मात्रामं भोग और निर्विष्ठ मोक्ष दोनों प्राप्त होंगे ।

मनिवर ! यों कहकर हमारे पिताने हमळागोंका चम्बन तथा आलिङ्गन किया । तय हमलोग मगवती अलम्बासा और पिताजीके चरणोंमें अमिवाइन करके अलम्बुसाके वासस्थान उस विन्ध्यप्रदेशसे उड़ चले : किर तो क्रमण: आकाशको ठाँघकर और मेगोंक कोट्योंसे विकलका प्रथमलोक्तमें जा पहुँचे। वहाँ हामलोगीने अकाजवारी देशेंको प्रणाम किया । सुनीधर ! फिर सूर्यमण्डका। अतिक्रमण करके हमलोग स्वर्गकी अमरावती-परीमें गये और फिर खर्मको लॉंगकर मफ्लेपने पहुँच गये । वहाँ हमलोगोंने मता भगवती बाझीदेवीको प्रणाम किया और तुरंत ही पिताद्वारा कहा हुआ वह सारा वत्तान्त उन्हें ज्यों-का-त्यों कह सुनाया । तत्र उन्होंने स्नेहपूर्वक हक्कोगोंका अलिङ्गन किया और 'जाओ' यों आजा प्रदान करके हमें उत्साहित किया । तत्पश्चात इमलोग उन्हें नगस्कार करके बहालोकसे चल पढ़े । आकाशमार्गसे चलवेंगं हमलोग चपल तो थे ही: अत: पवनलोक्से विचरते हुए खेकपालोंकी प्रस्थिको. जो मर्यके समाग देरीप्यमान हैं, लॉबकर इस कल्पतरुपर आ पहेंचे और अपने घोंनलेमें प्रविष्ट हो गये। मने ! यहाँ सारी बाधाएँ हमलोगोंसे दुर रहती हैं और हमलोग महा समाधिमें ही ित रहते हैं । महात्रमाय ! आपके पूर्व प्रश्नीके उत्तरमें हुनलोग जैसे उत्पन हुए, निय प्रकार ययार्थ ज्ञान प्राप्त करनेसे इमलेगोंकी बुद्धि शान्त हुई एवं जिस तरह इमलीग इस घोंतलेमें आये—यह सारा चलान्त आपको अविकाल-अपने मलीमाँति बाह् गुक्तभा । (सर्ग १८-१२)

# 'तुन्हारी कितनी आयु है और तुम किन-किन वृत्तान्तोंका सरण करते हो ?' वसिष्ठजीद्वारा पुळे हुए इन प्रश्नोंका सुद्धण्डद्वारा समाधान

्रमुण्डने कहा—मुने ! में जो निर्विद्यतापूर्वक आपका दर्शन कर रहा हूँ, इससे प्रतीत होता है कि चिरकालसे संचिः। किये गये मेरे पुण्योंका फल आज ही प्रकट हुआ है । मुनिराज ! आज आपके दर्शनसे यह घोंसला, यह शाला, यह मैं और यह कल्यतरु—ये सब-के-सब पवित्र हो गरे।

धीवसिष्ठजीने पृष्ठा—पित्तराज ! उस प्रकार वरुवान् एवं अगाव बुद्धिसम्पन तुम्हारे भाई यहाँ दिखायी क्यों नहीं देने ! अनेले तुम्हीं क्यों दक्षिगोचर हो रहे हो !

ुनुण्डनं महा——िल्पाप महर्षे ! हमछोगोंको यहाँ रहते बहुन छंवा समय व्यतीत हो गया, यहाँतक कि दिनकी मंति युगोंकी पङ्कियाँ समाप्त हो गयी । अतः इतना छंवा समय बीत जानेके कारण पेरे सर्वा छोटे बाई ्रकी तरह अपने शरीरोंका त्याम करके कल्याण-मय दिवपदमें छीन हो गये; क्योंकि चाहे कोई दीर्घायु हो, स्हान हों, बख्वान हों——कैसे भी क्यों व हों, अलक्षितखम्पवाला करल समीको निगल जाता है।

श्रीवितिष्ठजीने पृद्धा—प्यारे वायसराज ! जिस समय प्रक्रमणानु अनवरत वेगपूर्वका वहने व्याती है, उस समय तथा नुन्हें खेद नहीं होता ! उदयाचळ और क्षस्ताच्यक अग्यसमृहींको भरून करनेवाली तुर्वकी क्षित्रणीने क्या नुन्हें कह नहीं होता ! यह कल्पहक्ष जो सूर्व ही अत्यन्त ऊँचा है तथा ऊँचे-ते-के-केंक्स स्थानपा रिस्त है; जामतिक विषय क्षीभोंसे क्षुव्य क्यों नहीं होता!

नुशुण्डने कहा—भगवत् ! इम सदा परमात्मार्थे ही संतोप आनका स्थित रहते हैं, इसिंटि। क्रमक घटसर आनेपर भी हमें कभी इस जगत्में श्रम नहीं होता ।

बसन् ! हम अपने स्वभावमात्रसे संतुत्र रहते हैं और कष्ट-दायक विचारोंसे मुक्त होकर अपने इस बॉसलेनं रहकर केवल मालयापन करते हैं। हमें न तो इस देहके जीवित रहनेसे किसी फलकी अविकापा है और न हम मरणद्वारा इसका विनाश ही चाहते हैं; क्योंकि हमलोग वर्तमान समयमें जिस प्रकार स्थित हैं, वैसे ही आगे भी स्थित रहेंगे। हमने प्राणियोंकी जन्म-मरण आदि दशाओंका अवलोकान कर लिया और हमारे मनने अपने चन्नाल खरुपना सर्वया त्याग कर दिया है । निरन्तर शान्ति प्रदान करनेवाले अपने अविनाशी सिखदानन्द्रधनस्वरूप ब्रानमें स्थित होकर मैं इन कल्पवृक्षके ऊपर बेटा हुआ सदा कालकी कलापूर्ण गतिको जानता रहता हूँ । हसन् ! में रतन-सदश चमकील पुष्प-गुच्छोंके प्रकाशसे युक्त इस कल्पलतागृहर्षे बैठकर प्राणायामके द्वारा योगबल्से सम्पूर्ण कल्पकी बात जान लेता हूँ। मैं इस ऊँचे शिखरपर वैटा हुआ अपनी बुद्धिसे छोकोंके बालक्रमकी स्थितिको जानता रहता हूँ । सुनिवर ! भेरा मन सार और असार वस्तुओंका विभाग करनेवाले ज्ञानकी प्राप्तिसे उत्तम शान्तिको प्राप्त हो गया है, अत: इसकी चञ्चलता नट हो गयी है और अब यह बान्त होकर मलीमाँति स्थिर हो गया है। अगाध-बृद्धिसम्पन महर्ने ! सांसारिक व्यवहारींसे उत्पन्न मिथ्या आशारूपी पाशोंसे वंघा हुआ भूलोकवासी सावारण काँजा जिस प्रकार सिनकारियोंसे स्यभीत हो जाता है, उस प्रकार में सप्रभीत नहीं होता; क्यांकि उत्कृष्ट शान्तिस्वप धर्मवाटी तथा आत्मप्रकाशपे शांतल हुई बुढिद्वारा जागतिक माथाको देखने हुए हमस्येग वंगिनमान हो गाने हैं, इसकिने मयंकर दशाओंकें भी इमारी एक्टि पर्यतको समान स्थिर रहती है। परम पृष्टवैद्याची मुने ! समस्त भूतसमुदाय व्यवहारदृष्टिसे आते और जाते हैं, परंतु परमार्थदृष्टिसे न कोई आता

है न जाता है; अत: इस विषयमें हमलोगोंको भय कैसा । क्योंकि प्राणि-समुदाय हपी तरङ्गोंसे युक्त तथा कालकामस्मे प्रवेश करनेवाली संसार-सरिताके तटपर स्थित होते हुए भी हमलोग उसकी उपेक्षा कर रहे हैं । जिनके शोक, भय और आयास नष्ट हो चुके हैं तथा जो आत्मलाभसे संतद्र हैं---ऐसे आप-सरीखे उत्तम प्ररूप हमलोगींपर अनप्रह करते रहते हैं, इसलिये हमलोग सारे ए:खोंसे मुक्त हो गये हैं । भगवन् ! हमलोगींका यन व्यपि व्यवहारार्थ इधर-उधर कार्योमें व्यस्त रहता है. तथापि न तो वह राग आदि इत्तियोंमं पाँसता है और न तत्त्व-विचारसे शन्य ही होता है । क्योंकि हमारा आत्मा निर्विकार, क्षीमरहित और शान्त हो गया है, इसलिये चिद्रप तरङ्गवाले हमलोग पूर्णिमानं पर्वकालमं वहनेवाले महारामरकी भाँति प्रबुद्ध हो गरे हैं । ब्रह्मन् ! इस समय आपके आगमनसे हमलोगोंका अन्तःकरण हर्षसे प्रफ़िल हो उठा है । समस्त एषणाओंका परित्याग कर चुकतेवाले संत-महात्मा अपने ग्रुभागमनद्वारा जो हमपर अनुब्रह करते हैं, इससे बढ़कर कल्याणकारक में अपने ठिये और कुछ नहीं समझता । मळा, आपातरमणीय भोगोंसे कीन्-सा न्यभ मिल सकता है ? अर्थात कुछ नहीं। किंत सत्सङ्गरूपी चिन्तामणिसे तो सबके सारभृत ययार्थ ज्ञानकी प्राप्ति हो जाती है । सज्जन-दिल्लेमणे ! आपकी वाणी स्तेहपूर्ण, गर्म्भार, कोमल, मधुर, उदार और धीरतायुक्त है; मैंने परमात्माको जान दिया है और आपके दर्शनसे में पिनत हो जुना हैं। इसिंटने मेरी तो ऐसी वारण है कि आज भैरा जन्म राहत्य हो गया: क्योंकि माधु पुरुषोका सङ्ग समस्त भयोका अपहरण करनेवाला होता ह

सुनीश्वर ! युगानकालमें जह सीवण उपद्रव होने ज्याने हें जोर प्रचण्ड वायु वहने ज्यानी है, उस द्रमध् भी यह जरुनहृत्र सुस्थिर रहता है। यह कभी भी करियन नहीं होता । अन्य लोगोंमें चित्ररण करनेवाले समस्त प्राणियों के लिये यह अगम्य है, इसीलिये हमलोग यहाँ सुख्यूर्वक निवास करते हैं। ऐसे उत्तम ह्न्न्यपर निवास करनेवाले हमलोगोंके निकट भला, आपत्तियाँ कैसे फटक सकती हैं।

श्रीचित्रप्रजीने पृद्ध — महाबुद्धिमान् सुशुण्ड ! प्रल्य-कालमें जब सूर्य और चन्द्रमाको भी गिरा देनेवाली उत्पातवायु बहने व्याती हैं, उस समय तुम संतापरिहत कैसे रह पाते हो ?

गुशुण्डनं कहा— मुनिश्रेष्ट ! कल्पान्तकं समय जब सांसास्ति व्यवहारका विनाश हो जाता है, उस समय जैसे कृतन्न आपितिकाल्मं सन्मिन्नको त्याग देता है, उसी तरह में इस बोसलेको छोड़ देता हूँ और आकाशमें ही स्थित रहता हूँ । उस अवसरपर वासनाश्र्य मनकी तरह में सारी कल्पनाओंसे रहित रहता हूँ और मेरा सारा शरीर निथल हो जाता है । फिर में ब्रह्माण्डके उस पार पहुँचकर समस्त तत्वींके अन्तभूत एवं विशुद्ध परमात्मामें अच्छ सुपुतायस्थाके सहश निर्विकल्पसमाधिमें तक्तक स्थित रहता हूँ, जवतक कमल्योनि ब्रह्मा पुनः सृष्टिकर्ममें प्रश्चत नहीं होते। सृष्टिस्चना हो जानेके प्रथात् में ब्रह्माण्डके प्रवेश करके पुनः अपने इस धोंसलेमें आ जाता हूँ ।

श्रीवसिङ्जीने पृष्टा—विहाराज ! कल्पान्तके अवसरोंपर जंसे तुम वारणा, ध्यान और समाधिके हारा अखण्डरूपसे स्थित रहते हो, वैसे अन्य योगी क्यों नहीं रहते ?

मुगुण्डमं सहा—महान् ! यह तो परमेश्वरकी नियमिका शिक्ष हैं । उसका उछन्नम करना कठिन हैं । इसी कारण मुझे ऐसे रहना पड़ना हैं और दूरतरे योगी दूसरी प्रकारसे रहते हैं । जो अवस्थंमाबी हैं, उसकी इदिमधंस्त्रसे अवधारण नहीं की जा राहती; क्योंकि परमेश्वरकी नियमिका शिक्षर खमाका ऐसा निथ्य है कि जैगा होनहार होता हैं, वैसा ही होता है । इसीलिये अस्कि करूपरें

केवल मेरे संकल्पसे ही मेरुगिरिके इसी शिखरपर इस प्रकार यह कल्पन्नक्ष वारंबार उत्पन्न होता है।

श्रीविसप्टजीने पूछा—कत्याणखरूप वायसराज ! तुम्हारी आयु अत्यन्त छंत्री हैं। तुम भूतकाळीन पदार्थोंका निर्देश करनेवाळोंने अग्रगण्य, ज्ञान-विज्ञानसम्पन्न और धीर हो। तुम्हारी मनोगिति योगसाधनके योग्य है। तुमने अनेक प्रकारकी असंख्य सृष्टियोंकी उत्पत्ति, स्थिति और प्रख्य भी देखा है। अतः अत यह बताओं कि इस सृष्टि-कममें तुम्हें किस-किस आधर्यजनक सृष्टिका समरण है ?

भुशुण्डने कहा—सुनिश्रेष्ठ ! मुझे इस पृथ्वीके विषयमें ऐसा स्मरण है कि किसी समय यह शिला और वृक्षोंसे रहित थी । इसपर तृण और खता आदि भी नहीं थे: पर्वत, वन और भाँति-भाँतिके बृक्ष-ये कुछ भी नहीं ये और यह मेरके नीचे स्थित थी। वहाँ यह ग्यारह ह्जार वर्पोतक भस्मसे परिपूर्ग रही-ऐता सुझे सम्यक् रूपसे स्मरण है। मुझे यह भी खुव याद है कि जब बल और ऐश्वर्यके मदसे उन्मत्त हुए असरोंका घोर संग्राम चल रहा था. उस समय इस पृथ्वीका मीतरी माग क्षीण हो गया था और यह युद्धसे भागे हुए जनोंसे परिपूर्ण हो गयी थी । फिर एक चतुर्युगीतक यह उन मतवाले असरोंके अधिकारमें रही, इसका भी मुझे पूर्ण स्मरण है । अन्य चतुर्युगीके दो युगोंतक यह भूमि वनैले वृक्षोंसे खचाखच भरी रही । उस समय उन वृक्षोंके अतिरिक्त और किमी पदार्थका निर्माण नहीं हुआ था---इसका भी मुझे ठीवा-ठीवा स्मरण है। एक समय यह वसुधा चारों युगोंसे भी अधिक कालतक घने पर्वतोंसे आच्छादित रही । उसपर मनुष्य चल-फिर भी नहीं सकते थे-यह भी मुझे स्मरण है। मुझे वह समय भी याद आता है, जब धन्तरिक्ष आदि लोकोंमें समस्त विमानचारी देवता भयके कारण अन्तर्धान हो गये थे और यह पृथ्वी वृक्षशृन्य होकर अन्वकारते आच्छादित हो गयी थी । इनका तथा इनके अतिरिक्त अन्य बहुत-सी बातोंका मुझे स्मरण

है; परंतु इस विषयमें अधिक कहनेसे क्या लाम । जो सार वस्तु है, उसे में संद्वेपसे कहता हूँ, सुनिये । ब्रह्मन् ! मुझे तो यहाँतक समरण है कि मेरे सामने सैक इंं चतुर्युगियाँ बीत गर्यां और ऐसे असंख्य मनु समाह हो गये, जो सब-के-सब प्रभावाधिक्यसे परिपूर्ण थे । मुझे एक ऐसी खृष्टिका स्मरण है, जिसमें पर्वत और भूमिका नाम-निज्ञान भी नहीं था । चन्द्रमा और सूर्यके विना ही पूर्ण प्रकाश छाया रहता था और देवता तथा सिद्ध मानव आकाशमें ही रहते थे । मुझे ऐसी ही एक और स्रिष्टिका स्मरण है, जिसमें न कोई इन्द्र धा म भूपाल तथा उत्तम, मध्यम और अध्यक्ता भेर भी नहीं था । सब एकरूप था और दिशामण्डल अन्यकारसे ल्यात था ।

मुनिराज ! पहले सृष्टि-रचनाका संकल्प हुआ, फिर तीनों होकोंका निर्माण हुआ । उस विलोकीमें अवान्तर प्रदेशोंका विभाग होनेके बाद उनमें सात कुळपर्वतोंकी स्थापना हुई । उन्हीं प्रदेशोंमं जम्बृद्वीपकी पृथक् स्थापना हुई। इह्याजीने उस जम्बृद्दीपमें ब्राह्मण आदि वर्ण, उनके धर्म और उन वर्णींके लिये योग्य विद्याविशेषोंकी सृष्टि की । तत्पश्चात् अवनिमण्डल एवं नक्षत्र-चक्रकी स्थिति और ध्रवमण्डलका निर्माण किया। तात! तदनन्तर चन्द्रम और दुर्यकी उत्पत्ति, इन्द्र और उपेन्द्रकी व्यवस्था, हिर्ण्याक्षहारा पृथ्वीका अपहरण, वराहरूपधारी भगवान्-द्वारा उसका उद्धार, भूपाळोंकी रचना, यस्यह्रपधारी लाया जाना, मन्दराचलका भगवान्द्वारा वेरोंका उन्मूळन, अमृतके ळिये क्षीरसागरका मन्थन, गरुड़का शैशव, जब कि उनके पंख नहीं जमे थे, और सागरोंकी उत्पत्ति आदि जो निकटतम सृष्टिकी समृतियाँ हैं, उन्हें तो मेरी अपेश्वा अल्प आयुवाले योगी भी स्मरण करते हैं; अत: उनमें मेरी क्या आदर-बृद्धि हो सकती है।

मुनिश्रेष्ट ! हयग्रीय, हिरण्याक्ष, कालनेषि, बल, हिरण्यक्षरिपु, काथ, बलि और प्रहार आदि असुरोंने,



प्रह्लादके द्वारा भगवान विष्णुकी पूज्य ( उपगम-प्रकरण, सर्ग ३२ )

शिवि, न्यङ्क, पृथु, उलाख्य, वैन्य, नाभाग, केलि, नल, मान्याता, सगर, दिलीप और नहुष आदि नरेशोंमें तथा आत्रेय, व्यास, वाल्जीकि, झुक, वात्स्यायन, उपमृन्यु, मणीमङ्कि और भगीरथ आदि महर्वियोंमें कुछ तो सदूर भूतकालगे, कुछ निकारता अतीतमें और कुछ इसीं वर्तनान सृष्टिमें उत्पन्न हुए हैं; अतः इनके समरणकी तो बात ही क्या है। मुनियर ! आप तो हहाके पुत्र हैं। आपके भी आठ जन्म हो चुके हैं। इस आठवें जन्ममें मेरा आपके रात्य समागन होगा—यह मुझे पहलेसे ही ज्ञात था। यह वर्तमान सृति जैसी है, इसके जैसे आचरण हैं और जैसा इसका अवयव-संस्थान एवं दिशागण है, ठीफ इसी तरहकी तीव सृष्याँ पहले भी हो चुकी हैं, जिनका मुझे मळीभाँति स्मरण है । अमृतके लिये, जिसमें मन्द्राचलके आकर्षण-के प्रयाससे देवता और दैत्य व्याकुल हो गये थे....ऐसा यह बारहवाँ समुद्र-मन्थन है, यह भी मुझे स्मरण हैं। मुने ! प्रत्येक युगमें अध्येता पुरुषोंकी बुद्धियोंके न्यूनाधिक होनेके कारण बहाचर्य आदि क्रियाओं, शिक्षा-कल्प **भा**दि अङ्गों और खर आदिके उद्यारणपूर्वक पाठकी विचित्रतासे युक्त वेद भी मेरे स्मृतिपथमें वर्तमान हैं। निष्पाप भहर्षे ! युग-युगमें जो एकार्थक, विस्तारयुक्त

तथा बहुत-से पाठभेंदवाले पुराण प्रवृत्त होते हैं, उन सबका भी मुझे रमरण है। पुनः प्रत्येक युगमें बेद आदि शान्नोंके ज्ञाता व्यास आदि महर्वियोंद्वारा विरचित महाभारत आदि इतिहास भी मुझे याद हैं। इनके अतिरिक्त रामायण नामसे प्रसिद्ध जो दूसरा महान् आरचर्यजनक इतिहास है, जिसकी श्लोक-संदूषा एक लाख- है, उसं ज्ञान-शालका भी मुझे स्मरण है। उस शासनं बुद्धिवानोंके लिये हाथपर स्क्ले हुए फलकी तरह 'श्रीरामकी तरह व्यवहार करना चाहिये, परंतु रात्रणके विकासी जीवनका अनुकरण नहीं करना चाहिये ऐसा ज्ञान बनवाया गया है । उसके निर्माता महर्षि वार्ट्नीकि हैं। अब उनके द्वारा जगत्मं जो (वसिष्ट-राम-नंबाद ऋप ) इसरे ज्ञानशास्त्रकी रचना की जायगी. उसका भी मुझे ज्ञान है और समयानुसार वह आपकी भी ज्ञात हो जायगा । यह जगन्खरूपा भ्रान्ति जलमें बलबुलेके समान कभी स्थित-सी दीख पड़ती है, किंत वास्तवमें इसका किसी भी कालमें अस्तित्व नहीं है। मेरे पिता चज्डके जीवनकालमें इस कल्पतरुकी जैसी शौभा और जैसा संगठन था, वह आज भी वैसा ही हैं: इसीलिये इस समय मैं यहाँ स्थित हूँ । ( सर्ग २०–२२ )

# जिसे पृत्यु नहीं मार सकती, उस निर्देश महात्माकी श्वितिका, परमतस्वकी उपासनाका तथा तीनों लोकोंके पदार्थोंने सुख-मान्तिके अभावका प्रतिपादन

श्रीयसिष्ठजी कहते हैं—महाबाहु श्रीराम! तदनन्तर कल्पश्क्षकें अप्रभागमें आसीन इस वायसराज मुकुण्डसे मैंने जानवेदें लिये यह पूछा—'पक्षियोंके श्रेष्ठ राजा! जगत्यें निकरण करनेवाले तथा व्यवहारमें लगे हुए प्राणियोंकी देहकों एस्यु कैसे बाला नहीं पहुँसानी ए

मुशुण्डने पहा—सर्वज्ञ ब्रह्मन् ! आप यद्यपि सद इत्य जानते हैं, फिर भी जो मुझसे जिज्ञानुकी तरह पूछते हैं, वह ठीक ही है; क्योंकि स्त्रामी प्रहर्नोद्वारा अपने सेक्कोंकी वाक्पट्रता प्रसिद्ध कराया करते हैं। फिर भी आप जो सुबसे पूछते हैं, उसका में उत्तर आपको देता हूँ; क्योंकि आज्ञाका पालन ही सज्जनोंकी सबसे वहां सेवा है, ऐसा मुनिलोग कहते हैं। महाराज ! पापक्ष मोती जित्तमें पिगेषे गपे हैं, ऐसी वासनारूपे। तन्तुसंतित जिसके हृदय-कमलमें मिन जहां रहती ार्यात् यो वासना और पापसे रहित है, उसको मुख्य मारनेकी इच्छा नहीं करती। जो

शरीर-छताके घुनरूप मानसिक चिन्ताओंसे और आशाओंसे रहित है, उसको मृत्यु मारनेकी इच्छा नहीं करती । राग-हें करूपी विश्वसे परिपूर्ण अपने मनरूपी विलमें रहनेवाला लोभरूपी सर्प जिसकी नहीं डँसना, उसे मृत्यु मारनेकी इच्छा नहीं करती । शरीरक्षपी समुद्रका बडवाभिरूप अनएव समस्त विवेकस्त्यी जलको पी जानेशला क्रोध जिसको दुग्ध नहीं करता, उसे मृत्यु मारनेकी इच्छा नहीं करती। तिलोंकी वड़ी राशिकों पेर देनेवाले कठिन कोल्हू-की तरह उग्रतापूर्वक कामदेव जिसे पीड़ा नहीं पहुँचाना, उसे मृत्यु मारनेकी इच्छा नहीं करती । जिसका चित्त एक निर्मेट परम पवित्र सिचेदानन्द्धन ब्रह्मरूप परमपद्में स्थित हैं, उसको मृत्यु मारनेकी इच्छा नहीं करती । शरीरक्ष्मी पुष्पित वनमें प्रवेशकर उद्यत-कूद मचानेवाळा जिसका बळवान् मन वानरकी तरह चञ्चल नहीं है, उसको मृत्यु मारनेकी इच्छा नहीं करती । ब्रह्मन् ! ये पूर्वोक्त महान् दोप संसारक्ष्पी व्याधिके कारण हैं। ये दोष विक्षेपरहित चित्तको तनिक भी नहीं इक्झोरते । अज्ञानके कारण शारीरिक एवं मानसिक पीड़ाओंसे उत्पन्न नाना प्रकारके दु:ख विक्षेपरहित चिनको छिन-भिन्न नहीं कर पाते ।

जिसका चित्र परमात्माके खरूपमें सम्यक् प्रकारसे स्थित है, वह पुरुष शास्त्रानुसार व्यवहार करता हुआ में बास्त्रवमें न कुछ देता है । लेता हैं, न कुछ त्याग करता है और न कुछ मंगता ही है । जिस गहापुरुपका चित्र परमात्मामें स्थित हैं, उसे उपार्जन करनेके अयोग्य दुए धनादि, जुरे आरम्भ, राग-द्वेप आदि तुर्गुण, कटोर यचन, दुराचार—पे सब विचलित नहीं कर सकते अर्थाद् उसके निकर भी नहीं जा सकते । जितका चिन परमात्मामें स्थित है, उसके न जहाँ न प्राहनेपर भी त्याय आदि गुर्णोरे युक्त अनेक सम्पत्तियाँ उसके पीळे-पीळे दौड़ती हैं । इसलिये कल्याण-

कामी मनुष्यको चाहिये कि जो परिणागमं हितकर, सत्य, अविनाशी, संशयरहित एवं विषयाभित्राषरूपी दृष्टिसे रहित हैं, उसी एक परमात्म-तत्त्वमं मनको स्थिर करे। जो सदा ही परन ग्राह्य है एवं जो आदि, मध्य और अन्तर्य सुन्दर, मधुर तथा हितकारक है, उस परमात्म-तत्त्वमें मनको स्थिर करना चाहिये। जो अविनाशी है, मनके लिये सदा हितकर है, वास्तविक धुत्र मध्य है, आदि, मध्य एवं अन्तमें सदा-सर्वदा परिप्रणं है तथा जिसकी सभी संतलोग प्रीतिपूर्वक उपासना करते हैं, उस परमात्म-तत्त्रमें मनको स्थिर करना चाहिये । जो बुद्धिसे परे हैं, हानखरूप है, सत्रका आदिकारण है, निरतिशय परम अपृतस्वरूप है तथा जिससे अधिक मङ्गळमय दूसरा कोई नहीं है, उस परमतत्त्व परमात्मामं मनको स्थिर करना चाहिये: क्योंकि देवताओं, असुरों, गन्धवों, विद्याधरों, किनरों तथा देवाङ्गनाओंसे युक्त स्वर्गमें कुछ भी सुस्थिर एवं उत्तम तत्त्व नहीं है ।

तात ! द्रश्लोंसे, राजा-महाराजाओंसे, पर्वत, नगर एवं ग्वाळोंकी आवास-भूमिसे तथा समुद्र से युक्त भूसण्डळमें कुछ भी स्थायी और शोमन तत्त्व नहीं है । नागों, असुरों तथा असुरोंकी क्षियोंसे युक्त समस्त पाताल-लोकमें भी कोई स्थिर एवं मङ्गल्दायक पदार्थ नहीं है । जिसमें स्वर्ग, देवलोक, पृथ्वीमहित पाताल एवं दसों दिशाएँ हैं, ऐसे इस सम्पूर्ण जगत्में कोई भी स्थिर और मङ्गल्दायक पदार्थ नहीं है । तास्पर्य यह कि क्रिलेक्समय सम्पूर्ण संसारमें आवि, न्याचि, चिन्ता, शोक ही भरे हैं; वास्तविक सुख-शान्तिका नामोनिशान भी नहीं है । इसलिय नाशवान क्षणमङ्गुर संसारसे तीन करान्य करना चाहिंगे । अतएव सम्पूर्ण यूसण्डलका एकल्लक सम्राट् होना श्रेष्ठ नहीं, सबसे वड़े अभिन्न हम्द-बृहस्पति आदि देवता होना यानी कर्मका अधिपति होना भी श्रेष्ठ नहीं तथा पातालमें सम्पूर्ण पृथ्वीको

यारण करतेमें समर्थ रोषनाग होना यानी पातालका अध्यित होना भी श्रेष्ट नहीं; क्योंकि ये सब अपमङ्कर— त्रश्वान् हैं। जहाँ विवेकी पुरुषोका मन प्रश्वाम होकर सुख-शान्ति पाता है, वैसी वास्तविक सुख-शन्ति पाता है, वैसी वास्तविक सुख-शन्ति वहाँ लेशमात्र भी नहीं है। आधि-व्याधियोंसे प्रचुर क्रिस्नीविता भी श्रेष्ट नहीं, समस्त व्यावियोंका विसाशक्त्य मरण भी अखिल दुःसोंकी निदान हह अहताक्त्य होनेसे श्रेष्ट नहीं है, नरक नया स्वर्ग भी श्रेष्ट नहीं; क्योंकि जहीं विवेकी पुरुषोका मन

प्रकारके सम्पूर्ण विविध स्रष्टियोंके क्रम अज्ञानी
मनुप्यको बुद्धिकी मृहनाके कारण ही स्मणीय प्रतीत
होते हैं । इसिछिये जो यहान संत हैं, वे अनित्य,
ऋणभङ्कर, नाशवान् मायिक पदार्थोंमें चिरविश्राम कैसे
कर सकते हैं ? क्योंकि उनमें वास्तविक सुप्य-शान्ति
और विश्रामका अत्यन्त अभाव हैं । इसिछिये विवेकी
पुरुषोंको उनमें अन्यन्त वैराग्य करके उनसे उपस्त
हो जाना चाहिये । (सर्ग २३)

पूर्णकाम होता है, वैसा वहाँ कुछ भी नहीं है। उस

The management of the second

# शाग-अपानकी गतिकां तत्त्वतः जाननेसे मुक्ति

नुगुण्डमे कहा—महाराज ! कभी नष्ट न होनेगार्छा, नंद्राणीसे रहित एक परमात्मद्रष्टि ही लमन्त ज्ञानीमें लब्बसे जन्नत और सबसे श्रेष्ठ है । प्रवान ! प्रस्तानिक्यक विचार समस्त दुःखोंका अन्त कर देनेग्राळा तथा अनादिकारुसे चले आते हुए अज्ञानसे परिपूर्ण, दुःखम-नुल्य संस्तरस्यी अमका विनाश करनेग्राळा है। भगवन् ! समस्त नंद्रालीसे रहित परमात्मविष्यक मान्नासे अज्ञानरूपी अन्यकारका, उसके कार्योके साथ, भली प्रकार विनाश हो जला है। किंतु सामान्य बुद्धिवाले प्राणी समस्त कल्पनाओंसे अतीत इस परमप्यकों केसे प्राप्त कर सकते हैं ! अर्थात् साधारण पुरुषोंके लिये यह पद्म प्राप्त होना कठिन है । इस परमात्मविष्यक मान्नाके कोनेक मेद हैं । उनमेंसे सम्पूर्ण दुःखोंका विनाश करनेवाली प्राणमावनाका मैने साध्य लिया है, बही यदी मेरे जीवनका आधार है । अर्थाय लिया है, वही यदी मेरे जीवनका आधार है । अर्थाय कहा रहे थे, तब जावने कर मी मेने वालन

वीवसिंधजी वालं — श्रीराम ! जब मननशील शुशुण्ड इस प्रकार कह रहे थे, तब जानते हुए भी मैंने झान्त भावसे उनसे फिर कीतुक्तवश पूछा—'समस्त संदेहींको काटनेवाले अस्पन्त दीविजीवी एकानसभाव शुशुण्ड ! तुम शुक्तमे टीक-टीक कही कि प्राणकी भावना किसे महत्ते हैं ?

मृतुण्डनं कहा—सुने ! आप समग्त वेदान्तये। काता हैं, समग्त संशयोंका विनाश करनेगळे हैं, तयापि

केवल विनोदके छिने ही मुझ-जैसे कौएसे इस विषयका प्रश्न कर रहे हैं --ऐमा में मानता हूँ । महाराज ! मुशुण्डको जिपने चिरजीवी वनाया है तथा जिसने मुशुण्डको आत्मख्रक्रको प्रानि वराया है, उस प्राण-समाधिका निरहपण में कहता हूँ, सनिये | सनिराज ! इंडा और पिङ्गला नामकी दो अत्यन्त सृक्ष्म नाड़ियाँ इस देहरूपी घरके बीच दाहिने और वार्ये भागमें खित कोष्ठमें यानी कुक्षिमें रहती हैं । उनका किसीको मान नहीं होता, वे केवल नासापुरमें प्राणसंचारद्वारा प्रतीत होती हैं। उक्त देहमें यन्त्रके सहरा तीन कमळके जोड़े हैं। वे अस्थि-मांसमय एवं अत्यन्त मृद्ध हैं । उनमें ऊषर और नीचे दोनों ओरसे नाळदण्ड लगे हुए हैं और वे सम्प्रिटत होकर एक दूसरेसे मिले हुए कोमल सुन्दर दलोंसे सुशोभित हैं । उन तीन हृद्य-क्रमळयन्त्रोंमें प्राणकी समस्त शक्तियाँ ऊपर और नीचेकी ओर उसी प्रकार फेली हुई हैं, जिस प्रकार चन्द्र-विम्बसे किरणें फैलती हैं। इन प्राणशक्तियोंसे ही शीवगति, आगति, विकर्पण, हरण, बिहरण, उत्पतन एवं निपतनकी क्रियाएँ निपन्न होती हैं। मुने ! हृदय-ऋगलनें स्थित यही बाय पण्डितों-द्वारा प्राणकं नानसे कही जाती है। इसीकी कोई एक शक्ति नेत्रोंको स्पन्दित करती है यानी नेत्रोंगें निमेष- उन्मेशकी क्रिया करती हैं। उसीकी कोई एक शक्ति स्पर्शका प्रहण करती हैं, दूसरी कोई शक्ति नासिकाद्वारा खास-उन्द्वासका निर्वाह करती है, कोई एक दूसरी शक्ति अन्नका परिपाक करती है तो कोई अन्य शक्ति वाक्योंका उच्चारण करती है । महाराज! इस विवयमें अधिक कहनेले क्या त्या । शरीरमें जो कुछ क्रिया या व्यापार होता है, वह सब शिक्तसम्पन्न वायु ही कराती है, जिस प्रकार यन्त्रचात्रक कट्युतळीसे चृत्यादि चेष्टा कराता है। उसमें उन्ध्वंगपन और अनोगमन—ये दो प्रकार कें में नेत्रवाले जो दो वायु प्रसृत होते हैं, वे दोनों श्रेष्ठ वायु प्राण एवं अपान नामसे प्रसिद्ध एवं प्रकट हैं। मुने! मैं उनकी गितका सदा अनुतरण करता हुआ स्थित रहता हूँ। उनका स्थन्य सदा शतुतरण करता हुआ स्थित रहता हूँ। उनका स्थन्य सदा शतुतरण करता हुआ स्थित रहता हूँ। उनका स्थन्य सदा शतुतरण करता हुआ

सहता है एवं वे दोनों निरन्तर शरीरके मीतर आकाश-मार्गकी यात्रा करते रहते हैं । उन प्राण और अपान नामक वायुओंकी—नो शरीरमें लदा संचरण करते हैं तथा जाग्रतः स्वप्त अं सुपुतिमें सदा समानरूप हैं—गतिका अनुसरण करते हुए मेरे दिन सुपुति-अवस्थागें स्थित मन्तु यकी मीति व्यतीत हो रहे हैं । एक हजार शंशोंमें विभक्त कमलतन्तुके लक्षमत्रकी अपेक्षा भी अस्पन्त हुर्लक्ष्य ये नाहियों हैं, अतः उनमें विद्यान इन प्राण और अपान शोवों वायुओंकी भी मित हुर्वोध है । मशासन् ! हृदय आदि स्थानोंमें निरुत्त विचरण करनेवाल प्राण और अपान वायुओंकी गतिक तत्त्वकों जानकर उनका अनुस्ता द्वाना प्रमन्नविक्त पुरुष जन्म-मरणस्रपी फॉसीसे हुटकर सदाके लिये पुक्त हो जाता है । यह फिर हम संसारमें लीटकर नहीं आता

#### . पूरक, रेचक, ख्रम्भक शणायामका तत्त्व जानकर अभ्यास करनेसे ग्रान्ति और सर्वज्ञक्तिमान् परमात्माकी उपासनाकी महिमा

भशण्डने कहा-अहान् ! इस प्राणमें स्पन्दन-शक्ति तथा निरन्तर गतिकिया रहती हैं । यह प्राण बहा एवं आन्तर सर्वाङ्गास परिपूर्ण देहमें ऊपरके स्थानमें—हृदय-देशमं स्थित रहता है । अपानवायुंधं भी निरन्तर स्थन्द-शक्ति तचा सततगति रहती है। यह अपानवाय भी बाह्य एवं आन्तर समस्त अङ्गोसे परिपूर्ण शरीरमें नीचेके स्थानमें---नाभिदेशमें स्थित रहता है । मुनिबर ! किसी प्रकारके यहके विना प्राणींकी हृदय-कमलके कोशसे होने-वाली जो खाभाविक वहिर्भुखता है, विद्वान्होग उसे 'रेचक' कहते हैं । वारह अंगुल्पिनत वाह्य प्रदेशकी ओर नीचे गये हुए प्राणोंका कौटकर भीतर प्रवेश करते समय जो शरीरके अङ्गोंके साथ स्पर्श होता है, उसे 'पूरक' कहते हैं। अपानवासके शान्त हो जानेपर जवतक हृदयमें प्राणवासका अभ्यदय नहीं होता, तवतक वह वायकी कुम्भकावस्था ( निश्चन स्थिति ) रहती है, जिपका योगीलोग अनुभव करते हैं । इसीको आभ्यातर कुम्मक

कहते हैं । इहान् ! मृत्तिकाके अंदर असिद्ध घटक स्थितिके सहश बाहर नासिकाके अग्रभागसे लेकर बरावर मामने वारह अंगुळपर्यन्त आकाशमें जो अपानवासकी निरन्तर स्थिति है, उसे पण्डितलोग 'बाह्य कुम्भक' कहते हैं । अतः बाहर प्राण-वासके अस्तंगत होनेपर जवतक अपान-वासका उद्गय नहीं होता, तबनक एकरूपसे शिक पूर्ण ( दूसरा ) बाह्य कुरभक्ष रहता है। ऐसा विद्वान लोग कहने हैं। प्राण और अपानवासुके खभावभूत ये जो बाह्य और आभ्यन्तर कुम्भकादि प्राणायाम हैं, उनका भली प्रकार तत्त्व-रहस्य जानकार निरन्तर उपासना करनेवाला परुष पुनः इस संसारमें उत्पन्न नहीं होता । प्राणायामके तत्त्व रहस्वको जाननेत्राले योगीके खभावतः अत्यन्त चञ्चल वे बाय चलते, बैठते, जागते या सोते—सभी अवस्याजीत उसके इच्छातुनार निरुद्ध हो जाते हैं। महत्य अपन भीतर बुद्धिपूर्वक सम्यक प्रकारसे इन कुम्बर करि प्राणायामोंका स्मरण करता हुआ जो कुछ करता है हा

खाता है, उनमें वह कर्तृत्व आदिके अभिमानसे तनिक भी प्रस्त नहीं होता।

महर्षे ! इस प्रकार प्राणायामका अभ्यास करनेवाले परवका मन विपयाकार वृत्तियोंके होनेपर भी बाह्य विचयोंमें रमण नहीं करता । जो शब्द और तीक्ष्ण बुद्धि-वाले महात्मा इस प्राणविषयक दृष्टिका अवलम्बन करके स्थित हैं, उन्होंने प्रापणीय पूर्ण ब्रह्म परमात्माको प्राप्त कर हिट्या और वे ही समस्त खेदोंसे रहित हैं। बैठते. चलते, सोते और जागते-सदा-सर्वदा प्ररूप यदि तत्त्व-ब्हस्य समझकर प्राणायामका अभ्यास करें तो वे कभी बन्धनको प्राप्त ही न हों । प्राण और अपानकी उपासना-ह्यारा प्राप्त यथार्थ ज्ञानसे यक्त प्रस्वोंका मन, जो मलरूप मोहसे रहित एवं खस्थ है, इस अन्त:स्थित प्रमात्मामं डी सदा-सर्वदा लगा रहता है । शास्त्रविहित सम्प्रणी कमीको सदा करता हुआ भी शुद्धान्त:करण निष्कामी ब्रानी पुरुष प्राणापानकी गतिको तत्त्वतः जानकर भली-भांति खस्य हो सचिदानन्दधन परमात्माको प्राप्त कर लेता है । ब्रह्मन् ! हृदय-कमलसे प्राणका अभ्युदय होता है और वाहर वारह अंगुलपर्यन्त प्रदेशमें यह प्राण विलीन होकर रहता है । इसीको 'बाह्य कुम्भक' कहते हैं । महासुने ! वाह्य बारह अंगुलकी चरम सीमासे अपानका उदय होता है और हृदय-प्रदेशमें स्थित कमलमें उसकी गति अस्त हो जाती है; इसीको 'आम्यन्तर क्रम्भका कहते हैं । जिस बारह अंगुलकी चरन सीमाके आकाश-प्रदेशमें जागकी समाप्ति हो जाती है, उसी आकाश-प्रदेशसे यह अपान उसीके बाद उत्पन्न हो जाता है। यह प्राण-बाय अभिन-शिखाकी भाँति बाह्य आकाशके सम्मुख होकर बहुता है और अपान-वायु जलकी तरह हृदयानाशके सम्भूख होकर निम्नभागमें बहता है । चन्द्रमारूप अपान-वायु शरीरको बाहरसे पुष्ट करता है और सूर्यस्त्रप प्राण-वायु इस शरीरको सीतरसे परिपक्व कर देता है। प्राण-वास निरन्तर हृदया-काशको संततकर पश्चात मखाग्रभागके आकाशको तपाता

है; क्योंकि यह उत्तम सूर्य ही है। अपान-मायुरूप यह चन्द्रमा पहले मुखके अग्रमागको पृष्टकर तदनन्तर हृद्रया-काशका अपने अगृत-प्रवाहसे पोषण करता है। अपानरूप चन्द्रमाकी किरणका प्राणरूपी सूर्यके साथ आभ्यन्तर कुम्मकके समय जिस हृद्रयस्थ ब्रह्मसे सम्बन्ध होता है, उस ब्रह्मपदको प्राप्तकर पुरुप पुनः शोकको प्राप्त नहीं होता। इसी प्रकार प्राणरूपी सूर्यकी किरणका अपान-रूपी चन्द्रमाके साथ बाह्य-कुम्मकके समय जिस बाह्य-प्रदेशस्थित ब्रह्मसे सम्बन्ध होता है, उस ब्रह्मपदको प्राप्तकर मनुष्य पुनर्जन्य प्राप्त नहीं करता।

मुने ! जो पुरुष हृदयाकाशमं स्थित प्राणरूप सूर्य-देवको उदय-अस्त. चन्द्रमा-रिम और गमनागमनसहित तत्त्वसे अनुभव करता है, वही ययार्थ अनुभव करता है । जैसे बाह्य अन्वकारके नष्ट हो जानेपर बाहरके पदार्थ प्रत्यक्ष हो जाते हैं. उसी प्रकार हृदयस्थित अज्ञानके नष्ट हो जानेपर शद्भखरूप परमात्माका साक्षात्कार हो जाता है। प्राण-वायुके विलीन हो जानेपर और अपान-वायुके उदयके पूर्व बाह्य कुम्भकका चिरकालतक अभ्यास करनेसे योगी शोकसे रहित हो जाता है । अपान-वायुके विलीन होनेपर और प्राण-वायुके उदयसे पूर्व भीतरी कुम्भकता चिरकालतक अभ्यास करनेसे योगी शोकसे रहित हो जाता है । जिस हृदयवर्ती ब्रह्मरूप स्थानमें ये प्राण और अपान दोनों विलीन हो जाते हैं, उस शान्त, आत्मखरूप ब्रह्मरूप पदका अवलम्बन करनेसे योगी अनुतप्त नहीं होता । महर्षे ! जिस चिन्मय परव्रह्म प्रमात्मामें अपानके साथ प्राणका, प्राणके साथ अपानका तथा उन दोनोंके साथ बाह्य एवं आम्यन्तर देश-कालका विलय हो जाता है, उसी परब्रह्मरूप पदका आप दर्शन कीजिये।

जिस समय अपानके प्राक्तक्ष्यसे पूर्व प्राण विकीन हुआ रहता है, उस समय किसी प्रकारके यत्तके किना खामांक्रिक सिद्ध हुई जो वाज-जुम्भक अवस्था है, उसीको योगीलोग 'परम पद' कहते हैं। किसी प्रकारके यत्नके विना ही सिद्ध हुआ अन्तःस्य कम्भकः मर्वातिशायी ब्रह्मरूप परमपद है । यह परमात्माका वास्तविक खरूप हैं और यही सदा प्रकाशमय परम विश्वाद्व चेतन हैं। इसकी प्राप्त कर मनण्य शोकसे रहित हो जाता है । जो प्राण-विख्यका और जो अपाद-विताशका समीप एवं अन्तमें रहकर प्रकाशक है तथा जो प्राण और अपानके अंदर रहता है, हमलोग उस चेतन परमासाधी उपासना करते हैं। जिसकी सत्ता-स्फूर्तिसे मन गनन करता है, बुद्धि निश्चय करती है एवं अहंकार अहंताओं प्राप्त है, उस सचिदा-नन्द्रधन परमाभाकी हमछोग उपासना करते हैं। जिस परमात्मामें समस्त पदार्थ विद्यमान हैं, जिससे समस्त जगत उत्पन्न हुआ है, जो सर्वात्मक है, जो सब ओर स्थित है और जो सर्वमय है, हमछोग उस चिन्मय परमात्माकी निरन्तर उपासना करते हैं । जो सम्प्रण परमात्माकी हम उपासना करते हैं ।

ज्योतियोंका प्रकाशक है, जो समस्त पवित्रोंका भी परम पवित्र है, जो सम्प्रण संकल्प-विकल्प आदि भावनाओं है। रहित है, उस चेतन परब्रह्म परमात्माकी हम उपासना करते हैं। जहाँपर प्राण विजीन हो जाता है, जहाँ अपान भी अस्त हो जाता है तथा जहाँ प्राण और अपान दोनों उत्पन्न भी नहीं होते, हमलोग उस चेतन तत्त्रकृप परमात्माकी उपासना करते हैं । बाह्य और आभ्यन्तर प्रदेशमें स्थित, योगियोंद्वारा अनुभूत होनेवाले जो दी प्राण और अपानकी उत्पत्तिके स्थान हैं, उन दोनोंके अधिष्ठानभूत चेतन तत्त्वकी हम उपासना करहे 💱 जो प्राण और अपानके विवेकरें। हेत हैं, जो उनके अस्तित्वका ज्ञान करानेवाळा है, जो खयं रूपरहित है एवं जो प्राणोपासनासे प्राप्तव्य है, उस चिन्मय विज्ञानानन्द वन

#### भ्रशण्डकी वास्तविक श्वितिका निरूपण, वसिष्ठजीद्वारा भ्रञण्डकी । वर्षता, भ्रञण्डद्वारा वसिष्ठ-जीका पूजन तथा आकाशमार्गसे विराप्तजीकी स्वजीकशाप्ति

भृशुण्डने कहा—महासूने ! मैंने प्राणसमाधिके द्वारा वृर्वोक्त रीतिसे विशुद्ध परमात्मामं यह चित्त-विश्रामरूप परम शान्ति क्रमशः स्वयं प्राप्त की है। मैं इस प्राणायाम-का अवलम्बन करके दहतापूर्वक स्थित हूँ । इसलिये सुमेरपूर्वतके विचलित हो नेपर भी मैं चलायमान नहीं होता । चलते-बैटते, जागते या स्रोते अथवा खप्नमें भी मैं अखण्ड ह्याकारवत्तिवय समाधिसे विचलित नहीं होता; क्योंकि तपस्त्रियोंने महान वसिष्ठजी ! प्राण और अपानके संयमरूप प्राणायामके अभ्याससे प्राप्त परमालाको साक्षात अनुसबसे में समस्त शोकोंसे रहित आदिकारण परमपदको प्राप्त हो गया हूँ । ब्रह्मन् ! महाप्रलयसे रेकर प्राणियोंकी उत्पत्ति एवं विनासकी देखता हुआ मैं ज्ञानवान् हुआ आज भी जी रहा हूँ। जो बात बीत चुकी और जो होनेत्राली है, उसका में कभी चिन्तन नहीं करता । उपर्युक्त प्राणायामविषयक

दृष्टिका अपने मनसे अवलम्बन करके इस कल्पवृक्षपर स्थित हूँ । न्याययक्त जो भी कर्तव्य प्राप्त हो जाते हैं, उनका फलाभिलापाओंसे रहित होकर केवल सुष्रुप्तिके समान उपरत बृद्धिसे अनुष्ठान करता रहता हुँ । प्राण और अपानके संयोगरूप कुम्भक्ष-कालमें प्रकाशित होनेवाले प्रशासनत्त्वका निरन्तर स्परण करता हुआ मैं अपने आपने खबं ही नित्य संतृष्ट रहता हैं। इसलिये में दोपरहित होकर चिरकालसे जी रहा हैं। मेंने आज यह प्राप्त किया और भविष्यमें दसरा सुन्दर पदार्थ प्राप्त करहूँगा, इस प्रकारकी चिन्ता मुहो कभी नहीं होती । मैं अपने या दूसरे किसीके कार्योंकी किसी समय कहांपर कभी स्तुति और निन्दा नहीं करता । शुभकी प्राप्ति होनेपर मेरा मन हर्षित नहीं होता और अग्रुमकी प्राप्ति होनेपर कभी खिन नहीं होता: क्योंकि मेरा मन नित्य सम ही रहता है।

मने ! मेरे मनकी चञ्चलता शान्त हो गयी है । मेरा मन शोकसे रहित, खत्था, समाहित एवं शान्त हो चका है। इसिंहिये मैं विकार-रहित हुआ चिरकालसे जी रहा हूँ । लक्षड़ी, रमणी, पर्वत, तूण, अग्नि, हिम, आकाश—इन सबको मैं समगावसे देखता हैं। जरा और मरण आदिसे में भयभीत नहीं होता एवं राज्य-प्राप्ति आदिसे हर्वित नहीं होता । इसलिये मैं अनामय होकर जीविन 👸 । ब्रह्मन् ! यह नेरा वन्धु है, यह मेरा शब है, यह जेरा है एवं यह वृतरेका हैं—इस प्रकारकी भेर-बुद्धिसे में रहित हूँ । प्रहण और विहार करनेत्राळा, इंटने और खड़ा रहनेत्राळा, श्वास तथा निद्रा केनेवाला यह शरीर ही है, आत्मा नहीं--यह मैं अरुभव करता हैं। इसलिये में चिरजीयी हैं। मैं जो कल किया करता हूँ, जो कुछ खाता-पीता हूँ, वह सब अहंत(-ममतासे गहित दुआ ही करता हूँ । मैं दुमरें।पर आक्रमण करनेमं समर्थ हुआ भी आक्रमण नहीं करना. दूसरोंके द्वारा खेर पहुँचाने जानेपर भी दु:खित नहीं होता एवं दख्दि होनेपर भी कुछ नहीं चाहता: इमिलिये में विकार-रहित हुआ बहुत कालसे जी रहा हूँ । मैं आपत्तिकालमें भी चलायमान नहीं होता, वरं पर्वतकी नरह अचल रहता हूँ। जगत-आकाश, देश-काल, परम्परा-किया--- इन सबमें चिन्मयरूपसे मैं ही हूँ, इस प्रकारकी मेरी बृद्धि है; इसलिये में विकाररहित हुआ बहुत कालसे स्थित है। ज्ञानके पारंगत ब्रह्मन् ! एकमात्र आपकी आज्ञाका पालन करनेकं लिये ही भृष्टतापूर्वक मैंने, जो और जैसा हूँ, वह सब आपसे यथार्थरूपसे बता दिया है।

श्रीविसिष्टजीने कहा— ऐश्वर्यपूर्ण पिक्षराज ! यह बड़े हर्गका निषय हैं, जो आपने कार्नोके लिये भूरण-स्रारूप यह अस्यन्त आधार्षमयी अपनी अलेकिक स्थिति मुझमें कही हैं । वे महास्मा धन्य हैं, जो ब्रह्माजीके समाग स्थित अत्यन्त दीर्घजीवी आपके दर्शन करते हैं । ये मेरे नेज भी धन्य हैं, जो बरावर आपके दर्शन कर रहे हैं । आपने मुझसे दुदिको पवित्र करनेवाला अपना सम्पूर्ण जीवन-कृत्तान्त ज्यों-का-त्यों टीक-ठीक कहा है ।

मैंने सब दिशाओंमें भ्रमण किया और देवताओं एवं वहे-वहे तत्ववेताओंकी ज्ञान आदि विभतियोंको देखा. परंतु इस जगत्में आपके समान दूसरे किसी महान ज्ञानीको नहीं देखा । इस संसारमें भ्रमण करनेपर किसी-को किसी महान परुषकी प्राप्ति हो भी सकती हैं। परंत आप-जैसे ज्ञानी महात्माओंका प्राप्त होना तो इस जगतमें कहीं भी सुलभ नहीं है अर्थात् दुर्लभ है । पुण्य-देह एवं विसक्तात्मा आपका अवलोकन करके मैंने तो आज अत्यन्त कल्यागकर एक बहुत बड़ा कार्य सम्पादन कर लिया है। पक्षिराज ! तम्हारा कल्याण हो। तम अपनी ग्रंग गुफार्ग प्रवेश करो: क्योंकि मध्याद्ध-कर्तव्यके लिये मेरा समय हो गया है: अत: मैं भी देवलोकमें जा रहा है । शीराम ! यह सनकर चिरंजीवी सञ्ज्ञा वक्षसे उठकर अर्घ, पाद्य और पृष्पोंसे त्रिनेत्रवारी महादेवजीके समान मेरी पैरसे लेकर मस्तकपर्यन्त भक्तिप्रवेक प्रजा की । तदनन्तर 'आप मेरे पीछे चलनेके लिये अधिक श्रम न करें' इस प्रकार कहता हुआ मैं आसनसे उठकर आकाशमार्गसे चला गया । मञ्जूण्डका स्मरण करते हुए



अरुग्वतीसे पूजित मैंने भी सप्तर्ति-मण्डलको प्राप्तकर सुनियोंका दर्शन किया ।

श्रीराम! सत्ययुगके प्रथम दो शतक जब व्यतीत हो चुके थे, तब मेर पर्वतके उस कत्पवृक्षपर भुगुण्डके साथ मैंने पहले-पहल भेंट की थी। इस समय सत्ययुगके श्लीण हो जानेपर नेतायुग चल रहा है और इस नेतायुगके मध्यमें आप प्रकट हुए हैं। आजसे आठ वर्ष पहले सुमेर पर्वतके उसी शिखरके ऊपर ज्यों-का- त्यों अजररूपधारी वह भुशुण्ड मुझसे फिर मिला था। इस प्रकारका विचित्र उत्तम भुशुण्ड-बृत्तान्त मेंने तुभसे कहा, इसका श्रवण और विचार करके जैसा उचित समझो, वैसा करो।

श्रीवाल्मीकिजी कहते हैं — मरद्वाज ! बुद्धिमान् भुशुण्डकी इस उत्तमकथाका जो विशुद्रबुद्धि मनुष्य भली प्रकार विवेक-पूर्वक विचार करेगा, वह इसी शरीरमें जन्मादि भयोंसे परिपूर्ण इस माया-नदीको पार कर जायगा । ( सर्ग २६-२७)

# श्रीर और संसारकी अनिश्चितता तथा भ्रान्तिरूपताका वर्णन

श्रीवितष्ठजी कहते हैं—निष्पाप श्रीराम ! इस प्रकार यह भुशुण्ड-बृत्तान्त मैंने तुमसे कहा । इस विवेक-युक्त युक्त युक्त बुद्धिसे भुशुण्ड मोह-संकटसे तर गया था । धूर्बोक्त प्राण और अपानकी उपासना करनेवाले सभी अनासक्तबुद्धि मनुष्य भुशुण्डकी तरह परमपदरूप परमासामें स्थिति प्राप्त करते हैं । श्रीराम ! इन सव बिचित्र विज्ञानीपासनाओंका तुमने श्रवण किया । अव बुद्धिका अवल्म्बन करके जैसा उचित समझो, वैसा करो ।

श्रीरामजीने कहा— मगवन् ! आपने जो भुशुण्डका उत्तम, यथार्थ तत्त्वका बोधक और आश्चर्यजनक श्रेष्ठ चित्र कहा, उससे मुझे अत्यन्त हर्ष हुआ । ब्रह्मन् ! मंस, चर्म और अस्थिते निर्मित शरीररूपी घरका जो आपने वर्णन किया है, उसकी कियने रचना की, कहाँसे वह उत्पन्न हुआ, किस तरहसे स्थित हुआ और उसमें कौन एहता है ?

श्रीविसिष्टजीने कहा—राधव ! परब्रहारूप परमार्थ-तत्त्वको जाननेके लिये तथा संसारके कारणरूप अनेक दोषोंके विनाशके लिये मेरे द्वारा तत्त्वतः कहे जानेवाले इस उपदेशको तुम सुनो । श्रीराम ! इस शरीररूपी घरका—जिसमें हिश्वयां ही खंभे हैं, मुख आदि नी दखाजे हैं और जो रक्त और मांससे लीपा गया है— वास्तवमं किसीने भी निर्माण नहीं किया है । यह रारिर केवल आभासरूप ( झलकमात्र ) ही है——विना निर्माताके ही अज्ञानसे भासित होता है । यह देह प्रतीत होता है, इसिलिये इसे सत् कहा गया है और वास्तवमें यह नहीं है, इसिलिये असत् कहा गया है । जैसे स्वप्नकालमें ही खाप्तिक पदार्थ सत्-से प्रतीत होते हैं, किंतु जाप्रत्कालमें वे असत् हैं——उनका अत्यन्त अभाव है, तथा जैसे मृगतृष्णिकाका जल भी मृगतृष्णिकाका प्रतीति होनेपर ही सत्-सा रहता है, अन्य विचारकालमें वह असत् रहता है, वेसे ही देहकी प्रतीति होनेपर देह सत्य-सी है और आत्माका यथार्थ ज्ञान होनेपर असत्य है, अर्थात् उसका अत्यन्त अभाव है । इसिलिये ये शरीर आदि, जो केवल आभासरूप ही हैं, अज्ञानकालमें ही प्रतीत होते हैं ।

श्रीराम ! मला, बतलाओ तो सही कि छुख-राय्यापर सोथे हुए तुम जिस खप्त-देहसे विविध दिशाओंमें परिश्रमण करते हों, वह तुम्हारी देह किस स्थानमें स्थित है । खप्तोंमें भी जो दूसरा खप्त आता है, उस खप्तमें जिस देहसे बड़-बड़े पृथिवी-तटोंपर तुम परिश्रमण करते हों, वह तुम्हारी देह कहाँ स्थित है ? मनोराज्यके भीतर कल्पित दूसरे मनोराज्यमें बड़े-बड़े वैभवपूर्ण स्थानोंमें

संकल्पद्वारा जिस देहसे तम भ्रमण करते हो, वह तुम्हारी देह कहाँ स्थित है अर्थात् कहीं नहीं । श्रीराम ! ये शरीर जिस प्रकार मानसिक संकल्पसे उत्पन्न-अतएव सत् और असदृप हैं, ठीक उसी प्रकार यह प्रस्तुत शरीर भी मानसिक संकल्पसे उत्पन्न-अतएव सहप और असहप है। यह मेरा धन है, यह मेरा शरीर है, यह मेरा देश है-इस प्रकारकी जो भ्रमजनित प्रतीति होती है, वह भी अज्ञानसे ही होती है; क्योंकि धन आदि सब कड़ चित्तजनित संकल्पका ही कार्य है । रघुनन्दन ! इस संसारको एक तरहका दीर्घ खप्त, दीर्घ चित्तम्ब्रम या दीर्घ मनोराज्य ही समझना चाहिये। खप्न और संकल्पोंसे (मनोराज्योंसे) जैसे एक विलक्षण विना द्भए ही जगत्की प्रतीति होती है, वैसे ही यह व्यावहारिक जगत्की स्थिति भी एक प्रकारसे संकल्प-जनित एवं विलक्षण ( अनिर्वचनीय ) ही है; क्योंकि वह बिना हुए ही प्रतीत होती है । श्रीराम ! पौरुष-प्रयत्नसे मनको अन्तर्मुख बनानेपर जब परमात्माके तत्त्वका यथार्थ साञ्चात्कार हो जाता है, तब यह जगदाकार संकल्प चिन्मय प्रमात्मरूप ही अनुभव होने लगता है; किंतु यदि उसकी विपरीत रूपसे भावना की जाय तो विपरीत ही अनुभव होने लगता है ( भावनाके अनुसार ही संसार है )। क्योंकि 'यह वह है', 'यह मेरा हैं' और 'यह मेरा संसार है'—इस प्रकारकी भावना करनेपर देहादि जगद्र्प संकल्प जो सत्य-सा प्रतीत होता है, वह केवल सुदद भावनासे ही होता है। दिनके व्यवहारकालमें मनुष्य जैसा अभ्यास करता है, वैसा ही खप्तमें उसे दिखलायी पड़ता है । उसी प्रकार बारंबार जैसी भावना की जाती है, वैसा ही यह संसार दिखलायी देता है। जैसे खप्तकालमें थोड़ा-सा समय भी अधिक समय प्रतीत होता है, वैसे ही यह संसार अल्पकालस्थायी और विनाशशील होनेपर भी स्थिर प्रतीत होता है।

जैसे सूर्यकी किरणोंसे मरुभूमिमें मृगतृष्णा-नदी दिखायी देती है, वैसे ही ये पृथिवी आदि पदार्थ वास्तविक न होनेपर भी संकल्पसे सत्य-से दिखायी देते हैं । जिस प्रकार नेत्रोंके दोषसे आकाशमें मोरपंख दिखायी देते हैं, वैसे ही विना हुए ही यह जगत मनके भ्रमसे प्रतीत होता है। किंतु दोषरहित नेत्रसे जैसे आकाशमें मोरपंख नहीं दिखायी देते, वैसे ही यथार्थ ज्ञान होनेपर यह जगत् दिखलायी नहीं पड़ता। श्रीराम! जिस प्रकार डरपोक मनुष्य भी अपने कल्पित मनोराज्यके हाथी, वाघ आदिको देखकर भयभीत नहीं होता, क्योंकि वह समझता है कि यह मेरी कल्पनाके सिवा और कुछ नहीं है, वैसे ही यथार्थ ज्ञानी पुरुप इस संसारको कल्पित समझकर भयभीत नहीं होता; क्योंकि ये भूत, भविष्य, वर्तमान-तीनों जगत प्रतीतिमात्र ही हैं। वे वास्तवमें नहीं हैं। इसिलिये सत् नहीं है और उनकी प्रतीति होती है. इसलिये उनको सर्वथा असत् भी नहीं कह सकते; अतएव अन्य कल्पनाओंका अभाव ही परमात्माका यथार्थ ज्ञान है। इस संसारमें व्यवहार करनेवाले सभी मनुष्योंको अनेक प्रकारकी आपदाएँ खाभाविक ही प्राप्त दूआ करती हैं। क्योंकि यह जगत्-सम्ह वैसे ही उत्पन्न होता है, बढ़ता है और विकसित होता है, जैसे समुद्रमें बुद्बुद्ों-का समूह; फिर इस विषयमें शोक ही क्या। परमात्मा जो सत्य वस्तु है, वह सदा सत्य ही है और यह दृश्य जो असत्य वस्तु है, वह सदा असत्य ही है; इसिटिये मायारूप विक्वतिके वैचित्र्यसे प्रतीयमान इस प्रपञ्चमें ऐसी दूसरी कौन वस्तु है, जिसके विषयमें शोक किया जाय 🕫

इसिन्धि असत्यभूत इस संसारमें तिनक भी आसक्ति नहीं रखनी चाहिये; क्योंकि जैसे रज्जुसे बैन्न दह बँध जाता है, वैसे ही आसक्तिसे यह मनुष्य दह बँध जाता है। अतः निष्पाप श्रीराम! ध्यह सब ब्रह्मरूप ही है। इस प्रकार समझकर तुम आसक्तिरहित हुए इस संसारमें विचरण करों। मनुष्यको विवेक-बुद्धिसे आसक्ति और अनासिक्तिका परित्याग करके अनायास ही शास्त्रविहित कर्मोंका अनुष्ठान करना चाहिये, शास्त्रनिषिद्र कर्मोंका कमी नहीं। अर्थात् उनकी सर्वया उपेक्षा कर देनी चाहिये। यह दरयमान प्रपञ्च केवल प्रतीतिमात्र है, वास्त्रवर्में कुळ नहीं है—यों जिस मनुष्यको भलीभाँति अनुभव हो जाता है, वह अपने भीतर परम शान्तिको प्राप्त कर लेता है। अथवा भाँ और यह सारा प्रपञ्च चैतन्यास्मक परम्रह्मास्करप ही हैं?—इस प्रकार अनुभव करनेपर अनर्थकारी यह व्यर्थ जगदूपी आडम्बर प्रतीत नहीं होता। श्रीराम! जो कुळ भी आकाशमें या स्वर्गमें या इस संसारमें सर्वोत्तम परमास्म-वस्तु है, वह एकमात्र राग-द्रेष आदिके विनाशसे ही प्राप्त हो जाती है। किंतु राग-द्रेष आदि दोषोंसे आकान्त हई ब्रह्विके द्वारा जैसा जो कुळ किया

जाता है, वह सब कुछ मुहोंके छिये तस्काछ ही विपरित रूप (दुःखरूप) हो जाता है। जो पुरुष शाखोंमें निपुण, चतुर एवं दुिस्मान् होकर भी राग-देष आदिसे परिपूर्ण हैं, वे संसारमें श्वगाछके तुल्य हैं। उन्हें विकार है। धन, बन्धुवर्ग, मित्र—ये सब वार-बार आते और जाते रहते हैं; इसिछिये उनमें बुद्धिमान् पुरुष क्या अनुराग करेगा। कभी नहीं, उत्पत्ति-विनाशशीछ भोग-पदार्थोंसे परिपूर्ण संसारकी रचनारूप यह परमेश्वरकी माया आसक्त पुरुषोंको ही अनर्थ गर्तोमें ढकेछ देती है। राघव! वास्तवमें धन, जन और मन सत्य नहीं हैं, किंतु मिध्या ही दीख पड़ते हैं। क्योंकि आदि और अन्तमें सभी पदार्थ असत् हैं और बीचमें भी क्षणिक एवं दुःखप्रद हैं; इसिछिये बुद्धिमान् पुरुष आकाश-वृक्षके सदश किंपत इस संसारसे कैसे प्रेम करेगा। (सर्ग २८)

# संसार-चक्रके अवरोधका उपाय, शरीरकी नश्वरता और आत्माकी अविनाशिता एवं अहंकाररूपी चित्तके त्यागका वर्णन तथा श्रीमहादेवजीके द्वारा श्रीवसिष्ठजीके प्रति निर्गुण-निराकार परमात्माकी प्रजाका प्रतिपादन

श्रीवसिष्टजी कहते हैं—रघुनन्दन ! जब केवल संकल्परूपी नाभिका भली प्रकार अवरोध कर दिया जाता है, तभी यह संसाररूपी चक्र यूमनेसे रुक जाता है। किंतु संकल्पात्मक मनोरूप नाभिको राग-देष आदिसे क्षोमित करनेपर यह संसाररूपी चक्र रोकनेकी चेष्टा करनेपर भी वेगके कारण चल्ता ही रहता है। इसल्ये परम पुरुषार्थका आश्रय लेकर श्रवण, मनन, निदिच्यासनकी युक्तियोंके ह्रारा ज्ञानरूपी बल्से चित्तरूपी संसार-चक्रकी नामिका अवश्य अवरोध करना चाहिये। क्योंकि कहींपर ऐसी कोई वस्तु उपल्ब्य है ही नहीं, जो उत्तम बुद्धि तथा सौजन्यसे परिपूर्ण शास्त्रसम्मत परम पुरुषार्थसे प्राप्त न की जा सके। \* श्रीराम! आधि और व्याधिसे निरन्तर दु:खित, अश्रु आदिसे क्रिन्न तथा खयं विनाशशील इस

अप्रज्ञासीजन्ययुक्तेन शास्त्रसंबल्लितेन च। पौरुषेण न यद्याप्तं न तत्कचन लम्यते॥ (नि० पु० २९।८) शरीरमें उस प्रकारकी भी स्थिरता नहीं रहती, जिस प्रकारकी चित्रलिखित पुरुषमें रहती है। चित्रित मनुष्यकी यदि भलीभाँति रक्षा की जाय तो वह दीर्घ-कालतक सुशोभित रहता है; किंतु उसका बिम्बरूप शरीर तो अनेक यत्नोंसे रक्षित होनेपर मी शीघ्र ही नष्ट हो जाता है। खप्त आदिका शरीर खप्तकाळीन संकल्पसे जनित होनेके कारण दीर्घकालीन सुख-दु:खोंसे आक्रान्त नहीं होता । यह शरीर तो दीर्घकाळीन संकल्पसे उत्पन्न होनेके कारण दीर्घकालके दुःखोंसे आकान्त रहता है। संकल्पमय यह शरीर स्वयं भी नहीं है और न आत्माके साथ इसका सम्बन्ध ही है: अत: इस शरीरके लिये यह अज्ञानी जीव निरर्थक क्वेशका भाजन क्यों बनता है ? अर्थात् इसमें एकमात्र अज्ञान ही हेतु है। जिस प्रकार पुरुषका क्षय या विनाश हो जानेपर चित्रलिखित बिम्बरूप देहकी हानि नहीं होती, उसी प्रकार संकल्पजनित पुरुषका क्षय या विनाश हो जानेपर आत्माकी कुछ भी

हानि नहीं होती । जिस प्रकार मनोराज्यमें उत्पन्न शरीर आदि पदार्थोंका क्षय या विनाश हो जानेपर आत्माकी कुछ भी हानि नहीं होती, जिस प्रकार स्वसमें उत्पन्न पदार्थोंका क्षय या विनाश हो जानेपर आत्माकी हानि नहीं होती अथवा जिस प्रकार मृगतृष्णिका-नदीके जलका क्षय या विनाश हो जानेपर वास्तविक जलकी कुछ भी हानि नहीं होती, उसी प्रकार एकमात्र संकल्पसे उत्पन्न, स्वभावतः विनाशशील इस शरीररूपी यन्त्रका क्षय या विनाश हो जानेपर आत्माकी कुछ भी हानि नहीं होती । अतः शरीरके लिये शोक करना निर्पंक ही है । चित्तके संकल्पसे कल्पित तथा दीर्घकालीन स्वममय इस देहके अलंकारोंसे भूषित या आधि-स्याधिसे दूषित हो जानेपर चेतन आत्माकी कुछ भी हानि नहीं है । श्रीराम ! देहका विनाश होनेपर चेतन आत्मा विनष्ट नहीं होता ।

अज्ञानरूपी चक्रके ऊपर स्थित हुआ जीवात्मा जिस देहके जन्म-मरणरूपी चक्रको देखता रहता है, वह उत्तरोत्तर अधिक भ्रान्तिको देनेवाला, खयं भ्रान्तिरूप, पतनोन्स्ख खरूपसे प्रस्त, भली प्रकार अनर्थ-गर्तीमें गिराया गया, हत एवं हन्यमान ही दीख पड़ता है। इसलिये मनुष्यको उत्तम धैर्यका भली प्रकार आश्रय लेकर इस अनादि दृढीभूत भ्रमका परित्याग कर देना चाहिये। मिथ्या अज्ञानके द्वारा एकमात्र संकल्पसे उत्पन्न हुआ यह शरीर सत्य-सा होनेपर भी वास्तवमें असत्य ही है: क्योंकि जो वस्तु अज्ञानसे उत्पन्न हुई है, वह किसी समय भी सत्य नहीं हो सकती । श्रीराम ! जड पटार्थके द्वारा जो कुछ किया जाता है, वह किया हुआ नहीं माना जाता; इसलिये यह देह कार्य करता हुआ भी कहीं कुछ भी नहीं करता । जड देह तो इच्छासे रहित है और इस निर्विकार आत्मामें इच्छा रहती नहीं; इसछिये कोई कर्ता है ही नहीं । आत्मा शरीरका द्रष्टामात्र है । अपने शरीररूपी घरसे चित्तरूपी वेतालको हटा देनेपर इस संसारक्यी शून्य नगरमें पुरुष कभी भी नहीं डरता। विश्वद वृद्धिसे अहंकारकी दासता छोड़कर और अहंकार-को सर्वथा भूलकर शीवातिशीव अपनी आत्माका

ही अवलम्बन करना चाहिये। अहंकारसे युक्त बुद्धिसे जो क्रिया की जाती है, विषवछीके फलके सहश उसका फल मरणरूप ही होता है । विवेक एवं धैर्यसे रहित जिस मूर्खने अपने अहंकारक्रपी महोत्सवका अवलम्बन किया, उसे तुम तत्काल विनष्ट हुआ ही समझो । राघव ! जिन बेचारोंको अहंकाररूपी पिशाचने अपने अधीन बना लिया, वे सब नरकरूपी अग्नियोंके इन्धन ही बन गये अर्थात् वे नरककी ज्यालासे जलते रहते हैं। पापशून्य राघव ! 'हा ! हा ! मैं मर गया हूँ', 'मैं जल गया हूँ' इत्यादि जो दु:खबृत्तियाँ हैं, वे अहंकाररूपी पिशाचकी ही शक्तियाँ हैं, दूसरेकी नहीं । जिस प्रकार सर्वत्र व्यापक आकाश यहाँ किसीसे लिप्त नहीं होता, उसी प्रकार सर्वत्र व्यापक आत्मा भी अहंकारसे लित नहीं होता । श्रीराम ! प्राणवायसे यक्त यह चञ्चल देहरूपी यन्त्र जो कुछ करता एवं जो कुछ लेता है, वह सब अहंकारकी ही चेष्टा है।

श्रीराम ! जड चित्तका, जो आत्मासे सर्वथा पृथक है, चेतन आत्माके साथ कभी सम्बन्ध हो ही नहीं सकता। चित्त ही आत्मा है-यों अज्ञानसे ही प्रतीत होता है। यह जो आत्मा है, वह ज्ञानखरूप ( चैतन्यरूप ), अविनाशी, सर्वत्र विद्यमान और व्यापक है: जब कि अहंकाररूप चित्त तो मूर्ख और हृद्दयवर्ती सबसे बड़ा अज्ञान है । जिस पुरुषका चित्तरूपी वेताल शान्त हो चुका है, ऐसे पुरुषका गुरु, शास्त्र, धन और वन्ध्र उसी प्रकार उद्धार करनेमें समर्थ हैं, जिस प्रकार अल्प की चड़में फँसे हुए पशुका मनुष्य उद्धार करनेमें समर्थ हो । इस जगतुरूपी महान् अरण्यमें अपनेद्वारा ही खयं दढ़तासे धेर्य धारणकर अपना उद्धार कर लेना चाहिये। श्रीराम ! मनुष्यको उचित है कि विषयरूपी सपींका बहिष्कार कर दे, आयोंके मार्गका अनुसरण करे और महावाक्योंके अर्थका भली प्रकार त्रिचार करके अपनी अद्वितीय आत्माका ही आश्रय है। मनुष्यको अपवित्र, तुन्छ, भाग्यरिहत तथा दृष्ट आकृतिवाले इस शरीरके आरामके लिये विषयभोगमें कभी नहीं फँसना चाहिये: क्योंकि उसमें फँसे हुए पुरुषोंको चिन्तारूप कूर राक्षसी खा डाव्ती है। जैसे प्रथ्यका प्रथ्यपन अथवा जैसे घटका घटपना सामान्य सत्ताखरूप प्रसास्मा-से अभिन्न ही हैं, वैसे ही समिष्टि-व्यष्टि मन आदि भी प्रमास्मासे अभिन्न ही हैं। श्रीराम ! इस विध्यमें आगे कही जानेवाळी महान अज्ञानकी नाशक मानस-शिवधूजा-रूप यह दूसरी बात तुम श्रवण करो, जो चन्द्रमील भगवान् शंकरने कैवास प्रवत्नी कन्द्रमों जन्म-मरणरूप द्वःखकी शान्तिक लिये मेरे सम्ब कही थी।

कैत्यसनामक एक पर्वतींका राजा है। वह अपनी ऊँचाईसे खर्गलोकको भी पार कर गया है और वह उमापति भगवान श्रीशंकरका निवासस्थान है । वहाँपर खयं प्रकाशमान भगवान महादेवजी रहते हैं। पहले किसी समय उसी पर्वतपर उन देवाधिदेवकी पूजा करता हुआ में गङ्गाजीके किनारे आश्रम बनाकर रहता था। तपके लिये वहाँपर मैंने दीर्घकालतक तपस्वियोंके आचरणका अनुसरण किया । वहाँपर मेरे चारों ओर सिद्धोंके समूह रहते थे। मैं उनसे विचार-विनिमय करके शास्त्रीय दुरुह तत्त्वोंका अनुशीलन करता था । मैंने फुल चुननेके लिये एक डलिया रख छोड़ी थी और अनेक शास्त्रीय पुस्तकों भी जुटा रखी थीं । श्रीराम ! उस तरहके गुणोंसे सम्पन्न कैळासवनके कन्नोंमें तपश्चर्या करते हुए मेरा बहुत समय व्यतीत हो गया । इसके अनन्तर किसी एक समयकी बात है--शावणके कृष्णपक्षकी अष्टमी तिथि थी और रात्रिका प्रथम माग यानी प्रडोषकाल पूजा, जप, ध्यान आदिमें व्यतीत हो चुका था। उस समय उस अरण्यमें मैंने तत्काल ही उत्पन्न द्वआ एक बड़ा तेज देखा। वह तेज सैकडों बादलोंके तल्य सफेद एवं असंख्य चन्द्रविम्बोंके सहश चमकीला था, उस तेजकी चकाचौंधसे दिशाओंके समस्त कुञ्ज चमक उठे । उसे देखकर मैंने भीतरकी प्रकाशमान दिव्य-दृष्टिसे उसके विषयमें विचार किया और तदनन्तर फिर बाह्यदृष्टिसे विशेष अवयवोंके अनुसंधानपूर्वक उसका अवलोकन किया । विचारकर ज्यों ही मैं सामनेका शिखर-प्रदेश

देखता हूँ, त्यों ही चन्द्रकलाधर महादेवजी उपस्थित हो



गये । वहाँ अर्थपात्र केकर सावधान एवं प्रसन्न मन मैं उन गौरीपतिके निकट गया । तदनन्तर चन्द्रज्योत्स्ना-के समान कोमळ, शीतळ तथा समस्त संतापोंका अपहरण करनेवाळी उस महादेवजीकी दृष्टिका मैं दीर्घकाळ-तक भाजन बना रहा । पुष्पोंके शिखरपर उपविष्ट तीनों लोकोंके साक्षी उन देवाधिदेवको मैंने समीप जाकर अर्च्य, पुष्प तथा पाच सम ण किया । उनके सामने मैंने अनेक मन्दार-पृष्पोंकी अञ्चलियाँ विखेर दीं और नानाविध नमस्तार एवं स्तोत्रोंसे शिवजीका अभ्यर्चन किया । तदनन्तर मैंने शिवजीकी प्रजाके सदश ही पूजासे सखियोंसे युक्त तथा गणमण्डलसे परिवेष्टित भगवती गौरीका उत्तम रीतिसे पूजन किया। प्रजाकी समाप्ति होनेपर उनकी आज्ञासे पुष्पमय शिखर-पर बैठे हुए मझसे अर्धचन्द्रकी कला धारण करनेवाले भगवान उमापति परिपूर्ण हिमांशकी किरणके सदश जीतल वाणीसे कहने लगे।

भगवान् उमापितने कहा — श्रक्षन् ! शान्तिसे युक्त, परमात्मामें विश्राम होनेवाही तथा कल्याण करनेवाही तुम्हारी चित्तवृत्तियाँ अपने खरूपमें अवस्थित तो हैं ? तुम्हारा कल्याणकारी तप निर्विचन्द्रपसे वरावर चह रहा है न ? तुमने प्राप्तव्य वस्तु प्राप्त कर ही है न ? और सांसारिक भय जान्त हो रहे हैं न ?

(श्रीवसिष्टजी कहते हैं-) रघुनन्दन ! समस्त लोकोंके एकमात्र हेत देवाधिदेव महादेवजीके उस प्रकार कहनेके अनन्तर विनययक्त वाणीसे मैंने उनसे निवेदन किया-'महेश्वर ! देनाधिदेन ! त्रिलोचन ! आपकी निरन्तर रुमृतिसे प्राप्त हुए उत्तम कल्याणसे सम्पन्न परुषोंके लिये इस संसारमें कोई भी वस्तु दुर्लभ नहीं है और न किसी तरहके भय ही हैं। आपके निरन्तर स्मरणसे जनित आनन्दके कारण जिनका चित्त चारों ओरसे मुग्ध हो गया है, ऐसे पुरुषोंको इस जगत्कोशमें सभी प्राणी प्रणाम करते हैं । एकमात्र आपके अनुस्मरणमें निरन्तर जिनका मन लगा रहता है, ऐसे पुरुष जहाँ स्थित रहते हैं, वे ही देश, वे ही जनपद, वे ही दिशाएँ और वे ही पर्वत प्रशस्ततम हैं । प्रभो ! आपका अनुस्मरण पूर्व-संचित, वर्तमान और भविष्यके पुण्यसमृहकी वृद्धि करता है । आपका अनुस्मरण ज्ञानरूपी अमृतका एकमात्र आधार-भूत कलश है, धृतिरूपी ज्योल्लाके लिये चन्द्रमा है और मोक्षरूपी नगरका द्वार है। समस्त भतोंके अविवते! आपके निरन्तर चिन्तनरूपी उदार चिन्तामणिसे शोभित मैंने समस्त वर्तमान और भविष्यकालीन आपत्तियोंको पैरसे ठकरा दिया है।' श्रीराम! सुप्रसन्त उन भगवान शंकरजीसे यों कहकर फिर नतमस्तक हो मैंने जो कुछ कहा, उसे तुम सुनो ! 'भगवन् ! यद्यपि आपकी अनुकम्पासे मेरे लिये समस्त दिशाएँ अभीट पदार्थीसे परिपूर्ण हैं, तथापि देवेश ! मुझे जो एक संदेह है. उसके विषयमें आपसे निर्णय पूछता हूँ । प्रभो ! वह देवार्चन-विधान किस तरहका है, जो उद्देगका नाशक,

विकाररहित, समस्त पापोंका विनाराक्तारी तथा समस्त कल्याणोंका अभिवर्षक है ! उसे असल्वनतिसे आप मुक्तसे कहिये ।

श्रीमहादेवजीने पहा-ब्रह्मज्ञानियाँने अग्रमण्य सनिवर! में तमसे सर्वश्रेष्ठ वह देवार्चनका विवान कहता है. जिसका अनुष्टान करनेसे तत्काल ही मनस्य सक्त हो जाता है। जो आदि और अन्तसे रहित, वास्तविक ज्ञानखरूप है, वहीं 'देव' कहा जाता है । राज्को सत्ता-स्फ्रति देनेवाळा सत-खरूप सन्विदान-एवन ब्रह्म ही 'देव' शब्दका बाध्य है, इसलिये उसीकी प्रजा करनी चाहिये। क्रीन पूज्य है, इस विपयका तात्विक ज्ञान रखने-वाले विद्वान कहते हैं कि एकमात्र निर्गुण निराकार विज्ञानानन्द्रधन विश्रद्ध परमात्मा शिव ही पुज्य है और उसकी पूजन-सामग्रीमें ज्ञान, समता और शान्ति-ये सबसे श्रेष्ठ प्रष्प हैं। महर्षे ! ज्ञानखरूप प्रसारमदेवकी ज्ञान, समता और शान्तिकार प्रव्योंसे जो पूजा की जाती है, उसीको आप वास्तविक देवार्चन जानिये । परमात्मा ही विज्ञानखरूप देव, भगवान् शिव और परम कारण-खरूप है। अतः ज्ञानरूप पूजन-सामग्रीसे उसीकी सदा-सर्वदा पूजा करनी चाहिये। वसिष्ठजी! आप जीवात्माको चिन्मय आकारास्तरहरू अविनाशी अक्रत्रिम सचिदानन्द प्रमात्मखरूप ही जानिये । एतमात्र वह परमात्मा ही पुज्य है, उसके सिवा दसरा कोई पुज्य नहीं है । अतः उस विज्ञानानन्द्वन परमत्माकी पूजा ही पूजा है । महर्षे ! जो परमार्थतः सबसे क्षेत्र है, जो आपका— 'तत्' पदार्थका, मेरा तथा समस्त जगतुका खरूपभूत है. एवं जो खयं परिपूर्णखरूप है, ज्ञानगरप सामग्रीसे पूजा करने योग्य उस देवका मैंने आपसे वर्णन कर दिया। सभी वस्तुओंका, समस्त जगत्का, दूसरेका, आपका और मेरा सर्वव्यापी चिन्मय परमात्मा ही पारमार्थिक खरूप है, दूसरा नहीं ' ( सर्ग २९ )

# चेतन परमात्माकी सर्वात्मता

श्रीमहादेवजीने कहा-नहान् ! इस रीतिसे यह समस्त संसार एकमात्र परमात्मस्वरूप ही है। ब्रह्म ही परम आकाश है और यही सबसे बड़ा देव कहा गया है। इस परमदेवका प्रजन सबसे कल्याणकर है। उसीसे सब कुछ प्राप्त होता है। वही समस्त जगत-सृष्टिके आरोपका अधिष्ठान है और उसीमें यह सब व्यवस्थित है। खाभाविक, आदि-अन्तसे रहित, अद्वितीय, अखण्ड नित्य परमानन्द उसी एकमात्र देवके अर्चनसे प्राप्त होता है। वह सम्बदानन्द कल्याणखरूप शिव समस्त गुणोंसे अतीत और सम्पूर्ण संकल्पोंसे रहित है। मुने ! देश और काल आदि परिन्छेदोंसे रहित, समस्त संसारका प्रकाश करनेवाला विशुद्ध सिंबदानन्द परमात्मा ही देव कहा जाता है। वही परब्रह्म परमात्मा 'ॐ', 'तत्त', 'सत' — इन नामोंसे कहा गया है। वह खमावत: महान , ध्रव, सत्यखरूप है, सर्वत्र समभावसे व्यापक है: वही महान चेतन और परमार्थस्वरूप कहा जाता है। पापश्रन्य मने ! अरुन्वतीका और आपका जो चैतन्य तस्त्र है, पार्वतीजी-का,मेरा और गणोंका जो चैतन्य तत्त्व है तथा जो चैतन्य तत्त्व तीनों जगत्में परिपूर्ण है, उत्तममति तत्त्वज्ञलोग उसे ही परमदेव परमात्मा समझते हैं । एकमात्र चिन्मय परमात्मा ही इस दस्य संसारका सार है; इसलिये सकल-सारभूत वस्तुओंकी भी साररूपताको प्राप्त हुआ वह सर्वरूप परम देव परमात्मा मैं हूँ । ब्रह्मन् ! वह परमात्मा सर्वव्यापी होनेसे किसीके लिये भी दूर नहीं है; अतः वह किसीके लिये दुष्प्राप्य भी नहीं है । वह शरीरके बाहर-भीतर---सर्वत्र स्थित है । वहीं यह परमात्मा चिन्मय, सूक्ष्म, सर्वव्यापी और मायारहित है। देव, दानव और गन्धर्वी तथा पर्वत, ससुद्र आदिसे युक्त यह सम्पूर्ण जगत् उस चैतन्यमें स्थित होकर कर्मानुसार उसी प्रकार घूमता रहता है, जिस प्रकार जल-भैंबरमें जल।

ब्रह्मन् ! चिन्मय परमात्माने ही गदा, चक्र आदि आयुर्धोसे युक्त चतुर्भुज विष्णुरूपसे समस्त असर-समूहका उसी प्रकार विनाश कर दिया था, जिस प्रकार वर्षाऋत इन्द्रधनुषसे युक्त मेघरूपसे आतपका विनाश कर देती है । चेतन परमात्माने ही बच्च और चन्द्रमाके चिह्नोंसे यक्त त्रिनेत्र रूप धारण कर गौरीको प्राप्त किया है। चेतन परमात्मा ही भगवान् विष्णुके नाभि-कमळमें भ्रमरके समान ध्यानमें तस्त्रीन एवं वेदत्रयीरूपी कमिलनीका महान् सरोवरस्वरूप ब्रह्माजीका रूप धारण करता है। इसी महाचैतन्य परमात्माके सकाशसे सूर्य-चन्द्रमा आदि सदा प्रकाशित होते हैं । निर्मल चेतनरूपी चन्द्रबिम्बमें खरगोश-की तरह सम्बन्ध प्राप्तकर यह जगतमें स्थित पदार्थोंकी शोभा सर्वत्र दिखायी पड़ती है । भद्र ! सुनो । यद्यपि इस देह-रूपी बृक्षमें हाथ, पैर आदि अपने अङ्ग ही शाखाएँ हैं और केशोंका समृह ही सन्दर लताओंका समृह है, तथापि यह वक्ष क्या पर्याप्तरूपसे चेतनके सम्बन्धके बिना किसी तरह शोभित हो सकता है ? चराचर पदार्थीका निर्माण करनेवाला भी यह चेतन ही है, दूसरा नहीं । इसलिये एकमात्र चेतन ही अपने संकल्पसे जगत्रूपमें प्रकट है । ग्रह्मन् ! वस्तुतः इस शरीरमें दो प्रकारका सर्वभृत-खरूप चेतन है-एक तो चञ्चलखभाव जीवात्मा और दूसरा निर्विकल्प परम चेतन परमात्मा । वह चेतन परमात्मा ही अपने संकल्पसे जीवात्माके रूपमें अपनेसे भिन्न-सा होकर स्थित है। वह चेतन परमात्मा ही अपने संकल्पसे आकारा आदि पाँच भूतों, राब्दादि पाँच विषयों, प्राणा-पानादि पाँच प्राणों और देश-कालके रूपमें परिणत होता है। सिच्चदानन्दघन ब्रह्म ही नारायण होकर समद्रमें शयन करता है, ब्रह्मा होकर ब्रह्मलोकमें ध्यानस्थित रहता है. हिमालय पर्वतपर पार्वतीके सहित महादेवजीका रूप धारण कर निवास करता है और वैकुण्ठमें देवश्रेष्ठ विष्णुका रूप धारणकर रहता है । वह परमात्मा ही सूर्य बनकर

दिवसका निर्माण करता है, मेघ बनकर जल बरसाता है, वायु बनकर बहता है। सबका आत्मा, सर्वत्र व्यापक

एवं अपनी समस्त संकल्पशक्तिके प्रभावसे सर्वख्रुष्ट्रप

होनेके कारण वह चिन्मय ब्रह्म जगत्त-रूप हो जाता है।

उ बरसाता वास्तवमें तो वह विज्ञानानन्द परमात्मा आकाशसे भी वित्र व्यापक बढ़कर निर्मेल और सूक्ष्म है। वह परमात्मा जब-जब सर्वश्वरूप जहाँपर जिस भावसे जिस तरह संकल्प करता है, तब-तब जाता है। वहाँ वैसा ही बन जाता है। (सर्ग ३०)

# शुद्ध चेतन आत्मा और जीवात्माके खरूपका विवेचन

श्रीमहादेवजीने कहा—ब्रह्मन ! चेतन जीवात्मा अज्ञानके कारण 'मैं दुखी हूँ' इस भावनासे व्यर्थ ही दखी होता है और 'में नष्ट हो गया, मैं मर गया' यों भावना करता हुआ रोता रहता है। किंतु जिस प्रकार पत्थरमें तेळ नहीं रहता, उसी प्रकार शुद्ध चेतन आत्मामें दृश्य, दर्शन और द्रष्टाकी त्रिपुटी नहीं रहती। जैसे चन्द्रमामें कालिमा नहीं रहती, वैसे ही शुद्ध आत्मामें कर्ता, कर्म और करण नहीं रहते । जिस प्रकार आकाशमें नवीन अङ्करका अभाव है, उसी प्रकार आत्मा-में प्रमाता, प्रमेय और प्रमाण—इन तीनोंका अभाव है। जिस प्रकार नन्दन-वनमें खैरके वृक्षका अभाव है, उसी प्रकार शुद्ध आत्मामें मन, मनन और दृश्य विषयका अभाव है । जैसे आकारामें पर्वतका अभाव है, वैसे ही ग्रुद्ध चेतनमें मैं-पना, तू-पना और वह-पना आदि नहीं हैं। जैसे काजलमें सफेदी नहीं रहती, वैसे ही चेतनमें अपनी देह तथा परायी देहका भाव नहीं रहता। वह ग्रुद्ध चेतन आत्मा केवल, निर्विकल्प, सर्वन्यापक, सम्पूर्ण तेजींको भी प्रकाशित करनेवाला, खच्छ और परम श्रेष्ठ है। वह सम्पूर्ण पदार्थोंको प्रकाशित करनेवाला, सर्वव्यापक, नित्य ग्रद्ध, नित्य प्रकाशरूप, मनसे रहित, निर्विकार और निरञ्जन है। एक वही घट और पटमें, वट और दीवाल-में, शकट और वानरमें, गदहें और असुरमें, सागर और आकाशादि भूतोंमें तथा नर और नागमें—सर्वत्र व्यापक होकर स्थित है । वह ग्रुद्ध हुआ भी मलिन-सा, निर्विकल्प हुआ भी सविकल्प-सा, चेतन हुआ भी जड-सा और सर्वव्यापी हुआ भी एकदेशीय-सा प्रतीत होता है।

1

कर्मेन्द्रियोंकी प्रवृत्तिमें तत्परता संकल्पसे होती है। वह संकल्प मननजनित है । वह मनन चित्तकी अञ्चादिके कारण होता है और उन सबका साक्षी आत्मरूप चेतन सर्वविध मलोंसे रहित है । जिस प्रकार स्फटिक-शिलामें अरण्य, पर्वत, नदी आदिका प्रतिविम्ब पड्ता है, उसी प्रकार अपने खरूपमें ही स्थित प्रकाशखरूप नित्य चेतन-के अन्तःकरणमें इस जगत्का प्रतिबिम्ब पड़ता है। इस जगतको अपने संकल्पमें धारण करनेवाला अद्वितीय. निर्विकार चेतन न उत्पन्न होता है न विनष्ट होता है. न क्षीण होता है और न बढ़ता ही है। अर्थात् वह सब प्रकारके विकारोंसे रहित है । असल्खरूप यह जगत अज्ञानके कारण विशाल खप्नकी तरह आत्मामें ही प्रतीत होता है। किंतु वास्तवमें मृगतृष्णिका-जलके सदश प्रतीत होनेवाला यह जगत् तनिक भी सत्य नहीं है। मने ! यह परम चेतन आत्मा अपने पुर्यष्टकमें ही प्रतिबिम्बित होता है, जैसे खच्छ दर्पणमें ही प्रतिमा दिखळायी पड़ती है । महर्षे ! अनेक प्रकारकी कल्पनाओं-से प्रस्त यह पुर्यष्टकरूप दश्यसमृह शुद्ध चिन्मय आत्मा-से ही उत्पन्न होता है, उसीमें स्थित और विलीन हो जाता है । इसलिये यह सम्पूर्ण विश्व विशुद्ध चेतन आत्मखरूप ही है, दूसरा नहीं-यह जानिये।

भनो बुद्धिरहंकारस्तथा तन्मात्रपञ्चकम् ।
 इति पुर्वष्टकं प्रोक्तं देहोऽसावातियाहिकः ॥
 (नि० पू० ५१ । ५० )

'मन, बुद्धि, अहंकार एवं पाँच सूक्ष्म तत्मात्राएँ—इन आठोंका समृह 'पुर्यधक' कहा गया है और यही 'आतिवाहिक' देह कहा गया है ।'

जिस प्रकार जड लांहा लोह-चुम्बकके सांनिध्यसे संचरणशील होता है, उसी प्रकार सर्वन्यापी सत्स्वरूप परमात्माके मांनियसे यह जीवात्मा संचरणशील होता है। अर्थात् सर्वत्र स्थित परमात्मराक्तिसे ही यह जीव चेष्टा करता है। यह जीव अज्ञानसे अपने वास्तविक खरूपको पृत्र जानेके कारण देहके सम्बन्धसे जड-सा हो गया है तथा अपना विशुद्ध चैतन्यक्य स्वभाव भूल जानेके कारण ही यह चेतन चित्त-सा बन गया है। ब्रह्मन् ! परमागाने ही शरीरहापी गाड़ी खींचनेके छिये मन:शक्ति और प्राण-शक्ति—ये दो सदद बैल उत्पन्न किये हैं । सिचरानन्दवन निर्विकार परमात्माके सकाशरो ही यह जीव जीवन धारण करता है, जिस प्रकार दीपकके सकाशसे घर शोभा देता है । अज्ञानके कारण इस जीवकी आवियाँ एवं न्यावियाँ उसी प्रकार उत्तरोत्तर स्थ्रव्यता प्राप्त करती हैं, जिस प्रकार जलका तरङ्गरूप और उस तरङ्गरूपका फेनरूप उत्तरोत्तर स्थूलता प्राप्त करता हैं। सर्वशक्तिरूप होनेपर भी वही चेतन जीवात्मा अज्ञानके कारण 'मैं चेतन नहीं हूँ' इस भावनासे इस देहमें परवशता प्राप्त करता है, किंत अपने खरूपके ज्ञानसे मोह-रहित हो जाता है । हृद्यरूप कमळपत्रके चेष्टा-रहित हो जानेपर ये प्राण शान्त हो जाते हैं, जिस प्रकार पंखेके कम्पनशून्य हो जानेपर पवनकी शक्तियाँ विलीन हो जाती हैं। हृदयह्मप कमल-पत्रके स्फुरणसे यह पुर्यष्टक विस्पष्ट हो जाता है और हृदय-कमलरूप यन्त्र जब चलनेसे रक जाता है यानी निश्चल हो जाता है,

तव वह भी विनष्ट हो जाता है। द्विजवर ! जबतक देहमें पुर्यप्रक विद्यमान रहना है, तबतक देह जीवित रहती हैं और जब देहमेंसे पुर्यप्रक बिलीन हो जाता है, तव देह 'सृत' कही जाती है । किंतु जब शरीरका हृद्य-कमरुक्यी यन्त्र सदा चलता रहता है, तब यह जीव अपने संकल्पवरा प्रकृतिके अधीन हुआ कर्म करता रहता है। पर राग-द्वेषरहित विशुद्ध वासना जिनके हृदयमें रहती है, वे अटल एवं एकरूप रहनेवाले मृतुष्य जीवन्सुक हैं। हृदय-कमल्रुख्यी यन्त्रके रुक जाने तथा प्राणके शान्त हो जानेपर यह देह पृथ्वीपर लक्षड़ी और ढेले आहिकी भाँति गिर जाती है । सुने ! ज्यों ही हदयाकाशके वायुमें अर्थात् प्राणमें यह पुर्यप्रक लीन हो जाता है, त्यों ही मन भी प्राणमें ही विलीन हो जाता है। जिस प्रकार घरके छोगोंके घर छोड़कर दूर चले जानेपर घर शून्य हो जाता है, उसी प्रकार मन एवं प्राणसे शून्य हुआ यह शरीर शत्ररूप हो जाता है। जिस प्रकार नाना प्रकारके पत्ते उत्पन्न हो-होकर समय पाकर वृक्षसे झड़ जाते हैं, उसी प्रकार प्राणियोंके ये शरीर भी झड़ जाते हैं—विनष्ट हो जाते हैं। जीवोंके ये शरीर और वृक्षोंके पत्ते उत्पन्न और नष्ट होते ही रहते हैं, अतः उनके विषयमें शोक ही क्या है। चैतन्य-समुद्र परमात्मामें ये देहरूपी बुद्बुद कहीं एक प्रकारके तो कहीं दूसरे प्रकारके उत्पन्न होते रहते हैं । बुद्धिमान जन विनाशशील समझकर इनपर विश्वास नहीं करते। (सर्ग ३१-३२)

संकल्पत्यागरे हैतमात्रनाकी निवृत्ति और परमपद-खरूप परमात्माकी प्राप्तिका प्रतिपादन

श्रीविसिष्टजीने पृष्ठा—मस्तक्तमें अर्थचन्द्र धारण करनेवाले महादेश ! व्यापकलरूप अनन्त एवं अद्वितीय चेतन श्रह्म-तत्त्वमें द्वित्व (भेर ) कैसे प्राप्त हुआ ? एवं उसका बुद्धिसे निवारण कैसे हो, ताकि जीवके दु:खोंका सर्वथा नाश हो जाय ? श्रीमहादेवजीने कहा—जब वह महा सत्खरूप, अद्वितीय और सर्वशिक्तमान् है, तब उसमें यह मेद और अमेदकी कल्पना ही निर्मूल है। जैसे तरङ्ग, कण, कल्लाल और जलप्रवाह जलसे विभक्त नहीं रहते, वैसे ही महाका सर्वशिक्त वास्तवमें महासे विभक्त नहीं रहता।

जिल प्रकार फूट, कोंपट, पत्ते आदि टतासे वास्तवमं भिन्न नहीं हैं, वसे ही दित्व, एकत्व, जगत्व, त-पन, मैं-पन आदि भी चेतनसे भिन्न नहीं हैं। चेतनका देश, काल, क्रिया आदिरूप जो मेद किया गया है, वह भेद चेतनखरूप ही है। धास्तवमें चेतनमें देत ( भेर ) है ही नहीं, तब उसमें भेर आया कहाँसे ए--यह प्रश्न ही नहीं वनता: क्योंकि देश, काल और क्रियाकी सत्ता एवं नियति आदि शक्तियाँ खयं चेतनकी सत्तासे ही सत्तायक्त होकर स्थित हैं, इसलिये वे सब चेतनखरूप प्रमात्मा ही हैं। वहीं यह चेतन तत्त्व परम ब्रह्म, सत्य, ईश्वर, शिव तथा निराकार, एक परमात्मा आदि अनेक नामोंसे कहा जाता है । इन नामों एवं रूपोंसे अतीत जो परमात्माका खरूप है तथा जो सम्प्रण मलोंसे रहित आत्मपदार्थ है, वह वाणी और मनका विषय नहीं है । जो यह संसार दिखायी दे रहा है. वह उस महाचेतन परमात्मारूपी लताके फल, पल्लव तथा पुष्प आदिरूप ही है, अतः उससे मिन्न नहीं । किंत अज्ञानी जीवको अपने ही द्वैतसंकल्पसे एकमं ही द्वैतकी इसी प्रकार प्रतीति होती है, जैसे परुषकी वेताल-कल्पनासे उसे भयंकर वेतालकी प्रतीति होने लगती है । जैसे 'मैं कुछ नहीं करता' इस तरहके संकल्पसे पुरुषका कर्तृत्व निवृत्त हो जाता है. उसी प्रकार जीवात्मामें प्रतीत होनेवाला इंत भी अईत-भावनासे निवृत्त हो जाता है।

इंत-संकल्पसे तो एक ही वस्तुमें दित्वकी प्राप्ति होती है, पर अर्द्रतभावनासे अनेकात्मक जगतका भी द्वित्य नष्ट हो जाता है । क्योंकि विकार आदिसे शून्य, सदा सर्वेगामी तथा परमात्माका खब्दपभूत होनेसे आसाप कभी देतमाव नहीं गहता । मुने ! अपने संकल्पसे निर्भित मनोराज्य और गन्वर्वनगरकी तरह जो वस्त अपने संकल्पसे बनायी गयी है, वह संकलाके असावसे नष्ट हो जाती है। केवल छड़ संकल्पसे जो यह

संसारक्यों दु:ख प्राप्त हुआ है, वह केवल संकल्पके अभावसे ही नष्ट हो जायगा, फिर इस विषयमें केंग्र ही क्या १ क्योंकि तनिक भी संकल्प करके मत्रथ दःखंने हुव जाता है और कुछ भी सङ्कल्प न करके वह अविनाशी सुख पाता है । अतः सुने ! अपने विवेदारूपी पवनसे संकल्परूप मेघोंका विनाश करके शरकालमें आकाश-मण्डलकी भाँति तम उत्तम निर्मलता प्राप्त करो । अविवेकरूप प्रवल प्रवाहसे उमड़ती हुई उन्मत्त संकल्प-रूप नदीको तम मणिमन्त्रसे सुखा दो और उसमें बहते हुए अपने-आपको धर्य देकर मनसे रहित हो जाओ एवं अपने-आप अपने संकल्पालक कालुध्यका विनाश करके आत्माकी उत्तम विद्युद्धता प्राप्त कर अत्रिनाशी आनन्दरूप हो जाओ । यह आत्मा समस्त शक्तियोंसे परिपूर्ण है, अतः जब कभी वह किसी वस्तकी जंसी भी भावना करता है, अपने संकल्पसे वस्तको उसी समय वैसी ही रचित ਤਜ਼ देखता है । ब्रह्मन् ! यह उत्पन्न हुआ मिथ्याक्ष जगत् एकमात्र संकल्पात्मक ही है; अतः केवल संकल्पके अभावसे ही कहीं भी विलीन हो जाता है। इसलिये संकल्परूप जड़को उम्बाडकर अत्यन्त दढ़ताको प्राप्त हुई इस तुष्णाष्ट्रपी करंजलताको आप सुखा डालिये । जिस प्रकार गन्धर्वनगरकी उत्पत्ति और विनाश प्रतीतिमात्र ही हैं, उसी प्रकार यह संसाररूप भ्रमकी उत्पत्ति और विनाश भी प्रतीतिमात्र ही हैं । सुने ! में एक हूँ, में परमात्मा हूँ-इस प्रकारकी भावना कीजिये । इस भावनासे आप परमात्मा ही हो जाउँगे ।

मङ्के ! चेतन जीवारमाने अज्ञानके कारण अपने संशत्यसे संसारक्ष्यता प्राप्त की है; किंतु बास्तवमें मोहरूपी करुङ्कसे रहित वह असंसारी है तया वह ब्रह्मसे अभित्र और अहैत ब्रह्मरूप है । मैं दृश्य वेहादि-सरूप ईं—इस प्रकार मीहको प्राप्त हुआ चेतन जीवात्मा संसारने फँस जाता है; पर वहीं ग्रुद्ध चिन्मय परमात्मखरूपको, जो अपनेसे अभिन्न है, अनुभव करके संमारके बन्धनसे निर्मुक्त हो जाता है। पुनराष्ट्रचिरित निर्तिद्यानन्द खरूप परमात्माके ज्ञानसे परिपूर्ण चेतन जीवात्मा परमपद प्राप्तकर समस्त अमोंसे निर्मुक्त हुआ व्यापक ब्रह्मपदमें विश्राम करता है। मनसे रिह्न यही चेतन जीवात्मा शान्तिसे घुशोभित सूर्य, चन्द्र आदि ज्योतियोंसे एवं अन्धकार-अज्ञान आदि जडतासे रिहत तथा विस्तृत आकाशकी माँति परम छुन्दर है। वह दोषरिहत जीवात्मा अपने वास्तविक परमात्मखरूपमें स्थित हो जब तुर्यातीत अवस्थाको प्राप्त हो जाता है, तब वह परमपदको प्राप्त होता है। वह परमपद सभी उत्तमोत्तम अवस्थाओंकी परम अवधि है, परम मङ्गळहप होनेके कारण समस्त मङ्गळोंने प्रधान मङ्गळ है। वही

एक अखण्ड परम पितृत्र चतनरूप है । मुने ! बह परमपद जाप्रत् आदि तीनों अवस्थाओं और कल्पनासे अतीत है । उसीका आपसे मेंने वर्णन किया है । उसी पदमें आप सदा स्थित रहें । बह पद ही अविनाशी पूष्य देव है । मुनीश्वर ! इस समस्त जगत्का उपादान बही परमदेव है— इस ज्ञानसे यह समस्त विश्व चिन्मय ब्रह्मरूप ही है । यह विश्व ब्रह्मके संकल्पसे कल्पित होनेके कारण प्रतीत होता है; किंतु यथार्थ ज्ञान होनेपर वास्तवमें इसकी सत्ता नहीं रहती, इसल्विये यह नहीं है । वह परमपद शान्त, शिव एवं वाणीके व्यापारसे अतीत है । 'ॐ' इस अव्यव्की जो आनन्दमयी तुरीयमात्रा है, वही परमगति है ।

(सर्ग ३३-३४)

#### सबके परम कारण परम पूजनीय परमात्माका वर्णन

श्रीमहादेवजीने कहा-मुने ! आप पूर्वोक्त विचारका अवलम्बन करके अपने पारमार्थिक खरूपका ही प्रमाणोंसे शीघ्र निर्धारण करें एवं उसके विपरीत अनर्थरूप देहा-मिमानका अवलम्बन न करें । जो इस संसारमें जानने-योग्य है, उस परमात्माको तत्त्वज्ञानीने जान लिया । फिर संसारके भ्रमके साथ उसका कोई प्रयोजन नहीं रहा। अतः उस तत्त्वज्ञानीके लिये कर्तव्य या अकर्तव्य करु नहीं रहता, यह मैं जानता हूँ । आप इन शान्तिमय और अशान्तिमय विकल्पोंका यदि दलन करते हैं तो आप धीर हैं। यदि वैसा नहीं करते तो आप धीर नहीं हैं। इसिटिये आस्था रखकर आप परमात्मदर्शी बन जाइये। ब्रह्मज्ञानके लिये शीघ ही उपर्यक्त दृष्टिका आश्रय करके मेरे द्वारा जो कुछ कहा जाय, उसे सुनिये । आत्मज्ञानके प्रयतके बिना चुपचाप बैठे रहनेसे क्या लाभ १ त्रिशूलघारी भगवान् शंकर इस प्रकार कहकर फिर बोले कि 'आप बाह्यदेहमें आत्मबुद्धि मत कीजिये: क्योंकि यन्त्रकी भाँति प्राणसे ही यह शरीर चेष्टा करता है और प्राणवायसे रहित

शरीर निश्चेष्ट हो मूकके सदश स्थित रहता है; किंत चेतन जीवात्मा आकाशसे बढकर निर्मेल और अव्यक्त है। सत्ख्रम् प्रमात्माकी सत्ता ही चेतन जीवात्माके अस्तित्वमें कारण है। जीवात्माके विना तो प्राण और देह-ये दोनों नष्ट हो जाते हैं और देह-वियोगसे प्राण वासुमें विलीन हो जाता है: आकाशसे भी निर्मेळ चेतन आत्मा नष्ट नहीं होता । इसलिये संसार-भ्रमसे उसका क्या प्रयोजन है ? ब्रह्म-ज्ञानके द्वारा दोपोंसे रहित हो जीवातमा परमशिव परब्रह्म परमात्मा हो जाता है। वह परमञ्ज ही हरि है, वही शिव है, वही हिरण्यगर्भ है, वही चतुर्मुख ब्रह्मा है, वही इन्द्र है; वही वायु, विद्व, चन्द्र एवं सूर्यरूप है और वही परमेश्वर है । वही सर्वव्यापी परमात्मा, सर्वचेतनोंका मूळ स्रोत, देवेश, देवसृत, धाता, देवदेव और स्वर्गका अधिपति है। जिस तरह पछ्ठवोंका मूळवीज बृक्ष है, उसी तरह सचिदानन्द परब्रह्म परमात्मा ब्रह्मा, विष्णु, शिव आदिका मूल बीज है । वही सचिदानन्दघन परम्रह्म

ज्ञानी महात्माओंका वन्दनीय और पूजनीय है; क्योंकि सकका बळ और नाम उसीके हैं। वही सर्वात्मक, प्रकाशरूप, समस्त ज्ञानोंका एकमात्र उत्पादक और सकको सत्ता-स्कृतिं देनेवाळा है। महर्पे! सकका आदि कारण तथा पूजा, नमस्कार, स्तृति और अर्ध्यके योग्य एवं समस्त देवताओंका खामी वही परम चेतन परम्रह्म परमात्मतत्त्व है—यह आप जान छें। यही बड़े-बड़ं ज्ञातव्य पदार्थोंकी भी चरम सीमा है। जरा, शोक एवं भयके विनाशक इस परमात्मतत्त्वका साक्षात्कार करके मनुष्य फिर संसारमें भूने हुए बीजकी माँति जन्म नहीं छेता। विग्रेन्द्र! तत्त्वसे जान लिये जानेपर जो समस्त प्राणियोंको अभय कर देता है, जो सकका आदिकारण है और जो अनायास उपासनाके योग्य है, आप बही अज, परम एवं परमात्मरूप परमपद हैं।

मुने ! समस्त पदार्थोंके भीतर रहनेवाले अनुभवस्वरूप एकमात्र विद्युद्ध प्रकाशमय परमचेतन परमात्माको मुनिलोग महादेवरूप परमेश्वर समझते हैं । वह परमचेतन तत्त्व सम्पूर्ण कारणोंका कारण है, किंतु वास्तवमें उसका कोई कारण नहीं है; वह अपनी सत्तासे समस्त भावोंको सत्ता प्रदान करनेवाला है, किंतु खयं भावनाका विषय नहीं है। वह विद्युद्ध और अजन्मा है। वही समस्त चेतनोंका चेतन, दस्य विषयोंका प्रकाशक और दस्य-संसारका परम आधार है । उसीको मुनिलोग चक्ष आदि एवं सर्य आदि प्रकाशकोंका प्रकाशका, खयं चक्ष्-सूर्य आदि प्रकाशकोंद्वारा प्रकाशित न होनेवाला, अलैंकिक, समस्त बीजोंका भी वीज, ज्ञानखरूप और विशुद्ध सचिदानन्द्रघन परमात्मा कहते हैं । सत्य प्रतीत होनेत्राला दश्य संसार और असत्य न प्रतीत होनेवाली प्रकृति—इन दोनोंका कारण होनेसे वह चिन्मय परमात्मा तत्खरूप है; किंत वास्तवमें वह प्रकृति और संसारसे रहित, परमशान्त है। इस महान चिन्मय परमात्मामं पहले करोड़ों जगद्रपी मरीचिकाएँ हो चुकी हैं, आगे भी होती रहेंगी और वर्तमान कालमें भी हो रही हैं। महान् मेरुपर्वत एवं महान कल्प आदि काल उस चेतन तत्त्व परमात्मामें समाये हुए हैं। फिर भी वह सक्ष्मसे भी सक्ष्मतम है। कर्तापनके अभिमानसे रहित होनेके कारण यह परमात्मा कुछ न करते हुए ही संसारकी रचना करता है और यह संसारका उद्धाररूप महान कर्म करता हुआ भी कुछ नहीं करता । जिस परमात्माके संकल्पमें यह समस्त संसार विद्यमान है. जिससे यह सारा संसार उत्पन्न हुआ है, जो सर्वस्वरूप है, जो सब ओर व्याप्त है एवं जो सर्वमय है, उस सर्वात्मक परमात्माको बार-बार नमस्कार है।\*

(सर्ग ३५-३६)

#### परमधिव परमात्माकी अनन्त धक्तियाँ

श्रीमहादेवजीने कहा—महर्षे ! उस समस्त जगत्सत्ता-खरूप मणिकी पिटारी परम चेतन सर्वेश्वर परमात्मामं उनकी शक्तियाँ प्रत्यक्ष आविर्भूत होती रहती हैं । उनमेंसे परमात्माकी एक शक्ति महाकाशरूप दर्पणके अंदर अपनी सत्ताके प्रतिबिम्बके सदश कल्प-निमेषनामक निर्मठ काळात्मक शरीर धारण करती है । जैसे वर्में दीपकके रहनेपर क्रिस्तकी क्रियाएँ प्रकाशित हो जाती हैं, वंसे ही साक्षीरूपी उस प्रकाशात्मक, सत्यस्त्ररूप चेतन-तत्त्वके रहनेपर ही जगत्रूप चित्तकी परम्पराएँ प्रकाशित होती हैं।

श्रीवसिष्ठजीने पूछा—जगत्को खामिन् ! इन सदा-शिवकी कौन-सी शक्तियाँ हैं, वे किस तरहसे रहती हैं,

(नि॰ पू॰ ३६।१८)

यक्तिन् सर्वे यतः सर्वे यः सर्वे राप्तिक्व यः । यश्व सर्वमयो नित्यं तस्मै सर्वात्मने नमः ॥

उनकी साक्षिताका क्या खरूप है, उनका व्यवहार क्या है और वे कितनी हैं ?

श्रीमहादेवजीने कहा—उत्तम व्रतका पाल्न करनेवाले सोम्य! उस निराकार, सर्वात्मक, अप्रमेय, परमशान्त, सिक्किदानन्द्रघन सदाशिव परमात्मकी इच्छान्सत्ता, क्योममत्ता, काल्यसत्ता तथा नियति-सत्ता और महासत्ता—ये पाँच सत्तात्मक शिक्षयों हैं। (तात्मर्य यह है कि 'सोऽकामयत बहु स्याम्' इस श्रुतिके अनुसार सबसे पहले उनकी इच्छासत्ता अभिव्यक्त हुई। तदनन्तर आकाशको अभिव्यक्ति होनेपर आकाशसत्ता, तदनन्तर कालासक स्वकी अभिव्यक्ति होनेपर काल्यसत्ता, सद्भुकं नियन संस्थानवाले भूत एवं भौतिक पदार्थोंका आविर्भाव होनेपर नियति-सत्ता अभिव्यक्त हुई और तदनन्तर उनमें अनुस्यृत महासत्ता अभिव्यक्त हुई।) इनके सिवा झानशक्ति, क्रियाशक्ति, कर्तुत्वशक्ति और अकर्तृत्वशक्ति आदि परमात्माकी अनेक शिक्षयों हैं। उन सदाशिवस्वरूप परमात्माकी अनेक शिक्षयों हैं। उन सदाशिवस्वरूप परमात्माकी इन शक्तियोंका कोई अन्त नहीं है।

श्रीवसिष्टजीने पूछा—देव ! ये उपर्युक्त शक्तियाँ हुई किस निमित्तसे ! इनमें बहुत्व कैसे आया ! इनका उदय कैसे हुआ ! एवं शक्ति और शक्तिमान् दोनोंमें परस्पर-बिरुद्ध मेद और अमेद किस युक्तिसे रह्द सकते हैं !

श्रीमहादेवजीने कहा—महर्षे ! अनन्त असीम आकारवाले सदाशिवरूप परमात्माकी यह चिन्मात्ररूपता ही उसकी शक्ति कही जाती है । एकपात्र कल्पनासे ही वह चेतन प्रमात्मासे भिन्न-सी प्रतीत होती है, वास्तवमें कळ भी भेद नहीं है । ज्ञातृत्व, कर्तृत्व, भोक्तृत्व, साक्षित्व आदि कल्पनाओंसे परमात्माकी ये शक्तियाँ उसी प्रकार विविध खरूप धारण करती हैं, जैसे समुद्रमें तरङ्ग आदि भेद-कल्पनाओंसे जल त्रिनिध रूप धारण करता है । गमनशील ब्रह्माण्डरूपी नृत्य-मण्डपमें ऋतु, मास आदि काल नियति-क्रमद्वारा महाकालरूपी नटसे उत्तम रीतिसे शिक्षित हुई उस प्रकारकी शक्तिरूपिणी नटियाँ नाचती हैं । यही परा और अपरा एवं नियति कही जाती है। ईश्वरकी क्रिया, कृति, इच्छा या काल इत्यादि उसीके नाम हैं। तृणसे लेकर ब्रह्मापर्यन्त जितने चराचर जीव हैं, उनको मर्यादामें खनेवाछी नियति कही जाती है । महर्षे ! नाट्यशास्त्रमें प्रसिद्ध स्वेद, स्तम्म, रोमाञ्च आदि विकारोंसे व्याप्त, चिरकाळसे प्रवृत्त हुए इस संसारनामक नाटकके नाट्योंमें सारभूत नियति-नटीके विठासमें अधिपति होकर देखनेवाला सदा उदितस्वभाव यह परमेश्वर अद्वितीय होकर ही स्थित है । वह परमार्थतः उस नटी और नाट्यसे भिन्न नहीं है । (सर्ग ३७)

# मिबदानन्द्रभन परमदेव परमारमाके च्यानरूप पूजनसे परमपदकी शाप्ति

श्रीमहादेवजी कहते हैं— महर्षे ! उस परमास-देवके पूजनके जितने कम हैं, उन सबमें पहले देहाभिमानको प्रयत्तप्र्वक छोड़ देना चाहिये । ध्यान ही इस परमात्मदेवकी पूजा है । इसिल्ये तीनों सुवनोंके बाधारमृत इस परमात्मदेवकी निम्न प्रकारके ध्यानसे सदा पूजा करनी चाहिये । वह चेतन परमात्मा ज्ञानके द्वारा काखों स्पांके समान देदीप्यमान, सूर्य आदि समस्त प्रकाशकोंका भी प्रकाशक तथा सबसे परे रहनेवाळा ज्ञानकारूप है । उसका मनसे चिन्तन करना चाहिये ।

इस नियति-माटकके साक्षी परमास्माका इतना बड़ा खरूप है कि सबसे बड़े असीम आकाशका जो विपुछ विस्तार है, वह उसकी गर्दन है; नीचेके आकाशका जो असीम विस्तार है, वह उसका चरण-सरोज हैं। सीमा-शून्य दिशाओंके किनारोंका यह जो विस्तार है, वही उसका भुजमण्डल है और उसीसे वह मुशोमित है; उन हार्थोमें उसने विविध ब्रह्माण्डोंमें विध्यान बड़े-बड़े सत्य आदि छोकरूप श्रेष्ठ आयुर्थोंको प्रहण कर रक्खा है। उसके हृदय-कोशके एक कोनेमें अनेक ब्रह्माण्ड-समृह

छिपे हुए हैं। वह प्रकाशखरूप एवं तमसे परे है और उसके खरूपका कहीं पार भी नहीं पाया जा सकता । पूर्वोक्त नियतिके नाटकका साक्षी यह परमात्मा ही परमदेव है । यही समस्त पदार्थोंका आश्रय, सर्वन्यापक, चिन्मय और अनुभवक्ष है। सभी सज्ज्ञोंद्वारा यही सर्वदा प्रजनीय है । यही परमदेव परमात्मा घटमें, पटमें, वटमें, दीवालमें, लकड़ेमें और वानर आदि प्राणियोंमें समभावसे स्थित है। यही परमात्मा शिव, हर, हरि, ब्रह्मा, इन्द्र, कुबेर और यमखरूप है। अनेक प्रकारकी घट-पट आदि आकृतियोंको लेकर असंख्य पदोंसे बोधित होनेवाळी तथा उन आकृतियोंको छोडनेपर एक पदसे बोधित होनेवाली सत्तारूप इस जगजालका उत्पादक महाकाल इस परमात्मदेवका द्वारपाल है । पर्वतीं एवं चौदह भुवनोंके असीम विस्तारसे युक्त यह ब्रह्माण्ड-मण्डल इस परमात्मदेवके किसी एक देहकोणमें स्थित होकर उसके अङ्गका अवयवरूप हो गया है।

महर्षे ! जिसके हजारों कान एवं आँखें हैं, हजारों मस्तक हैं और जो खयं हजारों भजाओंसे विभाषत है. ऐसे शान्तस्त्रभाव महादेवका चिन्तन करना चाहिये। वह परमात्मा सभी जगह दर्शन-शक्तिसे परिपूर्ण है यानी सर्वत्र देखता है. सब ओर व्राण-शक्तिसे समन्वित है. सर्वतः स्पर्शन-शक्तिसे युक्त है, सभी ओर रसन-शक्तिसे परिपूर्ण है, सर्वत्र अवण-शक्तिसे व्याप्त है, सर्वत्र मनन-शक्तिवाला है; तथापि वह सर्वधा संकल्पसे रहित है एवं सभी ओर सर्वश्रेष्ठ कल्याणखरूप है । उस परमाअदेवका चिन्तन करना चाहिये । नित्य, सम्पूर्ण जगत्के कर्ता, सबको अपने-अपने संकल्पके अनुसार समस्त पदार्थ प्रदान करनेवाले. सारे प्राणियोंके अन्त:करण-में स्थित और सभीके लिये एकमात्र साध्य, सर्वख्राह्म उस परमात्मदेवका चिन्तन करना चाह्निये । इस प्रकार ध्यानके द्वारा उस देवाधिदेवकी पूजा करनी चाहिये। अनायास प्राप्त होने योग्य, शान्तिमय, अविनाशी,

अभृतस्वरूप एकमात्र परमात्मस्वरूपके ज्ञानसे सदा इस देवकी पूजा की जा सकती है। जो यह हृदयप्रदेशमें स्थित शुद्ध सचिदानन्दघन परमात्माका निरन्तर अनुभव है, यही श्रेष्ठ ध्यान है और यही परम पूजा कही गयी है । देखते-सुनते, स्पर्श करते, सुँवते-खाते, चलते-सोते, श्वास-प्रश्वास लेते, बोलते, त्याग करते और प्रहण करते-सभी समय मनुष्यको शुद्ध चिन्मय प्रमात्माके ध्यानमें ही तत्पर रहना चाहिये। इस प्रमात्माके लिये शुद्ध ज्ञानरूप ध्यान ही प्रियतम वस्तु है, अतः ध्यान ही उसके लिये उपहार है । ध्यान ही उसके लिये अर्घ्य, पाद्य और पुष्प है । मुने ! यह परमात्मदेव ध्यानसे ही प्रसन्न होता है। इस प्रकार आठों पहर ध्यानद्वारा पूजन करनेसे मनुष्य परमधाममें निवास करता है । महर्षे ! जो यह परमात्मदेवका उत्तम पूजन मैंने आपसे कहा है, यही परम योग है, यही वह उत्तम कर्म है। आत्मरूप वसिष्ठजी! जो मनुष्य दु:ख और विक्षेपसे रहित हो सारे पापोंके विनाशक एवं परम पवित्र इस ध्यानरूप पूजनको करेगा, उस समस्त बन्धनोंसे मुक्त और ब्रह्मतत्त्वको प्राप्त पुरुषकी जगत्में सूर एवं असर वैसे ही बन्दना करेंगे. जैसे वे मेरी बन्दना करते हैं।

महर्षे ! यह ध्यान पिवत्र करनेवाळोंको भी पिवत्र करनेवाळा तथा सम्पूर्ण अज्ञानोंका नाराक है । अतः कारीरमें स्थित, समस्त ज्ञानोंके उत्पादक एवं बोधक परम कल्याणखरूप इस परमास्मदेवका अपने अन्तः-करणसे नित्य ही ध्यान करना चाहिये । सत्वके हृदयन्त्रपी गुहामें स्थित, समस्त ज्ञान और ज्ञेयके ज्ञाता, सम्पूर्ण कर्मोंके कर्ता और समस्त ज्ञान और ज्ञेयके ज्ञाता, सम्पूर्ण कर्मोंके कर्ता और समस्त ज्ञानोंके स्पर्ता, सम्पूर्ण प्रकाशों-से भी अधिक प्रकाशरूप तथा सर्वव्यापी परम शिव परमात्माका ध्यान करना चाहिये । वह परमात्मा मनकी मननात्मिका शक्तिमें, प्राण एवं अपानके मध्यमें तथा हृदय, कथ्ठ, तालु और भैंकि मध्यमें स्थित ( व्यापक ) है । वह कल्यनाओंकी कल्यनाओंसे रहित और वेहके एक

देशमूत सुन्दर हृदय-कमलमें विशेषरूपसे और सम्पूर्ण देहमें समानरूपसे स्थित हैं। वह परमाला केवल चेतन और शुद्ध ज्ञानस्ररूप हैं। उसका चिन्तन करना चाहिये।

इसके सिवा ध्यानका एक दूसरा प्रकार यह है कि में जीवात्मा ही परिच्छेदशून्य आकारवाला, अनन्तस्बरूप, सम्पूर्ण पदार्थीसे परिपूर्ण, सब वस्तुओंका पूरक एवं अखण्ड अद्वितीय शिवखरूप परमात्मा हूँ—इस प्रकार खच्छ और अलौकिक भावना करके देवभावसे परिपूर्ण यह जीत्रात्मा महान् परमात्मा वन जाता है । वह परमात्माको प्राप्त परुष सबमें सम रहता है । उसका व्यवहार भी समान होता है। उसका ज्ञान भी सम होता है। उसका भाव भी सम होता है। उस सौम्य पुरुषका उद्देश्य भी महान् सुन्दर होता है । वह देहपातपर्यन्त अखण्ड तत्त्वज्ञानसे युक्त होता हुआ चिरकालतक निरन्तर परमात्माका ध्यानरूप पूजन ही करता रहता है। इसलिये मनुष्यको उचित है कि सज्जनोंके हृदयमें रहनेवाली। चन्द्रमाकी भाँति शीतल, मधुर-खभाव, दृढ मैत्रीसे हृदय-प्रदेशमें स्थित उस परमात्मदेवकी ध्यानरूप पूजा करे। दुष्टोंकी उपेक्षा, दुखियोंपर दया, पुण्यात्माओंके प्रति इदयकी नित्य मुदिता ( प्रसन्नता ) की भावनासे, शुद्ध सामर्थ्यकी पद्धतिसे और ज्ञानरूप घ्यानसे उस परमात्मदेवकी प्रजा करे।

प्रारब्धसे प्राप्त सम्पूर्ण इष्ट एवं अनिष्ट पदार्थोंमें सर्वदा ही परम समताका आश्रय लेकर नित्य चेतन परमात्माका ध्यानरूप व्रत करना चाहिये । अनुकूल और प्रतिकृलकी प्राप्तिमें सम होकर नित्य चिन्मय परमात्माके ध्यानरूप व्रतका अनुष्ठान करना चाहिये । यह मैं हूँ और यह मैं नहीं हूँ—इस प्रकारके मेदको छोड़ देना चाहिये तथा 'यह सब ब्रह्म ही है' इस प्रकार निश्चय करके नित्य चिन्मय परमात्माके ध्यानरूप व्रतका आचरण करना चाहिये। महर्मे ! इस परमात्माके ध्यानरूप प्रजाके विश्वानमें

जो द्रव्य-सम्पत्तियाँ वतलायी गयी हैं, वे सब एकमात्र समतारूप रससे परिपूर्ण होनेके कारण मधुर-रसवती ही हो जाती हैं । रसमयी शक्ति-समता मधुर और अतीन्द्रिय है। उस समतासे जो भी दृश्य विषय भावित होगा, वह तत्क्षण ही अमृततुल्य मध्र हो जायगा । समतारूप अमृतसे जो-जो भावित होता है, वह सब परम मध्रस्ताको प्राप्त होता है। ब्रह्मैक्य-दर्शनखरूप समतासे खयं आकाशकी तरह विकारशस्य होकर मनके लय होनेपर जो खाभाविक स्थिति है, वहीं परमात्माकी ध्यानरूप पूजा कही जाती है। महात्मा ज्ञानीको पूर्णचन्द्रकी भाँति परिपूर्ण, समताके द्वारा समान ज्ञानवान, एक, चिन्मय, खच्छ और स्फटिक-शिलाकी तरह निर्मल एवं दढ होना चाहिये । जो भीतर आकाशकी तरह विशाल और बाहर न्यायतःप्राप्त कार्योंको करनेवाला, आसक्तिसे रहित एवं परमात्माके यथार्थ तत्त्वका पूर्णतया ज्ञाता है, वही सचा उपासक है। अज्ञानरूप मेघोंके नष्ट होनेपर खप्तमें भी जिसमें राग-देष आदि हृदय-विकार नहीं देखे जाते तथा जिसका अहंता-ममतारूप कुहरा शान्त हो चुका है, ऐसे निर्मल आकाशके समान वह तत्त्वज्ञ सुशोभित होता है।

महर्षे ! यथासमय और यथाशक्ति आप जो कुछ भी कर्म करते हैं अथवा नहीं करते, उसीको चिन्मय शिवस्र एरमात्माका अन्तः पूजन समझना चाहिये । इस प्रकारके पूजनसे ही साधक अपने पारमार्थिक निरितेशय आनन्दमय खरूपका अनुभव करता है । शिव, शान्त, अन्यसे प्रकाशित न होनेवाळा, खप्रकाशरूप परमात्मा ही जगत्के रूपमें प्रतीत हो रहा है । ब्रह्मन् ! भूत, भविष्य, वर्तमान—तीनों जगत्में व्यापक, परम विश्वद्ध चेतन परमात्मारूप ईश्वरके खरूपका वाणीसे वर्णन भी नहीं किया जा सकता । इसिक्ये विसष्ठजी ! तुष्छ दृष्टिका परित्याग करके और अपनी अखण्ड दृष्टिका आश्रय लेकर सम,

निर्मळमन, शान्त, राग और दोषसे रहित तथा शोक-रहित बुद्धिसे युक्त होकर आप न्यायतःप्राप्त पदार्थोंसे परमात्मदेवकी पूजा करते हुए स्थित रहें । (सर्ग ३८-४०)

### शास्त्रास्यास और गुरूपदेशकी सफलता, ब्रह्मके नाम-भेदोंका और खरूपका रहस्य एवं दुःखनाशका उपाय

श्रीविसष्टजीने पूछा—देव ! शिव, परब्रह्म, आत्मा और परमात्मा किसके नाम कहे गये हैं ! तीनों छोकोंके खामिन्! मगवन् ! 'तत्', 'सत्', 'किंचित्', 'न किंचित्' 'शून्य' और 'विज्ञान' आदि भेद किसके कहे गये हैं !

श्रीमहादेवजीने कहा—मुने ! आदि और अन्तसे रहित, प्रकाशान्तरकी अपेक्षा न रखनेवाळी, खत:प्रकाश-खरूर जो सत् वस्तु अपनी महिमामें अपने-आप विद्यमान है, वहीं 'किंचित्' शब्दसे कही जाती है; और वह इन्द्रियोंके द्वारा जाननेमें नहीं आती, इसिंछिये 'न किंचित्' शब्दसे कही जाती है ।

श्रीयसिष्ठजीने पूछा—ईशान ! जो बुद्धि आदिसे युक्त चक्षु, श्रोत्र आदि इन्द्रियोंके जाननेमें नहीं आता, उस परमब्रह्मका संशयरहित अधिकारीद्वारा कैसे साक्षाकार किया जाता है ?

श्रीमहादेवजीने कहा—महर्षे ! जिसमें अविद्याक्षा नाममात्र अंदा है, ऐसा केवल साखिक और मोक्षकी चाह रखनेवाला साधक शास्त्राम्यास आदि साखिक उपायोंसे अविद्याका प्रक्षालन करता है, तव अविद्याका क्षय होनेपर वह अपने-आप ही अपनेद्वारा परमात्माका अनुभव करता है । आत्मा ही परमात्माको देखता है और आत्मस्रपसे ही उसका विचार करता है । इस संसारमें एकपात्र परमात्मा ही सत् है, अविद्या नहीं; इसे ही अविद्याका क्षय कहते हैं । जो कुळ यह नाना-विध विनाशशील दर्य वस्तु है, इसे आप परमात्मा न समझिये; क्योंकि यह भिथ्या है । परम्हा परमात्मा तो सम्पूर्ण इन्दियोंके क्षयसे प्राप्य है । जो कस्तु

जिसका नाश होनेपर प्राप्त होती है, वह वस्त उसके उपस्थित रहते कभी प्राप्त नहीं हो सकती। शिष्यके बोधके छिये किये गये गुरूपदेशसे अनिर्देश्य और अन्यक्त परमात्मा उसे स्वयं प्राप्त हो जाता है। गुरुके उपदेशों और शासार्थोंके विना भी परमात्माका ज्ञान नहीं होता: क्योंकि इन सबके संयोगसे ही परमात्माका ज्ञान होता है । कर्मेन्द्रिय, ज्ञानेन्द्रिय आदिका नाश तथा सख, द:ख आदिका अभाव होनेपर जो बच रहता है, वह शिवखरूप परमात्मा ही 'तत्'-'सत्' इत्यादि नामोंसे कहा गया है। वास्तवमें तो यह सम्पूर्ण जगत् है नहीं, बल्कि परमात्माका संकल्प होनेके कारण यह उसका खरूप ही है। वह सत्-स्वरूप परमात्मा आकाशसे भी अत्यन्त बढ़कर निर्मल और अनन्त है। विद्युद्ध अन्त:करणवाले मुमुञ्ज पुरुपोंने मोक्षके उपासकोंके बोधके छिये नाम-रूपरहित सचिदानन्द परमात्मामें चेतन, ब्रह्म, शिव, आत्मा, ईश, परमात्मा और ईश्वर आदि पृथक्-पृथक् नाम-रूपोंकी कल्पना कर रक्खी है। वसिष्ठजी ! इस तरह जगत्तव एवं शिवनामक परमात्मतत्त्व ही सर्वदा सब तरहसे सब कुछ है । इसिंछिये आप इसे जानकर सुखपूर्वक स्थित हो जायँ । प्राचीन मुमुक्षु छोगोंने शिव, आत्मा और परब्रह्म इत्यादि नामोंसे उस परमात्माकी भिन्न-भिन्न कल्पना की है; वस्तुतः एक प्रमात्मा ही है, उसमें कुछ भी भेद नहीं है । मुनिनायक ! इस प्रकार ज्ञानपूर्वक ध्यानरूप वजा करनेवाला ज्ञानी पुरुष उस परमपदको प्राप्त हो जाता है।

श्रीवसिष्ठजी बोले—भगवन् ! मिथ्या होते हुए भी

यह जगत किस प्रकार सत-सा प्रतीत होता है, वह सब कुछ फिर संक्षेपमें मुझसे कहनेकी कृपा कीजिये ।

श्रीमहादेवजीन पहा-मने ! जो यह ब्रह्म, शिव, ईश्वर इत्यादि शब्दोंका अर्थ है, उसे ही विद्युद्ध चिन्मय परमात्मा सपश्चिये । जैसे जलके आधारभूत समुद्रमें जल ही तरङ्गके रूपमें प्रकट होता है, वैसे ही परद्रहा परमात्मा-में केवल अहितीय सहप ब्रह्म ही जगतके रूपमें प्रकट हो रहा है: क्योंकि सारा जड दरयसमृह चेतन परशात्म-रूप ही है, इस प्रकारका ज्ञान होनेपर वह दश्यसमृह मनोराज्यके संकल्पनगरकी तरह हो जाता है। यह जगत् परभारनाका संकल्प है, इस यथार्थ अनुभवसे सम्पूर्ण दृश्य जगत् कल्याणनय परमात्मा ही बन जाता है ।

श्रीवसिष्ठजीनं पृछा---भगवन् ! इस जगत्की भले ही गन्वर्वनगरसे अथवा स्वप्नके मनुष्यसे उपना दी जाय, फिर भी यह द:खका कारण .तो है ही । अतः द:खके नाशके लिये यहाँ कीन-भी यक्ति है ?

श्रीमहादेवजीने कहा---महर्षे ! वासनाके कारण दु:ख उत्पन्न होता है और वह वासना सत् पदार्थमें हुआ करती है; किंतु यह जगत् तो मृगनृष्णाके जलकी तरङ्गके सनान निथ्या ही है। इसलिये वासना कैसे, किसमें, किसको, कहांसे होगी ? खमावस्थाका पुरुष भला कैसे मृगतप्याके जलका पान कर सकता है। द्रष्टाके सहित. अहंतासे यक्त और मन तथा मनन आदिके साथ इस जगत्का जब स्वभवत् अस्तित्व ही नहीं है, तब जो शेप रह जाता है, वहीं सदृस्त परमात्मा है। उस परनातममें न तो कोई वासना रहती है, न कोई वासना करनेवाला और न कोई वासनाका विषय ही रहता है। किंत एकमात्र वह परमात्मा ही रहता है. जिसमें कल्पना-भ्रमका अत्यन्त अभाव है । प्रतीत होनेके कारण सत्य और वास्तवनें असत्य संसाररूप वेताल शन्य-खन्य होनेके कारण जिस ज्ञानवानकी रहिमें असत्य ही है, उसकी दृष्टिमें केवल परमात्नाके सिवा और दूसरा क्या अवशिष्ट रह सकता है ? अर्थात कुछ नहीं । इस प्रकार शून्यमें ही वेतालकी तरह यह चित्त-वासना उत्पन्न हुई है, जिसका नाम जगत् है। उसकी शान्ति हो जानेपर अक्षय शान्ति ही अवशिष्ट रहती है। किंतु अहतामें, जगतमें तथा मृगत्रणाके जलमें जिस अज्ञानी मनुष्यकी आस्था ( सत्तावृद्धि ) वैवी हुई है, उसको बार-बार विकार है ! वह अज्ञानी उपर्यक्त उपदेशके योग्य नहीं । इस जगत्में ज्ञानीछोग जिज्ञास विवेकी मनुष्यको ही उपदेश दिया करते हैं, न कि उस बालग्रदिवाल अभिवेकीको, जो अनेक प्रकारकी भान्तियोंसे प्रस्त है, श्रेष्ठ पुरुषोंके द्वारा त्याञ्य है एवं देह आदिमें अभिमान रखता है। (सर्ग ४१)

## समष्टि-च्याच्यात्मक जो संसार है, वह सब पाया ही है-यह उपदेश देकर भगवान् श्रीशंकरका अपने वासस्यानको जाना तथा श्रीवसिप्रजी और श्रीरामजीके द्वारा अपनी-अपनी स्थितिका वर्णन

श्रीवसिष्ठजीनं पूछा-भगवन् ! सृष्टिके आदिमें देहवे सम्बन्धसे संसारमें अमण करनेत्राठा वह जीवाःमा मायाद्यप आकाशमें स्थित हुआ किस अवस्थाको प्राप्त करता है ? मतुत्र्य खप्तके संसारको देखता है, उसी प्रकार वह

जीवात्मा भी परम सूक्ष्म मायामय आकाशमें कर्मानुसार श्रीरोंको देखता है । जैसे आज भी खप्तमनुष्य चैतन्य-घन आत्माके सर्वत्र व्यापक होनेसे स्वप्नमें कार्य करता भगवान् शंकरने कहा-सुन ! जिस प्रकार स्वप्न- है, वैसे ही देहवारी जीधात्मा थी जायद्वस्थाने कार्य करता है। जिस तरह शून्यखरूप वेताछ वास्तविक दृष्टिसे असङ्गप है, किंतु भ्रमसे सद्गप प्रतीत होता है, उसी प्रकार यह समस्त जगत् वास्तवमें असत् है, किंतु भ्रमसे सड़प प्रतीत होता है; इसलिये जगत्का कारण वास्तवमें अहंकार ही है । यह संसार वास्तवमें सत् नहीं है: न यह कल्पित है न क्षणिक है, न यह कुछ उत्पन्न ही होता है और न कुछ विनष्ट ही होता है । वास्तवमें इसका अत्यन्त अभाव है । चेतन जीवात्मा ही सम्पूर्ण प्रपञ्चकी संकल्परूपसे अपनेमें उसी प्रकार कल्पना करता है, जिस प्रकार मनुष्य स्वप्नमें नगरका निर्माण और विनाश करता है पर जागनेपर वास्तवमें उसका स्वप्नके देश और काळसे कुछ भी सम्बन्ध नहीं रहता। इस विनाशशील संसारका वास्तविक खरूप तत्त्वसे समझ लेनेपर इस मायारूप संसारकी भेदसत्ताका अभाव हो जाता है। तदनन्तर ज्ञानपूर्वक ध्यानके अभ्याससे कल्याणमय शिवरूप परमात्माकी प्राप्ति हो जाती है। नहीं तो यह जीवात्मा अपने कर्मानुसार देह, इन्द्रिय आदिके संयोग-ऋमसे मृगी, लता, कीट, देव, असर आदिरूप हो जाता है । नित्य, व्यापक, अनन्त, हद और विश्वमें न्याप्त एवं विश्वके कर्ता जिस परमहासें यह जगत् कल्पित है, विवेक होनेपर वह जगत् न दूर है न समीप, न ऊपर न नीचे, न आपका है न मेरा. न पहले था न आज है, न प्रात:कालमें है, न सत् है न असत् और न सत् और असत्के मध्यमें है अर्थात वास्तवमें यह कल्पनामात्र ही है। मुने! जैसा आपने पूछा, वैसा ही मैंने उत्तर दे दिया। आपका कल्याण हो । अत्र हमलोग अपनी अभिलपित दिशाकी ओर जा रहे हैं। पार्वती! आओ, उठो।

श्रीवसिष्ठजी बोले-श्रीराम! ऐसा कहकर वे नीलकण्ट भगवान् शंकर जिनके ऊपर मैंने उस समय पुष्पाञ्जलि



समर्पित की थी, अपने परिवारके साथ आकाशकी ओर चले गये। तब पहलेसे ही शान्तस्त्रभाववाला में त्रिभुवन-के अधिपति उमापतिके जानेके बाद क्षणभर चुप रहकर उनके स्मरणपूर्वक उनके द्वारा उपदिष्ट परमासम्देवका ज्ञानपूर्वक स्थानस्त्रप पूजन नवीन (परिष्कृत) और श्रद्धा आदिसे पथित्र हुई बुद्धिसे बारने लगा।

रघुनन्दन ! महादेव शंकरजीने सिचिदानन्द परमात्माका ध्यानरूप यह सर्वोत्छ्रष्ट पूजन मुझसे कहा है और ख्यं में भी उसे तत्त्वसे जानता हूँ । जिस तरहका यह जगत्का खरूप है, उसे तृम भी तत्त्वसे जानते ही हो । जैसे जलका द्रवल खभाव है, जैसे वायुक्ता स्पन्दत्व खभाव है और जैसे आकाशका शूत्यत्व स्थाव है, वैसे ही परमात्माका सर्गत्व (सृजन) स्थाय है। श्रीराम! तवसे लेकर आजतक उसी क्रमसे में शान्तिपूर्वक परमात्माका ध्यानरूप पूजन करता आ ग्या हूँ । इसलिये मनुप्योंको धन और बन्धुओंकी उपति और विनाश होनेपर हुन

और विषाद नहीं करना चाहिये: क्योंकि ये सभी संसारके अनुभव सदा विनश्वर ही हैं। श्रीराम ! प्रमथन-शील चित्र-विचित्र परिस्थितियाँ जिस प्रकार आती हैं। जाती हैं और प्रस्पको पराजित करती हैं, यह सब तम भी जानते ही हो । इसी प्रकार प्रेम और धन आते रहते हैं और यों ही चले भी जाते हैं। वे जगत्के व्यवहार वास्तवमें न तो तुम्हारे अंदर हैं और न तुम ही उनके अंदर हो । इस प्रकार यह जगत तुच्छ ही है । क्वेंगल चेतनखरूप व्यापक देहवाले श्रीराम ! यह जगत तम्हारा संकल्प होनेके कारण तम्हारा खरूप ही है। अतः तुम्हारे लिये हर्ष और शोकका प्रसङ्ग ही क्या है । तात ! तम चिन्मात्र खरूप हो । यह जगत तुमसे पृथक नहीं है । इसलिये तुमको किस प्रकार और कहाँ हेय और उपादेयकी कल्पना हो सकती है ? तुम सम, ज्ञानखरूप और उदारधी होकर सदा ब्रह्मके ध्यानमें तत्पर होते हुए समुद्रकी तरह परिपूर्ण (परिनृप्त ) रूपसे स्थित रहो। खुनन्दन ! यह सब तुमने सुना और परिपूर्ण-बुद्धि होकर तुम स्थित भी हो; इस विषयमें और जो कुछ पूछना चाहो, पूछो। पहले जो तुमने प्रश्न किये थे, उनमेंसे यदि कोई उत्तरके चिना रह गया हो तो उसे भी आज पूछ लो ।

श्रीरामजीने कहा---ब्रह्मन् ! न तो आत्मा उत्पन्न होता है न मरता है और न मायासे कलक्कित ही है तथा 'यह सारा जगत् ब्रह्ममय है' इस प्रकारका निश्चय मेरा है। भगवन ! मेरा मन शद्ध और सब प्रकारके प्रश्नोंसे, संश्योंसे और इच्छित पदार्थोंसे नियत्त है । इस चराचर संसारमें ऐसी कोई वस्त नहीं है, जिसकी मुझे इच्छा और अभिलाषा हो तथा ऐसी कोई वस्त भी नहीं है, जो मेरे लिये त्याज्य और प्राह्य हो । मुझे न खर्गकी आकाङ्का है और न नरकसे द्वेष है; किंतु मन्दराचलकी तरह संशयरहित हुआ मैं अपने खरूपमें स्थित हूँ । यह जगत् जिस खरूपका दिखायी देता है, उसी खरूपका है, उससे भित्र उसका कोई दूसरा खरूप नहीं है-यों जो मूर्ख जानता है, उसके हृदयमें ञ्चाळाके सदृश अधिक संतापदायिनी, कुल्सित संशय-समृहोंसे होनेवाली 'यह वस्त है और यह अवस्त है' इस प्रकारकी कल्पनाएँ पर्याप्तरूपसे उत्पन्न होती रहती हैं । मूढ़ पुरुष जिन धन आदि विषयोंके लिये कृपणता करता है, जगत्की वे वस्तुएँ वास्तवमें हैं ही नहीं। परमेश्वर ! हमने सम्पत्तियोंकी अवधि जान ली, आपत्तियों-की सीमाका भी अन्त देख लिया । हम सर्वसार अपने खरूपमें दीनतारहित और परिपूर्ण हुए स्थित हैं। ( सर्ग ४२-४३ )

# ज्ञानकी प्राप्तिके लिये वासना, आसक्ति और अज्ञानके नाशसे मनके विनाशका वर्णन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—रघुनन्दन ! आसिकिसे तथा कर्नृत्वाभिमानसे रहित एवं न्यायगुक्त व्यवहार करने-बाले अन्तःकरणसे इन्द्रियोंके साथ तुम जो कुछ करते हो, वह कर्म कर्म ही नहीं है। जिस तरह प्रामिकाल्में विषय तुष्टिकारक होता है, उसी तरह उसके बाद दूसरे काल्में नहीं होता। इसलिये बालगुद्धि अविवेकी ही क्षणिक सुख देनेवाले विषयोंमें आसक्त होता है, बिवेकी नहीं। श्रीराम! तुम आस्कानी हो। इसलिये

अहंकार तुम्हारा पतन नहीं कर सकता; क्योंकि जिसने निरन्तर असीम सन्यखरूप महाका स्मरण किया है और जो तत्त्वज्ञानरूप सुमेरु पर्वतके शिखरपर स्थित है, उस पुरुषका पुनर्जन्मरूप पतन नहीं हो सकता। श्रीराम! तुम्हारा जो यह समता एवं सत्यतामय खभाव मुझे दिखायी देता है, इससे में मानता हूँ कि तुम संकत्य-विकत्य और अविद्यासे रहित हो, अपने खक्रूपमें मलीमाँति स्थित हुए तुम मान मुझे यह प्रत्यक्ष करा रहे हो कि सागरके समान पूर्ण समता तुममें विद्यमान है। जिस-जिस वस्तुको तुम देख रहे हो, उस-उस वस्तुमें समानभावसे सत्तारूप सचिदानन्द-धन परमासा स्थित है।

जिस प्रकार चित्रलिखित पुरुषमं संसारकी भावना नहीं हो सकती, उसी प्रकार दृश्य और दर्शनके सम्बन्ध-का अभाव होनेपर हृदयमं जगत्की भावना उत्पन्न नहीं हो सकती। चित्तके संकल्पसे उत्पन्न जगत्चित्तके संकल्पका अभाव होनेपर उसी प्रकार विळीन हो जाता है, जिस प्रकार जलकी चञ्चलतासे उत्पन्न तरङ्ग जलकी चञ्चलताका अभाव होनेपर विळीन हो जाती है। वासनाके त्यागसे, परमात्माके यथार्थ झानसे अथवा प्राणोंके निरोधसे चित्तके संकल्परहित हो जानेपर जगत् कहाँसे उत्पन्न होगा है जब चित्त-संकल्पके अभावसे अथवा प्राणोंके निरोधसे चित्तका वितारा हो जाता है, तब जो बच रहता है, वही परमपद है। जहाँ चित्तका अभाव है, वहाँ वह सारा सुख खामाविक

# शिलाके रूपमें ब्रह्मके खरूपका प्रतिपादन

श्रीविसिण्डजी कहते हैं—राघवेन्द्र ! प्रेममय होनेसे खिम्मय (चिकती), खयम्प्रकाश होनेसे स्पष्ट, आनन्दम्य होनेसे मृदुल्ल स्पर्शवाली, अनन्त होनेके कारण महाविस्तारसे युक्त, प्रचुर होनेसे घन, नित्य विकार-रिह्न एक ब्रह्मरूप महती शिला है । उस महाशिलाके भीतर मनःकल्पनाओंसे अनन्त वे सभी सुवनादिख्प कमल विराज रहे हैं । यहाँपर मैंने यह कोई अपूर्व शिला ही दृष्टान्तरूपसे आपके समक्ष उपस्थित की है, जिसकी महाकुश्चिके भीतर यह सब जगत् प्रतीत होनेके कारण तो है, किंतु वास्तवमें नहीं है । तुमसे उस चिन्मय ब्रह्मरूप शिलाका ही मैंने कथन किया है, जिसके संकल्पमें ये सारे जगत् विद्यमान हैं । इस सिह्मतन्द्र ब्रह्ममें शिलाकी ज्यों घनता, एकरूपता आदि

ब्रह्मसुखरूप ही है । वह सुख खर्गादि भोगभूमियोंमें नहीं हो सकता । चित्तका विनाश होनेपर जो ब्रह्मविषयक स़ख होता है, वह वाणीसे भी नहीं कहा जा सकता। वह सुख सब समय एकरस रहता है—न घटता है न बढता है। परमात्माके यथार्थ ज्ञानसे चित्तका अन्त ( अभाव ) हो जाता है । बालकल्पित वेतालकी तरह अज्ञानसे मोह घनरूपता प्राप्त करता है । उस अज्ञानसे ही चित्तकी सत्ता प्रतीत होती है । ज्ञानीका चित्त चित्त नामसे नहीं कहा जाता, किंतु सत्त्व नामसे कहा जाता है। चित्तका खरूप वास्तवमें किसी भी कालमें नहीं है । उसका खरूप भ्रान्तिसे प्रतीत होता है। इसिंछिये भ्रान्तिका नाश होनेपर उसका विनाश हो जाता है । वह मिथ्या भ्रान्ति तत्त्वज्ञानसे शान्त हो जाती है; क्योंकि जो सद् वस्तु है, उसका अभाव कभी नहीं होता । जैसे खरगोशके सींगकी सत्ताका अभाव है. वैसे ही विकल्परूप मन आदिका भी अभाव है। वे सब आत्मामें आरोपित हैं । इसलिये उनका परमात्माके यथार्थ ज्ञानसे विनाश हो जाता है। (सर्ग ४४-४५) 

हैं। अत्यन्त घनीमृत अङ्गोंवाळी और पोळसे रहित इस सिंचदानन्दघनरूप शिलाके अंदर यह जगत्-समूह किल्पत है। यद्यपि उस चेतनरूप शिलामें खर्ग, पृथिवी, वायु, आकाश, पर्वत, निदयाँ और दिशाँ विद्यमान प्रतीत होती हैं, तथापि उसमें वस्तुतः तिक भी अवकाश नहीं है। इस चेतनरूप शिलामें घनीमृत अवयवेंवाळा जगदूपी कमळ विकसित हो रहा है। वह यद्यपि उससे पृथक्-सा प्रतीत होता है, तथापि वास्तवमें उससे पृथक् नहीं है। श्रीराम! जैसे पत्यरमें चित्रकारकी मनःकत्पनासे शङ्क, कमळ आदि चित्र निर्मित किये जाते हैं, वैसे ही एकमात्र मनकी कत्पनासे इस चेतनरूप शिलामें भृत, वर्तमान और भविष्यत्— सारा संसार चित्रित किया गया है। प्राकृत शिलामें

जैसे पुतळी आदि वास्तविक-से प्रतीत होते हैं, पर वास्तविक हैं नहीं; अपितु शिलारूप ही हैं, वैसे ही चेतन शिळामें सभी पदार्थ वास्तविक-से प्रतीत होनेपर भी वास्तविक नहीं हैं, किंतु चिन्मय ब्रह्म ही हैं। भीतर स्थित राह्न, कमल आदि आकारोंसे युक्त शिला अनेकरूपसे प्रतीत होती हुई भी जैसे घनीभूत एक शिला ही है, वैसे ही कल्पित आकारोंसे युक्त होकर अनेक आकृतियोंके रूपमें प्रतीत होता हुआ भी वास्तवमें घनीभूत एक ब्रह्म ही है। जिस प्रकार पाषाण-शिलाके भीतर शिल्पीद्वारा लिखित कमल, उस शिला-कोशसे अभिन्न होनेपर भी, अपने परिच्छिन आकारसे युक्त होकर उससे भिन्न-सा प्रतीत होता है, उसी प्रकार चेतनके खरूपसे अभिन होनेपर भी यह सृष्टि उससे अन्य-परिच्छिन आकारवाटी होकर उससे भिन्न-सी प्रतीत होती है, वास्तवमें भिन्न नहीं है। वास्तवमें ये प्रतीत होनेवाले भुवन आदि विकार विकारादि अर्थीसे शून्य ब्रह्मरूप ही हैं । विषयोंका ग्रहण और अग्रहण भी ब्रह्मरूप ही हैं; क्योंकि ब्रह्म अनन्त है । विकार आदि रूपसे ब्रह्म ही अवस्थित है और ब्रह्म ही क्रमशः विकार आदिके रूपमें उत्पन्न हुआ है। इस चेतन शिलाके भीतर जो ये विकासिद पदार्थ प्रतीत हो रहे हैं, उन्हें तुम मृगतृष्णा-जलके सदृश समझो । जिस प्रकार रेखाओं एवं उपरेखाओंसे युक्त एक ही स्थूल शिला दीखती है, उसी प्रकार अद्वितीय ब्रह्म ही त्रैलोक्यसे युक्त प्रसिद्ध जगत्रूपसे दीखता है। जैसे इस छौकिक शिलाके भीतर सर्वदा स्थित शिर्लाके वासनाखरूप आदि वास्तवमें न उदित होते हैं ओर न अस्त ही होते हैं, वैसे ही इस चेतन शिळामें मनोरूप जगत्की गति भी वास्तवमें न उदित होती है और न अस्त ही होती है। जिस तरह शिलाके भीतरकी रेखा आदि शिलासे भिन्न नहीं हैं, किंतु शिलामय ही हैं. उसी तरह कर्तृत्व आदि जगत् चेतनका संकल्प होनेसे

चिन्मय ब्रह्मसे भिन्न नहीं हैं, किंतु ब्रह्मरूप ही हैं। रवनन्दन ! देश, काल, क्रिया आदि भी ब्रह्मरूप ही हैं; अत: 'यह अन्य है', 'यह अन्य है' इस प्रकारकी कल्पना यहाँ नहीं बन सकती । जिस प्रकार चिन्तामणिके अन्तर्गत चिन्तकोंके अनन्त फळ पर्याप्त-रूपसे रहते हैं, उसी प्रकार परम चेतन परमात्मरूप मणिमें अनन्त जगत् रहते हैं। समुद्रमें स्थित आवर्त, तरङ्ग आदिरूप जलस्पन्दनके विलासकी तरह और शिलाके भीतर अङ्कित कमलकी तरह यह अद्वितीय चेतन परमात्मा जगद्रपसे नाना प्रतीत होता है। जो वर्तमान-कालिक जगत् है, वह चेतनमें एक तरहसे शिलामें ख़ुदी गयी मूर्तिके सदृश है और जो जगत् वर्तमानकालमें नहीं है यानी भूत एवं भविष्यकालिक जो जगत् है, वह एक तरहसे चेतन शिलामें न खोदी गयी मूर्तिके सददा है। जैसे कमल आदि राब्द और उनके अनेकों अर्थ शिलाको छोड़कर नाना-से प्रतीत होते हैं, वास्तवमें शिलासे उनका पृथक् अस्तित्व नहीं है। वैसे ही अद्वय चेतन परमात्माको छोड़कर ये जगदादि शब्द और उनके अर्थ नाना-से प्रतीत होते हैं: वास्तवमें चिन्मय परमात्मासे पृथक उनका अस्तित्व नहीं है, किंतु वे चिन्मय प्रमात्मा ही हैं। श्रीराम ! मरु-मरीचिका मृगकी दृष्टिमं तो निर्मल जलराशि ही है, किंतु विवेक-बुद्धिसे सम्पन्न विद्वानोंको स्थलपर सूर्यकी किरणें ही पड़ती हुई दिखायी देती हैं । वहाँ जैसे सत्खरूप किरणें ही असत् जलराशिके रूपमें दिखायी पड़ती हैं, वैसे ही सिन्वदानन्द-खरूप तुम ही असत् जगद्रपसे प्रतीत होते हो। वास्तवमें तो तम सन्चिदानन्द-खरूप हो । जैसे सन्चिदानन्दघन परमात्मामें उत्पत्ति-विनाशका अभाव है, वैसे ही जगत्में भी उत्पत्ति-विनाशका अभाव है; क्योंकि जिस प्रकार मरुभूमिमें सूर्यकी किरणें जलरूपसे प्रतीत होती हैं, उसी प्रकार ब्रह्म ही जगद्रुपसे प्रतीत होता है। जैसे सूर्यकी धूपसे बर्फ गलकर जलक्य ही हो जाता है.

बैसे ही मेरु, तृण, गुल्म, मन और जगत् आदि परमात्मा ही हो जाते हैं, यों ब्रह्मज्ञानी लोग जानते हैं। सारे पदार्थ परमात्माके यथार्थ ज्ञानसे परम विशुद्ध

#### परमात्माके खरूपका और अविद्याके अत्यन्त अभावका निरूपण

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--श्रीराम ! अपने अतिशय परमानन्द्रमय खरूपका अनुभव करनेवाले ज्ञानी मुनि, देवतागण. सिद्ध और महर्षिलोग सर्वदा तुरीय पदमें स्थित रहते हैं । व्यवहारमें लगे हुए जो लोग बाह्य दश्य विषयोंमें सत्यताकी भावनासे रहित हैं, जो पुरुष विषयेन्द्रिय-सम्बन्धोंका परित्याग करके समाधिमें निरत हैं, चित्रलिखित देहधारियोंकी माँति जो प्राणोंके स्पन्दनसे रहित हैं और उन्हींकी भाँति जो मनोगतिसे भी शून्य हैं, वे सब अपने उस परमपद-खरूप परमात्मामें—जहाँ मनका एवं दश्यकी आमक्तिका अभाव है-समानभावसे नित्य स्थित हैं। वह विश्रद्ध चिन्मय परमात्मा न तो दृष्टिका विषय है और न उपदेशका ही विषय है । वह न तो अत्यन्त समीप है और न दुखर्ता ही है; किंत्र केवल अनुभवसे ही प्राप्य और सब जगह समानभावसे स्थित है । शुद्ध सिचदानन्द परमात्मा न देहस्वरूप है न इन्द्रिय एवं प्राणरूप है, न चित्तस्वरूप है न वासनारूप है, न स्पन्दस्वरूप है न ज्ञानरूप है और न जगद्रप ही है, बल्कि इन सबसे अति परे महान् श्रेष्ठ है । वह न सदूप है न असदूप है और न सत् एवं असत्के मध्यवर्ती ही है। वह न तो शून्यस्वरूप है और न अशून्य-स्वरूप ही है; वह देश, काल एवं वस्त्र भी नहीं है, किंतु ब्रह्मस्वरूप ही है, उससे मिन्न कुछ नहीं। वह ब्रह्म देह आदि समस्त पदार्थींसे रहित है और जिसके रहनेपर यह दृश्य जगत् आविर्भाव, तिरोभाव आदिरूपसे स्पन्दित होता है वह परमात्मपद ही है। ये हजारों देहरूप घड़े उत्पन्न होते हैं और नष्ट भी होते हैं; किंतु बाहर एवं भीतर व्याप्त इस प्रमात्म-स्त्ररूप आकाशका नाश नहीं होता ( अर्थात् जिस प्रकार

घड़ोंका नाश होनेपर मी घटाकाशका नाश नहीं होता, उसी तरह देहका नाश होनेपर मी परमात्माका नाश नहीं होता। ) आत्मज्ञानियोंमें श्रेष्ठ श्रीराम ! उपर्युक्त देहादि सम्पूर्ण जगत परमात्मरूप ही है, किंतु वह जगत् केवल अज्ञानवश ही परमात्मासे पृथक्-सा प्रतीत होता है । तुम्हें तो अपनी पवित्र बुद्धिसे यह ज्ञात ही है कि यह िस्त्र परमात्मस्वरूप है । स्थावर एवं जङ्गम-स्वरूप जो कुळ यह जगत् दीखता है, वह सब ब्रह्म हो है, किंतु वास्तवमें वह ब्रह्म टक्षणों और गुणोंसे, मळसे, विकारोंसे तथा आदि और अन्तसे रहित एवं नित्य, शान्त और समस्वरूप है ।

श्रीराम ! दही बन जानेसे दूध पुनः अपने दूध-रूपमें नहीं आता । किंतु ब्रह्म ऐसा नहीं है । आदि, मध्य और अन्त-किसी भी दशामें ब्रह्म तो निर्विकार ब्रह्मरूप ही ज्ञात होता है । इसलिये दूध आदिके समान ब्रह्ममें विकारिता नहीं है । समस्वरूप ब्रह्मका आदि और अन्तमें जो क्षणभरके लिये विकार दिखलायी पड़ता है, उसे तुम जीवात्माका भ्रम समझो; क्योंकि अविकारी ब्रह्ममें कोई विकार नहीं हो सकता । उस ब्रह्ममें दृश्य-दुर्शनका अत्यन्त अभाव है । वास्तवमें वह ब्रह्म संसारके सम्बन्धसे रहित, सचिदानन्दधन कहा गया है। आदि और अन्तमें जिस वस्तका जो स्वरूप है, वही उसका नित्य स्वरूप है । यदि मध्यमें उसका अन्य रूप दिख्लायी पड़ता है तो वह केवल अज्ञानके कारण ही दिखायी देता है। वास्तवमें परमात्मा तो आदि, अन्त और मध्यमें सर्वत्र सदा एकरूप है: क्योंकि स्वस्वरूप परमात्मतत्त्व कभी भी विषमभावको प्राप्त नहीं होता । निराकार, अद्वितीय तथा नित्यस्वरूप होनेके कारण यह परब्रह्म परमात्मा कभी भाव-विकारोंसे युक्त नहीं होता।

श्रीरामचन्द्रजीने पृद्धा—ब्रह्मन् ! अद्वितीय तथा अस्पन्त ग्रुद्ध नित्य ब्रह्ममें जीवात्माके श्रमरूप अविद्याका आगमन कैसे हुआ ?

श्रीवसिष्ठजीने कहा--श्रीराम ! विकार तथा आदि और अन्तसे रहित यह पूर्ण ब्रह्मतत्त्व पहले भी था, इस समय भी हैं और भविष्यमें भी सदा रहेगा । वास्तवमें अविद्याका किंचिन्मात्र भी अस्तित्व नहीं है, यह मेरा दढ़ निश्चय है। 'ब्रह्म' इस शब्दसे जो वाच्य एवं वाचकका पृथक-पृथक वर्णन किया जाता है, उसका भी मेदमं ताल्पर्य नहीं है, किंतु वह समझानेके लिये ही है। श्रीराम ! तम और मैं, यह संसार और दिशाएँ, आकाश और पृथ्वी अथवा अनल आदि सब-के-सव आदि और अन्तसे रहित ब्रह्म ही हैं, अविद्या तो वास्तवमें है ही नहीं; क्योंकि मुनिलोग 'अविद्या'को भ्रममात्र और असत् कहते हैं। श्रीराम ! वास्तवमें जो वस्तु है ही नहीं, वह सत्य कैसं समझी जा सकती है । वेद-रूप वाणीका रहस्य जाननेवालोंमें सर्वश्रेष्ठ विद्वानोंने 'यह अविद्या है और यह जीव हैं इत्यादि कल्पना अज्ञानी जनोंको उपदेश देनेके लिये ही की है। केवल यक्तिसे ही बोच कराकर इस जीवको परमात्मामें नियक्त किया जा सकता है; क्योंकि जो कार्य युक्तिसे सम्पादित होता है, वह सैकड़ों अन्य उपायोंसे नहीं होता। अज्ञानी दुर्मतिके सम्मुख उसे सहद समज्ञकर 'यह सब

कुछ ब्रह्म हैं यों जो पुरुष कहता है, उसका वह कथन एक ट्रूँटको दुःख निवेदन करनेके समान है। उससे कोई लाभ नहीं है । क्योंकि मूर्ख युक्तिसे प्रबोधित होता है और प्राज्ञ तत्त्वसे । युक्तिसे बोध कराये बिना मूर्खको ज्ञान नहीं होता । श्रीराम ! मैं ब्रह्म हूँ, तीनों जगत् ब्रह्म हैं, तुम ब्रह्म हो और यह दृस्य पृथ्वी भी बहा ही है; ब्रह्मसे पृथक् कोई दूसरी कल्पना ही नहीं है । रञ्जनन्दन ! सोते-जागते, चलते-फिरते, बैठते, श्वास लेते--सव समय अपने हृदयमें 'सर्वव्यापी सिचदानन्दघन परमात्मा ही में हूँ' ऐसा समझना चाहिये । क्योंकि तुम वास्तवमें सम्पूर्ण प्राणियोंमें स्थित, शान्त, चिन्मय ब्रह्म हो तथा सर्वव्यापी, अद्वितीय, शुद्ध ज्ञान-खरूप, आदि और अन्तसे रहित, प्रकाशात्मक परम-पदस्तरूप हो एवं ब्रह्म, तुरीय, आत्मा, अविद्या, प्रकृति---ये सब भी अभिन्न, अद्वितीय नित्य परमात्मस्बरूप ही हैं । जैसे मिट्टीसे घड़ा पृथक् नहीं है, वैसे ही परमात्मासे प्रकृति पृथक् नहीं है । जैसे वायु और उसका स्पन्दन एक ही पदार्थ हैं और नामसे दोनों भिन्न होते हुए भी वास्तवमें भिन्न नहीं हैं, वैसे ही परमात्मा और प्रकृति-ये दोनों एक हैं और नामसे भिन्न होते हुए भी वास्तवमें भिन्न नहीं हैं । जैसे अज्ञानसे रज्जुमें सर्पकी प्रतीति होती है, वैसे ही अज्ञानसे इन दोनोंमें भेद जान पड़ता है और वह मेद ययार्थ ज्ञानसे ही विनष्ट हो जाता है । तात्पर्य यह कि परमात्माके सिवा-उससे ( सर्ग ४८-४९ ) भिन्न कोई वस्तु नहीं है।

# जीवात्माका अपनी भावनासे लिङ्गदेहात्मक पुर्यष्टक वनकर अनेक रूप धारण करना

श्रीरामचन्द्रजीने कहा—ब्रह्मत् ! मुझे सम्पूर्ण हातव्य (जानने योग्य ) वस्तुका ज्ञान है और अविनाशी द्रष्टव्य वस्तुका अनुभव है तथा मैं आपके सर्वोत्कृष्ट ब्रह्मज्ञानरूप उपदेशामृतसे तृप्त हूँ । सिच्चरानन्द्रचन पूर्णब्ह्म परमात्मासे यह पूर्ण संसार परिपूर्ण है । पूर्ण-

ब्रह्म परमात्मासे ही यह संसार उत्पन्न होता है, पूर्ण-ब्रह्म परमात्माद्वारा ही यह संसार पूरित है एवं पूर्णब्रह्म परमात्मामें ही यह संसार स्थित है; तथापि ब्रह्मन् ! बहुत लोगोंके ज्ञानकी अभिनृद्धिके लिये लीलासे में आपसे यह प्रस्न पूछता हूँ । मृत प्राणीके श्रोत्र, चक्कु, त्वच रसना और घ्राण—ये इन्द्रियगोलक प्रत्यक्ष विद्यमान रहते हुए भी अपने-अपने विपयोंका ग्रहण क्यों नहीं करते और जीते हुए प्राणीकी इन्द्रियाँ अपने-अपने विषयोंका ग्रहण कैसे करती हैं ? जडरूप होती हुई भी ये इन्द्रियाँ शरीरके भीतर स्थित रहकर घटादि बाह्य पदार्थीका अनुमव कैसे करती हैं और कैसे नहीं भी करतीं ? महर्षे ! यद्यपि में इन विशेपोंको जान रहा हूँ, तथापि आपसे फिर पूछता हूँ, उसे आप कृपापूर्वक पूर्णरूपसे कहिये।

श्रीवसिष्ठजी बोले--श्रीराम ! इस संसारमें विद्युद्ध सचिदानन्द ब्रह्मके सिवा इन्द्रिय, चित्त और घट आदि किसी भी अन्य पदार्थका पृथक अस्तित्व नहीं है । अर्थात् एक विज्ञानानन्दघन परमात्मा ही है। वह चिन्मय परमात्मा ही प्रकृति वन गया है। उसी प्रकृतिके अंशसे इन्द्रिय आदि एवं घट आदि उत्पन्न हुए हैं। किंतु आदि और अन्तसे रहित, विकार-रहित, प्रकाशखरूप, शुद्ध चैतन्यमात्र, जगत-कारणरूप ब्रह्म वास्तवमें मायासे रहित है । यह अज्ञानी जीवात्मा ही अज्ञानके कारण अपनी भावनाके अनुसार संसारका रूप धारण करता है। वह अहं-भावनासे 'अहंकार', मननसे 'मन', निश्चयकी भावनासे 'बुद्धि', इन्द्रियोंकी भावतासे 'इन्द्रिय', देहकी भावनासे 'देह' और घटकी भावनाएं घट वन जाता है । इस प्रकार अपनी भावनाके कारण यह जीवात्मा 'पूर्यष्टकः' वन जाता है। ज्ञानेन्द्रियोंके व्यापारींको लेकर भी ज्ञाता हुँ, कर्मेन्द्रियों-के व्यापारोंको छेकर भें कर्जा हूँ, उन ज्ञान-कर्नेन्द्रयों-

शीयरिष्ठजी कहते हैं--शीराम ! व्यष्टि चेतन जीवात्मा गर्भमें चक्षु आदि इन्द्रियोंके प्राहुर्भावसे मुम्बन पुर्यष्टकस्वरूप हो जानेपर जिस बस्तुकी जिस प्रकार भावना करता है, उसी प्रकार उसे अपनी भावनासे तत्काल ही अनुभव करने लगता है । किंतु वास्तवमें

के व्यापारोंसे जनित सुख-दु:ह्योंका आश्रय होनेसे भी मोक्ता हूँ", उदासीन होकर सबका प्रकाशन करनेसे 'में साक्षी हूँ' इत्यादि अभिमानयुक्त जो चैतन्य है, वही 'जीव' कहा गया है। वही जीवात्मा अपनी भावनासे सवय-सवयार खयं ही अनेकरूप हो जाता है। जैसे जङ सींचनेसे बीजके पछत्र आदि आकार होते हैं, वैसे ही भावनाके अनुसार उस जीवके भी शरीर आदि, स्थावर आदि एवं जंगम आदि अनेक रूप होते हैं; क्योंकि वह जीवात्मा अज्ञानसे यह मान लेता है कि मैं चेतन आत्मा नहीं हूँ, किंतु शरीर आदि हूँ । वासनाओंके वशीभृत हुआ यह जीव कर्मानुसार चिरकालतक खर्ग-नरकमें आवागमनों-द्वारा जगत्में घूपना ही रहता है। इनमेंसे कोई तो विश्रद्ध जन्मके कारण पहले जन्ममें ही परनात्माको यथार्थ जानकर आदि-अन्तसे रहित परमपद परमात्माको प्राप्त हो जाता है । कोई बहुत कालतक अनेक योनियोंमें प्राप्त सख-द:खादि भोगोंके अनन्तर परमात्माके यथार्थ ज्ञान-द्वारा परमयदको प्राप्त होता है । श्रीराम ! बाह्य निषयोंके ज्ञानमें इन्द्रिय-सम्बन्ध ही सदा कारण है और वह इन्द्रियोंका सम्बन्ध चित्तसे युक्त जीवित पुरुषमें ही सम्भव है, मृत पुरुषमें क्षमी नहीं । जब शानपर चढ़े हुए चमकीले नवीन रतनके संगान आँखोंके तारेमें वाह्य दश्य पदार्थ प्रतिबिम्बित होता है, तब उस पदार्थका हृदयमें प्रतिविम्ब पड्नेके कारण, देहाभिमानी जीवके साथ सम्बन्ध हो जाता है। इस रीतिसे बाद्ध वस्तु जीव-द्वारा हृदयमें जानी जाती है । (सर्ग ५०)

पुर्यप्टक बने हुए जीवात्माको तत्त्वज्ञानसे परज्ञ परमात्पाकी प्राप्ति होनेका कथन

अद्वितीय, असीम और अवेद्य होनेसे निर्विकार शुद्ध शात्मामें दूसरे किसी पदार्थका अधितव है ही नहीं। अतः वह चेतन आत्मा वास्तवमें दस्यके सम्बन्धसे कभी भी मनोरूपता, जीवरूपता अथवा पुर्यष्टकरूपताको नहीं प्राप्त होता । श्रीराम ! परमारमा सो वास्तवमें विश्वा

नहीं जाना जा सकता और वह सदा विद्यमान होते हुए भी अश्रद्धाछ विश्वासहीन प्रुपोंके लिये नहीं है । वही 'परमात्मा' इस नामसे कहा गया है तथा वही पाँचों इन्द्रिय और छठे मनसे अतीत है अर्थात इनके द्वारा वह जाना नहीं जा सकता। 'उस परमात्मासे चेतन जीव उत्पन्न होता हैं इत्यादि मननात्मक कल्पना एकमात्र शिष्योंको समझानेके लिये ही कही गयी है । वास्तवमें परमात्मासे भिन्न अन्य कुछ है ही नहीं । जैसे मृगतुष्णा-जलको प्रयत्नसे भी किसीने कहीं नहीं पाया, उसी प्रकार प्रतीत होनेपर भी जो अभावरूप पदार्थ हैं, वे प्रयत्नसे भी किस तरह पाये जा सकते हैं । क्योंकि असत पदार्थ ही सत प्रतीत होता है । उसकी सत्यता असद्रप अविद्यासे ही है। ज्ञानसे तो जो वस्त वास्तवमें जिस प्रकारकी रहती है, वह उसी प्रकारकी अनुभूत हो जाती है और भ्रान्ति नष्ट हो जाती है। ये इन्द्रिय, मन, प्राण आदि आन्तरिक पदार्थ हैं और ये घट आदि बाह्य पदार्थ हैं---ऐसे विचारवाला जीवात्मा जिसकी जैसी भावना कर लेता है, उसे वैसी ही प्रतीति होने लगती है। दैत एवं अद्वैतरूप यह सम्पूर्ण जगत् उसी प्रकार परमात्मासे ही बना है, जैसे ईखके रससे खाँड और मिट्टीसे महान घट । खाँड, घट आदिमें--देश, काल आदिसे परिच्छित होनेके कारण-अवयव-विन्यास, विकार आदि हो सकते हैं; परंत्र ब्रह्म तो देश, काल आदिसे परिच्छिन्न नहीं है; सुतरां उसमें वे विकार आदि वास्तवमें हो ही नहीं सकते । केवल ब्रह्ममें जगत्की कल्पनामात्र है । क्योंकि जिस प्रकार भूषणमें स्थित सुवर्णमें यानी सुवर्णके आभूषणमें सत्य एवं असत्यरूप सुवर्णत्व और कटकत्व दोनों रहते हैं, उसी प्रकार परमात्मामें भी चेतनता और जडता दोनों रहती हैं। तात्पर्य यह कि जैसे खर्ण ही आभूषणके रूपमें प्रतीत होता है, वेंसे ही चेतन ब्रह्म ही जड जगत्के रूपमें प्रतीत होता है।

जैसे मनुष्य स्वप्नमें शीघ्र ही दीवाल बनकर पट बन जाता है, वैसे ही मरणकालमें जीवात्मा दूसरा शरीर अपने-आप बन जाता है । खप्तमें अपने संकल्पसे ही जीवात्मा जन्मता-मरता है, वास्तवमें यह सब मिथ्या है। इस जीवकी अपनी वासना ही पाञ्चभौतिक देह होकर उसी प्रकार आगे खड़ी हुई-सी रहती है, जिस प्रकार बालकके आगे कल्पित असत्य महान् प्रेत खड़ा हुआ-सा रहता है । मन, बुद्धि, अहंकार एवं पाँच सूक्ष्म तन्मात्राएँ—इन आठोंका समृह पुर्यष्टक कहा गया है और यही 'आतिवाहिक' देह कहा गया है।\* सजीव पहाड़, वृक्षरूप स्थावर आदि अवस्थाओंमें तथा कल्पवृक्षकी अवस्थाओंमें भी पाषाण-शिलाके समान घनीभूत जडतावाळी (तमोयुक्त ) यह आतिवाहिक देह ( लिङ्गरारीर ) सुष्रप्ति-अवस्थामें स्थितकी ज्यों ही स्थित रहती है । जीवात्माके यथार्थ ज्ञानसे ही मुक्ति होती है और उसी ज्ञानसे वह परमात्मखरूपको प्राप्त हो जाता है। जीवात्माके यथार्थ ज्ञानसे जो मुक्ति प्राप्त होती है, वह शास्त्रोंमें दो प्रकारकी बतलायी गयी है-एक जीवन्सुक्ति और दूसरी विदेहुसुक्ति । जीवन्सुक्ति ही त्ररीयावस्था है । उसके परे त्ररीयातीत परम ब्रह्मपद है। यथार्थ ज्ञान होनेसे यह जीव प्रबोधखरूप हो जाता है यानी उत्कृष्ट चैतन्यात्मक ब्रह्मरूप हो जाता है और वह यथार्थज्ञान या बोध पुरुष-प्रयत्नसे साध्य है। जो जीवात्मा अपने सर्वव्यापी स्वरूपको यथार्थ जान जाता है, वह सचिदानन्दमय ही हो जाता है । किंतु जो जीव उपर्यक्त ज्ञानसे शून्य है, वह अज्ञानवश शिलाकी तरह दृढीकृत अपने हृदयमें दीर्घतम संसारखम-भ्रान्तिरूप तीव भयका अनुभव करता रहता है । जीवके

<sup>#</sup> इन्हींको योगदर्शन (२।१९) और लांख्यकारिका (३) में शब्द-स्पर्श-रूप-गन्थरूप पञ्चविवयात्मक सूक्ष्म तन्मात्राऍ कहा गया है, एवं गीतामें आकाश-वायु-तेज-जरू-पृत्वीरूप सूक्ष्म महाभूत बताया गया है (७।४)११३।५)।



**श्वीरसागरमें शेप-शय्यापर विराजित भगवान्का जगत्की स्थितिको देखना** ( उपशम-प्रकरण सर्ग ३८ )

भीतर चिन्मय आत्माके सित्रा दूसरा कुछ भी नहीं है। पर यह अज्ञानके कारण उसी चेतन आत्माको जड देहके रूपमें समझकर व्यर्थ ही शोक किया करता है। जीवात्माके भीतर परमब्रह्मके सिवा दूसरा कुछ भी नहीं है। अहो ! जहाँ-तहाँ यह जो जगत् प्रतीत होता है, वह मायाका ही परिणाम है।

श्रीराम ! वासनाओंका बन्यन ही इस जीवात्माके लिये वन्धन है, वासनाओंका अभाव ही इसका मोक्ष है और वासनाओंका लय ही सुष्ठुप्ति-अवस्था है; और वही वासना स्वप्तमें नाना प्रकारसे प्रकट होती है । जब यह जीव वासनाओंकी घनतासे मोहित होता है, तब वह स्थावर आदि योनियोंको प्राप्त होता है; जब मध्यम प्रकारकी वासनाओंसे युक्त होता है, तब पशु-पक्षी आदि योनियोंको प्राप्त होता है और जब श्लीण वासनाओंसे समन्वित होता है, तव मनुष्य-देव-गन्धर्य आदि योनियोंको प्राप्त होता है । तार्थ्य यह कि वासनाओंके क्षयके तारतस्थसे उत्तरोत्तर शुभयोनिकी

प्राप्ति होती है । किंत परमात्मा तो वास्तवमें न किसीका त्याग करता है और न किसीका प्रहण ही करता है । वास्तवमें परमात्मासे भिन्न किसीका अस्तित्व है ही नहीं । अतः यहाँ वाह्य और आन्तर कलात्मक जगतके रूपमें वह परमात्मा ही अपने संकल्पसे प्रकाशित होता है, अतः परमात्माके सिवा और कुछ नहीं है । ये तीनों जगत चिन्मय परमात्माका संकल्प ही हैं। इसलिये मेदके विकल्पोंसे प्रयोजन ही क्या रहा। अब हम सचिदानन्द परमात्मामें नित्य स्थित हैं । इस बाह्य-आन्तर जगतुका भूत, भविष्य, वर्तमान—तीनों कालोंमें ही अत्यन्त अभाव है। अर्थात वास्तवमें यह जगत न पहले था, न अभी है और न भविष्यमें ही कायम रहेगा । जैसे समुद्र तरङ्ग आदि समस्त भेदोंसे रहित, सम्पूर्णरूपसे केवल विशुद्ध द्रवात्मक जलखरूप ही है, वैसे ही यह जगत, भी समस्त भेदों और विकारोंसे रहित केवल परमपद ब्रह्मखरूप ही है।

(सर्ग ५१)

# श्रीकृष्णार्जुन-आख्यानका आरम्भ—अर्जुनके प्रति भगवान् श्रीकृष्णद्वारा आत्माकी नित्यताका प्रतिपादन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—महाबाहु श्रीराम ! अब कमल-नयन भगवान् श्रीकृष्णके द्वारा कहे हुए उस ग्रुम अनासक्ति-योगको तुम सुनो, जिसका अवलम्बन करके मनुष्य जीवन्मुक्त महामुनि बन जाता है । उस उपदेशको सुनकर महाराज पाण्डुका पुत्र अर्जुन जीवन्मुक्तिरूप सुखसे युक्त हुआ अपना जीवन वितायेगा ।

श्रीरामचन्द्रजीने पूछा—ब्रह्मत् ! कृपाकर आप मुझे यह वतलाइये कि वह पाण्डुनन्दन इस पृथ्वीपर कव उत्पन्न होगा और उसके प्रति अनासक्तिका वर्णन भगवान् श्रीकृष्ण किस तरह करेंगे !

श्रीवसिष्ठजीने कहा—श्रीराम ! एक समय यह पृथ्वी मृत्युलोकमें आये हुए भारखरूप पापी प्राणियोंसे व्याप्त, वन-गुल्मोंसे संकीर्ण-सी और दीन हो जायगी। उस समय पापी मनुष्योंके भारसे पीड़ित यह दीन पृथ्वी शरण पानेके लिये भगवान् विष्णुके समीप उसी तरह जायेगी, जिस तरह छुटेरोंसे छुटी गर्या कातर खी अपने पतिके समीप जाती है। तब सम्पूर्ण देवांशोंके साथ भगवान् श्रीहरि नर और नारायणके अवताररूपमें दो शंरीसेंसे पृथ्वीपर प्रकट होंगे। उनमेंसे श्रीहरिके नारायणखरूपका साक्षात् अवतार एक तो 'श्रीवासुदेव' इस नामसे विख्यात होगा और दूसरा अंशावतार नरस्करूप पाण्डुपुत्र 'अर्जुन' इस नामसे विख्यात होगा और चारों समुद्रोंसे विरी हुई सम्पूर्ण पृथ्वीका अथिपति एवं धर्मका पुत्र 'युधिष्ठिर' इस नामसे प्रसिद्ध होगा। वह पाण्डुपुत्र धर्मज्ञ होगा, उसका

चचेरा भाई 'दुर्योधन' नामसे विख्यात होगा और उस दुर्योधनका 'भीम' नामक द्वितीय पाण्ड-पुत्र वैसा ही प्रतिद्वन्द्वी होगा, जैसे सर्पका प्रतिद्वन्द्वी नकुल । पृथ्वीको अपने-अपने अधिकारमें करनेके लिये प्रस्पर युद्ध करनेमें तत्पर उन दोनोंकी भयंकर अठारह अऔहिणी सेना कुरुक्षेत्रमें होनेवाली महाभारतकी लड़ाईमें इकट्टी होगी। रघुनन्दन ! महान् गाण्डीव-धनुपधारी अर्जुनकी देहसे उन सेनाओंको नष्टकर श्रीविष्णुभगवान् (श्रीकृष्ण) प्रध्वीको भारसे मक्त कर देंगे । युद्धके प्रारम्भमें ।भगवान विष्णुका अंश अर्जुन प्राकृतभावमें स्थित होकर हर्प और शोकसे यक्त मनुष्य-धर्मवाला बन जायगा। दोनों सेनाओंमें पहुँचे हुए और मरनेके लिये तैयार अपने बन्धुओंको देखकर वह अर्जुन विपादको प्राप्त हो जायगा और युद्ध करना अखीकार कर देगा । राघव ! उस समय अर्जुनको उपस्थित कार्यकी सिद्धिके लिये श्रीविण्युभगवान् अपने ज्ञानमय श्रीकृष्णखरूपसे इस प्रकार उपदेश देंगे-

'यह आत्मा किसी कालमें भी न तो जन्मता है और न मरता ही है तथा न यह उत्पन्न होकर फिर होनेवाला ही है: क्योंकि यह अजन्मा, नित्य, सनातन और पुरातन है: शरीरके मारे जानेपर भी यह नहीं मारा जाता । जो इस आत्माको मारनेवाला समझता है तथा जो इसको मरा मानता है, वे दोनों ही नहीं जानते: क्योंकि यह आत्मा वास्तवमें न तो किसीको मारता है और न किसीके द्वारा मारा जाता है। अनन्त, एकरूप, सत्खरूप और आकारासे भी अत्यन्त सूक्ष्म प्रभावशाली परम शुद्ध आत्माका किससे किस तरह क्या नष्ट होता है ? अर्थात् उसका किसी प्रकार कभी विनाश नहीं होता । अतएव ज्ञानखरूप अर्जुन ! तुम आदि और मध्यसे रहित, अनन्त एवं अव्यक्त अपने वास्तविक स्वरूपका अवलोकन करो । तुम अप्रमेय, दोषरहित, चैतन्यखरूप, अज, नित्य और (सर्ग ५२) विश्रद्ध हो।

# कर्तृत्वाभिमानसे रहित पुरुपके कर्मोंसे लिप्त न होनेका निरूपण एवं सङ्गत्याग, ब्रह्मार्पण, ईश्वरार्पण, संन्यास, ज्ञान और योगकी परिभाषा

भगवान् श्रीकृष्णने कहा — अर्जुन ! तुम ख्वं जरा-मरणसे रहित नित्य चिन्मय आत्मखरूप हो । तुम 'मारने-बाले' नहीं हो, अतः इस अभिमानरूप दोषका त्याग कर दो । क्योंकि जिस पुरुषके अन्तःकरणमें 'मैं कर्ता हूँ' ऐसा भाव नहीं है तथा जिसकी बुद्धि सोसारिक पदार्थोंमें और कर्मोंमें लिस नहीं होती, वह पुरुप इन सव लोकोंको मारकर भी वास्तवमें न तो मारता है और न पापसे बँधता है । इसलिये 'अयम्' यानी यह संसार 'सोऽइम्' यानी वह मारनेत्राला में, 'इदम्' यानी यह वेह और 'तन्में' यानी वे बन्धु आदि मेरे हैं—इस तरहकी अन्तःकरणमें उत्पन्न हुई वृत्तिका त्याग कर दो । क्योंकि भारत ! इसी बुद्धिवृत्तिके कारण 'मैं पापोंसे युक्त हूँ', 'मैं विनाशशील हूँ' इत्यादि आन्तियोंके अधीन होकर तुम चारों ओर सुख-दुःखोंसे संतप्त हो रहे हो। वास्तवमें सम्पूर्ण कर्म अपनी आत्माके अंशास्त्र गुणोंके द्वारा ही विमागपूर्वक किये जाते हैं; तो भी जिसका अन्तःकरण अहंकारसे मोहित हो रहा है, वह अज्ञानी भी कर्ता हूँ, ऐसा मानता है। महात्मा पुरुपके अन्तःकरणमें भी नामकी कोई वस्तु नहीं है; फिर तुम्हारे लिये कौन पदार्थ कलेशाकारक है? अर्थात् कोई नहीं। मारत! बहुतोंने मिलकर एक साथ जिस कार्यका सम्पादन किया हो, उसमें यदि किसी एकको भीने ही यह किया है यें अभिमान-जन्य दुःख होता है तो वह हास्यास्पद ही है। क्योंकि कर्मयोगी ममत्वखुद्धिरहित केवल इन्द्रिय, मन, बुद्धि और शरीरद्वारा भी आसक्तिको त्यागकर अन्तः-करणकी शुद्धिके लिये कर्म करते हैं। तथा जिसका शरीर

अहंतारूपी वियसे दूपित नहीं हुआ वह रागादिरूपी हैजेसे
मुक्त योगी कर्म करते हुए और न करते हुए भी लिस
नहीं होता । जैसे विवेकी और लैक्किक विपयोंका
ज्ञाता होनेपर भी दुष्ट-प्रकृति पुरुष कहीं शोभा नहीं
पाता, वैसे ही ममतारूपी दोषसे दूषित मनुष्य कहीं भी
शोभा नहीं पाता। जो ममता और अहंकारसे रहित, मुख
और दु:खोंकी प्राप्तिमें सम और क्षमायान् है, वह मनुष्य
कर्म करता हुआ भी उनसे लिस नहीं होता। पाण्डुपुत्र!
यह शाखविहित उत्तम क्षात्रकर्म तुम्हारा स्वकर्म है।
वह बन्धु-वशक्तप होनेसे क्रूर होनेपर भी कर्तव्यबुद्धिसे
किये जानेपर मुख, अभ्युदय और कल्याणका जनक है।

धनंजय ! तुम आसक्तिको त्यागकर योग—समतामें स्थित हुए कर्तव्यक्तमेंको करो । क्योंकि आसक्तिरहित होकर न्यायसे प्राप्त कर्म करनेवाला मनुष्य कर्मोंसे नहीं वैंधता । तुम शान्तिमय ब्रह्मखरूप होकर कर्मको ब्रह्ममय बना दो । अपने सत्क्रमोंको ब्रह्मापण कर देनेपर तुम शीव्र ब्रह्म ही हो जाओगे । अपने सम्पूर्ण खार्थोंको परमेश्वरमें समर्पितकर तथा अपने-आपको भी परमेश्वरमें समर्पितकर पापरहित हुए एवं सर्वभूतोंका आत्मा बनकर इस भूतल्को विभूषित करते हुए तुम परमात्मा बन जाओ । तुम सभी संकल्पोंसे रहित हो; इसल्विये अब समखरूप, शान्तचित्त मुनि बनकर कर्मफल्ल्यागरूपी संन्यासयोगमें आत्माको युक्त करके कर्म करते हुए ही मुक्त हो जाओ ।

अर्जुनने पूछ — भगवन् ! सङ्ग-त्याग, ब्रह्मार्पण, ईश्वरार्पण, सर्वथा संन्यास तथा ज्ञान और योगका विभाग क्या है ! प्रभो ! मेरे मोहकी निवृत्तिके लिये यह सव कहिये ।

श्रीभगवान्ने कहा — सारे संकल्पोंकी मछीमाँति शान्ति हो जानेपर सम्पूर्ण वासनाओं और भावनाओंसे रहित जो विशुद्ध केवल चेतनतत्त्व है, वही पख्नह्म परमात्मा कहा गया है। संस्कारके द्वारा पवित्र बुद्धिवाले पुरुषोंने उस परम्नह्म परमात्माकी प्राप्तिके साधनको ही ज्ञान कहा है और उसीको योग कहा है तथा 'सम्प्रण' संसार ब्रह्म ही हैं', और 'मैं भी ब्रह्मरूप ही हूँ'—इस प्रकार अपने आपको ब्रह्ममें अर्पण कर देनेको ब्रह्मार्पण कहा है एवं सम्पूर्ण कर्म-फलोंके त्यागको ज्ञानियोंने संन्यास कहा है । संकल्प-समूहोंका जो त्याग है, वही असङ्ग ( आसक्तिका अभाव ) कहा गया है । आसक्तिके अभावका नाम ही सङ्गत्याग है। सभी संकल्प-विकल्प-समूहोंमें जो एक ईश्वरकी भावना है तथा जीव और ईश्वरके एकत्वकी भावना है, उसीको जीवात्माका ईश्वरमें अर्पण कहा गया है । क्योंकि अज्ञानके कारण ही चेतन परमात्मामें इन जीव और जगत् आदिका नाममात्र ही भेद है। वास्तवमें यह नाम-रूपात्मक सम्पूर्ण जगत् ज्ञान-खरूप है; अतः जगत् एक ब्रह्ममय ही है, इसमें तनिक भी संशय नहीं है । अर्जुन ! दिशाएँ मैं हूँ, जगत् में हूँ, आत्मा में हूँ और कर्म भी में ही हूँ। काल मैं हूँ, अद्दैत और द्वेत-सब मैं ही हूँ । इसलिये मुझमें मन लगाओ, मेरे भक्त बनो, मेरे पूजक बनो, मुझको प्रणाम करो। इस प्रकार आत्माको मुझमें नियक्त करके मेरे परायण होकर तुम मुझको ही प्राप्त होओगे।

अर्जुनने पूछा—देवेश्वर ! आपके पर और अपर— दो रूप किस प्रकारके हैं और परमपदरूप सिद्धिके लिये किस समय किस रूपका आश्रय टेकर मैं स्थित रहूँ !

श्रीभगवान्ने कहा—निष्पाप अर्जुन ! यह जान ठो कि मेरे दो रूप हैं—एक तो सामान्य रूप और दूसरा परम रूप । राह्व, चक्र, गदा और पद्म धारण करनेवाळा चतुर्भुज साकारस्वरूप तो मेरा सामान्य रूप है और जो मेरा विकाररहित, अद्वितीय, आदि और अन्तसे रहित निर्गुण निराकार खरूप है, वह परम रूप है; वही ब्रह्म, शुद्ध आत्मा, परमात्मा आदि शब्दोंसे कहा जाता है । तुम सम्प्रजुद्ध होकर परम उत्कृष्ट, आदि और अन्तसे रहितं मेरे उस रूपको जान जाओगे, जिसके ज्ञानसे प्राणी इस संसारमें फिर उत्पन्न नहीं होता । अरिमर्दन ! यदि

तुम ब्रह्मका ज्ञान प्राप्त करनेके योग्य हो तो मुझ परमेश्वर-की आत्माको और अपनी आत्माको एकरसकर अखण्ड परिप्रणीत्माका तत्काल आश्रय ले लो । 'यह मैं हूँ' और 'यह भी मैं हूँ' इत्यादि जो कुछ में कहता हूँ, वह सब इस आत्मतत्त्वका ही उपदेश मैं तुम्हें देता हूँ । मैं समझता हूँ कि मेरे उपदेशसे तुम मली प्रकार प्रबुद्ध हो चुके हो, ब्रह्मपदमें विश्रान्ति पा चुके हो और सर्व-संकल्पोंसे भी मुक्त हो चुके हो । अब तुम सत्य एवं अद्वितीय आत्मखरूप होकर स्थित रहो एवं सर्वव्यापी अनन्त चेतनमें एकीभावसे स्थितिरूप योगसे युक्त और सबको समभावसे देखनेवाले तम आत्माको सम्पूर्ण भूतोंमें स्थित और सम्पूर्ण भूतोंको आत्मामें कल्पित देखो-अर्थात् एक परमात्माके सिवा और कुछ नहीं है, ऐसा समझो । क्योंकि जो पुरुष 'सब कुछ ब्रह्म ही है' 'मैं भी ब्रह्म ही हूँ' इस प्रकार एकीभावका आश्रय लेकर सम्पूर्ण भूतोंमें स्थित परमात्माको भजता है, वह सब प्रकारसे व्यवहार करता हुआ भी पुन: इस संसारमें उत्पन्न नहीं होता, अर्थात् वह प्रमपदको प्राप्त हो जाता है। 'सर्व' शब्दका अर्थ है—एकत्व और वह एकत्व परमात्माका वाचक है। वह परमात्मा प्रत्यक्ष प्रतीत न होनेके कारण सत भी नहीं कहा जा सकता और ध्रव सत्य भावरूप होनेके कारण असत् भी नहीं कहा जा सकता; अतः वह सत्-असत्से विलक्षण है। वह जिसके अनुभवमें आ जाता है, उसे शीघ्र ही प्राप्त हो जाता है । जो तीनों लोकोंके अन्त:करणके भीतर स्थित हुआ प्रकाश देता है और जो ज्ञानियोंके अनुभवमें प्रत्यक्ष है, निश्चय ही वही मैं परमात्मा हूँ।

सम्पूर्ण शरीरोंके भीतर स्थित जो दृश्य संसारसे रहित और सूक्ष्मरूपसे व्यापक अनुभवखरूप है, वही यह सर्वव्यापी परमात्मा है। बाहर-भीतर प्रकाश करनेवाळा तेजखरूप में देहोंके भीतर प्रत्यक्ष विश्वमान रहता हुआ

भी प्रतीत नहीं होता । जिस तरह हजारों घड़ोंके वाहर और भीतर आकाश समभावसे व्यापक है, उसी तरह भूत, भविष्य, वर्तमान—तीनों जगतमें स्थित शरीरोंके भी बाहर और भीतर में व्यापक हूँ; किंतु लाखों देहोंके भीतर सम-भावसे व्यापक हुआ भी यह परमात्मा सुक्ष्म होनेके कारण प्रतीत नहीं होता । ब्रह्मासे लेकर तृणपर्यन्त जितना भी पदार्थ-समूह है, उसमें जो समभावसे नित्य स्थित है, विद्वान्लोग उसे ही नित्य चिन्मय परमात्मा जानते हैं। विनाशशील पदार्थेमिं साक्षीकी भाँति समभावसे स्थित अविनाशी प्रमात्माको जो देखता है, वही यथार्थ देखता है । पाण्डनन्दन ! 'समस्त शरीरोंमें चेतन ही मैं हूँ, शरीर मैं नहीं हुँ इस प्रकार जो मैं कहता हूँ, वह अद्वितीय परमात्मा मैं सबका आत्मा हूँ । तुम मुझे इस प्रकार तत्त्वतः जानो । जिस प्रकार पर्वतोंका वास्तविक खरूप पाषाण ही है, बृक्षोंका खरूप काष्ठ ही है और तरङ्गोंका खरूप जल ही है, उसी प्रकार सम्पूर्ण पदार्थींका वास्तविक खरूप परमात्मा ही है । जो पुरुष परमात्माको सम्पूर्ण भूतोंमें स्थित और सम्पूर्ण भूतोंको परमात्मामें कल्पित देखता है एवं आत्माको अकर्ता देखता है, वही यथार्थ देखता है । अर्जन ! नाना प्रकारके आकार-विकारों-वाले तरङ्गोंमें जैसे जल व्यापक है या कड़े-कुण्डल आदिमें सुवर्ण व्यापक है, वैसे ही विविध प्रकारके समस्त प्राणियोंमें परमात्मा समभावसे व्यापक है । तथा जिस प्रकार जलमें नाना प्रकारके चन्नल तरङ्ग-समूह हैं या सुवर्णमें कड़े-कुण्डल आदि हैं, उसी प्रकार परमात्मामें ये समस्त भूत-प्राणी भी हैं । इसलिये भारत ! सम्पूर्ण पदार्थ और भूत-प्राणी एवं परम ब्रह्म—इन सबको एकरूप ही जानो, इनमें लेशमात्र भी पृथक्त नहीं है। इस प्रकारके उपदेशोंको सनकर और निश्चयपूर्वक भीतर अभय बहाकी भलीभाँति भावना करके समबुद्धि महात्मालोग जीवन्मुक्त होकर इस संसारमें विचरा करते हैं । जिनका मान और मोह नष्ट हो गया है, जिन्होंने आसक्तिरूप दोषको जीत लिया है, जिनकी परमात्माके स्वरूपमें नित्य स्थिति है और जिनकी कामनाएँ विमक्त ज्ञानीजन उस अविनाशी परमपदको प्राप्त होते हैं। प्रणस्त्रपसे नष्ट हो गयी हैं—वे सुख-दु:खनामक दुन्द्रोंसे

(सर्ग ५३)

# श्रीकृष्णके द्वारा अर्जुनके प्रति कर्म और ज्ञानके तत्त्व-रहस्पका प्रतिपादन

श्रीभगवानने कहा-महावाहो अर्जुन ! तुम फिर भी मेरे परम रहत्य और प्रभावयक्त वचनको सनो, जिसे मैं अतिशय प्रेम रखनेवाले तुम्हारे लिये हितकी इच्छासे कहुँगा । कुन्तीपुत्र ! सर्दी, गर्मी और सुख-दु:ख-को देनेवाले इन्द्रिय और विषयोंके संयोग तो उत्पत्ति-विनाशशील और अनित्य हैं: इसलिये भारत ! उनको तम सहन करो । इन्द्रियाँ, इन्द्रियोंका विषय-संसर्ग, सुख-द:ख आदि दृन्द्र या इनसे भिन्न जो कुछ भी पदार्थ हैं. वे सब-के-सब एक सन्विदानन्दघन परमात्मासे तनिक भी पृथक नहीं हैं अर्थात् सब कुछ परमात्मा ही है। अतः फिर सुख और दुःख कहाँ ? आदि-अन्तसे रहित तथा अवयवहीन परमात्मामें पूर्णता और अपूर्णता कैसे हो सकती है। इसलिये जो पुरुष सुख-दु:खमें समान और धीर है, वह अमृतमय ब्रह्मपदको प्राप्त करनेमें समर्थ होता है। वास्तवमें सभी तरहसे स़ख-दःखोंका अस्तित्व तनिक भी नहीं है । परमात्मतत्त्व ही सर्वखरूप है. इसलिये अनात्मरूप संसारकी सत्ता कैसे स्थिर होगी । क्योंकि असत् वस्तुकी तो सत्ता है नहीं और सत्का अभाव नहीं है अतएव सुख-दु:ख आदि हैं ही नहीं, केवल एक सर्वव्यापी परमात्मा ही है। अर्जन ! यद्यपि आत्मा दृश्य पदार्थीका साक्षीरूपसे साक्षात्कार करनेवाला चेतनखरूप है और शरीरके अंदर रहता भी है, तथापि वह सुखोंसे न तो हर्षित होता है और न दु:खोंसे दुखित ही । परमात्मासे पृथक् देह आदि कुछ भी नहीं है और न दुःख आदि ही हैं; अतः वास्तवमें कौन किसका अनुभव करेगा ? क्योंकि एक परमात्माके सिवा दूसरी वस्तु है ही नहीं । भारत ! यह दु:ख अज्ञानसे उत्पन्न एक प्रकारकी भ्रान्ति ही है,

अतः परमारमाके यथार्थ ज्ञानसे वह सर्वथा विनष्ट हो जाता है । जिस प्रकार रज्जुका यथार्थ तत्त्व न जाननेसे उत्पन्न हुआ रज्जुमें सर्पका भय रज्जुके यथार्थ ज्ञानसे नष्ट हो जाता है, उसी प्रकार अज्ञानसे उत्पन्न हुए देह एवं दु:खादिका अस्तित्व परमात्माके तात्विक ज्ञानसे नष्ट हो जाता है। यह विश्व नित्य एवं पूर्ण ब्रह्म ही है। वह ब्रह्म न तो नष्ट होता है और न उत्पन्न ही होता है, इसे ही ख़ब सत्य जानो । यही यथार्थ बोध है ।

अर्जुन ! तुम मान, मद, शोक, भय, इच्छा, सुख, दु:ख—इस सम्पूर्ण असद्प जड द्वैत-प्रपश्चसे रहित हो जाओ और एकमात्र अद्वितीय चिन्मय सरखरूप परमात्मामें तद्रुप हो जाओ । भारत ! सुख-दुःख, लाभ-हानि. जय और पराजयके ज्ञानसे रहित होकर तुम एकमात्र शुद्ध ब्रह्मरूप हो जाओ; क्योंकि तुम ब्रह्मरूप ही हो। अर्जन ! तम जो कर्म करते हो, जो खाते हो, जो हवन करते हो, जो दान देते हो और भविष्यमें जो कुछ शास्त्रातकुल अनुष्ठान करोगे, वह सब परमात्म-रूप ही है-इस प्रकारके ज्ञानमें स्थिर रहो । जो पुरुष अपने अन्तःकरणमें जिस पदार्थका संकल्प करता है, वह निस्संदेह उसी रूपमें बदल जाता है। इसलिये अर्जुन ! सत्यखरूप ब्रह्मको प्राप्त करनेके लिये तुम सत्यस्वरूप ब्रह्म हो जाओ । क्योंकि जो परुष विनाशशील क्रियारूप संसारमें अक्रिय सच्चिदानन्त ब्रह्मको स्थित देखता है और अक्रिय सचिदानन्द ब्रह्ममें विनाशशील कियारूप संसारको कल्पित देखता है. वह मनुष्योंमें ज्ञानवान है और सम्पूर्ण कर्मोंको कर चुका है-ऐसा कहा गया है। इसलिये अर्जुन! तम कमोमिं वासना तथा कर्तापनके अभिमानसे रहित हो जाओ । तुम्हारी कर्मोंको न करनेमें आसक्ति न हो और तुम योगमें स्थित हुए अनासक्तमावसे शाखविहित कर्तव्यकर्मोंका आचरण करों । मृहता, अकर्मण्यता तथा कर्मोंमें आसक्तिके आश्रयसे रहित हुए सबमें सममाव होकर स्थित रहो । जो पुरुष समस्त कर्मोंमें और उनके फलमें आसक्तिका सर्वथा त्याग करके संसारके आश्रयसे रहित हो गया है और परमात्मामें नित्य तुप्त है, वह कर्मोंको भलीमाँति करता हुआ भी वास्तवमें कुळ भी नहीं करता ।

परमात्माने यथार्थ तात्विक ज्ञानका आश्रय ठेनेवाळे आसिक्तिरहित महात्माके हृदयमें सम्पूर्ण कर्म करते हुए भी कहीं कभी कर्तृत्वाभिमान नहीं होता । कर्तृत्वाभिमान न रहनेसे अभोक्तृत्वकी सिद्धि होती है और भोकृत्वके अभावसे समता और एकताकी सिद्धि होती है । उस समता और एकताकी अनन्तताकी सिद्धि होती है तथा उससे अनन्त नित्य विज्ञानानन्दघन ब्रह्मकी प्राप्ति हो जाती है । जिसके सम्पूर्ण शास्त्रसम्पत कर्म बिना कामना और संकल्पके होते हैं तथा जिसके समस्त कर्म ज्ञानहरूप अग्निके हारा भस्म हो गये हैं, उस महापुरुवको

ज्ञानीजन भी पण्डित कहते हैं। जो सम, सौम्य, स्थिर, खस्थ, ज्ञान्त और सब पदार्थींसे नि:स्पृह होकर स्थित रहता है, वह कर्म करता हुआ भी वास्तवमें कुछ नहीं करता । इसलिये अर्जुन ! तुम हर्ष-शोकादि दृन्द्वोंसे रहित, नित्य वस्तु परमात्मामें स्थित, योग-क्षेमको न चाहनेवाले और खाधीन अन्तःकरणवाले हो जाओ एवं न्यायसे प्राप्त शास्त्रोक्त कर्मोंको करते हुए प्रथ्वीको विभूषित करनेवाले आदर्श पुरुष वन जाओ । जो मूढ़बुद्धि मनुष्य समस्त इन्द्रियोंको हठपूर्वक ऊपरसे रोककर मनसे उन इन्द्रियोंके विषयोंका चिन्तन करता है, वह मिथ्याचारी अर्थात् दम्भी कहा जाता है । किंतु अर्जुन ! जो पुरुप मनसे इन्द्रियोंको वशमें करके अनासक्त हुआ समस्त इन्द्रियोंद्वारा कर्मयोगका आचरण करता है, वही श्रेष्ठ है। जैसे नाना नदियोंके जल सब ओरसे परिपूर्ण, अचल प्रतिष्ठावाले समुद्रमें उसको विचलित न करते हुए ही समा जाते हैं, वैसे ही सब भोग जिस स्थितप्रज्ञ पुरुषमें किसी प्रकारका विकार उत्पन्न किये बिना ही समा जाते हैं, वही पुरुष परम शान्तिको प्राप्त होता है, भोगोंको चाहनेवाला नहीं। (सर्ग ५४)

## श्रीकृष्णके द्वारा अर्जुनके प्रति देहकी नश्वरता, आत्माकी अविनाशिता, मनुष्योंकी मरणस्यिति और खर्ग-नरकादिकी प्राप्ति एवं जीवात्माके संसारश्रमणमें कारणरूप वासनाके नाशसे प्रक्तिका प्रतिपादन

श्रीभगवान्ने कहा — पार्थ ! बुद्धिमान् पुरुषको उचित
है कि प्रारब्धानुसार न्यायसे प्राप्त मोगोंका त्याग न करे
और अप्राप्त मोगोंको पानेकी इच्छा न करे एवं न्यायसे
प्राप्त मोगोंका शास्त्रानुकूछ उपभोग करते हुए भी सममावसे स्थित रहे । महाबाहु अर्जुन ! जन्मादि विकारस्त्रमाववाले अनात्मरूप जड देहमें मैं-पनकी भावना मत करो,
अपितु जन्मादि विकारसे रहित सत्य चिन्मय आत्मामें ही
आत्माकी भावना करो । देहका नाश होनेपर अविनाशी
आत्माकी नाश नहीं होता । इसक्ष्यि सम्पूर्ण परिप्रहोंसे

रहित, चित्तरहित पुरुषका पतन नहीं होता । वह कमोंको करता हुआ भी कुछ नहीं करता; क्योंकि परमात्माके यथार्थ तात्विक ज्ञानका आश्रय छेनेवाले आसक्तिरहित महात्माके हृदयमें सम्पूर्ण कर्म करते हुए भी कहीं कभी कर्तृत्वाभिमान नहीं होता । अर्जुन ! यह आत्मा अविनाशी, आदि और अन्तसे रहित, अजर कहा गया है; इसिल्ये 'आत्माका नाश होता है' यह दु:खदायी दुर्वोध तुम-जैसे मनुष्यको नहीं होना चाहिये । उत्तम आत्मज्ञानी छोग 'आत्मा नाशवान् है' इस रूपसे आत्माको नहीं देखते । देहाभिमानी

अज्ञानी मनुष्य ही आत्मामें आत्माको अनात्मरूपसे देखते हैं यानी देहको ही आत्मा मानते हैं । तथा यह नष्ट हो गया और यह प्राप्त हो गया—इत्यादि भावनाएँ वन्ध्या स्त्रीके पुत्रके समान मोहजनित भ्रम ( असत् ) हैं। असत् वस्तुकी तो सत्ता नहीं है और सत्का अभाव नहीं है । इस प्रकार इन दोनोंका ही तत्व तत्त्रज्ञानी पुरुपोंद्वारा देखा गया है । नाशरहित तो उसको जानो, जिससे यह सम्पूर्ण जगत्—दश्यवर्ग व्याप्त है। इस अविनाशीका विनाश करनेमें कोई भी समर्थ नहीं है । इस नाशरहित, अप्रमेय, नित्यखरूप जीवात्मा-के ये सब शरीर नाशवान् कहे गये हैं। इसिंछिये भरतवंशी अर्जुन ! तुम युद्ध करो । आत्मा एक है और द्वैत है ही नहीं; अतः आत्माके सिवा दूसरे असत् पदार्थकी उलित्त हो कैसे सकती है ? क्योंकि सतका नारा नहीं होता, इसलिये यह सदूप परमात्मा अविनाशी और अनन्त है।

अर्जुनने पूछा—भगवन् ! तत्र तो भैं मर गया हूँ इस प्रकार मनुष्योंकी मरणस्थिति किस हेतुसे प्राप्त होती है और उस स्थितिमें प्रभो ! छोगोंको प्रसिद्ध खर्ग और नरक कैसे प्राप्त होते हैं !

श्रीभगवान्ने कहा—अर्जुन ! पृथ्वी, जल, तेज, वायु, आकाश, मन और बुद्धि—इनसे युक्त तन्मात्राओं-का जो समृह है, अज्ञानसे तत्स्वरूप हुआ ही जीव देहोंमें स्थित रहता है । वह देहमें स्थित जीवारमा वासनासे उसी तरह खींचा जाता है, जिस तरह रस्सीसे बछड़ा । वह शरीरके अंदर पिंजरेमें पक्षीकी तरह बैठा रहता है । जब देश और काल्से , जर्जर हुए शरीरसे यह जीव वासना लेकर निकल जाता है, तव इसीको लोग मरना कहते हैं । जैसे वायु गन्धके स्थानसे गन्धको प्रहण करके ले जाता है, वैसे ही यह जीवारमा श्रोत्र, चक्षु और त्वचाको तथा रसना और प्राणको प्रहण करके पूर्व शरीरसे दूसरे शरीरमें चला जाता है । इसका शरीर

वासनामय ही है यानी केवल वासनाक अनुसार ही उत्पन्न हुआ है, अन्य किसी दूसरे कारणसे नहीं । अतएव वासनाका त्याग होनेपर लिङ्गदेह विनष्ट हो जाता है और उस लिङ्गदेहके विनष्ट हो जानेपर वह जीवात्मा परमपदको प्राप्त हो जाता है । यह वासनामय जीव वासनासे पिएपुष्ट होकर अज्ञानसे अनेक अमोंका भार ढोता हुआ कर्मानुसार नाना योनियोंमें अमण करता है; यही जीवात्माका जन्म-मरण है । कुन्तीपुत्र अर्जुन ! शरीरसे जीवके निकल जानेपर देह उसी प्रकार कम्पनश्च हो जाती है, जिस प्रकार वायुके शान्त हो जानेपर वृक्ष । जब शरीर जीवात्मासे रहित हो जाता है, तव वह 'मर गया' यों कहा जाता है । अनादि अविद्यासे मृद्धुद्धि यह जीव अपने कर्म और वासनाके अनुसार नरक, खर्म, ( इसी लोक्सें ) पुनर्जन्म आदि, जिनमें अमण करनेका उसने चिरकालसे अन्यास किया है, अनुभव करता रहता है ।

अर्जुनने पूछा—जगत्पते ! इस जीक्का खर्ग, नरक, मर्त्याळोक आदिमें जो भ्रमण होता है, उसमें कारण क्या है, यह आप मुझसे कहिये ।

श्रीभगवान् वोले—अर्जुन ! चिरकालिक अभ्याससे प्रौढ हुई खप्रतुल्या यह वासना ही जीवको संसाररूप भूलभुलैयामें डालती है; इसलिये तत्त्वज्ञानको अभ्याससे वासनाका समूल क्षय ही जीवके लिये कल्याणकारक है। अर्जुनने पूछा—देवदेवेश ! यह वासना किससे उत्पन्न हुई और वह किस प्रकार नष्ट होती है ?

श्रीभगवान् बोले—कौन्तेय ! अनात्मवस्तु देहमें आत्ममावनारूप यह वासना अज्ञानखरूप मोहसे उत्पन्न हुई है और परमात्माके यथार्थ अनुभवरूप ज्ञानसे यह विनष्ट हो जाती है । तुम पवित्रात्मा हो चुके हो और सत्य वस्तुका विवेक भी तुम्हें हो चुका है । अज तुम 'यह', 'वह', 'मैं' और 'ये लोग' इत्यादि-रूप वासनासे रहित हो जाओ । क्योंकि भारत ! दूसरेक अधीन न सहनेवाल, संकल्परहित और अविनाइकी

जीवारमाका परमारमाके यथार्थ ज्ञानसे वासनासे छूट जाना ही उसका 'मोक्ष' है । महावाहु अर्जुन ! वासनारूप रज्जुके वन्धनसे छूटा हुआ पुरुष 'मुक्त' कहा जाता है । अतः तुम वासनासे रहित होकर जीते-जी ही उस वास्तविक थथार्थ तत्त्वका अनुभव करों । जो वासनासे रहित नहीं है,—भले ही वह समस्त धर्मोंके परायण क्यों न हो, सर्वज्ञ यानी समस्त सांसारिक विपयोंका पण्डित ही क्यों न हो,—फिर भी वह पिंजरेमें स्थित पंठीकी माँति सब ओरसे वासना-जाल्से वाँचा हुआ है। क्योंकि वासना ही बन्धन है और वासनाका क्षय ही मोक्ष है। (सर्ग ५५)

# श्रीभगवानुके द्वारा अर्जुनके प्रति जीवन्युक्त अवस्था और जगदृप चित्रका वर्णन एवं वासनारहित और ब्रह्मस्वरूप होकर स्थित रहनेका उपदेश तथा इस उपदेशको सुनकर तत्त्वज्ञानके द्वारा अर्जुनकी अविद्यासहित वासनाका और मोहका नाश हो जाना

भगवान् श्रीकृष्णने कहा-अर्जुन ! इस प्रकार वासना-निवृत्तिरूप जीवन्मक्तिके द्वारा तम आन्तरिक शान्ति प्राप्तकर बन्धवधप्रयुक्त दुःखका निःशेषग्रूपसे परित्याग कर दो । निष्पाप अर्जुन ! जरा और मरणसे रहित, आकाशकी तरह विशाल चित्तवाले तथा इष्ट एवं अनिष्ट विषयोंके संकल्पोंसे रहित होकर तम वीतराग हो जाओ । सदासे चला आनेवाला खधर्मरूप कर्म जो समभावसे किया जाता है, वह तो जीवन्मक्तोंके लिये खाभाविक ही है और वहीं जीवन्मक्तता है। 'यह कर्म मैं छोड़ता हूँ' और 'इस कर्मको में अङ्गीकार करता हूँ'—इस प्रकार जो त्याग और प्रहणका निर्णय है. वह एकमात्र अज्ञानियोंके मनका खरूप है: ज्ञानियोंकी तो उनमें सम स्थिति रहती है। जिसकी इन्द्रियाँ कछएके अङ्गोंकी भाँति इन्द्रियोंके विषयोंसे हटकर अन्त:करणमें स्थिर हो जाती हैं, वही स्थितप्रज और जीवनमुक्त है। कमलनयन ! वास्तवमें यह संसार आकाशसे भी बढ़कर वैसे ही शून्यरूप है, जैसे खप्तमें क्षणमात्रमें चित्तमें होनेवाले तीनों लोकोंका नाश और उत्पत्ति-यह तम जानो । क्योंकि आत्मा, मन और उसका कार्य यह बाह्य और आभ्यन्तर सम्पूर्ण जगत् खप्नकी तरह शून्य है ( असत् ही हैं )। यह सब चिरकालिक मनोराज्य है, इसलिये अज्ञानी मनुष्योंको इसमें सत्यत्वकी प्रतीति होती है । किंतु वह सत्यत्वकी प्रतीति तत्त्व-ज्ञानरूप आलोकसे नष्ट हो जाती है। चित्तरूपी चितरेके चित्रमें अवस्थित त्रिमुवन आदि विचित्र मूर्तियाँ आधारमृत भीतके न रहनेसे बाहर आकार-रहित यानी मिथ्या ही हैं। अर्जुन ! वास्तवमें न तो उन चित्त-कल्पित मूर्तियोंका अस्तित्व है और न तुम्हारे शरीरका ही अस्तित्व है; इसलिये कौन किससे मारा जाता है ? अतः नास्य-नाशकका मोह छोड़कर तुम निर्मल बनकर ब्रह्मरूप परमपदमें स्थित हो जाओ । अर्जुन ! जैसे एकमात्र चित्तमें रहनेवाला मनोराज्यरूप चित्र आकारवाला प्रतीत होता हुआ भी वास्तवमें ग्रन्यखरूप होनेसे असत् ही है, वैसे ही यह जगत् भी शून्यरूप है-यह तुम जानो । अर्जुन ! मन ही क्षणको कल्प कर देता है और असत्को उत्पन्न कर देता है-यह जो मनके विपयमें आश्चर्य है, वह तो बहुत ही थोड़ा है: उससे भी बढ़कर तो आश्चर्य यह है कि वह असत जगत्को भी शीव्र सद्रूप कर देता है। इसलिये यह जगद्रप भ्रान्ति इस प्रकारके आश्वर्य पैदा करनेवाले मनसे ही उत्पन्न हुई है । क्षणमरके लिये ही अज्ञानवश चित्र-विचित्रखरूप प्रतीत हुआ जो यह मनोराज्य है. वही दरयमान इस प्रपञ्च-जालके रूपमें प्रतीत होता है । यद्यपि ज्ञानियोंकी दृष्टिमें खतः नित्यमक्त आत्मामें

अध्यस्त और एकमात्र कल्पनासे उत्पन्न होनेके कारण प्रतीतिकाल्पात्रस्थायी यह तुच्छ जगत् क्षणिक ही है, तथापि इसी क्षणिक जगत्के विषयमें इसके वास्तविक खरूपसे अपिरिचित अज्ञानी लोगोंने वन्नसारकी तरह टढ़ कल्पना कर रक्खी है अर्थात् इस असत् जगत्को सत्य मान रक्खा है। अहों! अत्यन्त आश्चर्य है कि यह उज्ज्बल वित्र आधारके बिना ही उत्पन्न होकर सामने दिखायी दे रहा है। यह जगदृप चित्र मलीमाँति लोगोंका अनुरखन करनेवाला है और दृष्टिं, मन आदिको भी लुमानेवाला है। यह नाना प्रकारके प्राणियोंसे युक्त है, अद्भुत है, आकाशके समान शून्यरूप है और नाना प्रकारके विलासोंसे वेष्टित भी है। इस प्रकारके इस जगत्रूप चित्रका शीन्न विस्तारने समर्थ चित्ररूप चित्रकारने आकाशमें ही चित्रण किया है।

अर्जुन ! चेतन आकाशखरूप ब्रह्मसे निर्मित सब कुछ ब्रह्म ही है । ब्रह्ममें ब्रह्मके द्वारा ब्रह्म विलीन होता है। ब्रह्ममें ही ब्रह्मके द्वारा ब्रह्मका उपभोग किया जाता है और ब्रह्मद्वारा ब्रह्ममें ब्रह्मका ही विस्तार द्वआ है। जैसे प्रतिबिम्ब अपने आधार दर्पणमें प्रतीत होता है, वैसे ही यह जगत् भी अपने आधार ब्रह्ममें ही प्रतीत होता है। अर्जुन ! जब ब्रह्ममें प्रतिभासित छेदन-भेदन आदि सम्पूर्ण व्यवहार और उनका विषय जगत---ये सब ब्रह्मसे अभिन्न होकर एकमात्र चिन्मय आकाश-खरूप ही हैं, तब किस कर्ता या करणसे किस प्रकारसे किस देश या किस कालमें क्या छिन्न-भिन्न किया जा सकता है । इसलिये बोधसे तम्हारी वासनाओंका अभाव सिद्ध ही है । जो वासनासे रहित नहीं है. भले ही वह समस्त शास्त्रीय कर्मीके परायण हो और समस्त सांसारिक विषयोंका ज्ञाता हो; फिर भी वह वैसे ही अत्यन्त बद्ध है, जैसे पिंजरेमें स्थित सिंह । जिसकी चित्तरूपी भूमिमें अग्रमात्र भी वासनारूप बीज पड़ा

रहता है, उसका संसाररूप अंगल पुन: बह जाता है। जब सत्यखरूप परमात्माका यथार्थ ज्ञान अन्यासके द्वारा हृदयमें दृढ़ हो जाता है, तब वासना पूर्गतया नष्ट हो जाती है और वह फिर उत्पन्न नहीं होती। वासनाओंके पूर्णतया नष्ट हो जानेपर विद्युद्ध जीवात्मा सांसारिक सुख-दुःखादि वस्तुओंमें वैसे ही लिप्त नहीं होता, जैसे पानीमें कमल्का पत्ता। अर्जुन! असंख्य वासनाओंसे रहित तुम मुझसे सुने हुए पवित्र उपदेशको मलीमोंति समझकर परमात्मामें चित्तको विकीनकर मय और मोहसे रहित एवं शान्ति निर्वाण ब्रह्मखरूप हुए स्थित रहो।

अर्जुनने कहा—अन्युत ! आपकी कृपासे मेरा मोह नष्ट हो गया और मैंने स्मृति प्राप्त कर ली है । अब मैं संशयरहित होकर स्थित हूँ, अतः आपकी आज्ञाका पालन करूँगा ।

भगवान् श्रीकृष्णने कहा--अर्जुन ! यदि परमात्माके यथार्थ ज्ञानसे तुम्हारे हृदयमें रागादि वृत्तियाँ अशेषरूपसे शान्त हो चुकीं तो तुम जान लो कि तुम्हारा सवासनात्मक चित्त भी भीतर शान्त होकर निर्वासनताको प्राप्त हो गया । इस सत्त्वावस्थामें सर्वखरूप जीवात्मा सम्पूर्ण वासनाओं और विषयोंसे मुक्त हो जाता है। उस जीवात्माके यथार्थ खरूपको कोई भी उसी प्रकार नहीं देख सकते, जिस प्रकार भूमिसे आकाशमें उड़कर दूर-देशमें गये हुए पक्षीको । पार्थ ! मन-इन्द्रियोंके प्रकाशक, ग्रद्धखरूप, संकल्परहित, निर्विषय इस जीवात्माको मन-इन्द्रियोंसे दूर समझो । जैसे अग्निके पर्वतपर पहुँचकर हिमकण सर्वथा नष्ट हो जाते हैं, वैसे ही ग्रुद्ध सन्चिदानन्दघन परमात्माके यथार्थ ज्ञानसे अतिया भी नष्ट हो जाती है। नाना प्रकारके आकार और विकारोंबाळी यह अविद्या तभीतक रहती है, जनतक जीवात्मा अपने वास्तविक खरूप-विश्वद्ध विज्ञानानन्दघन परमात्माको भलीभाँति नहीं जान लेता । जो समग्र परमात्मा अपने आपसे परिपूर्ण है, समस्त दृश्य संसारसे रहित है और वाणीसे अतीत है, उस अनुपन परम वस्तु परमात्माक्की िकसके साथ उपमा दी जा सकती है अर्यात् िकसीके साथ नहीं। इसिंटिये अर्जुन! तुम अभीष्ट कामनाओंकी निष्टृत्तिरूप युक्तिसे विषयात्मक विषसे उत्पन्न महामारीरूप अन्तःकरणकी वासनाको निपुणताषूर्वक दूर कर संसारसे तथा सम्पूर्ण भयोंसे रहित परमात्मखरूप ही हो जाओ।

श्रीयसिष्ठजी कहते हैं—श्रीराम ! इस प्रकार उपदेश देकर त्रिलोक्षीके अधिपति भगवान् श्रीकृणचन्द्रके क्षणभरके लिये मौन धारण कर सामने स्थित हो जाने-पर वहाँ (द्वापर युगमें ) पाण्डुपुत्र अर्जुन पुन: यह बचन कहेगा ! अर्जुनने कहा — भगवन् ! आप सम्पूर्ण लोकोंका भरण-पोपण करनेवाले हैं । आपके वचनसे मेरी यह बुद्धि शोकरहित और ज्ञानसम्पन्न हो गयी है ।

श्रीयसिष्ठजी कहते हैं—श्रीराम! इस प्रकारके क्चन कहकर और उठकर गाण्डीव-धनुर्वारी वह पाण्डुपुत्र अर्जुन, जिसके सारिष श्रीकृष्ण होंगे, संदेह-रहित हुआ रणळीळा करेगा। वह अर्जुन पृथ्वीको ऐसी रक्तकी महानदियोंसे पूर्ण कर देगा, जिनमें आहत हुए वड़े-बड़े हाथी, बोड़े, सारिष आदि वह जायँगे और आकाशको भी ऐसा बना देगा कि सूर्य वाणोंके तथा धूळिके सम्होंसे अच्छादित हो जानगा। (सर्ग ५६—५८)

#### परमात्माकी नित्य सत्ता, जगत्की असत्ता एवं जीवन्युक्त-अवस्थाका निरूपण

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--रघुनन्दन ! जिससे यह सम्पूर्ण जगत् उत्पन्न होता है, जिसमें सम्पूर्ण जगत् स्थित रहता है, जो सम्पूर्ण जगत्खरूप है, जो सब ओर विद्यमान है और जो सर्वमय है, उसीको नित्य परमात्मा समज्ञो । वह परमात्मा अश्रद्धाळके लिये दर होता हुआ भी श्रद्धालुके लिये समीप ही है। वह सर्वव्यापी होनेसे सबमें स्थित है, एवं वास्तवमें ज्ञान और ज्ञेयसे रहित सन्चिदानन्द परमपदस्त्ररूप है । वही परमपद सबकी पराकाष्टा है, वही सम्पूर्ण दृष्टियोंमें सर्वोत्तम दृष्टि है, वही सारी महिमाओंकी सर्वोत्तम महिमा है तथा वही गुरुओंका भी गुरु है । वही सबका आत्मा है और वहीं विज्ञान है, वहीं शून्यखरूप है, वहीं परब्रह्म है, वहीं परम कल्याण है, वही शान्त और मङ्गलमय शिव है, वही परम विद्या है और वहीं परम स्थिति है। उस परमात्मामें यह जगत् अविचारसे ही सत्य-सा प्रतीत होता है, किंतु वास्तवमें विवेकपूर्वक विचार करनेसे असत् है। आदि और अन्तसे रहित आकाशके समान व्यापक मैं ही परब्रह्म परमात्मा हूँ, मुझसे अतिरिक्त यह संसार कुछ भी

नहीं है—यों निश्चय करनेपर फिर ब्रह्मखरूप मुझमें पिरिमेतता नहीं रह सकती । जो पुरुष इस प्रकारके निश्चयसे युक्त रहता है, वह बाहरसे लोक-शाखकी मर्यादा-के अनुसार कार्य करनेपर भी वास्तवमें उत्पत्ति और विनाशसे रहित है। जिसका मन समसे-भी-सम ब्रह्ममें लीन होकर फिर न उदित होता है और न अस्त होता है एवं जिसकी बुद्धिमें मनका अभाव है, वह महात्मा ब्रह्मरूप ही है। एकमात्र ब्रह्मभावनासे अद्वितीय परमपदपर आरूढ हुआ वह महात्मा व्यवहार करता हुआ भी क्षोभको प्राप्त नहीं होता। व्यवहार करता हुआ भी क्षोभको प्राप्त नहीं होता। व्यवहार करते हुए भी जिस पुरुषके हृदयमें मानापमानसे जितत सुख-दुःख आदि विकार तनिक भी नहीं होते, वह पुरुष मुक्तिका अधिकारी है।

वह शान्त चेतन परमात्मा अपने-आप ही अपनेमें संकल्प करता है। उसका संकल्प ही संसार है और उसके संकल्प-का अभाव ही परमपद है। इसिल्यि परमात्माके संकल्पका अभाव होनेसे ही इस संसारका अभाव हो जाता है। अतः सुनिलोग परमात्माके संकल्पको ही प्रमाता, प्रमाण एवं प्रमेय आदि रूप संसार-चक्रकी परम्परा कहते हैं। जैसे सुवर्णमें कड़ा-कुण्डल आदि सुवर्णसे पृथक् नहीं हैं, वेसे ही परमात्माका संकल्प यह संसार भी परमात्मासे पृथक् नहीं हैं। परमात्माके यथार्थ ज्ञानसे ही मोग-वासना क्षीण हो जाती है और मोग-वासनाका अभाव ही ज्ञानीका उत्तम लक्षण है। ज्ञान और वंशम्यके कारण तत्त्वज्ञ पुरुषको संसारके मोग स्वमावसे ही रुचिक्त नहीं होते। यह संसार सर्वात्मस्वरूप परमात्मा ही है—इस प्रकारका जिसके हृदयमें दृढ अनुभव है, वही जीवन्मुक्त कहा गया है। किंतु यह जीवात्मा जवतक अज्ञानसे आवृत

रहता है, तवतक दस्य विषयभोगोंमें स्थित हुआ संसार-का संकल्प करता रहता है । जब अन्तः करणमें उत्तम तत्त्वज्ञानका उद्ग्य हो जाता है, तब संकल्प-विकल्पका यह कम बुझे हुए दीपककी माँति शान्त हो जाता है। ख्यम्प्रकाश, चैतन्यरूप, सम्पूर्ण पदार्थोंका आश्रय और विषयोन्मुखतासे रहित शुद्ध चेतनका जो खरूप है, उसे ही तुम परमपद जानो । यह संसार संकल्पमय ही है; इसिक्टिये संकल्प नष्ट हो जानेपर संसार भी नष्ट हो जाता है और फिर सिच्चिदानन्द परमात्मा ही रह जाता है।

#### परब्रह्म परमात्माके सत्ता-सामान्य खरूपका प्रतिपादन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—श्रीराम! इस प्रकार सबका आदि परमतत्त्व सचिदानन्दघन ही परमपद है। उस सचिदानन्दघन परमद परमात्माको यथार्थ ज्ञानसे प्राप्तक्त यह जीव अज्ञानियोंकी तरह मृत्युको नहीं प्राप्त होता (अर्थात् वह जन्म-मरणसे छूट जाता है)। उसे प्राप्तकर वह शोचनीय नहीं रह जाता। उसे पा ठेनेपर वह अज्ञानियोंकी तरह जीवन धारण नहीं करता (अर्थात् वह कुछ विळक्षण ही बन जाता है) और उसे प्राप्तकर वह सर्वव्यापी होनेके कारण सीमाओंमें नहीं बँघता। आकाशके समान अनन्त परमात्माके सत्ता-सामान्य सरहपका यदि जीव थोड़ी देर और थोड़ा-सा भी चिन्तन करता है तो वह मुक्तचित्त मुनि बन जाता है और उस अवस्थामें संसारके समस्त कार्योंको करते हुए भी कभी संतर नहीं होता।

श्रीरामचन्द्रजीने पृष्ठा—महर्षे ! 'सत्ता-सामान्य' शब्दसे आप किसे ग्रहण करते हैं—मन, बुद्धि, अहंकार और चित्तका जहाँ लय हो गया है, उस ( निर्विशेष ) तत्त्वको या मन आदि विशेषताओंसे युक्त ( सिवशेष ) तत्त्वको ?

श्रीवसिष्ठजीने कहा-श्रीराम ! जो सर्वव्यापक,

आदि और अन्तसे रहित तथा सदा समभावसे स्थित है, वह ज्ञानसे प्राप्तव्य तथा सम्पूर्ण वस्तुओंका तत्त्वभूत ब्रह्म ही यहाँपर 'सत्ता-सामान्य' शब्दसे कहा गया है । वह ब्रह्म आकाशमें आकाशरूपसे, शब्दमें शब्दरूपसे, स्पर्शमें स्पर्शरूपसे तथा त्वचामें त्वप्रपसे है। रसमें रसरूपसे, रसनेन्द्रियमें रसनेन्द्रियरूपसे विद्यमान है। रूपमें रूपखरूपसे. नेत्रमें नेत्ररूपसे, ब्राणेन्द्रियमें ब्राणस्ट्रपसे और गन्धमें गन्धरूपसे है। शरीरमें शरीररूप-से, पृथ्वीमं पृथ्वीरूपसे है । दूधमें दूधरूपसे, वायुमें वायरूपसे, तेजमें तेजरूपसे, बुद्धिमें बुद्धिरूपसे, मनमें मनरूपसे और अहंकारमें अहंकाररूपसे विद्यमान है। वक्षमें वक्षरूपसे, पटमें पटरूपसे, घटमें घटरूपसे और वटमें वटस्वपसे विद्यमान है । स्थावरमें स्थावरस्वपसे. जंगममें जंगमरूपसे, जडमें जडरूपसे और चेतनमें चेतनरूपसे विद्यमान है। देवोंमें देवतारूपसे, मनुष्योंमें मनुष्यरूपसे, तिर्यक-योनियोंमें तिर्यक्रूपसे और कृमियोनियोंमें कृमिरूपसे विद्यमान है। कालके क्रममें कालरूपसे, ऋतुओंमें ऋतुरूपसे एवं त्रृटि, क्षण, निमेष आदिमें भी वह सर्वव्यापी ब्रह्म ही उस-उस रूपसे विद्यमान है । इस प्रकार सभी पदार्थीमें तत्-तत् रूपसे रहता हुआ वह परमक्ष परमातमा सत्ता-सामान्य खरूपसे उसी
तरह उनसे अभिन्न है, जंसे समुद्रगत कल्लोल, जलकण
तथा ल्हरें जलसामान्यसे अभिन्न हैं। सबमें समान भावसे
सत्तारूपमें व्यापक होनेके कारण वह परमात्मा ही
सत्ता-सामान्य कहा गया है। श्रीराम! सत्य चिन्मयखरूप इस परमात्माद्वारा कल्पित होनेके कारण इन
पदार्थोंकी अनेकरूपता वैसे ही मिथ्या है, जिस प्रकार

बालकदारा परछाईं में कल्पित प्रेत ।

तळकण श्रीवारमीिकजी कहते हैं — भरद्दाज! मुनि वसिष्ठके इतना भावसे कह जुकतेपर दिन बीत गया, सूर्य अस्ताचळको चले गये, भा ही समासद्गणभी सायंकाळिक इत्य—स्नान, संघ्योपासना चन्मय- आदि करनेके ळिये मुनिको नमस्कार करके उठ गये ंऔर ण इन रात बीतनेपर सूर्यदेवकी किरणोंके साथ ही फिर दूसरे प्रकार दिन समामें प्रविष्ट हुए। (सर्ग ६०)

#### संसारके मिथ्यात्वका दिग्दर्शन तथा मोहसे जीवके पतनका कथन

श्रीरामजीने पूछा—मुने! जिस प्रकार हमलोगोंके लिये खप्तके नगर, राजधानियाँ तथा राज्य मिथ्या हैं, उसी प्रकार यदि ब्रह्मा आदिके लिये भी शरीर-धारण एवं उत्पन्न हुआ यह सम्पूर्ण जगत् मिथ्या ही है तो हमलोगोंको इसकी सत्यतामें अत्यन्त इद विश्वास क्यों होता है ?

श्रीवसिष्टजीने कहा-श्रीराम ! प्रजापतिने इस सृष्टिके पूर्व जो सृष्टि-रचना की थी, वह भी हमारे अनुभवमें आनेवाळी वर्तमान सृष्टिके समान ही सत्य प्रतीत होती थी, तथापि वह ब्रह्माजीका संकल्प होनेके कारण वास्तविक न थी। इसी प्रकार यह सृष्टि भी वास्तविक नहीं है। सिचदानन्द परमात्माके सर्ववयापी होनेसे जीव भी सर्व-व्यापी है और उस परमात्माकी सत्तासे ही यह संसार सत्य-सा भासित होता है । किंतु वास्तवमें यह संसार अज्ञानसे उत्पन्न होता है और तत्त्वज्ञानसे नष्ट हो जाता है। श्रीराम! सोये हुए पुरुषको अपने तथा अन्य सभी पदार्थींके रूपमें दीखनेवाला खप्त जैसे मिथ्या है, वैसे ही यह दश्य संसार भी मिथ्या है । जो खप्तका संसार परुषसे उत्पन्न है, वह पुरुषका खरूप ही है-जैसे किसी बीजसे उत्पन्न वृक्षसहित फल बीजरूप ही है, यह बात भर्छा प्रकार अनुभूत है । जो असत्यसे उत्पन्न होता है, उसे असत्य ही समझो । अतः खप्न-पुरुषसे उत्पन्न जो असत् पदार्थोंकी भावना है, वह दृढ़ सत्यरूपसे प्रतीत होनेपर भी असत्य ही है, इसलिये त्याग कर देने योग्य है । जैसे इमलोगोंको स्वप्नमें प्रतीत होनेवाळा सृष्टि आदि कार्य इढम्हप (सत्य) दीखनेपर भी क्षणस्थायी (मिथ्या) ही होता है, उसी प्रकार सामने वर्तमान यह प्रजापतिके संकल्पसे रचित सृष्टि भी मिथ्या ही है। जैसे द्रवत्वके कारण आवर्तरूप परिवर्तनोंसे जल एक्सित होता है, उसी प्रकार चिन्मय ब्रह्मके संकल्पसे यह सृष्टि स्फ़रित हो रही है। जो देश और कालमें, क्रियाओंसे, द्रव्योंसे, मणियोंसे तथा संकल्पोंसे प्रकट हैं, ऐसे असंख्य पदार्थ गन्धर्व-नगरके सददा ( मिथ्या ) होनेपर भी सत्यके समान प्रतीत होते हैं। इस संसारमें ऐसी कोई वस्त नहीं है, जो सत्य न हो; क्योंकि सब कुछ ब्रह्मका संकल्प होनेसे ब्रह्मका खरूप ही है एवं ब्रह्मका खरूप होनेसे सत्य ही है। साथ ही ऐसी कोई वस्तु भी नहीं है, जो असत्य न हो; क्योंकि सब कल्पनामात्र होनेसे असत्य ही है। जैसे खप्तमें निमग्न पुरुष खप्तकाळमें वस्तुओंकी स्थिर स्थिति ही देखता है, उसी प्रकार इस सृष्टिमें जिस अज्ञानीकी बुद्धि निमग्न है, वह सब विषयोंकी स्थिर स्थिति ही देखता है, किंतु यह सृष्टि वास्तवमें खप्तवत् कल्पना-मात्र है । संसारको अत्यन्त स्थिर समझनेवाला यह जीव एक खप्तसे दूसरे खप्तमें प्रवेश करनेवालेकी तरह मोहके कारण एक भ्रमसे दूसरे भ्रममें पड़ जाता है । ( सर्ग ६१)

#### चार प्रकारका मौन और उनमेंसे जीवन्युक्त ज्ञानीके सुवृप्त मौनकी श्रेष्टता

इसके अनन्तर भिक्ष आरूयानका वर्णन करके श्रीवसिष्टजी कहते हैं-श्रीराम ! मुनिवरोंने दो तरहके मुनि बतलाये हैं---एक काष्ट्रतपखी और दूसरा जीवन्सुक्त । परमात्माकी भावनासे रहित ग्रष्क कियामें बद्धनिश्चय और हठसे सम्पूर्ण इन्द्रियोंको जीत रखनेत्राला मुनि काष्ट्रमौनी कहा गया है। इस विनाशशील संसारके खरूपको ययार्थरूपसे जानकर जो विद्युद्धात्मा और परमात्मामें स्थित ज्ञानी महात्मा बाहर न्याययुक्त लौकिक व्यवहार करता हुआ भी भीतर विज्ञानानन्दघन परमात्मामें तप्त रहता है, वह जीवनमुक्त मुनि कहा गया है। मौनको जाननेवाले मुनियोंने मौनके चार भेद वतलाये हैं— वाब्बीन, इन्द्रियमीन, काष्ट्रमीन और सुष्रप्तमीन । वाणीका निरोध वाड्यौन, हठपूर्वक विषयोंसे इन्द्रियोंका निग्रह इन्द्रियमौन और सम्पूर्ण चेष्टाओंका त्याग काष्ट्रमौन कहळाता है । एवं परमात्माके खरूपानुभवमें जो जीवन्मुक्त निरन्तर लगा रहता है, उसके मौनको सुप्रतमीन कहते हैं। काष्टमीनमें वाड्योन आदि तीनों मौनोंका अन्तर्भाव है और सुपुप्तमौनावस्थामं जो तुर्यावस्था है, वही जीवनमुक्तोंकी स्थिति है। ऊपर जो तीन प्रकारका मौन कहा गया है, वह प्रस्फ़रित हुए चित्तका चलन ही है। अतएव ये तीनों मौन

उपादेय नहीं वरं त्याज्य हैं। किंतु इन तीनोंसे भिन्न चौथा जो सुषुप्तमौन है, वह जीवनमुक्तोंकी स्थित है। इसमें स्थित जीवात्माका पुनर्जन्म नहीं होता । इसमें सम्पूर्ण इन्द्रिय-वृत्तियाँ अनुकुलमें तो हर्षित नहीं होतीं और प्रतिकृलमें घुणा नहीं करतीं । जो विभागरहित, अभ्यासरहित एवं आदि और अन्तसे रहित है तथा जो ध्यान करते हुए या घ्यान न करते हुए सभी अवस्थाओं में समभावसे स्थित है, वही सुपुत्तमीन कहा जाता है। अनेक प्रकारके विभ्रमयुक्त संसारके और परमात्माके तत्त्वको यथार्थरूपसे जाननेपर जो संदेहरहित स्थिति होती है, वही सुपुप्त मीन है। जो सर्वशून्य, आलम्बन-रहित, शान्तिखरूप, विज्ञानमात्र तथा सत्-असत्से रहित स्थिति है, वह उत्तम सुपुप्त मौन कही गयी है । इस जगतुमें विकार-रहित, सर्वात्मक तथा सत्ता-सामान्यखरूप परमात्मा मैं ही हूँ—इस तरहकी ज्ञानावस्थाको सौष्प्रप्तमौन कहते हैं। ब्रह्मभूत श्रीरामभद्र ! जाम्रदवस्थामें सब ओर भलीमाँति न्यबहार करता हुआ अथवा सम्पूर्ण व्यवहारोंको छोड़कर समाधिमें स्थित हुआ जीवनमुक्त देहयुक्त होनेपर भी सम्पूर्ण निर्मल शान्तिवृत्तिसे युक्त तुरीयावस्थामें ही स्थित एवं विदेहस्वरूप ही है। ( सर्ग ६२---६८)

#### सांख्ययोग और अष्टाङ्गयोगके द्वारा परमपदकी शाप्ति

श्रीविसिष्ठजी कहते हैं —श्रीराम ! जड आकाशसे भी अत्यन्त स्वच्छ चेतनखरूप परमात्माकाश है और उस परमात्माकाशमात्रकी प्राप्ति ही परम श्रेय (मोक्ष) है । वह कैसे प्राप्त की जाती है, यह मैं वतलाता हूँ; धुनो । परमात्माके यथार्थ ज्ञानसे और नित्य एकरस समाधिसे जो सांख्ययोगके द्वारा ज्ञानी हुए हैं, वे साख्ययोगी कहे गये हैं । जो प्राणादि वायुर्जोके संयमपूर्वक अध्यद्भयोगके द्वारा अनामय, आदि-अन्तसे रहित परमपदको प्राप्त हो गये हैं, वे योग-योगी कहे गये हैं ।

वह स्वामाविक परम शान्त पद सभी योगियोंके छिये उपादेय हैं । कुछ छोग उस पदको सांख्ययोगद्वारा प्राप्त हो चुके हैं और कुछ छोग इसी देहसे अधाङ्ग-योगके द्वारा प्राप्त हो चुके हैं । जो सांख्य और योगको एक समझता है, वही ठीक समझता है । क्योंकि जो परमपद सांख्ययोगियोंद्वारा प्राप्त किया जाता है; वही अधाङ्गयोगियोंद्वारा भी प्राप्त किया जाता है । जहाँ प्राण, मनकी बृत्ति तथा वासनारूपी जाछका अस्यन्त अभाव है, उसीको परमपद समझो । वासनाको ही चित्त

कहते हैं । वही संसारका कारण है । वह चित्त सांख्य या योग दोनोमेंसे किसी एक साधनके द्वारा विठीन होकर संसारकी निवृत्तिका कारण हो जाता है । यह संसार मनके संकल्पसे उत्पन्न हुआ है । उससे उत्पन्न ममता, अहंता, संसृति, उपदेश्य-उपदेशादि, बन्ध और मोक्षकी सत्ता ही कहाँ है अर्थात् सब संकल्पमात्र हैं । एक विज्ञानानन्दश्वन परमार्थ-तत्वका दृढ़ अभ्यास, प्राणोंका विठीन होना तथा मनोनाश—यही 'मोक्ष' शब्दके अर्थ-का संग्रह है यानी ये ही मोक्षके साधन हैं ।

श्रीराम ! इन तीनों उपायोंमें मनोनाशको ही मख्य साध्य जानो । मनोविनाश जितना ही शीघ्र होगा उतना ही शीघ्र कल्याण होगा । परमात्माके यथार्थज्ञानसे सभी पदार्थोंका अभाव हो जाता है. जिससे वासनाका विनाश होनेपर प्राण और चित्तका वियोग हो जाता है। फिर भलीभाँति शान्त हुआ मन देह-रूपताको नहीं प्राप्त होता । मनके विनाशसे ही जीवात्माको परमपदकी प्राप्ति होती है. अतः मनिगण वासनाको ही मन जानते हैं। चित्तका खरूप केवल वासना ही है । उस चित्तका अभाव होनेपर परमपद प्राप्त हो जाता है । रामभद्र ! रज्जुमें सर्पभ्रमके सदश मिथ्यारूप इस संसारका स्वयं ही विवेकज्ञानसे अच्छी तरह विनाश हो जाता है । एक विज्ञानानन्दधन परमार्थ-तत्त्वका दृढ़ अभ्यास, प्राणनिरोध और मनो-विनाश-ये जो तीन उपाय हैं, इनमेंसे किसी एककी सिद्धि हो जानेपर ही दूसरे भी परस्पर सिद्ध हो जाते हैं। ताडके पत्तोंसे निर्मित पंखेको चलाना जब बंद कर दिया जाता है, तब पवन जैसे अपने-आप शान्त हो जाता है, वैसे ही जब प्राणरूप वायुका स्पन्दन शान्त हो जाता है, तब मन भी अपने-आप शान्त हो जाता है। जैसे वायका चलना रुक जानेपर गन्धका प्रसार भी रुक जाता है, वैसे ही मनका चलना रूक जानेपर प्राण-वायुओंका चलना भी रुक जाता है । सभी प्राणियोंके प्राण और

चित्त दोनों उसी प्रकार एक दूसरेसे निरन्तर मिले-ज़ले रहते हैं. जिस प्रकार पृष्प और गन्ध एवं तिल और तेल एक दसरेसे निरन्तर मिले-जले रहते हैं। आधार और आधेयके समान अर्थात अग्नि और उष्णताके समान दोनोंमेंसे किसी एकका विनाश हो जानेपर दोनों विनष्ट हो जाते हैं और अपने त्रिनाशके द्वारा वे दोनों जीवात्माके लिये एक महान मोक्ष-नामक कार्य सम्पन्न कर देते हैं । एक ब्रह्मतत्त्वके दृढ अभ्याससे द्वैत-वासनासे रहित होकर मन शान्त हो जाता है और इससे प्राण भी शान्त हो जाता है: क्योंकि प्राणका स्वभाव मनके साथ विळीन हो जाना ही है । मनष्यको एक सदढ परमात्मतत्त्वमें तबतक तदाकारवृत्ति बनाये रखनी चाहिये, जबतक उस वृत्तिका ही अभ्यासके द्वारा अभाव न हो जाय। क्योंकि निम्रहवृत्तिसे युक्त पुरुषोंका चित्त स्वयं ही प्राणोंके साथ विलीन हो जाता है और परमतत्त्व अवशिष्ट रह जाता है। चित्त जिस किसी वस्तमें तन्मय हो जाता है, वह शीघ्र तद्रप ही बन जाता है; अतः दीर्घकाळतक परमात्मतत्त्वके अभ्याससे वह समस्त विशेषोंसे मुक्त होकर निर्विशेष ब्रह्मरूप ही हो जाता है । श्रीराम ! यदि परमपदमें चित्त मुहर्तमात्र भी विश्रामको प्राप्त हो जाय तो उसे तम ब्रह्मरूपमें ही परिणत हुआ समझो । जिसमें अविद्याका अभाव हो चुका है, ऐसा विश्रद्ध चित्त 'सत्त्व'शब्दसे कहा जाता है। जिसमें संसारकी बीजरूपा वासना दग्ध हो गयी है, वह चित्त फिर कभी ब्रह्मरूपतासे अलग नहीं होता; क्योंकि वह ब्रह्ममें तद्र्प हो गया है। जिसकी अविद्या निवृत्त हो चुकी है, जो सत्त्वभावमें स्थित है, जो वासना-रहित हो चुका है, ऐसा कोई विरला मनुष्य आकाशके समान निर्गण-निराकार विज्ञानानन्दधन परमतत्त्वको देखता है और तत्काल मुक्त हो जाता है।

#### वेताल और राजाका संवाद

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं —रघुनन्दन! जिस अवस्थामें जीव ब्रह्म हो जाता है और चित्तका विनाश हो जाता है तथा विवेकपूर्वक विचारसे अविद्याका अन्त-अभाव हो जाता है, वही जीवात्माका मोक्ष कहा जाता है । मृगतृष्णा-जलकी तरह मिथ्या मन तथा अहंता आदि प्रपन्न क्षणभरके लिये ही प्रतीत होते हैं और पूर्वीक्त विवेकपूर्वक विचारसे विळीन हो जाते हैं । भद्र ! इस संसाररूपी खप्त-विश्वमके सम्बन्धमें वेतालद्वारा किये गये इन शुभ प्रश्नोंको तुम सुनो, जो मुझे प्रसङ्गवश स्मरण हो आये हैं। विन्ध्याचलके महान् वनमें एक विशालकाय वेताल रहता था । किसी समय वह गर्वमें भरकर प्राणियोंको मार डालनेकी इच्छासे किसी नगरमें गया । पहले वह वेताल किसी एक सज्जन नामक राजाके देशमें रहता था। उस राजाद्वारा किये गये अनेक वधके योग्य मनुष्योंकी विलक्षे उपहारसे सदा तुप्त होकर वह सुखसे रहता था । सामने आये हुए निरपराधी मनुष्यको वह भूखसे पीड़ित होनेपर भी अकारण नहीं मारता था; क्योंकि श्रेष्ठ पुरुष न्यायके ही पक्षपाती होते हैं । किसी समय न्यायोचित भक्ष्य न मिलनेके कारण अरण्यवासी वह वेताल क्षुघासे प्रेरित होकर न्यायप्राप्त मनुष्यका भक्षण करनेके लिये नगरके भीतर चला गया । उस नगरमें प्रजा-रक्षाके लिये रात्रिमें विचरण करता हुआ राजा उसे मिला । उस राजासे यह उग्र निशाचर भयंकर शब्दोंमें कहने लगा ।

वेतालने कहा—राजन् ! इस समय मुझ भयंकर वेतालके द्वारा तुम पकड़ लिये गये हो । कहाँ जा रहे हो ! अब तुम मर चुके । आज तुम मेरे भोजन बन जाओ ।



राजाने कहा—निशाचर ! यदि तुम यहाँ बळ्यूर्वक अन्यायमार्गासे मुझे खा जाओगे तो निश्चय ही तुम्हारे मस्तकके हजारों टुकड़े हो जायँगे।

वेतालने कहा—राजन् ! में तुम्हें अन्यायधूर्वक नहीं खाऊँगा; परंतु तुम्हें में यह न्याय वतलाता हूँ कि तुम राजा हो, इसलिये तुम्हें अर्थियोंके सम्पूर्ण मनोरय पूर्ण करने चाहिये । मेरी इस याचनाको, जो पूर्ण करने योग्य है, तुम पूर्ण करो । में यहाँ तुमसे जो प्रश्न कर रहा हूँ, इनका मलीमाँति उत्तर दो । राजन् ! किस सूर्यकी किरणोंके ये ब्रह्माण्डरूपी छोटे अणु हैं और किस पवनमें महागगनरूपी त्रसरेणु स्फुरित होते हैं १ एक खप्तसे दूसरे स्वप्नमें जाता हुआ जीवात्मा पहलेके सैकड़ों या हुजारों खप्तोंके अस्तिलको छोड़ता हुआ भी किस प्रकाशक खच्छ वास्तिवक सरूपका परित्याग नहीं करता १ जिस प्रकार केलेका खंमा मीतरके भी

मीतर और उसके भी भीतर वार-वार देखनेसे केवल छिल्कामात्र ही रहता है, उसी प्रकार सबके भीतरके भीतर और उसके भी भीतर ऐसा कौन अणु है, जो प्रकाशक खच्छ आत्मखरूप है। ब्रह्माण्ड, आकाश, भूतोंके आधारमूत मुकन, सूर्यमण्डल तथा मेरु—ये सब जो बड़े-बड़े महान् परार्थ प्रसिद्ध हैं—ये अणुल

# धर्म न छोड़नेवाले ऐसे किस अणुके परमाणु हैं ! किस अवयव-रहित परमाणुरूप महागिरिकी शिलाके मीतर ये भूत, भविष्य, वर्तमान—तीनों जगत् हैं ! दुष्ट राजन् ! यि तुम इन प्रक्तोंका उत्तर मुझे न दे सकोंगे तो तुम्हें खाकर फिर तुम्हारे नगरके प्राणियोंको बल्ध्वर्यक पकड़कर उन्हें यमराजन्नी तरह निगल जाऊँगा । (सर्ग ७०)

#### वेतालकृत छः प्रश्नोंका राजाद्वारा समाधान

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—-रामभद्र ! जब ऐसा कहकर वैताल चुप हो गया, तब वह राजा हँसकर यह कहने लगा।

राजाने कहा-वेताल ! यह चराचर जगत्ररूपी फल उत्तरोत्तर दशगुण पञ्चभूतोंकी परतसे घिरा हुआ है-अर्थात् इस जगत्के सव और पृथ्वीका घेरा है। उसके वाद पृथ्वीसे दसगुना जल, जलसे दसगुना तेज, तेजसे दस-गुना वायु और वायुसे इसगुना आकाश है । ऐसे हजारों फल जहाँ विद्यमान हैं, ऐसी बहुत ऊँची एक शाखा है। उस प्रकारकी बड़ी-बड़ी हजारों शाखाएँ जहाँ विद्यमान हैं, ऐसा वड़े आकारवाला एक महान, वृक्ष है। इसी प्रकारके हजारों वृक्ष, जिसमें हैं ऐसा एक वन है। उसी प्रकारके हजारों वन जहाँपर हैं, ऐसा उन्नत शिखरोंसे युक्त चारों ओरसे परिपूर्ण आकारवाला एक विशाल पर्वत है। जहाँपर वैसे हजारों पर्वत हैं, ऐसा अत्यन्त विस्तीर्ण विशाल खोहोंबाला एक देश है । वैसे हजारों देश जहाँपर विद्यमान हैं, ऐसा बड़े-बड़े हद और नदियोंसे युक्त एक बहुत बड़ा द्वीप है । वैसे अनन्त द्वीप जिसमें हैं, ऐसी चित्र-विचित्र रचनाओंसे युक्त एक पृथ्वी है। उस प्रकारके हजारों पृथ्वीमण्डल जिसमें विद्यमान हैं, ऐसा एक अत्यन्त विस्तृत महान् भुवन है । उस तरहके असंख्य महान भवन जिसमें विद्यमान हैं, ऐसा विस्तृत आकाशके सदश एक महान् प्रचण्ड ब्रह्माण्ड है । इस-इस तरहके असंख्य ब्रह्माण्ड जिसमें विश्वमान हैं ऐसा एक चञ्चलतारहित

असीम जळनिथि है । उस तरहके लाखों सागर जिसमें कोमल तरङ्गरूप हैं, ऐसा एक अपने खरूपमें विलास करनेवाला निर्मल महार्णव है। उस प्रकारके हजारों महार्णव जिसके उदरके जलकर हैं, ऐसा एक कोई बड़ा भारी परिप्रणीकृति पुरुष है। ऐसे-ऐसे लाखों पुरुषोंकी माला जिसके वक्षःस्थलमें स्थित है, ऐसा एक परम पुरुष है, जो सब सत्ताओंका प्रधान है। इस प्रकारके असंख्य महापुरुष जिसके मण्डलमें स्फरित हो रहे हैं, ऐसा एक महान् आदित्य है । ये सब कल्पनाएँ ही इस आदित्यरूप ब्रह्मकी रिसम्याँ हैं। ब्रह्माण्ड ही इस आदित्य ( ब्रह्म ) की दीप्तियोंके त्रसरेण हैं । मैंने तुमसे जिस सूर्यका कथन किया था, सचिदानन्दघन ब्रह्म ही वह सूर्य है; इसीके प्रभावसे सारा जगत् प्रकाशित होता है । वेताल ! पूर्वोक्त असंख्य पदार्थ जिससे प्रकाशित होते हैं, ऐसा विज्ञानखरूप परम सूर्य है और ये जो विस्तृत ब्रह्माण्ड हैं, वे उसी सूर्यकी किरणोंमें स्फरित होनेवाले त्रसरेणु हैं। इस प्रकार यह तुम्हारे प्रेथम प्रश्नका उत्तर दिया गया ।

वेताल ! कालकी सत्ता, आकाशकी सत्ता, जीवात्मा-की सत्ता तथा छुद्ध चेतन आत्माकी सत्ता—इत्यादि सत्र सृक्ष होनेसे निर्दोष रज हैं । वे परमात्मारूपी महावाधुमें कल्पित अनेक विकारोंसे चश्चल होकर स्फुरित होते हैं । 'जगत्' नामक महास्वप्तमें एक खप्तसे दूसरे स्वप्तमें जाता हुआ जीवात्मा परम शान्तिको बढ़ानेवाले अपने महान् शुद्ध आत्मस्वरूपको नहीं छोड़ता । जैसे केलेका खंभा ज्यां-त्र्यों छीला जाता है त्यां-त्यां उसके भीतर-भीतर केवल पत्ता ही मिलता जाता है, वैसे ही पिरणामशील यह विश्व ज्यां-ज्यां भीतर-भीतर देखा जाता है त्यां-त्यां उसमें ब्रह्म हिंद्यां जाता है। वह आकाशको लुल्य निराकार, अनिर्वचनीय परमात्मा सत्, ब्रह्म, आत्मा आदि शब्दोंसे कहा जाता है। सूक्ष्म मन और इन्द्रियोंके द्वारा अप्राप्य होनेके कारण परमात्मा परमाणु कहा गया है। अनन्त होनेके कारण परमात्मा ही मेरु आदि पर्वतींका मुल है। परमाणुस्वरूप होते हुए भी इस परम पुरुप अनन्त परमात्मामें ब्रह्माण्ड, आकाश, भुवन, सूर्यमण्डल और मेरु—ये सव पदार्थ परमाणुकी तरह प्रतीत होने हैं। यह परमात्मा चक्षु आदि इन्द्रियोंसे ब्राह्म

न होनेसे परमाणु कहा गया है और सब ओर परिपूर्ण होनेसे महापर्वत कहा गया है। वास्तवमें यह परम पुरुष परमात्मा अवयवरहित है, किंतु दृश्यके सम्बन्धसे अवयव-युक्त दिखायी पड़ता है। अज्ञानी वेताल! ये सब जगत् उस विज्ञानखरूप परमात्माके संकल्पसे कल्पित हैं। अतः तुम उस अनन्त, शान्तखभाव अपार परमपदको अनुभव करो और शान्त हो जाओ।

श्रीविस्ट कहते हैं —श्रीराम ! राजांके मुखसे इस प्रकार प्रश्नोंका समाधान सुनकर श्रुद्धान्त:करण वेताल विचारयुक्त बुद्धिसे परम शान्तिको प्राप्त हो गया । निर्दोष आत्माको तत्त्वसे समझकर और भयंकर श्रुधाको भूलकर वह शान्तमन वेताल परमात्माके ध्यानमें अचल स्थिर हो गया । (सर्ग ७१ — ७३)

#### - ा अपने गुरु त्रितलके साथ संवाद भगीरथके गुण, उनका विवेकपूर्वक वैराग्य और अपने गुरु त्रितलके साथ संवाद

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—रघुनन्दन ! देह्यात्रार्थ प्रारब्धवर प्राप्त हुए अर्थसे संतुष्ट रहनेवाले प्रयक्षरील पुरुषके दुस्साच्य अर्थ भी भगीरथ राजाकी तरह सिद्ध हो जाते हैं। जिसका पूर्णरूपसे मन शान्त हो गया है, जिसकी इत्तियाँ पर्यासरूपसे तृप्त हो गयी हैं, जिसकी आनन्दधनखरूप सम ब्रह्ममें निरन्तर निष्ठा है, उस महापुरुषके दुईभतर अभीष्ट कार्य भी उसी प्रकार सिद्ध हो जाते हैं, जिस प्रकार भगीरथका सगरपुत्रोंके उद्धारके लिये संजीवन गङ्गावतरणरूप अत्यन्त दुईभ कार्य सिद्ध हो गया था।

श्रीरामचन्द्रजीने पृद्धा—प्रभो ! राजा भगीरथके चित्त-कौशल्से गङ्गावतरणरूप दुस्साध्य कार्य किस रीतिसे सिद्ध हुआ था, वह मुझसे कहिये ।

श्रीयसिष्ठजीने कहा—श्रीराम! समुद्रोंसे युक्त पृथ्वी-का एक अत्यन्त धार्मिक भगीरथ नामका राजा हो चुका है। वह राजमण्डलमें सबसे श्रेष्ठ था। चन्द्रमाकी तरह प्रसन्न-मुख एवं चिन्तामणिके सदश अभीष्ट अर्थोंको देनेवाले

इस राजासे याचकराण अपने संकल्पके अनुसार ही अभीष्ट अर्थ प्राप्त करते थे। वह श्रेष्ठ परुषोंकी रक्षाके लिये निरन्तर धन देता था । न्यायसे प्राप्त तण भी ले लेता था । वह याचकोंकी अभीष्ट-सिद्धिके लिये चिन्ता-मणिके सदश था । मृद्र और शीतळ स्पर्शवाळा वह ब्रह्म-तत्त्वज्ञानियोंकी संनिधिमें उनके चित्तको आह्नादित करता हुआ उसी प्रकार द्वीभत हो जाता था, जिस प्रकार चन्द्रमाकी संनिधिमें चन्द्रकान्तमणि । उसने अगस्य-मुनिद्वारा शोषित सागरको गङ्गाके प्रवाहसे उसी तरह पूरा कर दिया, जिस तरह याचकोंके समृहको धनसे पूरा किया था । पातालवासी अपने पूर्वजोंको उस लोकबन्धुने गङ्गारूपी सीढी लगाकर ब्रह्मलोकमें पहुँचाया । गङ्गाजीको यहाँ लानेके उद्देश्यसे अपनी तपस्यासे ब्रह्मा, शंकर और जहकी आराधना करते हुए उस दढ़ निश्चयसे युक्त भगीरथने बार-बार क्लेश सहन किया । श्रीराम ! इस लोकयात्राका खूब विचार करते हुए उस राजाको युवा-वस्थामें ही तीव्र वैराग्यकी विलक्षणतासे विवेक्सक विचार

- 2

उरपन्न हुंआ । यह राजा एकान्तमें असमञ्जसमें पड़कर व्याकुल हो इस संसारयात्राका प्रतिदिन यो विचार करने लगा—'इस संसारमें, जिसके प्राप्त हो जानेसे दूसरा कोई प्राप्य पदार्थ अवशिष्ठ नहीं रहता, मैं उसी कर्मको सुकृत समझता हूँ । शेष कर्म तो विश्वचिका ( हैजेकी बीमारी ) हैं । पुन:-पुन: पर्युपित कर्म करता हुआ सूड-सुद्धि प्राणी लजिन नहीं होता । कोई मूर्ख प्राणी तो अवश्य ही बालककी तरह बार-बार एक ही कर्म करता रहता है ।' इस तरह चिन्ता करनेके अनन्तर संसारसे अयन्त मयभीत उद्विग्न-मन राजा भगीरथने एक दिन अपने गुरु त्रितलसे प्रला ।



भगीरथने कहा—विभो ! बहुत काल्रसे इन सारहीन संसारिक वृत्तिरूप बड़े-बड़े जंगलोंमें भटकते हुए हम सब अस्यन्त खिन्न हो गये हैं। भगवन् ! संसारमें फँसानेवाले जरा-मरण-मोहादिरूप सब दू:खोंका अन्त कैंसे होता है ?

त्रितल बोले—निष्पाप राजन् ! चिरकालसे अभ्यस्त अन्त:करणकी समतासे उत्पन्न, निर्विशेष, अखण्ड और व्यापक ब्रेय परमात्माके ज्ञानसे सब दुःख नष्ट हो जाते हैं, सारी प्रन्थियाँ सब ओरसे ट्रूट जाती हैं, सारे संशय तथा कर्म शान्त हों जाते हैं। राजन् ! तत्त्वज्ञानियोंने शुद्ध ज्ञानखरूप परमात्माको ही ब्रेय बतलाया है और बह परमात्मा सर्वव्यापी तथा नित्य हैं। वह उत्पत्ति-विनाशसे रहित है।

भगीरथने कहा—मुनीश्वर ! यह तो मैं अच्छी तरह जानता हूँ कि चिन्मय, निर्मुण, शान्त, निर्मेळ और अच्युत परमात्मा है तथा देह आदि अन्य कुळ भी नहीं है—कल्पनामात्र है । किंतु भगवन् ! ब्रेयखरूप परमा-त्माके खन्रूपमें मेरी अचळ स्थिति ( समिधि ) नहीं हो रही हैं । इसमें क्या कारण है ! मैं किस उपायसे उसे प्राप्त करूँ !

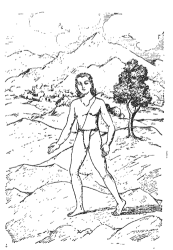
त्रितल बोलं—हृदयाकाशमं यह चित्त जब बानके द्वारा ज्ञेयस्वरूप परमात्मामें स्थिर हो जाता है, तब यह जीव सर्वात्मरूप परमात्माको प्राप्त होकर पन: संसारमें उत्पन्न नहीं होता । पुत्र, स्त्री, घर और धन आदिमें आसक्तिका अभाव, ममताका न होना तथा प्रिय और अप्रियकी प्राप्तिमें सदा ही चित्तका सम रहना, अनन्ययोगसे-आत्मा ही ब्रह्म है, ब्रह्मके सिवा दूसरा कोई पदार्थ है ही नहीं. इस प्रकारकी अभेटभावनासे निरन्तर आत्मामें ब्रह्म-भावना, एकान्त और ग्रुद्ध देशमें रहनेका स्वभाव और विपयासक्त मनष्योंके समदायमें प्रेमका न होना, अध्यात्म-ज्ञानमें नित्य-स्थिति और तत्त्वज्ञानके अर्थरूप परमात्माको ही देखना—यह सब ज्ञान है और जो इससे विपरीत है, वह अज्ञान है, ऐसा कहा गया है। राजन! अहंभावकी शान्ति हो जानेपर राग-द्वेषका विनाश कर देनेबाला तथा जन्म-मरणरूप संसार-व्याधिकी औपध परमात्माका यथार्थ ज्ञान हो जाता है ।

भगीरथने कहा—महाभाग ! पर्वतमें दीर्घकालसे सुदृढ़ हुए बृक्षकी तरह अपने शरीरमें दीर्घकालसे सुदृढ़ हुए अहंभावका में कैसे त्याग कहूँ ? त्रितल बोले—राजन् ! पौरुप-प्रयक्षसे विषय-भोगोंकी भावनाका त्याग कर फिर परमात्माकी सत्ताका अनुभव करनेसे अहंकारका विनारा हो जाता हैं । जवतक सम्पूर्ण पदार्थोंका सर्वथा त्याग नहीं किया जाता, तवतक यह अहंकार बना रहता है । यदि विवेकपूर्वक विचार-बुद्धिसे सबका परित्याग करके तुम निश्चल होकर स्थित हो जाओ तो अहंकारका अभाव होकर तुम परमपद-खरूप परमात्माको प्राप्त हो जाओं । यदि तुम्हारे सम्पूर्ण राजचिह्न आदि

विशेषणोंका त्याग हो जाय, यदि तुम भयसे रहित हो जाओ, यदि तुम समस्त धनादिकी इच्छाओंका त्याग कर दो, यदि तुम शत्रुओंके लिये ही सम्पूर्ण ऐश्वर्यका त्याग करके और अिकश्चनभावको प्राप्तकर अहं भावसे निवृत्त हो जाओ, यदि तुम अपने देहके अभिमानसे रहित होकर उन सब शत्रुओंमें ही भिक्षाटन करने लगो तो तुम उच्च-से-उच्च स्थितिको प्राप्त होकर परमपदस्वप परमालाको प्राप्त हो जाओगे। (सर्ग ७४)

#### राजा भगीरथका सर्वस्वत्याग, भिक्षाटन और गुरु त्रितलके साथ निवास, भगीरथको पुनः राज्यप्राप्ति और ब्रह्मा, रुद्र आदिकी आराधना करनेसे गङ्गाजीका भृतलपर अवतरण

श्रीविसथ्जी कहते हैं —श्रीराम! तदनन्तर उन गुरुजीके मुखसे इस प्रकारका उपदेश सुनकर राजा भगीस्थ मनमें कर्तव्य निश्चित कर उसके अनुष्ठानमें तत्पर हो गया। कुछ ही दिन व्यतीत होनेपर राजा भगीस्थने एकमात्र सर्व-



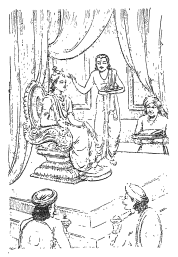
त्यागकी सिद्धिके लिये अग्निष्टोम यज्ञका अनुष्ठान किया। उसमें उसने ब्राह्मणों तथा अपने बन्धुओंको गौ, पृथ्वी, घोड़े, सुवर्ण आदि समस्त धन दे दिया । तदनन्तर उसने सम्पूर्ण धनसे खाळी तथा चिन्तामग्न मन्त्री, नागरिक, प्रजा आदिसे युक्त अपने राज्यको तृणके समान समझकर सीमाके पासके अपने शत्रकों दे दिया। जब महल, मण्डल एवं राज्यपर शत्रुने अधिकार कर लिया, तब मननशील राजा भगीरय एकमात्र कटिवस्त्र धारण किये अपने मण्डलसे निकल गया । अपने मण्डलसे निकलकर धैर्यवान् राजा भगीरथने अपनी राजधानीसे बहुत दूरके गाँवों और वनोंमें निवास किया, जहाँ लोग उसके नाम-रूपको नहीं पहचान सकते थे। इस प्रकार व्यवहार करते हुए राजा थोड़े ही समयमें समस्त एपणाओंसे रहित हो उत्तम उपरतिके कारण परमात्मामें परम विश्वामको प्राप्त हो गया। किसी समय राजा भगीरथ घुमता हुआ अपने नगरमें ही चल आया और वहाँ उसने अनेक घरों, नागरिकों और मन्त्रियोंसे भिक्षाकी याचना की । उन नागरिकों और मन्त्रियोंने राजा भगीरथको पहचान लिया और उन विषादयुक्त लोगोंने पूजन-सामग्रीसे विधिवत् उसकी पूजा की



'प्रभो ! आप अपना राज्य ले लीजिये इस प्रकार रात्र-द्वारा प्रार्थना किये जानेपर भी उस मननशील राजाने, जिसने सर्वत्याग कर दिया था, भोजनके सिवा तृणमात्र भी ग्रहण नहीं किया । कुछ दिन वहाँपर बिताकर वह अन्यत्र चला गया । लोगोंने उस समय 'क्या ये ही भगीरथ राजा हैं ? ये ही हमलोगोंको छोड़कर चले गये ? अहां ! महान् कष्ट है। ' इस प्रकार उसके विषयमें शोक किया। तदनन्तर दूसरे स्थानोंमें विचरण करते हुए शान्तचित्त, स्थिरबृद्धि एवं परम सुखी वह नरेश किसी समय अपने आत्माराम त्रितल नामक गुरुके पास गया । प्रणाम आदिसे अपने गुरुका खागत-सत्कार करके उनके साथ कुछ कालतक पूर्वत, वन, गाँव और नगरमें तथा अनेक सत्पुरुषोंके बीच निवास किया। वे दोनों उत्तम मुनि अपने पूर्वकृत कमींके फलखरूप प्राप्त हुए सुख और दु:ख दोनोंका आदर करते थे। वे समस्त इच्छाओंसे रहित थे और समके भी समरूप सचिदानन्द ब्रह्ममें एकरस होकर परम शान्तिको प्राप्त हो गये थे।

किसी एक अन्य देशमें विद्यमान उत्तम नगरमें पुत्र-

रहित राजाकी मृत्यु हो गयी थी। शासकके अभावके कारण जिनके देशकी प्रजा-पालन-मर्यादा नष्ट हो चुकी थी, उस देशके उदास मन्त्री आदि प्रजायर्ग प्रजा-पालनयोग्य उदार गुण-लक्ष्मीसे युक्त किसी एक सुन्दर राजाकी खोजमें थे। वे मन्त्री आदि प्रजावर्ग मिक्काचरणमें रत, विरक्त, तपस्ती भगीरथ मुनिके पास पहुँचे। वे उनको प्रजापालन-योग्य समस्त शुभ गुणोंसे युक्त जानकर आदर-सत्कार-पूर्वक ले आये और उनको सेनासहित राज्यपर अभिषिक्त



करके राजा बना दिया। बहाँपर उस राज्यका परिपालन करते हुए राजा भगीरथके पास पहले आदर पाये हुए कोसल देशके मन्त्री, पुरोहित आदि प्रजामर्ग भी आये और राजाधिराज भगीरथसे यों कहने लगे।

यजावर्गने कहा—राजन् ! अयोध्याका राज्य छोड़ते समय आपने सीमाके पासमें स्थित अपने जिस शत्रु राजाको राज्यदानसे पुरस्कृत किया था, उसको मृत्युने निगळ ळिया है । इस कारण अपने पूर्वराज्यकी रक्षा करनेकी आप दया कीजिये । बिना इच्छाके प्राप्त हुए राज्यका त्याग करना उचित नहीं ।

श्रीवसिष्टजी कहते हैं-शीराम ! इस प्रकार प्रजावर्गके प्रार्थना करनेपर राजा भगीरथने उनकी बात मान ली और वे सात समझोंसे यक्त प्रश्वीके खाभी हो गये। राजा भगीरथ सर्वत्र समभाव रखनेवाले. शान्तचित्त. मननशील, वीतराग एवं मत्सर-रहित थे । जिन्होंने अश्वका अन्वेषण करनेके लिये भूमि खोदकर सागरके सदश गर्त निर्माण किया था और जो कपिलकी कोघाग्रिसे पातालतलमें भस्भी मृत हो चुके थे, उन अपने पितामहोंको तारनेमें गङ्गाजल ही समर्थ है, जब यह बात राजाने सुनी, तव भूतलपर गङ्गाजीको लानेके लिये जितेन्द्रिय प्रथ्वी-वित भगीरथ मन्त्रियोंके सिरपर समस्त राज्यभार छोड़कर तपके लिये निर्जन अरण्यमें चले गये । उस अरण्यमें हजार वर्षतक ब्रह्माजी, शंकरजी और जह मुनिकी बार-बार आराधना करके वे इस प्रश्वीतलपर गङ्गाजीको ले आये। तभीसे ये पुण्यतीया त्रिपथमा गङ्काजी, जो निर्मल तरङ्ग-माळाओंसे रञ्जित जगत्पति शशिभूषण शिवजीके मस्तकमें सुशोभित तथा महात्माओंके महान पुण्योंकी राशि हैं, आकाशतलसे प्रथ्वीपर गिरती हैं । चञ्चल तरङ्गमालाओं-



से सुशोभित, अपने फेनपुञ्जरूप द्याससे युक्त, प्रसन्न, पुण्यरूपा मञ्जरीसे समन्त्रित तथा धर्मकी संततिस्वरूप यह त्रिमार्गगामिनी गङ्गा उसी समयसे इस पृथ्वी-पर पृथ्वीपति मगीरथकी समुद्रपर्यन्त कीर्ति विस्तार करनेके लिये एक तस्द्वकी वीथिका ही वन गयी है। (सर्ग ७५-७६)

#### शिखिष्यज और चूडालाके आख्यानका आरम्भ, शिखिष्यजके गुणोंका तथा चूडालाके साथ विवाह और क्रीडाका वर्णन

. श्रीविसष्टजी कहते हैं—रघुनन्दन ! अब तुम अविचल राजा शिखिष्यजकी तरह शान्तिपूर्वक अपने खरूपमें स्थित रहो ।

श्रीरामजीने पूछा — ब्रह्मन् ! यह शिखिष्यज कौन था और उसने परमपद कैसे प्राप्त किया ! गुरुवर ! उसका चरित्र मुझसे कहिये, जिससे मैं उसे अच्छी प्रकार जान सकूँ ।

श्रीवसिष्ठजीने कहा-श्रीराम ! अतीतकालीन सातवें

मन्यन्तरकी चतुर्थ चतुर्युगीके द्वापर युगमें कुरुवंशमें इसी महासर्गमें शिखिष्यज नामका राजा हुआ था। जम्मूद्रीपमें प्रसिद्ध विन्ध्याचलके समीपवर्ती मालवदेशकी उज्जयिनी नगरीमें वह राजा राज्य करता था। वह धैर्य, औदार्य आदि गुणोंसे युक्त था। उसमें क्षमा, शम, दम विद्यमान थे। वह वीरतासे पूर्ण था। ग्रुम कर्मोंके अनुष्ठानमें लगा रहता था। मितमाधी था। इस प्रकार वह अनेक गुणोंका खजाना था। समस्त यहाँका निरन्तर अनुष्ठान

करता था। उसने बड़े-बड़े धनुर्धारियोंको जीत लिया था। वह लोकोपयोगी ग्रमकार्योंको करता था और पृथ्वीका पालन करता था। वह कोमल, स्निम्ध और मधर खमाववाला, दक्ष तथा प्रेमका समद्र था । वह सन्दर, शान्त, भाग्यवान्, प्रतापी और धर्मवत्सल था । वह विनययुक्त वाक्योंका प्रयोग करता था तथा याचकोंको सभी प्रकारके पदार्थ देता था। वह उत्तम पदार्थींका भोक्ता, सत्सङ्गसे यक्त और समस्त वेद-शास्त्रोंका उत्तम श्रोता था। वह शिखिष्वज सब बातोंको जानते हुए भी जानकारीके अभिमानसे रहित था. स्त्री-व्यसन आदिका तो उसने तणवत त्याग कर दिया था। बाल्यकालमें ही उसके पिता खर्ग चल दिये थे। उसके बाद अपने वाहुबलसे उस जितेन्द्रिय शिखिष्यजने सोलह वर्षतक खयं ही दिग्यजय करके अखिल भूमण्डलको अपनी साम्राज्य-सम्पत्तिमें परिणत कर दिया । तदनन्तर नि:शङ्क होकर धर्मसे प्रजाका पाठन करते हुए वे बुद्धिमान् राजा शिखिष्वज मन्त्रियोंके साथ अपने यशसे दिशाओंको उज्ज्वल करते हुए स्थित थे।

जब वे युवा हो गये, तब उन्होंने अनेक वन और उपवनोंमं, लीला-सरोवरोंमं, लतागृहोंमं तथा विविध भूमियोंमं विचरण किया । उन्होंने वन और उपवनके गुण-वर्णनसे युक्त शृङ्गारस्ससे परिपूर्ण कथाओंमं रस लिया तथा सुवर्ण-कल्डाके सददा स्तनवाली, हारसे सुद्दोगित दारीर तथा चब्रुल केड्रोसे युक्त कुमारियोंका मनसे आदर किया । चतुर मन्त्रियोंने राजाका अभिप्राय जान लिया । तदनन्तर राजाके विवाहके लिये विचार करके मन्त्रियोंने सौराष्ट्रदेशके राजासे युवती कन्याकी याचना की । राजा दिखिखजने नवीन यौवनसे सम्पन्न तथा अपने अनुरूप उस्त उत्तम कन्याके साथ विधिपूर्वक विवाह किया । राजा दिखिखजने नवीन योवनसे



संसारमें चडाळा नामसे विख्यात थी । वह भी अपने अनुरूप पति प्राप्तकर प्रफुल्लित हो रही थी। राजा शिखिष्वज नील कमलके सदश नेत्रवाली उस चूडालाको स्नेहसे प्रसन्न रखते थे। एक दूसरेके प्रति अर्पित चित्तवाले उन दोनोंकी प्रीति उत्तरोत्तर बढ़ती ही जाती थी। हाव, भाव, विळास आदि श्रृङ्कारमयी चेष्टाविशेषोंसे परिपूर्ण अङ्गोंके कारण वह चुडाला सुन्दर नवीन लताके समान शोभित हो रही थी । शिखिष्वज राजाको मन्त्रियोंद्वारा सभी उपभोग-सामग्री समयानसार समर्पित की जाती थी। उसकी प्रजा सुव्यवस्थित थी। परम सुखी वह राजा कमिलनीके साथ राजहंसके सदश उस प्रियतमाके साथ रमण करता था। वे दोनों निरन्तर एक दूसरेसे मिले हुए थे। एक दूसरेकी चेष्टाएँ उन्हें प्रिय लगती थीं। एक दूसरेसे शिक्षाग्रहण करनेके कारण वे दोनों सम्पूर्ण कलाओंके ज्ञाता हो गये थे। परस्पर अत्यन्त मित्रताको प्राप्त हुए वे दोनों एक दूसरेके हृदयमें वस जानेके कारण मानो एक रूप ही हो गये थे। जैसे ब्रह्मचारी नियत काळतक गुरुमुखसे अध्ययन करके समस्त शाखोंका पण्डित हो जाता है, वैसे ही कुळ नियतकाळ-तक अपने खामीके मुखसे सुन-सुनकर समस्त शाखोंके ताल्पमें और चित्रकळा आदिमें भी चातुर्य प्राप्तकर चूडाळा समस्त शिपयोंकी पण्डिता हो गयी थी तथा चूडाळाके हारा इस शिखिच्चजने भी नृत्य, बाब आदि जितने कळा-कौशळ हैं, उन सबका शिक्षण प्रहण किया और वे

कलाओंके पारंगत विद्वान् हो गये। उन दोनोंकी बुद्धि चातुर्यसे युक्त तथा सुन्दर थी। वे दोनों स्नेहसे प्रसन्न और मधुर लगते थे। ज्ञानतत्त्रका कथन करनेमें भी वे समान थे। थ्रेष्ठ पुरुगोंका अनुकरण करते थे। सदाचार-परायण थे। प्रजाजनोंके बृत्तान्तका भी ज्ञान रखते थे। वे समस्त कलाओंके पण्डित एवं शृङ्गारादि नयरसम्हणी रसायनोंसे सुजोमित थे।

( सर्ग ७७ )

#### क्रमसे उन दोनोंकी वैराग्य एवं अध्यात्मज्ञानमें निष्ठा तथा चृडालाको यथार्थ ज्ञानसे परमात्माकी प्राप्ति

श्रीवसिष्टजी कहते हैं---श्रीराम! इसी प्रकार अनेक वर्षांतक रह प्रेमसे सम्पन्न उस दम्पतीने प्रतिदिन यौवनकी अमन्द लीलाओं द्वारा रमण किया। यो एकके बाद एक करके अनेक वर्ष बीत गये और फूटे हुए घड़ेसे जलके क्षय होनेकी भाँति धीरे-धीरे तारुण्यका क्षय होते देख उन दोनोंने विचार किया—'समद्रकी तरङ्गोंके समान चञ्चल, क्षणभङ्गर शरीरसे व्यवहार करनेवाले जीवका पके हुए फलके पतनकी तरह मरण अवश्यम्भावी है। अब इस देहमें वृद्धावस्था आनेकी तैयारी कर रही है; क्योंकि आयु निरन्तर क्षीण होती जाती है। यह जीर्ण जीवन इन्द्रजालके सदश असत्य ही है। यह शरीर वर्षाकालमें जलके बुद्धदकी भाँति क्षणभरमें ही विलीन हो जानेवाला है। विचार करनेसे जगत्का यह व्यवहार कदली-गर्भके सदश निस्तार ही सिद्ध होता है। इस संसारमें ऐसी कौन वस्तु है, जो शुभ, सुस्थिर एवं अत्यन्त सुन्दर हो, अर्थात् कोई भी नहीं है। 'उस दम्पतीने इस प्रकार निश्चय करके संसाररूपी व्याधिकी असली औषध अध्यात्मशास्त्रका दीर्घकालतक विवेकपूर्वक विचार किया । केवल आत्मज्ञानसे ही संसाररूपी महामारी शान्त हो जाती है, यह निर्णयकर वे दोनों आत्माका ज्ञान सम्पादन करनेमें तत्पर हो गये। अध्यात्मज्ञानमें ही उनका चित्त लग गया था। प्राण भी उसीमें लगे थे। उसीमें उनकी निष्ठा थी। अध्यासम्भानका ही उन्होंने आश्रय लिया था। वे उसीकी अर्चनामें लगे रहते थे। उनकी इंच्छा भी अध्यासम्भानकी ही रहती थी और उस समय इस संसारसे वे होनों विरक्त हो गये थे। उन्होंने अध्यासम्भानमें ही दृढ़ अध्यास बढ़ा लिया था। वे एक दूसरेको अध्यासम्भानको ही प्रचोध कराते थे। उनकी प्रीति उसी ज्ञानमें थी एवं परस्पर उनका समस्त आरम्भ उसीमें होता था। तदनन्तर वह चूडाला अध्यास्मिष्ठवयको जाननेवाले महास्माओंके मुखसे संसार-दुःखसमुद्रसे पार करनेमें समर्थ आरम्भानोपयोगी मनोहर पदकमोंसे संयुक्त शास्त्रार्थोका निरन्तर श्रवण करके बाह्य शरीरके व्यापारोंसे उपरत और उञ्चल उग्रमुद्धिसे यक्त हो अम्नी आस्माके विषयमें इस

'अब मैं खयं विनेचन करके अपने आपका पता लगाती हूँ कि मैं क्या हूँ तथा यह संसाररूप मोह किसको, कैसे, कहाँसे प्राप्त हुआ है । यह देह तो जड है; इसलिये देह मैं नहीं हूँ, यह अटल निश्चय है । हाथ, पैर आदि कर्मेन्द्रिय-समुदाय भी इस शरीरसे अभिन्न अवयवरूप ही है । कभी अवयव और अवयवीमें मेद नहीं होता, इसलिये वे भी जड ही हैं । जानेन्द्रिय-

प्रकार अहर्निश विचार करने लगी।

समुदाय भी शरीरावयवरूप ही है, इसलिये वह भी जड ही दीख पड़ता है । संकल्पात्मक शक्ति रखनेवाळा जो मन है, उसे भी मैं जड ही मानती हूँ; क्योंकि ज्ञानेन्द्रियाँ मनसे ही प्रेरित होती हैं। जैसे गोफनसे पाषाण प्रेरित होता है, वैसे ही मन भी बुद्धिके निश्चयोंसे प्रेरित होता है; इस तरह निश्चयरूपा बुद्धि भी जड ही है, यह अटल निश्चय है। अहंकार भी सारश्रन्य तथा मुदेंके सदश है, इसलिये जड ही है: क्योंकि बुद्धि अहंकारसे प्रेरित होती है । अहंकार भी जड ही है, क्योंकि वह जीवात्मासे अध्यस्त है। यह चेतन जीव प्राणवायरूप उपाधिसे उपहित हुआ हृदयमें रहता है। वह परमात्माका अंश होनेके कारण परमात्माकी सत्तासे ही सत्तावान् है । चेतनखरूप आत्मा मिथ्या जड विषयोंके साथ तादात्म्य एवं संसर्गका अध्यास करके ही जड-जैसा वन जाता है और अपने असळी शुद्ध चिन्मय खरूपको भूल जाता है। चेतन जीवात्मा-की विषयोंके साथ एकाप्रता होनेपर वह एक क्षणमें अपने खरूपको भूळकर तत्खरूप हो जाता है। इस प्रकार जब विषयोंके सम्मुख होनेसे यह चेतन जीवात्मा जड, शून्य, मिथ्याके समान हो जाता है, तब चिन्मय परमात्माके द्वारा प्रबोधित किया जाता है ।"

इस प्रकार विचारकर फिर उस चूडाळाने यह सोचा कि किस उपायसे यह जीवातमा प्रबुद्ध हो । बहुत समयके बाद उसने आत्मतत्त्वको जान ळिया और वह कहने लगी——'अहो ! बड़े आनन्दका विषय है कि दीर्घकाळके बाद मुझे उस निर्विकार जानने योग्य परमात्मके खरूपका अनुभव हो गया, जिसे जान लेनेपर पुरुष फिर उससे च्युत नहीं होता । बास्तवमें एक महान् चेतन परमात्मा ही इस संसारमें सत्यरूपसे विराजमान है । उसको महासत्त्ता भी कहते हैं । यह निष्कलङ्क, समरूप, विशुद्ध और अहंकाररित है । उसका खरूप शुद्ध विज्ञान ही है । वह परम मङ्गल्यमय केवल सत्यखरूप है । वह अपने परमानन्द-

खरूपसे कभी विचलित नहीं होता। एक बार उसका साक्षात्कार हो जानेपर वह फिर सदा प्रत्यक्ष रहता है, उसका कमी अभाव नहीं होता । वह ब्रह्म, परमात्मा आदि नामोंसे कहा गया है। ज्ञाता-ज्ञान-ज्ञेयरूप त्रिपुटी इस परमात्मासे भिन्न कोई वस्तु नहीं है। वह चेतन परमात्मा ही मन, बुद्धि, इन्द्रिय आदि पदार्थों के रूपमें प्रकट होकर कियाशील होता है। जैसे समुद्रके जलमें तरङ्ग आदि वास्तवमें उत्पन्न न हुए भी उत्पन्न हुए-से प्रतीत होते हैं, वैसे ही महाचेतन-में जगत वास्तवमें उत्पन्न न होते हुए भी उत्पन हुआ-सा प्रतीत होता है । इस नित्य चिन्मय प्रमात्माके जन्म, मरण, सद्गति, असद्गति या नाशकी कहीं सम्भावना ही नहीं है । यह परमात्मा अच्छेच, अदाह्य और परम विश्रद्ध है। अहा ! मैं बहुत कालके बाद शान्त होकर सब ओरसे परम निर्वाणपदको प्राप्त हुई हूँ । क्रम्हार आदिके द्वारा बनायी गयी मृत्तिकाकी सेना जैसे मृत्तिका-रूप ही हैं, वैसे ही सुर, असुर आदिसे युक्त यह विश्व स्वभावतः परब्रह्मस्वरूप ही है तथा द्रष्टा एवं दश्यरूप सत्ता भी एक चैतन्य-खरूप ही है। यह ऐक्य है, यह द्वेत है: यह मैं हूँ, यह मैं नहीं हूँ इत्यादि भ्रमजनित मोह क्या चीज है और वह किस तरह, किसको, कहाँ-से और कहाँ द्वआ है ? अर्थात् किसीको कहीं नहीं। यह सब मिथ्या है। अतः मैं अपने अंदर अनन्त पारमार्थिक स्वरूपको अनायास प्राप्तकर अब शान्तरूपसे स्थित हूँ। न तो इदं है, न अहं है और न दसरा है एवं न भाव है और न अभाव ही है। सब कुछ शान्त, निरालम्ब केवल परब्रह्मखरूप परमात्मा ही है । इस प्रकार परमात्माके मननमें परायण वह चुडाला यथार्थ ज्ञानके द्वारा उस परमात्माके वास्तविक खरूपको तत्त्वसे जानकर राग, भय, मोह आदि अज्ञान-त्रिकारोंके शान्त होनेसे उसी प्रकार शान्त हो गयी, जैसे शरत्-कालमें आकाश बादलोंसे रहित हो जाता है। (सर्ग ७८)

#### चूडालाको अपूर्व शोभासम्पन्न देखकर राजा शिखिष्यजका प्रसन्न होना और उससे वार्तालाप करना

श्रीविस्छनी कहते हैं — श्रीराम ! चूडाला संसारके सम्बन्धों, सुख-दु:ख आदि द्वन्द्वों, राग और इच्छांओंसे रहित हो गयी थी । वह न किसी पदार्थिका ग्रहण करती थी और न किसीका त्याग करती थी । केवल न्यायसे प्राप्त आचरण करती थी । संसाररूपी महासमुद्रको वह पार कर गयी थी । संदेहरूपी जालसे मुक्त हो गयी थी । वह परमात्माके महान् लाभसे परिपूर्ण हो गयी थी । इस प्रकार सुन्दर वर्णवाली शिखिष्यज्ञकी श्रेष्ठ धर्मपत्नी वह चूडाला थोड़े ही कालमें जाननेयोग्य परमात्माको यथार्थ अनुभव हो जानेपर वह परम शोभा पाने लगी। किसी समय उस सुन्दर अङ्गीवाली चूडालाको अपूर्व शोभासे युक्त देख गजा शिखिष्यज्ञने हँसते हुए कहा—'प्रिये ! इस गमय तुम वैसे ही अत्यन्त



सुशोभित हो रही हो, जैसे तुमने अमृतका सार पी लिया हो या अलम्य परमात्मपदकी प्राप्ति कर ली हो अथवा आनन्दप्रवाहसे तुम परिपूर्ण हो गयी हो। इस समय में तुम्हारे चित्तको भोग-लाल्सासे रहित, शान्त, विवेकसे बलिष्ठ, समताको प्राप्त, गम्भीर और चञ्चलतारहित देख रहा हूँ। तुम्हारे मनके साथ किसी भी विभवानन्दकी वस्तुसे उपमा नहीं दी जा सकती। भद्रे! क्या तुमने अमृत पी लिया है या किसी साम्राज्यकी प्राप्ति कर ली है या मन्त्रके प्रयोग या योगके साधनसे अमरता प्राप्त कर ली है! नील कमलके सदश नेत्रोंबाली! क्या तुमने राज्य, चिन्तामणि और त्रैलोक्यसे भी बढ़कर किसी अप्राप्त वस्तुकी प्राप्ति कर ली है!

चुडालाने कहा-अर्थ ! इस समस्त विनाशशील संसारका त्यागकर इससे भिन्न सत्-असत्-खरूप सर्वात्मक परमात्माका मैंने आश्रय लिया है, इसीलिये मैं परम श्रीसम्पन्न होकर स्थित हूँ । एकमात्र आकाश-सदरा विमल अद्वितीय केवल हृदयरूप चिन्मय ब्रह्ममें अकेली ही में रमण करती हूँ, राजलीलाओंमें मैं कभी रमण नहीं करती: इसलिये मैं परम श्रीसम्पन्न होकर स्थित हूँ। मूल्यवान आसन, उद्यान और वरोंमें रहकर भी मैं प्रमात्माके खरूपमें स्थित रहती हूँ तथा विषय-भोगोंसे दूर हूँ; इसीलिये मैं परम शोभायुक्त हुई स्थित हूँ। में सुख-सम्पत्ति नहीं चाहती, न अर्थ और अनर्थको ही चाहती हूँ; दूसरी किसी प्रकारकी स्थिति भी नहीं चाहती । जो कुछ न्यायसे प्राख्यानुसार प्राप्त होता है, उसीसे संतुष्ट रहती हूँ। इसीसे मैं परम श्रीसम्पन्न होकर स्थित हूँ। राग और विद्वेषको विनष्ट कर देनेवाली आत्मविषयक बुद्धि और शास्त्रदृष्टिरूपी सिखयोंके साथ मैं रमण करती हूँ; इसिछिये मैं प्रम शोभासम्पन्न होकर स्थित हूँ। (सर्ग ७९)

#### राजा शिखिष्यजका चूडालाके वचनोंको अयुक्त बतलाना, चूडालाका एकान्तमें योगाम्यास करना एवं श्रीरामचन्द्रजीके पूछनेपर श्रीवसिष्ठजीके द्वारा कुण्डलिनीशक्तिका तथा विभिन्न शरीगोंमें जीवात्माकी स्थितिका वर्णन

श्रीविसष्टजी कहते हैं—रधुनन्दन ! परमात्माके खरूपमें स्थित उस चूडालाके इस प्रकार कहनेपर उसके क्चनोंका रहस्य न जाननेके कारण राजा शिखिष्यज हँसते हुए कहने लगे।

शिक्षिध्वजने कहा-सन्दरी राजपत्रि ! तुम बालबुद्धि हो । तुम्हारा वचन युक्तिसंगत नहीं है । तुम जिस प्रकार राजळीळाओंमें रमण करती आयी हो. उसी प्रकार रमण किया करो । भद्रे ! बतलाओ तो सही. जो वस्त आकार-सामान्यका परित्याग करके कभी भी प्रत्यक्ष न होनेवाळी निराकारताको प्राप्त हो चुकी है, वह प्रत्यक्ष और अस्तित्वसे शून्य वस्त कैसे शोभित हो सकती है ? धनादि समस्त भोग-वस्तओंका परित्याग करके जो एक शून्य आकाशमें ही रमण करता है, वह शोमित होता है-यह कहना कैसे संगत हो सकता है ? जो धीरबुद्धि पुरुष वस्त्र, भोजन, शय्या आदि सारे साधनोंका परित्याग करके अकेळा खरूपमें ही स्थित रहता है, वह कैसे शोभित हो सकता है ? इसलिये सुन्दरी ! तुम बाला हो, मुग्धा हो और चपल हो। विलासिनि ! अनेक प्रकारके आलाप-विलासोंसे जिस तरह मैं कीड़ा करता हूँ, उसी तरह तुम भी क्रीड़ा करो ।

राजा शिखिष्यजने इस प्रकार अपनी प्रिया चूडालाके प्रति कहकर अदृहास करते हुए मध्याहमें स्नान करनेके लिये उठकर चूडालाके महलसे प्रस्थान किया । 'बड़े दुःखका विषय है कि अभीतक राजा अपने खरूपमें स्थित नहीं हुए हैं । मेरे बचनोंको भी वे न समझ सके—'



इस प्रकारके विचारसे खिल हुई वह चूडाला अपने कार्यमें संल्य्न हो गयी। राममद्र ! तदनन्तर वहींपर उस प्रकारके भिन्न-भिन्न आशयसे युक्त उन दोनोंका उस समय भी पहलेकी सांसारिक कीड़ाओंमें उसी तरह बहुत काल चला गया। एक समयकी बात है, नित्यत्त्र और इच्छारहित चूडालाको लीलावश आकाशमें गमनागमन करनेकी स्मुरणा हुई। तब वह राजपुत्री आकाशमें गमनागमनकी सिद्धिके लिये सम्पूर्ण भोगोंकी अवहेलना करके और निर्जन स्थानमें आकर अकेली ही एकान्तमें आसन लगाकर ऊद्ध्वंगामी प्राणवायुका निरोध करनेके लिये अम्यास करने, लगी।



श्रीरामजीने कहा—प्रमो ! जो अनात्मज्ञ पुरुष हैं, वे अपनी सफलताके लिये अथवा जो आत्मज्ञ हैं, वे केवल लीलाके लिये किस क्रमसे इन सिद्धियोंको सिद्ध करते हैं, वह मुझसे कहिये ।

श्रीविसष्टवी बोले—प्रिय राघव ! इस जंगत्में सभी जग्ह साध्य वस्तु तीन तरहकी होती है—उपादेय ( प्रहण करनेयोग्य ), हेय ( त्याज्य ) और उपेश्वाके योग्य । सद्बुद्धे ! जो वस्तु साक्षात् या परम्परासे सुख-दायक होती है, वह उपादेय होती है; जो सुख-विघातक होती है, वह हेय होती है वह ने होती है, वह हेय होती है वह ने होती है वह उपेक्ष्य होती है—ऐसा अनुभवी लोगोंका कहना है । परमात्म-तस्वको जाननेवाले श्रेष्टबुद्धि विद्वान्की दृष्टिमं जब यह सब परमात्मखरूप हो जाता है, तब इन तीनों पक्षोंमेंसे कोई भी पक्ष नहीं रहता । किसी समय ज्ञानी व्यवहारकालमें लीलासे ही इस समस्त जगत्को

उपेक्षा-बुद्धिसे केवल देखता है और समाधिकालमं नहीं देखता । ऐश्वर्यादि एक ही वस्त ज्ञानीकी दृष्टिमें उपेक्षाके योग्य, मूढ़की दृष्टिमें उपादेय और उत्तम वैराग्यसम्पन पुरुषकी दृष्टिमें हेय हो जाती है। श्रीराम ! आकाशगमन आदि सिद्धियोंका क्रम कैसा है. उसे तुम अब धुनो । देश, काल, क्रिया एवं द्रव्यकी अपेक्षा रखनेवाली सब तरहकी सिद्धियाँ यहाँ जीवको मोहित करती हैं । मणि, ओषवि, तप, मन्त्र और कियासे होनेवाटी सिद्धिके क्रमका निरूपण अनावश्यक है: क्योंकि यह अध्यात्मविषयमें विष्न ही है । कृतार्थ श्रीराम ! सिद्धदेशके नामसे प्रसिद्ध श्रीशैल अथवा मेहपर्वत-पर निवास करनेवाले पुरुषको सिद्धि होती है-इसका भी विस्तारपूर्वक वर्णन करना अध्यात्मविषयमें हानिकर है । इसलिये शिविध्वजकी कथाके प्रसङ्गसे प्राप्त सिद्धिरूपी फलसे युक्त इस प्राणादि वायुकी अभ्यास-साध्य अर्थसे भिन्न क्रियाका तुम श्रवण करो । पदार्थोंकी वासनाओंका त्याग करके गुदा आदि द्वारोंके संकोचसे; सिद्धादि आसन, काया, मस्तक और गर्दनकी समता, निश्चलता तथा नासिकाके अप्रभागमें दृष्टिको स्थिर करना आदि योगशास्त्रोक्त कियाओंसे: मोजन और आसनकी पवित्रतासे, मठीमाँति योगशास्त्रके परिशीलनसे, उत्तम आचरणसे, सज्जनोंके सङ्गसे, सर्वत्यागसे, सखासनसे बैठकर कुछ कालतक प्राणायामके दृढ़ अभ्याससे, क्रोध-छोम आदिके सर्वथा त्यागसे तथा भौगोंके त्यागसे एवं रेचक. पूरक और कुम्भकका अच्छी तरह अभ्यास हो जानेपर प्राणींपर पूर्ण प्रभुत्व हो जानेसे योगीके पाँचीं प्राण उसी तरह उसके अधीन हो जाते हैं, जिस तरह राजाके सेवक राजाके वशमें होते हैं।

राधव ! प्राणायामके द्वारा देहमें स्थित प्राण-अपान वायुके अपने अधीन हो जानेपर राज्यसे लेकर मोक्षपर्यन्त सभी सम्पत्तियाँ सुखसाध्य हो जाती हैं। मण्डलाकार ( गोल कुण्डलाकार ) से युक्त, मर्म ( नामि ) स्थानमें

समाश्रित. सौ नाड़ियोंकी आश्रय आन्त्रवेष्टनिका ( सुषुम्ना ) नामकी नाड़ी है । श्रीराम ! देव, असर, मनुष्य, मृग, नक्र, खग, कीट, पतङ्ग आदि सब प्रकार-के प्राणियोंमें वह नाड़ी स्थित है। गुदासे लेकर भौंहके बीचतक सब छिद्रोंका स्पर्श करती हुई वह सप्रम्ना नाड़ी मनकी वृत्तियोंसे भीतर चञ्चल और बाहर प्राणादिसे स्पन्दयुक्त होकर सदा स्थित रहती है। वह कुण्डलाकार वाहिनी है, इसलिये कुण्डलिनी नामसे कही गयी है। वह सब प्राणियोंकी परमा शक्ति है तथा प्राण, इन्दिय, बुद्धि आदि सभी शक्तियोंकी सत्तास्क्रुर्तिकी निर्वाहक होनेसे सबको वेग प्रदान करनेवाली है। वहीं अपने मुखसे प्राणवायुको ऊपर फेंकती है और अपानको नीचे खींचती है; इसलिये सदा साँस खींचती हुई स्पन्दनमें हेतु वनी वह ऊपरकी ओर मुँह करके क़पित सर्पिणीकी तरह स्थित रहती है। यह कोमळ स्पर्शवाली कुण्डलिनी कमलमें भ्रमरकी तरह देहमें जैसे-जैसे स्फुरित होती है, वैसे-वैसे अन्त:करणमें ज्ञान होता है । उस कुण्डलिनीमें हृदयकोशकी समस्त नाड़ियाँ सम्मिलित हैं । वे सब नाड़ियाँ सागरमें नदियोंकी तरह उसीसे बारंबार उत्पन्न होती हैं तथा उसीमें विळीन होती जाती हैं। प्राणरूपसे उसके ऊर्ध्वगमनमें उत्सुक होने तथा अपानरूपसे अधः प्रवेशकी ओर उन्मुख होनेसे एक वही सम्पूर्ग ज्ञानोंकी साधारण बीज कही गयी है।

निष्पाप श्रीराम ! पशुओंसे लेक्कर स्थावर आदि देहोंमें तथा मनुष्यादि शरीरोंमें जिस तारतम्यसे जीवात्मा रहता है, यह मैं तुमसे क्रमशः कहता हूँ, सुनो । यह

सत्य, नित्य चेतन, विकारशून्य और अनामय जीवात्मा अपनी कल्पनासे पञ्चभूतों के रूपसे स्थित होता है। पूर्वकृत कर्मोंके अनुसार जीवात्माकी कल्पनासे पञ्चभूत मनुष्यादि देहभावकी, तिर्यम् देहभावकी, सुवर्णभावकी, देशादिभावकी और द्रव्यादिभावकी प्राप्ति होती है । रघुनन्दन ! इस तरह ःह संसार केवल पञ्चभूतका विकासमात्र ही है और वह चेतन जीवात्मा ही यहाँ सर्वत्र विद्यमान है । वही जीवात्मा केवल पञ्चभूतोंके सम्बन्धसे मनुष्यादि देहोंमें बौद्धिक ज्ञानकी विशेषताके कारण चेतन-प्रधान, कहीं ( तिर्यगादिमें ) जड-चेतन उभय-प्रधान और वृक्ष, पहाड़ आदि स्थावर योनियोंमें जड-प्रधान रहता है । निष्पाप श्रीराम ! देहादि आकारमें परिणत पश्चभूत जीवका संकल्प होनेके कारण जीव कहलाता है और पहाड़ आदि तो केवल जड ही हैं एवं बृक्षादि स्थावर बाहरकी वायुसे स्पन्दनशील (चेष्टावान् ) होते हैं । पञ्चभूतसमूहात्मक मेरु पर्वत आदि तो तृणकी भाँति जड हैं; किंतु ये दृक्ष, कीट आदि स्थावर-जंगम प्राणी चेतन हैं। इनमें नृक्ष आदि स्थावर जातिकी वासना निद्राप्रस्त मनुष्यकी वासना-की भाँति प्रसुप्त है तथा मनुष्य और देवता आदिमें बुद्धिकी अधिकताके कारण उनकी वासना प्रबुद्ध है। पशु, पक्षी आदि मलिन वासनासे युक्त हैं, किंतु मनुष्योंमें कुछ मोक्षगामी मनुष्य वासनाओंसे रहित हैं; क्योंकि वे विवेकको प्राप्त हो गये हैं। अतः वे इस संसारमें पुनः जन्म-धारण नहीं करते; किंतु इनसे भिन्न अविवेकी मन्ष्य बार-बार संसारमें भ्रमण करते रहते हैं। (सर्ग ८० )

## आधि और व्याधिके नाशका तथा सिद्धिका और सिद्धोंके दर्शनका उपाय

श्रीरामचन्द्रजीने पूछा—सुनीक्षर ! इस शरीरमें किससे उत्पन्न होते हैं तथा किससे त्रिनष्ट होते हैं ? आधि (मानसिक) और व्याधि (शारीस्कि) रोग यह मुझको समझाकर कहिये।

श्रीवसिष्ठजीने कहा--श्रीराम ! आधि और व्याधि---ये दोनों दु:खके कारण हैं। औषधादिके द्वारा इनकी निवृत्तिसे सख प्राप्त होता है तथा ज्ञानके द्वारा इनका समूळ नाश होता है। वहीं मोक्ष कहळाता है। शरीरके अंदर आधि और व्याधियाँ कभी परस्पर एक दूसरेकी कारण बनकर उत्पन्न होती हैं अर्थात कभी आधिसे व्यावि हो जाती है और कभी व्याधिसे आधि हो जाती है। कभी आधि-व्याधि---रोनों एक साथ हो जाती हैं और कभी सुखके अनन्तर दु:खरूप ये आधि-व्यावि क्रमसे उत्पन्न होती हैं। शारीस्कि दु:खको व्याधि कहते हैं और वासनामय मानसिक दु:खको आधि । श्रीराम ! यह जान लेना चाहिये कि अज्ञान ही इन दोनोंका मूल कारण है। यथार्थ ज्ञान होनेपर इनका अवस्य विनाश हो जाता है । यथार्थ परमात्म-ज्ञान और इन्द्रिय-निम्रहके अभावसे, राग-हेपमें फँस जानेसे तथा यह प्राप्त हो गया, यह प्राप्त होना शेष है-इस तरह रात-दिन चिन्ता करनेसे जडताके कारण महामोहदायिनी आधियाँ ( मानसिक व्यथाएँ ) उत्पन्न होती हैं । प्रबल इच्छाओंके पुन:-पुन: स्फ़रित होनेसे, मूर्खतासे, चित्तके न जीतनेसे, दृष्ट अन्न खानेसे तथा स्मशान आदि निक्रष्ट स्थानोंमें निवास करनेसे शरीरमें व्याधियाँ ( शारीरिक रोग ) उत्पन्न होती हैं । आधी रातमें तथा प्रदोषादि कालमें भोजन एवं मैथुनादि व्यवहारसे, दुष्कर्म करनेसे, दुर्जनोंकी सङ्गतिरूप दोषसे तथा विष, सर्प, व्याव्र और चोर आदिका मनमें भय होनेसे शरीरमें व्याधि उत्पन्न होती है। नाड़ियोंके छिद्रोंमें अन्नके रसका प्रवेश न होनेके कारण नाडियोंके क्षीण होनेसे अथवा उन छिद्रोंमें अन्नके रस एवं वाय आदिके अधिक प्रवेश हो जानेके कारण नाड़ियोंके एकदम भर जानेसे, कफ, पित्त आदिके प्रकोपसे, प्राण तथा शरीरके व्याकुल हो जाने आदि अनेक दोषोंके द्वारा रोग उत्पन्न होता है।

अभिमत पदार्थोंकी प्राप्ति होनेमें स्पावहारिक व्याधियाँ तथा आधि (अज्ञान ) के क्षयसे आधिसे उत्पन्न मानसिक व्याधियाँ भी भटीमाँति नष्ट हो जाती हैं। राघव ! आत्मज्ञानके विना जन्मादि विकारोंकी जड व्याधि (अज्ञान ) नष्ट नहीं होती; वर्योक्ति रज्जुके यथार्थ ज्ञानसे ही रज्जुमें प्रतीत होनेवाला सर्प नष्ट होता है । जैसे वर्पाकालकी नदी अपने तटके सभी वृक्षींको जड़से उखाड़ फेंकती है, वैसे ही सम्पूर्ण आधि और व्याधियोंको जडसे उखाड़ फेंक्रनेशल जन्मादि विकारोंकी मूळ अज्ञानरूपी व्याधिका क्षय ही है, जो परमात्माके यथार्थ ज्ञानसे होता है । सामान्य व्याधियाँ तो आयर्वेदोक्त ओपधियों तथा मन्त्रादि श्रम कर्मीसे अथवा बद्धोंकी परम्परासे कथित औषधोंसे नष्ट हो जाती है। श्रीराम ! तीर्थोंमें रुनान, मन्त्र, औषघ आदि उपाय, बृद्धजनोंसे प्राप्त हुई ओषधियाँ तथा आयुर्वेदशास्त्रको तो आप स्वयं खब जानते हैं । इनसे अतिरिक्त और मैं क्या आपको उपदेश दुँ।

श्रीरामचन्द्रजोने कहा—गुरुवर ! अधिसे व्याधि कैसे उत्पन्न होती है और औषधके अतिरिक्त मन्त्र, पुण्य आदिरूप युक्तिसे वह कैसे नष्ट होती है ?

श्रीविसष्टकी बोले—श्रीराम ! मानसिक पीड़ाओंसे चित्तके व्याकुल हो जानेपर शरीरमें क्षोम हो जाता है; इसिल्ये कोधी मनुष्य अपने आगेका उचित मार्ग नहीं देख पाता । वह उचित मार्गको न देखकर कुमार्गकी ओर उसी प्रकार दौड़ता है, जिस प्रकार बाणसे घायल हुआ हरिण अपने खामाविक मार्गको छोड़कर अन्य मार्गकी ओर दौड़ता है । प्राण-वायुके विषम बहनेपर कफ, पित्त आदिके भर जानेसे नाड़ियाँ विषम स्थितिको प्राप्त हो जाती हैं, जैसे राजाके अव्यवस्थित हो जानेपर वर्णाश्रमकी मर्यादा विषम-स्थितिको—विश्वञ्चलताको प्राप्त हो जाती है । प्राण-वायुके संचारका कम विगड़ जानेसे खाया हुआ अन्न कुजीर्णता, अजीर्णता

या अतिजीर्णतारूप दोषको ही प्राप्त होता है। इस तरह आधिसे व्याधि उत्पन्न होती है और आधिके अभावसे व्याघि भी नष्ट हो जाती है। जिस प्रकार मन्त्रोंसे व्याधियाँ विनष्ट होती हैं—वह भी क्रम तुम सुनो। जिस तरह हरेंका फल खानेसे खाभाविक ही दस्त लग जाते हैं, उसी तरह वायु, अग्नि, पृथ्वी, जल आदिके बीजरूप य र ल व आदि मन्त्रोंके वर्ण भी मान्त्रिक भावनाके वशसे नाडियोंमें रोगाकारमें परिणत अन्नरसोंका उत्सारण. पाचन आदि कार्य करते हैं। साध-सेवारूप पवित्र पुण्यिकयासे मन निर्मलताको प्राप्त होता है। चित्तके श्रद्ध हो जानेपर शरीरमें आनन्द बढता है। अन्त:-करणकी ग्रुद्धिसे ये प्राणवायु अपने क्रमसे बहते हैं और अनका उचित परिपाक करते हैं। इससे सब व्याधियाँ नष्ट हो जाती हैं। श्रीराम ! इस प्रकार आधि और व्याधिके नाश तथा उत्पत्तिके क्रमका वर्णन मैंने तमसे कर दिया। अब तुम प्रकृत प्रसंगको सुनो ।

राधव ! प्रयष्टक नामक लिङ्गात्मक जीवकी आधार-भूत कुण्डलिनीको तुम सुगन्धकी आधारभूत पुष्पमञ्जरीकी भाँति जानो । पूरकके अभ्याससे जब प्राणी कुण्डलिनीको भर करके यानी कर्माकार नाडीमें प्राणवायको रोक-कर समरूपसे स्थित होता है, तब मेर पर्वतके समान स्थिरता अर्थात भैरवी सिद्धि तथा कायाकी गुरुता ( गरिमा नामक सिद्धि ) उसे प्राप्त होती है । जिस समय पूरकसे पूर्ण शरीरके भीतर मूळाधारसे छेकर ब्रह्मरन्त्रपर्यन्त लंबा करके प्राणवासको ऊपर खींचकर प्राणवायके निरोधसे उत्पन गरमी और तत्प्रयक्त शारीरिक और मानसिक कष्ट सहन करनेके लिये संवित ( कण्डलिनी ) ऊपरकी ओर पहुँचायी जाती है । उस समय प्राणवायुको ऊपर खींचनेसे दण्डके सदश लंबी होकर वह कुण्डलिनी देहमें बँधी हुई लताके समान सब नाड़ियोंको अपने साथ लेकर अधिक अभ्यास होनेके कारण सर्पिणीकी भाँति शीघ्र ऊपर चली

जाती है । उस समय नाडियोंमें वाय भर जानेसे पैरसे लेकर मस्तकतक बिल्कल हलके हुए इस शरीरको कुण्डलिनी इस प्रकार ऊपर उठा ले जाती है, जिस प्रकार पवनसे पूर्ण जलगत भाषी मनुष्यको जलके ऊपर उठा ले जाती है, यही योगियोंका आकाशगमन है। इस प्रकार अभ्याससे यक्त आकाशगामी योगसे\* अर्थात् आकाशके साथ शरीरका सम्बन्ध रखनेके लिये किये गये संयम्ह्य योगसे योगीं लोग ऊर्ध्व-गतिको प्राप्त हो जाते हैं । जिस समय दूसरी नाड़ियोंके व्यापारको रोक देनेवाले रेचक प्राणायामके प्रयोगसे ऊपरकी ओर खींच ली गयी कुण्डलिनीरूपा प्राणशक्ति सुवम्ना नाडीके भीतर प्राणवायके प्रवाहसे मस्तकके दोनों कपाछोंकी संधिरूप कपाट (कित्राड़ ) के बारह-बारह अंगुळ स्थानमें मुहूर्तभरके ळिये स्थित रहती है, उस समय आकाशगामी सिद्धोंके दर्शन होते हैं: 1 किंत अज्ञानका आश्रय करनेवाला मलिन पुरुष इन्द्रियोंसे या दसरे किसी अदिव्य उपायसे या इस प्रथ्वीपर विचरण करनेवाळा कोई भी पुरुष वायुखरूप आकाशगामी सिद्धोंको कभी नहीं देख सकता । परंतु राघव ! योगके अभ्याससे मनके संस्कृत हो जानेपर विषयोंसे दूर संस्थित बुद्धिरूपी नेत्रसे खप्नकी भाँति आकाशगामी सिद्ध दिखायी देते हैं और वे अभीष्ट अर्थोंको भी देते

(योग० विभृति० ४२)

'शारीर और आकाशके सम्बन्धमें संयम करनेसे अथवा हल्की वस्तु (रूई आदि) में संयम करनेसे आकाशमें चळनेकी शक्ति आ जाती है।

🕇 योगदर्शनमें बतलाया गया है-

ंमूर्चज्योतिषि सिद्धदर्शनम् ।' (योग० विसूति० ३२) 'सिरके कपालमें एक छिद्र हैं) इसीको ब्रह्मरत्त्र कहते हैं, वहाँ जो प्रकाशमयी ज्योति है उसमें संयम करनेवालेको पृथ्वी और स्वर्गके बीचमें विचरण करनेवाले सिद्धांके दर्शन होते हैं।'

इसका वर्णन योगदर्शनमें इस प्रकार आया है—
 'कायाकाशयोः सम्बन्धसंयमाङ्खुः तूलसमापत्तेश्चाऽऽकाशगमनम् ।'

हैं। जिस प्रकार खप्पमें पदार्थोंका अवलोकन होता है, उसी प्रकार सिद्धोंके भी दर्शन होते हैं। केवल खप्पकी अपेक्षा विशेषता यही है कि सिद्धोंकी प्राप्तिमें संवाद, वरदान आदि फल्क्स प्रदार्थोंकी प्राप्ति होती है।

रेचक प्राणायामके अभ्यासरूप युक्तिसे मुखसे बारह-बारह अंगुळपरिमित देशमें प्राणको चिरकाळतक स्थित रखनेपर योगी अन्य शरीरमें प्रवेश कर सकता है। सारे शरीरमें प्रदीप्त उस जाटराग्निसे खभावतः शीत-बातासक बह शरीर ऐसे ही उज्जाताको प्राप्त होता है जैसे स्पंसे तीनों छोक। तारोंके आकारके समान तथा हृदयपद्ममें सुवर्ण-भ्रमरके सददा वह तेज इस शरीरमें चारों ओर विचरता है, जो योगियोंकी चिन्त्य-दशाको प्राप्त है अर्थात् योगी छोग जिसकी उपासना करते हैं। इस प्रकारसे उपासित वह तेज प्रकाशखरूप ज्ञान प्रदान करता है, जिससे छाख योजनकी दूरीपर स्थित वस्तु भी सदा आँखोंके सामने दिखायी देती है। उण्ण-प्रकृति प्राणवायु अग्निखरूप है तथा शीतछ-प्रकृति अपान वायु चन्द्र-खरूप है। छाया और धामकी मांति ये दोनों मुखरूप मार्गमें स्थित रहते हैं। (सर्ग ८१)

### ज्ञानसाध्य वस्तु और योगियोंकी परकाय-प्रवेश-सिद्धिका वर्णन

श्रीवसिष्ठजीने कहा-श्रीराम ! योगके द्वारा साध्य अणिमादि पदार्थीका साधन तुम सुन चुके । अब श्रवण-भूषण ज्ञानके द्वारा साध्य विषयको सनो । इस संसारमें एक, अद्वितीय, शद्ध, सौम्य, अनिर्देश्य, सक्ष्मतर और शान्तिमय सच्चिदानन्दघन प्रब्रह्म प्रमात्मा ही है। न यह दश्य जगत् है, न इसकी कोई क्रिया है। यह जीव इस निथ्या शरीरको सङ्कल्प-भ्रमसे उसी प्रकार देखता है, जिस प्रकार बालक उदण्ड प्रेतको । जब प्रञ्चित ज्ञानदीपसे उत्तम प्रकाश हो जाता है, तब इस जीवका सङ्कल्पमोह उसी तरह विनष्ट हो जाता है, जिस तरह शरकालमें मेघ। जागनेपर जैसे प्राणी खप्नके संसारको नहीं देखता, वैसे ही सचिदानन्द परमात्माका साक्षात्कार हो जानेपर जीवात्मा देहको आत्मबुद्धिसे नहीं देखता । अतात्विक शरीर आदिमें तात्विक भावनासे यह जीव देहसे आवृत होकर स्थित रहता है; किंतु एक ब्रह्मतत्त्वकी भावनासे देहसे रहित, श्रीमान् और परम सुखी हो जाता है। अनात्म शरीर आदिमें जो आत्माकी भावना है, वह हृदयका बड़ा भारी अन्वकार है । वह सर्य आदिके प्रकाशसे दूर नहीं किया जा सकता । वह अज्ञान-

अन्धकार तो परमात्मामें ही आत्म-भावनासे—'सर्वव्यापक, निरञ्जन और निर्मेळ सिंबदानन्द ब्रह्म में ही हूँ'—इस यथार्थ ज्ञानरूपी सुर्येसे ही नष्ट होता है ।

अन्य तस्त्रज्ञानी योगी लोग जिस पदार्थकी जिस रीतिसे भावना करते हैं, वे उस पदार्थको उसी रीतिसे शीघ्र अपनी उस दृढ भावनाके बल्दे देख लेते हैं । किंतु राघव ! दृढ भावनाके अनुसन्धानसे विमृद अज्ञानी प्राणी तो विषक्ते अमृतके समान और अमृतको भी विषके समान समझ लेते हैं । इस प्रकार दृढ भावनासे जिस विमृद्ध अज्ञानी प्राणीके द्वारा जिस पदार्थकी जिम रीतिसे भावना की जाती है, उसी समय बह प्राणी बही बन जाता है, यह संसारमें देखा भी जाता है । जैसे सम्प्रका संसार खरनमें प्रत्यक्षकी ज्यों दीखता है, वैसे ही सत्यकी भावनासे देखा गया यह शरीर हो जाता है और असत्यकी भावनासे विवेकपूर्वक देखा गया यह शरीर शूर्यताको—अभावको प्राप्त हो जाता है ।

साञ्चलमात्र श्रीराम! अणिमादि पदकी प्राप्तिमें तुमने इस प्रकारसे ज्ञानयुक्ति तो सुन छी। अत्र तुम यह दूसरी युक्ति सुनो। जिसतरह वायु पुष्पमेंसे गन्य खींचकर उसका ऋणेन्द्रियके साथ सम्बन्ध कर देता है, उसी तरह योगी रेचकके अभ्यासरूप योगसे कुण्डलिनीरूप घरसे बाहर निकलकर ज्यों ही दूसरे शरीरमें जीवका सम्बन्ध करता है, त्यों ही यह शरीर परित्यक्त हो जाता है । जीव-रहित यह देह चेष्टाओंसे रहित होकर काठ और मिट्टीके ढेलेके सदश पड़ा रहता है। जैसे सिंचन करनेवाला पुरुष जलपूर्ण कुम्भसे जिस बृक्ष और लताको सींचनेकी इच्छा करता है, उसे ही सींचता है, वैसे ही अपनी रुचिके अनुसार देह, जीव, बुद्धि, स्थावर और जङ्गम सबमें उनकी सम्पत्तिका भोग करनेके लिये जीवको प्रविष्ट किया जाता है।

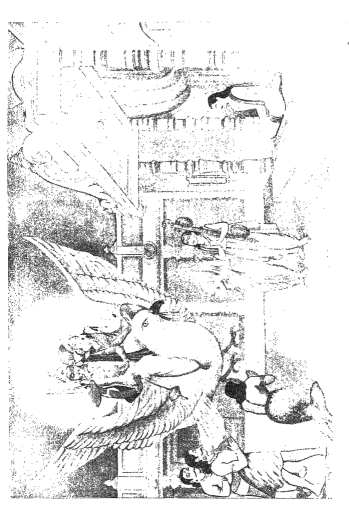
उक्त प्रणालीसे परदेहमें सिद्धिश्रीका उपभोग कर पद है, यों अनुभवी लोग कहते हैं।

स्थित हुआ योगी यदि अपना पहला शरीर विद्यमान रहा तो उसमें पुन: प्रविष्ट हो जाता है और यदि न रहा तो दूसरे शरीरमें जबतक उसकी रुचि रहती है, तबतक उसमें प्रविष्ट होकर स्थित रहता है । अथवा देहादि सम्पूर्ण कल्पित पदार्थोंको और जगतुको सर्वव्यापी ज्ञानसे परिपूर्ण करके पूर्णरूपसे स्थित रहता है । श्रीराम! योगरूप ऐश्वर्यसे सम्पन्न चेतन जीवात्मा सदा प्रकट, दोपशून्य परमात्म-तत्त्वको जानकर जो भी कुछ जैसा चाहता है, वैसा ही उसे तत्काल प्राप्त कर लेता है । वास्तवमें अनावरणतारूप उत्तम पद ही यथार्थ ( सर्ग ८२ )

#### चुडालाकी सिद्धिका वैभव, गुरूपदेशकी सफलतामें किराटका आख्यान, शिखिध्वजका वैराग्य, चुडालाका उन्हें समझाना, राजा शिखिध्वजका आधी रातके समय राजमहलसे निकलकर चल देना और मन्दराचलके काननमें क्रिटिया बनाकर निवास करना

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं-स्युनन्दन ! इस प्रकार निरन्तर योगका अभ्यास करनेवाली वह राजरानी सती-साच्ची चूडाला अणिमा आदि अष्ट सिद्धियोंके गुणोंके ऐश्वर्यसे सम्पन्न हो गयी । मोह आदि दोषों तथा त्रिविध तापोंका उपराम हो जानेसे उसका हृदय गङ्गाजीकी भाँति निर्मल और शीतल हो गया । वह कभी आकाशमार्गसे गमन करती थी, कभी समद्भके भीतर द्वीपोंमें पहुँच जाती थी और कभी स्वेच्छानुसार भूतलपर विचरण करती थी । यों विजलीकी प्रभाके समान चमकीले आभूषणोंसे विभूषित वह सुन्दरी चूडाळा आकाशगामिनी होकर यत्र-तत्र घूमने-फिरने लगी। वह मोतियोंमें प्रविष्ट हुए धागेकी भाँति काष्ट्र, तृण, पत्थर, भूत, आकाश, वायु, अग्नि, जल आदि सभी पदार्थोंमें निर्विव्यतापूर्वक प्रवेश कर जाती थी । इस प्रकार उसने मेरुगिरिके शिखरोंपर, लोकपालोंके नगरोंमें और दिशा एवं आकाशके मध्यमें स्थित सारे मुवनोंमें मुखपूर्वक विचरण किया तथा पृशु-पृक्षी, भूत-पिशान्त आदि एवं नाग, देवता, असुर, विद्याधर, अप्सरा और सिद्धोंके साथ सम्भाषण आदि व्यवहार भी किया ।





चूडाव्य अपने खामी राजा शिखिष्यज्ञको अनेक वार यन्तपूर्वक ज्ञानामृतका उपदेश करती, परंतु उनकी समझमं बुद्ध भी नहीं आता । जंसे वालकको विद्याके गुणका अनुभव नहीं होता, वेसे ही इतने छंवे काल्तक सम्पर्कमं रहनेपर भी राजा शिखिष्यज्ञ यह न जान सके कि मेरी पत्नी चूडाव्या ऐसी गुणशालिनी हैं । चूडाव्याने भी अनिधिकारी समझकर आस्मशान्तिकी प्राप्तिसे रहित राजाके सामने अपनी अणिमादि सिद्धियोंके ऐश्वर्यको उसी प्रकार प्रकट नहीं किया, जैसे शृहको यहिकया नहीं दिख्लायी जाती ।

श्रीरामजीन पूछा—-एश्चर्यशाली गुरुदेव ! इतनी वड़ी सिद्धयोगिनी चूडालाके प्रयक्षसे भी जब राजा शिखिष्वज बान नहीं प्राप्त कर सके, तब भला, अन्य साधारण व्यक्तिको बानकी प्राप्ति कैसे हो सकती है ?

श्रीचित्रिष्ठजीने कहा — खुकुळभूषण राम ! गुरुद्वारा उपदेश प्राप्त करनेका कम केवल शास्त्र-मर्यादाका पालन-मात्र है । ज्ञान-प्राप्तिका कारण तो शिष्यकी विश्वासयुक्त विद्युद्ध प्रज्ञा ही है; क्योंकि जाननेयोग्य ब्रह्म शास्त्रोंके श्रवणसे अथवा किसी पुण्यकर्मसे नहीं जाना जाता, उसे तो आत्मा ही जानता है ।

श्रीरामजीने पूछा—सुनिश्रेष्ठ ! यदि ऐसी ही बात है कि गुरूपदेश आसज्ञानमें कारण नहीं है तो जगत्में जो यह कम प्रचलित है कि आत्मज्ञानका कारण गुरूपदेश है, यह कैसे उचित होगा ?

श्रीवसिष्ठजीने कहा—राधव ! (मैं इस विषयमें एक दृष्टान्त देता हूँ, सुनो—) विन्ध्याचळके जंगळी प्रदेशमें एक किराट रहता था । वह धन-धान्यमम्पन्न होनेपर भी अत्यन्त कृपण था । श्रीराम ! एक वार वह उस जंगळी मार्गसे कहीं जा रहा था कि उसकी एक कौड़ी किसी धास-फ्ससे ढके हुए स्थानमें गिर पड़ी । कृपण-शिरोमणि तो वह था ही; अत: उस एक कौड़ीको वह तीन

दिनोंतक चारों ओर सारे घाम-फूसोंको उल्टकर खोजनेका प्रयत्न करता रहा । उसके मनमें बारंबार ऐसी कल्पना उठ रही थी कि यदि यह कोड़ी मिळ जाती तो समया-तुमार इम एकसे चार, चारसे आठ, आठले मौ, मौसे हजार और हजारसे कई हजार कोड़ियाँ हो जातीं । उस समय सहस्रों मनुष्य उम कृपणका उपहास कर रहे थे; परंतु वह उनकी तनिक भी परवा न करके उस वनमें आलस्यरहित होकर रात-दिन खोजता ही रहा । तदनन्तर तीन दिनोंतक अथक परिश्रम करनेक पथात् उसे उस जंगळमें एक महान् चिन्तामणि प्राप्त हुई, जो पूर्णिमाक चन्द्रमण्डळ-सी आकार-प्रकार एवं प्रकाशवाळी थी । उसे



पाकर किराटका हृदय प्रसन्न हो गया और वह आनन्द-पूर्वक घर लौट आया । वह चिन्तामणि जगत्के सम्पूर्ण ऐश्वर्यके समान थी । उसकी प्राप्ति हो जानेसे वह सुख-शान्तिपूर्वक रहने लगा । निष्पाप राम ! ब्रह्म सम्पूर्ण इन्द्रियोंसे अतीत है और शास्त्रोपदेशसे इन्द्रियसम्बन्धी वृत्तियाँ उत्पन्न होती हैं, इसल्विये गुरूपदेशसे आत्मतत्त्वकी प्राप्ति नहीं होती अर्थात् आत्मज्ञानमें उपदेश कारण नहीं है । फिर भी गुहपंदशके विना आत्मतत्त्वकी प्राप्ति हो भी नहीं सकती; वह कृपण को इनिका खोज न करता तो चिन्तामणिकी उपलब्धि उसे कैसे होती ! इसिल्ये कैसे चिन्तामणिकी प्राप्तिमें कौ इनिका खोज कारण है, वैसे ही इस महान् अर्थरूप आत्मतत्त्वकी प्राप्तिमें गुम्हपंदेश पूर्णतया कारण न होनेपर भी कारणताको प्राप्त है । क्योंकि श्रीराम ! पुरूप कार्य तो कुळ और ही करता है और उसे उस कार्यका फल अन्य ही मिलता है । यह बात तीनों लोकोंमें देखी-सुनी जाती है, इसिल्ये आत्मज्ञानके अनन्तर इस काल्यनिक जगत्वको अनासक्ति और निष्काममावसे बहन करना ही श्रेयस्कर है ।

राधव! तदनन्तर राजा शिखिध्वज तत्त्वज्ञानरूप परम-पडकी प्राप्तिके बिना बैसे ही अत्यन्त मोहको प्राप्त हो गये, जैसे संतानहीन पुरुष पुत्र-अभावरूपी तमसे अंधा-सा हो जाता है। उनका मन दुःखाग्निसे संतप्त हो उठा। अतः प्रियवर्ग-द्वारा लायी गयी भोग-सामग्रियाँ उन्हें आगकी लपट-सी प्रतीत होने लगीं । वैराग्यके कारण उनका मन उनमें तनिक भी सुखका अनुभव नहीं करता था। उन्हें अब एकान्त प्रदेशोंमें, निर्झर-तटोंपर और गुफाओंमें ही निवास करना वैसे ही अधिक रुचने लगा, जैसे व्याधके वाणप्रहारसे मुक्त हुआ जन्तु एकान्तमें हिपना ही पसंद करता है। रघनन्दन! राजा शिखिध्वज सान्त्वनापूर्वक अनुनय-विनय करनेवाले एवं समझाने-बुझानेवाले भृत्योंके प्रार्थना करनेपर दिनका सारा काम-काज करते थे। परंत उनका वैराग्य प्रतिदिन बढता ही जा रहा था। उनकी बुद्धि अत्यन्त शान्त थी। वे परित्राजक-की भाँति रहते थे। इसिटिये विशाल विषयभोगों तथा राज्यश्रीका उपभौग करनेमें उनका मन खिन्न हो जाता था। दूसरोंको मान देनेत्राले श्रीराम ! वे देवकार्यके निमित्त तथा ब्राह्मणों और खजनोंके लिये गौ, भूमि और सुवर्ण आदिका ख़ुले हाथों दान करने लगे। वे तप करनेके



हेतु कुच्छू-चान्द्रायण आदि व्रतोंका अनुष्ठान तथा तीर्थों, वनों और आश्रमोंमं भ्रमण करने लगे। इननेपर भी, उन्हें तिनक-सी भी शोक्तर्रम्य स्थिति वैसे ही नहीं प्राप्त हुई, जैसे धनार्थी पुरुषको खानरहित भूमिक खोदनेसे निधिकी प्राप्ति नहीं होती। इस प्रकार महान् युद्धिमान् होते हुए भी राजा शिखिष्यज चिन्ताम्यपी अग्निसे संतप्त होकर स्खते जा रहे थे। तव वे संसारम्यपी व्याधिकी ओषधिक विषयमें विचार करने लगे। यों चिन्तापरवश होकर वे दीन हो गये। उन्हें अपना राज्य विष-सा प्रतीत होने लगा। इस प्रकार उनकी बुद्धि विषयोंसे खिला हो गयी, अतः बहुमूल्य भोगपदार्थ सामने रखे जानेपर भी वे वैराग्ययुक्त राजा उनकी ओर ताकते भी नहीं थे। इसी स्थितिमें एक दिन चूडाला महलमें वैठी हुई थी, तव राजा उससे मधुर वाणीमें बोठे।

शिखिष्यजने कहा—स्काङ्गी प्रिये ! मैने बहुत दिनोंतक राज्यका उपभोग किया और विभवपूर्ण पदोंको



भी भोग व्या । अब मुझे वैराग्य हो गया है, अतः में वन जाना चाहता हूँ; क्योंकि वनवासी मुनिपर सांसास्कि सुख, दुःख, आपत्ति, सम्पत्ति—ये कोई भी अपना अधिकार नहीं जमा सकते । न तो उन्हें देशके विनाशसे मोह-पूर्वक दुःख होता है और न संग्राममें प्रजाजनोंका क्षय ही करना-कराना पड़ता है; अतः में बनवासी मुनियोंके सुखको राज्य-सुखकी अपेक्षा अधिक उत्कृष्ट मानता हूँ । वेराग्यसुक्त मन जैमा एकान्तमें सुखका अनुभव करता है, वेसा सुख उसे न तो चन्द्रवदनी रमणियोंके मुखमण्डलोंमें मिलता है और न ब्रह्मा एवं इन्द्रके भवनोंमें ही प्राप्त होता है । इसव्ये सुन्दरि! मैंने जो यह वन-गमनका उत्तम विचार फिया है, इसमें बाधा डालना तुम्हारे लिये उचित नहीं है; क्योंकि कुलीन श्रियाँ खप्नमें भी पतिकी इन्हाको भङ्ग नहीं करतीं ।

चूडाला वोली—नाथ ! जैसे वमन्त ऋतुमें पुष्पकी शोभा होती है और शरद् ऋतुमें पुष्प भला मालूम देता है, उसी तरह जिस कार्यके करनेका अवसर प्राप्त हो, उमीका सम्पादन करनेसे उमकी शोमा होती है, अप्राप्त-काटके कार्यमें नहीं । इसिटिये जिनके शरीर बुढ़ापेसे जर्जर हो गये हैं, उन्होंके ट्विये वनका आश्रय लेना उचित है, आप-जैसे युक्कोंके ट्विये नहीं । इसी कारण आपका यह विचार सुक्के पसंद नहीं है । प्रियतम ! जब बुद्धा-बस्था आनेपर हम दोनोंके सिरके बाट रवेत पुष्पकी मॉिंत विल्कुट सफेंद्र हो जायेंगे, उस समय हम दोनों एक साथ ही धरसे निकटकर बनको चले चलेंगे । साथ ही, राजन् ! बिना समयके ही प्रजापाटनरूप कर्मका परित्याग कर देनेबाले राजाके राज्यका विनाश हो जाता है, जिससे उसे महान् पापका भागी होना पड़ता है । बिना अवसरके ही कार्य करनेबाले राजाको प्रजाएँ रोकती ही हैं । इसी प्रकार न करनेबोंग्य कार्यसे नीकर स्वामीको और स्वामी नौकरको परस्पर मना करते ही हैं ।

शिखिध्यजने कहा— कमलनयनी प्रिये ! तुम मेरे अभीष्ट कार्यमें विन्न मत डालो । अब तुम मुझे यहाँसे दूर एकान्त वनमें गया हुआ ही समझो । अनिन्दिताङ्गि ! कठोर-से-कठोर अङ्ग्वाली खियाँ भी वनवासके लिये समधी नहीं हो सकतीं, फिर तुम्हारे अङ्ग तो बहुत कोमल हैं और तुम अभी नवयुवती हो, अतः तुम्हें तो वनमें नहीं जाना चाहिये । बनवास नो पुरुषोंके लिये भी अत्यन्त कठिन होता हैं; अतः तुम्हें तो प्रचाका पालन करते हुए इस उत्तम राज्यमें ही रहना चाहिये; क्योंकि पनिके चले जानेपर कुटुम्बका भार बहन करना खीका धर्म हैं।

श्रीयसिष्ठजी कहते हैं—श्रीराम! अपनी उस चन्द्रवदनी प्राणप्रियासे ऐसा कहकर जितेन्द्रिय राजा शिखिष्वज खान करनेके लिये उठकर चल दिये और स्नान करके उन्होंने अपने सम्पूर्ण दैनिक कार्योका सम्पादन किया। जब सायंकाल हुआ, तब पुन: संध्याकालीन समस्त कृत्योंको पूरा करके वे अपनी प्रियं पत्नी चूडालाके साथ शल्यापर सो गये। तदनन्तर आधी रातके समय जब सारे देशमें सन्नाटा छा गया, सारी जनता गाइ निद्रामें लीन हो गयी

और कोमल बिछावनसे युक्त पलंगपर सोयी हुई चूडाला भी गाढ़ निदामें निमग्न हो गयी, तब जिस प्लंगके आधे बिस्तरपर पत्नी सोयी हुई थी, उस प्रलंगसे राजा उठ खंड हए और 'हे राजलक्ष्मि ! तुम्हें नमस्कार हैं' यों कहकर अकेले ही अपने राजमहलसे चल पडे ।



चलते-चलते वे महासागरमें प्रवेश करनेवाले नदकी तरह एक भयंकर अरण्यमें जा पहुँचे। पुनः प्रातःकाल होनेपर राजा शिखिष्त्रज नेगपूर्वक वहाँसे आगे चले और वारह दिनों में बहत-से नगरों, देशों, पर्वतों और नदियोंको लाँघ गये।

तत्पश्चात वे मन्दराचलके तटवर्ती एक काननमें जा पहुँचे, जो मनुष्यके छिये अति दुर्गम था। वहाँसे मनुष्योंकी वस्ती और नगर अत्यन्त दूर पड़ते थे। वहाँ उन्होंने एक चौरस एवं शुद्ध स्थानमं, जो जलसे घिरा हुआ, शीतल, हरी-हरी वासोंसे आच्छादित होनेके कारण स्याम, स्निग्ध तथा फलोंसे लंद हुए ब्रुक्षोंसे सम्पन्न था, मञ्जरीयक्त लताओंसे वाँधकर अपने लिये एक पर्णशाला बना ली । फिर राजा-ने अपनी उस कुटियामें वाँसका चिकना डंडा, फलाहार-के लिये पात्र, अर्घ्यपात्र, पुष्पपात्र, कमण्डल, रहाक्षकी माला, शीतका निवारण करनेके लिये गुद्दी, चटाई और मगचर्म आदि लाकर यथास्थान रख दिये । इनके सिवा और भी जो कोई वस्त तापस-कर्मोपयोगी प्रतीत हुई. राजाने उसे भी लाकर वहाँ रख लिया। फिर दिनके प्रथम प्रहरमें प्रात:काल उन्होंने संध्यापूर्वक जप और दूसरे प्रहरमें पुष्प आदिका संचय कर लेनेके बाद स्नान और देवार्चन किया । तत्पश्चात् कुछ जंगली फल, कन्द-मूल और कमलदण्ड आदि खाकर उन जितेन्द्रिय नरेशने जपपरायण हो अकेले ही वह रात बितायी। इस प्रकार मन्द्र राचलकी तलहटीमें अपने द्वारा बनायी गयी पर्णशाला-के भीतर बैठकर जप करते हुए मालव-नरेश शिखिध्वज खेदरहित होकर दिन विताने लगे। वे अपने पूर्वानुभूत नित्य नृतन राजसी मोगविलासोंका कुछ भी स्मरण नहीं करते थे । भला, जिसके हृदयमें विवेकपूर्वक वैराग्यका उदय हो जायगा, उसके मनका अपहरण राज्यलक्ष्मयाँ कैसे कर ( सर्ग ८३-८४ )

सोकर उठी हुई चूडालाके द्वारा राजाकी खोज, वनमें राजाके दर्शन और राजाके भविष्यका विचार करके चूडालाका लौटना, नगरमें आकर राज्य-शासन करना, तदनन्तर कुछ समय बाद राजाको ज्ञानोपदेश देनेके लिये बाह्मणक्रमारके वेषमें उनके पास जाना, राजाद्वारा उसका सत्कार और परस्पर वार्तालापके प्रसंगमें क्रम्भद्वारा क्रम्भकी उत्पत्ति, वृद्धि और ब्रह्माजीके साथ उसके समागमका वर्णन

सकती हैं ?

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—रघुकुलमूषण राम ! इस वस्तुओंकी आवश्यकता पड़ती है, उन पदार्थींका संप्रह प्रकार राजा शिखिध्वज वनमें, एक तापसको जिन-जिन करके कुटियामें रहने छंगे। इधर घरपर चूडालाने क्या किया अत्र उसे सुनो । आधी रातके समय जब राजा शिखिष्वज महलसे निकलकर दूर चले गये, तब अकस्मात् चूडालाकी नींद्र टूटी । वह तत्काल उटकर शय्यापर बैट गयी और चिन्ताप्रस्त होकर यों विचार करने लगी—

'द:खर्का बात है, जो मेरे पतिदेव राज्यका परित्याग करके घरसे वनको चले गये: अत: अब मेरा यहाँ रहना किम कामका 2 में भी उनके समीप ही जाऊँगी: क्योंकि ब्रह्माने खियोंके लिये पतिको ही एकमात्र गति निर्धारित किया है।' यों सोच-विचारकर चुडाला प्रतिका अनुगमन करने-के लिये उठ खड़ी हुई और झरोखेके रास्ते निकलकर आकाशमें जा पहुँची । वहाँ आकाशमण्डलमें स्थित होकर उसने अपने पतिको निर्जन वनमें भटकते देखा । फिर वह उनके भविष्यके विषयमें पूर्णम्हपसे विचार करने लगी। राघव ! उसने अपने योगबळसे राजाको जैसे. जिस निमित्तसे, जिस देश और कालमें जितने कार्यका जिस रीतिसे सम्पादन तथा जिस प्रकार निर्वाणकी प्राप्ति आदि करनी होगी, उन सभी अवस्यंभावी विषयोंका योगके द्वारा अनुभव किया और फिर उन्होंके अनुकृत आचरण करनेके लिये वह ऐसा सोचकर आकाशसे लौट पड़ी कि दैवका यही निश्चित विधान माछम पडता है कि कछ कालके बाद ही मैं इनके समीप जाऊँ, अत: अभी मेरा वनमें जाना ठीक नहीं है । इस प्रकार निश्चय करके चुडालाने वहाँसे लौटकर पुनः अपने अन्तःपुरमें प्रवेश किया ।

दूसरे दिन उसने ऐसी घोषणा करा दी कि 'किसी विशेष कारणवरा महाराज इस समय बाहर गये हुए हैं।' इस प्रकार समस्त पुरवासी जनोंको आश्वासन देकर सुन्दरी चूडाला वहाँ रहने लगी। जैसे धानकी रखवाली करनेवाली खी समयानुसार पके हुए धानके खेतकी रख्ना करती है, बंसे ही वह समतापूर्वक अपने स्वामीकी शासनप्रणालीके अनुसार राज्यकी देख-भाल करने लगी। इस प्रकार वनमें राजा शिखिध्वजक और अपने महलमें

चुडालाके क्रमशः दिन, पक्ष, मास, ऋत और वर्ष वीतने लगे। यों सुन्दरी चुडालाको राजमहलमें और शिखिध्वजको जंगळी लताकुओंमें निवास करते अठारह वर्ष वीत गये। तद नन्तर बहत वर्षोतक उस महाशैलकी तलहरीमें निवास करते हुए राजा शिखिध्वज बुद्धावस्थाको प्राप्त हो गये। इधर चढाला अपने पतिकी रागादि वासनाओंके परिपाकको लक्ष्य करके उतने कालतक प्रतीक्षा करती रही। जब वनमें रहते हुए जरावस्थासे युक्त राजा शिखिध्वजके वहत-से वर्ष व्यतीत हो गये, तब पतिके प्रति अपने कर्तव्यकी भावनासे प्रेरित होकर चुडालाके मनमें ऐसा विचार उदय हुआ कि अब मेरे लिये पतिके समीप जानेका समय आ गया है । यों सोचकर वह मन्दराचलकी उपत्यका-में जानेके लिये तैयार हो गयी और रात्रिके समय अन्त:-पुरसे निकलकर आकाशमार्गसे उड़ चली । वह वायु-मण्डलमें होकर यात्रा कर रही थी । जब वह आकाशके मध्यमें पहुँची, तब उसने बादलोंमें चमकती हुई विजलियोंका वारंबार अवलोकन किया । उस समय वह मन-ही-मन कहने लगी--- 'अहो ! प्राणियोंका स्वभाव जीवनपर्यन्त शान्त नहीं होता, इसी कारण आज मेरा भी मन उत्कण्ठित हो ही गया । किंतु सखे चित्त ! यह तुम्हारा कोई दोष नहीं है; क्योंकि तुम्हारी उत्कण्ठा तो अपने खामीके प्रति हैं न । फिर भी तुम उत्कण्ठासे परिपूर्ण होकर स्थित रहो, तुम्हारे भलीभाँति उन्कण्ठित होनेसे मेरा क्या प्रयोजन मिद्ध हो सकता है: क्योंकि मेरे स्वामी तो अब तपस्वी हैं। अत: क्षीणकाय एवं वासनाग्रन्य हो गये होंगे । मैं तो ऐसा समझती हूँ कि उनका मन अब राज्य आदि भोगोंकी ओरसे उपरत हो गया होगा । जैसे वर्षाकालकी क्षुद्र नदी महानद्रमें मिलकार उसीमें विलीन हो जाती है, वैसे ही उनकी वासनालता महान् आत्मामें एकमेक हो गयी होगी । वे एकात्मा होकर एकान्तमें ही रत रहते होंगे तथा उन वीतरागकी वासनाएँ ज्ञान्त हो गयी होंगी।

मेरे विचारमें नो ऐसा आता है कि अब मेरे खामीकी स्थिति सूख बुक्षकी-सी हो गयी होगी। तथापि वित्त ! तुम्हें उल्कण्ठित होनेकी क्या आवश्यकता है। मैं खर्य अपने योगबळसे पतिदेवकी बुद्धिको उद्बुद्ध करके उन्हें उल्कण्ठित कर हूँगी और फिर तुम्हारे साथ मिला दूँगी। मैं अपने मुनिखकूप खामीके इच्छारहित मनको समतायुक्त बनाकर राज्यमें ही नियुक्त करहँगी और फिर हम दोनों चिस्काळतक सुखबूर्वक निवास करेंगे। अहो ! निश्चय ही चिस्काळके पश्चात् मैं इस शुभ मनोरथको प्राप्त करूँगी।

यों सोचकर चूडाव्य आकाशमार्गसे उड़ती हुई पर्वतों, देशों, मेथों तथा दिग्दिगन्तोंको ठाँघकर मन्दराचलकी उस



कन्दराके निकट जा पहुँची । वहाँ वह अद्दयरूपसे आकाशमें ही स्थित रही । फिर हुश्तों और व्यताओं के स्पन्दनसे गमनागमनको सूचित करनेवाटी वायुकी तरह उसने वनके भीतर प्रवेश किया। वहाँ उसने वनके

किसी एक प्रदेशमें पर्णशाला वनाकर उसमें बैठे हुए अपने पतिको देखा । जो पहले हार, बाजूबंद, कड़े और कुण्डळ आदिसे विभूषित होकर सुमेरके समान कान्तिमान दीखते थे, उन्हींको आज चूडालाने कुशकाय, कृष्णवर्ण तथा जीर्ण-शीर्ण पत्तेकी तरह शुष्क शरीरवाला देखा। उनके मिरपर जटाएँ वँध गयी थीं तथा शरीरपर बल्कल-वस्त्र शोभा दे रहा था। शान्त तो वे थे ही; अतः अकेले ही भूमिपर बैठकर पुष्पोंकी माला गूँथ रहे थे। उन्हें देखकर मर्वाङ्गसुन्दरी चूडालाका मन कुछ खिन्न हो गया; फिर वह मन-ही-मन कहने लगी----'अहो ! मेरे पतिकी यह कैसी अज्ञानभरी मूर्खता है । इसी मूर्खताके प्रसादसे ही ऐसी दशाएँ आया करती हैं । ये शोभाशार्छा नरेश मेरे परम प्रिय पति हैं। इनका हृदय गाइ मोहरो आहत हो गया है, इसी कारण ये इस दशाको प्राप्त हो गये हैं। अतः अब में इन्हें सर्वोत्तम ज्ञान प्रदान करनेके लिये अपने इस रूपका परित्याग करके किसी अन्य रूपसे इनके समीप जाऊँगी; क्योंकि यदि मैं इसी रूपसे जाती हूँ तो 'यह वाला मेरी प्रेयसी प्रिया है' यों समझ-कर ये मेरे कथनपर मलीमाँति ध्यान नहीं देंगे, इसलिये तपस्त्रीका वेप धारण करके इनके सामने उपस्थित होकर में क्षणभरमें इन्हें प्रबुद्ध कर दूँगी । इस समय मेरे खामीकी बुद्धि रागादि वासनाओंके परिपाकसे परिपक्क हो गयी है, अतः अब इनके निर्मेख चित्तमें आत्मतत्त्व मलीभाँति प्रकट हो सकता है। यों मन-ही-मन विचार करके चूडाला थोड़ी देरतक ध्यानमग्न हो गयी। फिर, तत्काल ही जल-तरङ्गकी तरह उसका रूप बदल गया और वह एक ब्राह्मणकुमारके रूपमें परिवर्तित हो गयी । फिर तो वह उसी रूपसे उस जंगलमें उतर पड़ी और अपने पतिदेवके सामने जाकर खड़ी हो गयी। उन समय उसका मख मन्द मुसकानसे सुशोभित हो रहा था।

उस द्विजपुत्रका शरीर तपाये हुए सुवर्णके समान गौरवर्णका था, कंशेपर शुक्र यज्ञोपत्रीत लटक रहा था और वह दो निर्में खंड वर्कोंसे आच्छादित था। इम प्रकार वह दूसरे वनसे आया हुआ मूर्तिमान तप-सा ही प्रतीत होता था। उस शोभाशाळी द्विजकुमाएको अपने सामने देखकर राजा शिखिष्यजने समझा कि यह कोई देवपुत्र आया हुआ है, अत: वे अपनी खड़ाऊँ छोड़कर तरंत ही उठ खड़े हुए और बोळे—'देवपुत्र ! आपको



नमस्कार है। आइये, इस आसनपर विराजिये। ' यों कहकर उन्होंने अपने हाथसे उसके सामने एक पत्तेका आसन एव दिया। तब ब्राह्मणकुमारने भी कहा—-'राजर्षे! आपको प्रणाम है।'

शिखिध्वजने कहा महाभाग देवपुत्र ! कहाँसे आपका शुभागमन हुआ है ? आज मुझे जो आपका दर्शन प्राप्त हो गया, इससे में आजका दिन सफल समझता हूँ । मानद ! आपका कल्याण हो । आपके लिये यह अर्थ है, यह पाद्य है, ये पुष्प हैं और यह गुँधी हुई माला है — इन्हें आप प्रहण करनेकी छूपा करें ।

श्रीवसिष्ठजी कहने हैं—निष्पाप राम! ऐसा कहकर राजा शिखिष्वजने ब्राह्मणकुमारके वेषमें आयी हुई अपनी उस प्रियनमा पत्नीको शास्त्रविधिकं अनुसार अर्थ्य, पाद्य, पुष्प और माळा आदि समर्पित किये।

तत्पश्चात् ( त्राह्मणकुमारके वेषमें ) चूडाला चोली— सज्जनिशिरोमणे ! आपने शान्त मनसे निर्वाण-प्राप्तिके लिये फलकी कामनासे रहित उन्कृष्ट तपका संचय तो कर लिया है न ! क्योंकि सौम्य! आपने जो धन-धान्य-सम्पन्न राज्यका परित्याग करके महावनका आश्रय लिया है, आपका यह शान्त ब्रत तलवारकी धारके समान है ।

शिखिध्यजनं कहा—भगवन् ! आपके लोकोत्तर चिह्नस्वन्त्रप् मीन्दर्यसे ही ज्ञात हो रहा है कि आप कोई
देवता हैं, इसीसे सब कुछ जानते हैं। इसमें आश्चर्यकी
कौन-सी बात है ! सौन्दर्यशाली देव ! अभी मेरी प्रियतमा
भार्या वर्तमान है। आजकल वह मेरे राज्यका संचालन कर
रही है। उसीके सारे अङ्गोंकी तरह आपके अङ्ग लिक्षत
हो रहे हैं। अभ्यागतका आदर-मस्कार करनेसे अपना
जीवन सफल हो जाता है, इसलिये सरपुरुष अभ्यागतको देवतासे भी बढ़कर पूज्य मानते हैं। (इसी कारण
मेने आपका आतिथ्य किया है।) निर्मल चन्द्रमाके समान
कान्तिमान् मुख्याले देवपुत्र ! अब मेरे मनमें एक संशय
है, उसका आप निवारण कीजिये। वह संशय यह है
कि आप कोन हैं ! किसके पुत्र हैं ! और मुझपर कृपा
करके कहाँसे और किस लिये यहाँ प्रधारे हैं !

बाक्षण कुमार बोला — राजन् ! आपके प्रश्नानुसार में सारी वातें कहता हूँ, सुनिये । इस जगन्मण्डलमें मुनिवर नारद रहते हैं । उनका हृदय परम विद्युद्ध है । उनके शरीरका वर्ण पुण्यलक्ष्मीके कमनीय मुखमें सुशोमित कर्षूरके निलक्षके सदश गौर है । किसी समय वे देविं मेरिगिरिकी कन्दरामें ध्यानावस्थित थे । उस गुहाके समीप ही उत्ताल तरङ्गोंबाली गङ्गाजी वह रही थाँ, जिनका जल मेरिगिरिके सौन्दर्थसे उद्धासित हो रहा था, जिससे वे

हास्की तरह सुशोभित हो रही थीं । उसी गङ्गा नदीके तटपर एक बार ध्यानसे विस्त होनेपर नारद मनि वैठे थे, तबतक उन्हें कङ्कणोंकी झनकारसे यक्त जलकीडाकी कल-कल ध्वनि सनायी पड़ी । सनते ही उनके मनमें कुछ कुत्रहुल उत्पन्न हो गया और उन्होंने यह जानना चाहा कि यह क्या है। फिर तो कौतुकवश चारों ओर दृष्टि दौडानेपर उन्हें नदीमें रम्भा, तिलोत्तमा आदि अप्सराओंका दल दिखायी पड़ा, जो जलकी इससे निवृत्त होकर बाहर निकल रहा था। भींग जानेके कारण उनके समस्त अङ ऊपरसे नीचेतक दीख रहे थे और ये परस्पर एक-दसरेमें प्रतिबिम्बित हो रहे थे, जिससे वे एक दूसरीके लिये दर्पण-सी बन गयी थीं। एक ही स्थानपर एकत्रित किये गये चन्द्रमण्डलके कलापुञ्जकी भाँति उस कमनीय नारीदलको देखकर जब सहसा नारदम्निका चित्त अन्ध हो उठा, तव उनका वीर्य सविवित हो गया ।

तदनन्तर नारदम्निने अपने मनरूपी उन्मत्त गजराज-को विश्रद्ध बुद्धिरूपी रस्सेसे विवेकरूपी सदृढ आलानमें बाँध दिया और उस स्विलित हुए वीर्यको, जो प्रलय-कालीन अग्निके तापसे पिघले हुए चन्द्रहवके सदश तथा पारद और सवर्ण आदि शम्मके दिच्य वीर्यके समान था, अपने पास ही पड़े हुए एक अद्भत कान्तिमान स्फटिक कुरभमें स्थापित कर दिया । फिर उन्होंने उस कुरभको अपने संकल्पजनित दूधसे परिपूर्ण कर दिया, कुछ ही दिनोंमें वह घटस्थित अभ गर्भ वृद्धिको प्राप्त हो गया । फिर तो जैसे मास चन्द्रमाको तथा वसन्त ऋत प्रष्पोंको उत्पन्न करती है, उसी प्रकार समय आनेपर उस घटने एक कमळदळ-सदश नेत्रोंबाले बालकको जन्म दिया । कम्भ-से वह बालक सम्पूर्ण अङ्गोंसे परिपूर्ण होकर निकला था। उस समय वह ऐसा जान पड़ता था मानो क्षीरसागरसे दूसरा क्ष्मरहित पूर्ण चन्द्रमा निकला हो । शुक्कपक्षके ंचन्द्रमाके समान वह कुछ ही दिनोंमें बढकर बडा हो

गया । उसका शरीर अनुपम सौन्दर्यसे युक्त था । जव वह जातकर्म आदि सभी संस्कारोंसे सम्पन्न हो गया, तव मुनिवर नारद्रने अपना सारा विद्याधन उस वालकर्मे उमी प्रकार स्थापित कर दिया, जैसे एक पात्रमें रखा हुआ धन दूसरे पात्रमें उँडेल दिया जाता है । थोड़े ही दिनों-में वह सम्पूर्ण वाष्ट्रयक्षा विशिष्ट ज्ञाता हो गया । इम प्रकार मनिवर नारदने उसे अपना प्रतिविम्ब-मा वना दिया ।

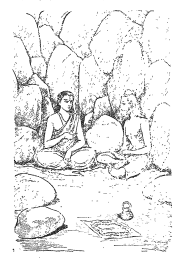
तदनन्तर नारदजी अपने पुत्रको साथ लेकर ब्रह्मलोक-को गये और वहाँ उससे अपने पिता ब्रह्माजीके चरणोंमें अभिवादन करवाया । प्रणाम कर चुकनेके बाद ब्रह्माजीने अपने पौत्रसे परीक्षार्थ वेदादि शास्त्रोंके विषयमें प्रश्न किये और उनका समचित उत्तर पानेपर उन्होंने उसे पकड़कर अपनी गोदमें बैठा लिया। फिर तो, उन कमलयोनिने उस कम्भ नामवाले पौत्रको केवल आशीर्वाद देकर सर्वज्ञ तथा ज्ञानका पारगामी विद्वान बना दिया । साध्रशिरोमणे ! वह कस्भ मैं ही हूँ । कस्भसे उत्पन्न होनेके कारण मेरा ही नाम कुम्भ पड़ा है। मैं नारदमुनिका पुत्र और पद्मजन्मा ब्रह्माका पौत्र हूँ । ब्रह्मळोक ही मेरा घर है । वहीं मैं अपने पिताजीके साथ सुखपूर्वक निवास करता हैं। चारों वेद मेरे सहद हैं। मैं किसी कार्यवश नहीं, बल्कि कौतुकवश स्वेच्छानुसार सभी लोकोंमें विचरता हूँ। जब मैं भूळोकमें विचरण करता हूँ, उस समय मेरे पैर भूतलपर नहीं पड़ते, धूलिकण अङ्गोंका स्पर्श नहीं करते और मरा शरीर कभी मलिन नहीं होता । आज मैं आकाशमार्गसे जा रहा था कि सामने आप दिखायी पड गये. इसलिये यहाँ चला आया हूँ । वनवासके गुणों तथा तजन्य फलोंके ज्ञाता साधो ! इस प्रकार अपने अनुभवके अनुसार मैंने सारा-का-सारा वृत्तान्त आपको बतला दिया ।

श्रीवाल्मीकिजी कहते हैं—सुने! महर्षि वसिष्ठके इस प्रकार कहते-कहते वह दिन समाप्त हो गया। जब भगवान् सूर्य अस्ताचळकी ओर जाने ळगे, तब वह सभा नमस्त्रार करके सायंकाळीन विधिका सम्पादन करनेके सूर्योदय होते-होते समामें जुट गये। (सर्ग ८५-८६)

विसर्जित हुई और सभी सभासद् मुनिवर वसिष्ठको िलये खान करने चले गये और रात्रि व्यतीत होनेवर पन:

#### राजा शिविध्वजद्वारा क्रम्भकी प्रशंसा, क्रम्भका ब्रह्माजीके द्वारा किये हुए ज्ञान और कर्मके विवेचनको सुनाना, राजाद्वारा कुम्मका शिष्यत्व-स्वीकार

राजा शिखिष्यजने कहा-देवकुमार ! में तो ऐसा समझता हूँ कि जैसे आँवी मेघोंको उड़ाकर पर्वतपर पहुँचा देती है, उसी प्रकार मेरी संचित पुण्यराशिने अप्रकटरूपसे फळडानान्मख होकर आपको यहाँ भेजा है। साबी ! आपके वचनोंसे तो मानी अमृत टपक रहा है, अतः आपके साथ आज जो मेरा समागम हो गया, इससे अब मैं धर्मात्माओंकी गणनामं सर्वप्रथम गिना जाऊँगा । प्रभो ! साध-समागमसे चित्तको जैसी शान्ति उपलब्ब होती है, वैसी शान्ति राज्य-लाभ आदि कोई भी पदार्थ नहीं दे सकते: क्योंकि सत्सङ्ग होनेपर सामान्यरूपसे अपरिमित ब्रह्मानन्दरूप सुख प्रकट होने लगता है, जिससे कल्पनाजनित सुख प्रदान करने-वाले रागादि दोषोंका विचार ही नष्ट हो जाता है।



यो० वा० अं० ५८-

(देवप्त्रके वेषमें) चृडाला बोली—साधुश्रेष्ठ! छोड़िये इस कथाको । मैंने तो आपके प्रश्नानुसार अपना सारा वृत्तान्त आपको बता दिया। अब आप मझे अपना परिचय दीजिये--आप कौन हैं ? इस पर्वतपर क्या कर रहे हैं ! आपको अरण्यवास करते कितना समय बीत गया और इससे आप अब कौन-सा कार्य सिद्ध करना चाहते हैं ?--यह सब बताइये ।

शिखिज्वजने कहा-भगवन् ! आप तो खयं ही देवकुमार हैं, अतः लोकबृत्तान्त और परमार्थवृत्तान्तके पूर्ण ज्ञाता हैं । मेरे विषयमें भी आप सब कुछ यथार्थ रूपसे जानते ही हैं, फिर, इसके अतिरिक्त मैं और क्या कहूँ।आर्य ! यद्यपि आप मुझे जानते हैं, फिर भी में आपसे अपना परिचय संक्षेपमें दे रहा हूँ, सनिये। मैं शिखिष्वज नामका राजा हूँ और अपने राज्यका परित्याग करके यहाँ चला आया हूँ। मैं संसार-भयसे भीत हो गया हूँ, अतः इस वनमें निवास करता हूँ। तत्त्वज्ञ ! मुझे सबसे बड़ा भय तो इस वातका है कि कहीं संसारमें मेरा पुनर्जन्म न हो जाय । यद्यपि मैं दिगृदिगन्तोंमें भ्रमण कर रहा हूँ और कठोर तप भी कर रहा हूँ, तथापि मुझे अभी वास्तविक शान्ति प्राप्त नहीं हुई है, शास्त्रोक्त प्रक्रियाका समुचित रूपसे सम्पादन करनेपर भी मुझे दु:ख-पर-दु:खही मिलते जा रहे हैं और मेरे लिये अमृत भी विषवत् हो गया है। ( भगवन ! इसका क्या कारण है १)

( देवपुत्रके रूपमें )चुडाला बोली—साधो ! पहले किसी समय मैंने अपने पितामह ब्रह्माजीसे ऐसा प्रश्न किया था- 'प्रभो ! ज्ञान और कर्म-इन दोनोंमें जो एकमात्र श्रेयस्कर हो। उसे मझे बतानेकी क्रपा कीजिये।

तब बह्माजीनं कहा-वेटा ! ज्ञान और कर्ममें ज्ञान ही परम श्रेयस्कर है; क्योंकि उससे मलीमॉित कैवल्य-खरूप परमात्माका साक्षात् अनुभव हो जाता है; परंतु पुत्र ! जिन्हें ज्ञान-दृष्टिकी प्राप्ति नहीं हुई है, उनके लिये कर्म ही सबसे बढ़कर है; क्योंकि जिसके पास रेशमी साल नहीं है, वह क्या साधारण कम्बळको भी छोड़ देता है ? अज्ञानीके सभी कर्म सफल हैं अर्थात जन्म-मरणरूप फल प्रदान करते हैं: क्योंकि कर्मीकी सफलतामें प्रयोजक वासनाएँ उसमें बनी हुई हैं: परंत जो ज्ञानसम्पन्न है, उसके सभी कर्म निप्फल हैं अर्थात् वे जनम-मरणरूप फल नहीं देते; क्योंकि उसकी सारी वासनाएँ नष्ट हो चुकी हैं। जैसे ऋत-परिवर्तनके समय पहली ऋतुके गुणोंका आगामी ऋतुमें विनाश हो जाता है, उसी तरह वासनाका क्षय हो जानेपर कर्मफल भी नष्ट हो जाता है। वत्स ! वास्तवमें वासना कार्यवस्त है ही नहीं, किंतु जैसे मरुखलमें असत्यरूपसे जल प्रतीत होता है, उसी प्रकार वह मूर्खताके कारण अज्ञानीमें अहंकार आदिका रूप धारण करके असत्यरूपसे प्रकट होती है। परंत 'सर्व ब्रह्म-सब कुछ ब्रह्म ही है। ऐसी भावना करनेसे जिसके अज्ञानका नाश हो गया है, उसके मनमें वासना उत्पन्न ही नहीं होती । ठीक उसी तरह, जैसे बुद्धिमान् पुरुषको मरस्थलमें जळकी भ्रान्ति नहीं होती । अपने भीतरसे वासनामात्रका पूर्णतया परित्याग कर देनेसे जीव जरा-मरणरहित एवं पुनर्जन्मशून्य परमपदको प्राप्त हो जाता है ।

( देवपुत्रके रूपमें ) चूडाला कहती है—राजर्षे ! इस प्रकार जब वे ब्रह्मा आदि महापुरुष भी ज्ञानको ही परमोत्कृष्ट श्रेय बतलाते हैं, तब आप उस ज्ञानसे रहित क्यों हैं ! मूपाल ! 'इघर कमण्डल है, इघर दण्डकाण्ठ है, इघर कुशकी चटाई हैं'—ऐसे अनयेंसि परिपूर्ण इस संसारमें क्यों सुख मान खे हैं ! राजन् ! मैं कौन हूँ ! यह जगत् कैसे उत्पन्न हुआ है और किस उपायसे

इसकी शान्ति होगी ?—इन प्रश्लोपर किसल्विये आप विचार नहीं करते ? क्यों अज्ञानी बने बैठे हैं ? नरेश ! जो सगुण-निर्गुणरूप परमात्माके तत्त्वको जाननेवाले हैं, ऐसे महात्माओं के पास जाकर 'वन्थन कैसे हुआ और मोश्नका उपाय क्या है ?' यों प्रश्न करते हुए आप उनके चरणोंकी सेवा क्यों नहीं करते ? यहाँ पर्वतकी कन्दरामें बैठे इस कठोर तपस्यामें आप अपना जीवन क्यों विता रहे हैं ? जिस युक्तिसे संसार-बन्धनसे मुक्ति मिलती हैं, वह तो समतापूर्ण दिष्ट्याले महात्माओंके पास जाकर उनसे पूल्तेसे, उनकी सेवासे तथा उनके समागमसे ही उपलब्ध होती हैं।

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—रघुनन्दन ! उस देव-रूपिणी कान्ता चूडाळाने जब इस प्रकार ज्ञानोपदेश किया, तब राजा शिखिष्ठजकी आँखोंसे अश्रुधारा बहने लगी और वे इस प्रकार बोले।

शिखिथ्यजने कहा—देवकुमार ! बहुत कालके पश्चात् आज आपने मुझे प्रबुद्ध कर दिया । अहो ! इतने दिनोंतक साधु-समागमका परित्याग करके में जो वनमें निवास करता रहा, यह मेरी मूर्खताका परिचायक है । आप जो खयं ही यहाँ पवारकर मुझे ज्ञानोपदेश कर रहे हैं, इससे तो मैं समझता हूँ कि निश्चय ही मेरे सम्पूर्ण पापोंका विनाश हो गया । सुमुख ! अब आप ही मेरे गुरु हैं, आप ही मेरे पिता हैं और आप ही मेरे मित्र हैं । मैं आपका शिप्य हूँ और आपके चरणोंमें नतमस्तक हूँ, मुझपर इपा कीजिये । मगवन् ! जिसे आप सर्वोत्तम समझते हों और जिसे जान लेनेपर फिर शोक नहीं करना पड़ता तथा जिसको प्राप्त करके मैं मुक्त हो जाऊँगा, उस परम्रह्म-तत्त्वका मुझे शीम ही उपदेश दीजिये ।

(देवपुत्रके रूपमें) चूडाला बोली—राजर्षे! यदि आप मेरे वचनोंको उपादेय मानते हों अर्थात् उन्हें सुननेकी श्रद्धा रखते हों तब तो मैं अपनी जानकारीके अनुसार उस ब्रह्मका उपदेश करूँगा, अन्यथा कुछ भी नहीं कहूँगा; क्योंकि अश्रद्धाछुके सामने कुछ कहना निरर्थक होता है। साथ ही जिसके क्वनोंमें श्रोताकी श्रद्धा नहीं होती और जिससे कौत्रहुळसे प्रश्न किया जाना है, उस क्काके क्वन निष्फळ हो जाते हैं।

शिक्षिञ्चन कहा—गुरुदेव ! मैं आपसे यह सत्य प्रतिज्ञा करता हूँ कि आप जो कुछ उपदेश देंगे, में उसे वेदके विधि-वाक्यकी माँति निश्चय ही तुरंत प्रहण कर छुँगा। ( देनपुत्रके रूपमें ) चूडाला योली—राजर्पे ! जैसे छोटा शिद्यु अपने पिताके वचनको विना ननु-नच किये प्रमाणवुद्धिसे स्वीकार कर लेता है, वैसे ही आप भी मेरे इन वचनोंको ग्रहण कीजिये । राजन् ! सुनिये, में एक ऐसे मनोहर कयानकका वर्णन करूँगा, जो आपके चिग्त्रके सदश है । वह चिरकालके पश्चात् उन्नतिको प्राप्त होती हुई मन्दमित्योंकी बुद्धिको उद्बुद्ध करनेवाल है तथा उत्कृष्ट बुद्धिवालोंको शीव ही भवभयसे उद्धार करनेवाला है । (सर्ग ८७)

#### चिरकालकी तपस्यासे बात हुई चिन्तामणिका त्याग करके मणिबुद्धिसे काँचको ग्रहण करनेकी कथा तथा विनध्यगिरिनिवासी हाथीका आख्यान

-C22

(देवपुत्रके रूपमें ) चूडाला कहती है—राजन्! एक श्रीसम्पन्न पुरुष था, जो कलाओंका ज्ञाता, अल-विद्यामें निपुण और व्यवहार करनेमें भी चतुर था । वह जिन-जिन कार्योंके करनेका संकल्प करता, उन्हें पूरा करके ही छोड़ता था। इतना होनेपर भी उसे परमपदका ज्ञान नहीं था । तब वह अनन्त प्रयत्नोंसे उपलब्ध होनेवाली चिन्तामणिकी प्राप्तिके लिये तपश्चर्यामें प्रवत्त हुआ । उस दृढ़निश्चयी पुरुषके कुछ कालतक महान् प्रयत्न करनेपर चिन्तामणि प्रकट हुई। मला, उद्योगी पुरुषोंके लिये ऐसी कौन-सी वस्तु है जो सलम नहीं हो सकती: क्योंकि यदि अकिंचन भी कप्टकी परवा न करके अपनी बुद्धिके सहारे कार्यमें प्रवृत्त होकर उद्यम करता है तो उसे भी उस कार्यको निर्विव्यताप्रवंक सम्पन करनेकी शक्ति प्राप्त हो जाती है। इस प्रकार उस उत्तम मणिराजके प्राप्त होनेपर वह यह निश्चय नहीं कर सका कि यह चिन्तामणि ही है। तब घोर दु:ख और परिश्रमसे उपलब्ध हुई उस चिन्तामणिकी उपेक्षा करके वह अपने विस्मययुक्त मनसे यों विचार करने लगा-- 'यह चिन्तामणि है या नहीं है; क्योंकि यदि चिन्तामणि होती तो यह मेरे सामने प्रत्यक्ष नहीं

होती । मैं इसका स्पर्श करूँ या न करूँ; कहीं ऐसा न हो कि यह मेरे छूनेसे अदृश्य हो जाय । निश्चय ही इतने ही समयमें उस वास्तविक मणिराजकी प्राप्तिनहीं हो सकती; क्योंकि शाकोंका कथन है कि उसके लिये जीवनपर्यन्त प्रयत्न करना पड़ता है । मला, मेरी ऐसी उन्ह्रण्ट माग्य-सम्पत्ति कहाँ हो सकती है, जो इतने थोड़े कालमें सम्पूर्ण सिद्धियोंको प्रदान करनेवाली उस चिन्तामणिको में पा छूँ। मेरी तपस्या तो बहुत थोड़ी है । में साधुओंमें एक तुन्छ मतुथ्य हूँ और दुर्माण्यका एकमात्र पात्र हूँ । ऐसी स्थितिमें सिद्धियाँ मेरे निकट कैसे आ सकती हैं । 'रेसी स्थितिमें सिद्धियाँ मेरे निकट कैसे आ सकती हैं ।'

इस प्रकार वह मूर्छ तर्क-वितर्कके हिंडोलेमें झूळता हुआ बहुत देस्तक विचार करता रहा । अन्तती-गत्वा उसने उस मणिके ग्रहण करनेका विचार छोड़ दिया; क्योंकि मूर्खताके कारण उसकी बुद्धि मूढ़ हो गयी थी। ऐसा नियम भी है कि जो बस्तु जिसे जिस समय (प्रारव्यके कारण) प्राप्तव्य नहीं होती, वह उसे उस समय पा नहीं सकता । देखो न, उस दुर्बुद्धिने प्राप्त हुई चिन्तामणिकी भी उपेक्षा कर दी । इस प्रकार जब वह तर्क-वितर्क करता ही रह गया, तब वह मणि उइकर वहाँसे अहश्य हो गयी; क्योंकि

अबहेल्या करनेवालेको सिद्धियाँ उसी प्रकार छोड़ देती हैं, जैसे धनुषसे छोड़ा हुआ बाण प्रत्यश्चाका परित्याग कर देता है । सिद्धियाँ जब आती हैं, तब वे सभी अभीष्ट पदार्थोंको देती रहती हैं, परंतु अबहेल्या करनेपर जब वे बापस जाने लगती हैं, उस समय वे उस प्रस्पकी बुद्धिका विनाश कर डाल्टी हैं।

इस प्रकार उस चिन्तामणिके अदृश्य हो जानेपर वह पुनः उस उत्तम रत्नकी प्राप्तिके ळिये यत-पूर्वक चेष्टा करने लगा; क्योंकि अटल निश्चयवाले मनुप्य अपने कार्यसे उद्विम नहीं होते । कुछ समयके वाद उसे अत्यन्त कान्तिमान् एक कांचका दुकड़ा दिखायी पड़ा । फिर तो, जैसे मोहग्रस्त अज्ञानी पुरुष मिट्टीको सुवर्ण समझने लगता है, उसी प्रकार उस मूर्खने 'यही चिन्तामणि हैं यों निश्चय करके उसकी उपादेयता स्वीकार कर ली। उस काँचकी मणिको लेकर उसने सोचा कि अब तो इस चिन्तामणिके प्रभावसे मुझे सारी अभीष्ट वस्तुएँ अनायास ही मिल जायँगी, फिर इन धन-सम्पत्तियोंको लेकर क्या करना है-ऐसा विचारकर उसने अपनी पहली सम्पत्तिका त्याग कर दिया । उसे विश्वास हो गया कि 'अब तो घरसे दूर जाकर इच्छानसार सम्पत्ति-सम्पन्न होकर मैं सुखपूर्वक जीवन-यापन करूँगा'----ऐसी धारणा करके वह मूर्ख निर्जन काननमें चला गया। वहाँ पहुँचनेपर, उसे उस काँच-खण्डसे कुछ मिलना-ज़लना तो था ही नहीं, वह भारी विपत्तिमें फँस गया । मूर्खताके कारण जैसे दु:ख मनुष्यके सामने आते हैं, वैसे दु:ख तो भीषण आपत्तियोंमें फँसनेपर, बुढ़ापेसे तथा मृत्युसे भी नहीं प्राप्त होते । अतः एकमात्र मूर्खता ही सम्पूर्ण दुःखोंकी प्राप्तिमें कारण है।

भूपाल ! अब यह दूसरा मनोहर उपाख्यान धुनो । साधो ! यह आपके वृत्तान्तके ही अनुरूप है और बुद्धिको परमोख्डष्ट ज्ञान प्रदान करनेवाला है । राजन् ! विन्य्यगिरिके किसी वनमें एक हाथी रहता था, जो बड़े-बड़े युयपतियोंके युयका भी अधिपति था । उसके दोनों ढाँत बहुत सफेद और लंबे थे तथा बज़की व्यालाके समान चमकीले एवं तीक्ण थे। एक वार एक महावतने उसे चारों ओरसे लोहेकी शृङ्गलासे जकड़कर वैसे ही वाँच दिया, जैसे मुनिवर अगस्त्यने विन्ध्याचलको और उपेन्द्रने असुरराज बळिको वाँघ दिया था। बँधा तो वह था ही, ऊपरसे उसके गण्डस्थलींपर शस्त्रोंकी मार भी पड़ रही थी, जिससे वह घैर्यशाली गजराज भीषण यन्त्रणा भोग रहा था । उसे बड़ी पीड़ा हो रही थी । इस प्रकार लोहेकी जंजीरमें वैधे हुए उस गजराजको जब तीन दिन बीत गये, तब उसे बड़ा खेर हुआ और उस वन्धनको तोड़ डालनेके लिये तैयार होकर उसने चिग्धाइना ग्रुरू किया । फिर तो चार ही घड़ीमें घोर प्रयास करके उस हाथीने अपने दोनों ढाँतोंसे बन्धनको छिन्न-भिन्न कर दिया । उसका शत्र महावत दूरसे ही उसकी बन्धन-छेदन-क्रियाको देख रहा था। जव उस हाथीका बन्धन टूट गया, तब वह महावत पहले एक ताड़बृक्षपर चढ़कर वहांसे अंकराद्वारा उस हाथीको वरामें करनेके लिये उसके सिरको लक्ष्य करके कृद पड़ा; परंतु उसके पैर हाथीके सिरपर नहीं पहुँच सके, जिससे वह घबराकर भूमिपर गिर पडा ।

राजों ! तिर्यग्-मोनिमं भी प्रकाशमान एवं विशुद्ध गुणोंसे युक्त साधु-खमाववाले जीव देखे जाते हैं, इसीलिये अपने शतुभूत महावतको मामने गिरा हुआ देखकर उस गजराजके हृदयमें करुणा उरवन्न हो गयी । वह सोचने लगा—'यदि मैं इस गिरे हुएको पैरोंसे कुचल दूँ तो इससे मेरा कौन-सा पुरुषार्थ सिद्ध होगा।' यों विचारकर हाथीने अपने शतुभूत उस महावतके प्राण नहीं लिये । जब वह हाथी वहाँसे जंगलकी ओर चला गया, तब महावत उठ वैठा । उसका शरीर और बुद्धि—दोनों खस्थ थे । हाथीके जानेके साथ-ही-साथ

उसकी व्यथा भी दूर हो गयी । इतने ऊँचे ताड़बृक्षकी चोटीसे गिरनेपर भी उसका अङ्ग-भङ्ग नहीं हुआ था । वह पैदळ चळनेमें बड़ा उत्साही था । इस प्रकार जब उस हाथीक शत्रु महावतका प्रयोजन सिद्ध नहीं हुआ और हाथी उसके हाथसे निकल गया, तब उसे महान् दुःख हुआ । वह पुनः यत्नपूर्वक बनमें झाड़ियोंमें छिपे हुए उस हाथीकी खोज करने लगा । चिरकालके पश्चात् इसे बही गजराज मिला, जो एक जंगलमें बृक्षके नीचे बैठकर विश्राम कर रहा था । तब उस धूर्त महावतने, जहाँ वह हाथी बैठा था, उसके समीप ही हाथीके फँसाने योग्य एक गोलाकार गड़हा खोदकर तैयार किया और ऊपरसे उसे कोमल लताओंसे हक दिया ।

कुछ ही दिनोंके बाद जब वह हाथी वनमें विहार कर रहा था कि यकायक उसी गड्ढेमें जा गिरा। तव उस महावतने गड्ढेमें गिरे हुए उस हाथीको पुनः सुटहरूपसे बाँध दिया, जो आज भी भूगर्भमें पड़ा दुःख

भोग रहा है। यदि वह हाथी अपने सामने गिरे हुए शतुको पहले ही मार डाले होता तो आज उसे शत्र-द्वारा गर्तवन्धनरूप दु:खकी प्राप्ति नहीं हुई होती। जो मनुष्य मूर्खतावरा वर्तमान क्रियाओंद्वारा आगामी कालका शोधन नहीं कर लेता, वह विन्ध्यगिरिनिवासी गजराजकी भाँति ही दु:खका भागी होता है । वह हाथी 'मैं शृङ्खलावन्धनसे मुक्त हो गया हूँ' इतने मात्रसे ही संतुष्ट हो गया; परंतु दूर चले जानेपर भी वह पुन: अज्ञानवरा बन्धनमें पड़ गया । भला, मूर्खता कहाँ नहीं वाधा पहुँचाती अर्थात् सर्वत्र वाधा देती ही है। महात्मन् ! 'बद्ध हुआ भी मैं बन्धनरहित हूँ' इस प्रकारकी चित्तगत मूर्खताको ही परम वन्यन समझना चाहिये। अतः उससे छुटकारा पानेके लिये परमात्माके संकल्पसे उत्पन्न सम्पूर्ण त्रिलोकीको परमात्माका खरूप समझना चाहिये। जिसे इस प्रकारका ज्ञान नहीं है और जो मूर्खतामें स्थित है, उसके लिये वह खयं ही सहसा समस्त बन्धनोंका कारण वन जाता है। (सर्ग ८८-८९)

## कुम्भद्वारा चिन्तामणि और काँचके आख्यानके तथा विन्ध्यगिरिनिवासी हाथीके उपाख्यानके रहस्यका वर्णन

राजा शिलिध्वजने कहा—देवपुत्र ! आपने चिन्ता-मणिकी प्राप्ति तथा विन्ध्यगिरिनिवासी गजराजके वन्धन आदिका जो कथाप्रसङ्ग मुझे मुनाया है, उसका अव स्पष्टीकरण कीजिये।

(देवपुत्रके रूपमें) चूडाला वोली—राजन् ! मैंने आपको जो विचित्र कथा सुनायी थी, उसका रहस्य भी सुनिये । महीपते ! उसमें जो वह शाखार्थकुशल किंतु तत्त्वज्ञानमें मूर्ख चिन्तामणिका साधक वतलाया गया है, वह तो आप ही हैं । साधो ! अकृत्रिम सर्वस्व-स्यागको चिन्तामणि समिक्षिये, जो सम्पूर्ण दुःखोंका अन्त करनेवाली है । शुद्ध बुद्धिपूर्वक आप उसीका साधन कर रहे हैं । किंतु निष्पाप राजन् ! वास्तविक शुद्ध सर्व-

त्यागसे ही सब कुछ प्राप्त किया जा सकता है, कृत्रिम त्यागसे नहीं । यद्यपि आपने छी-पुन, धन-दौळत और बन्धु-नान्धनोंसहित सम्पूर्ण राज्यका परित्याग कर दिया है और अपने देशसे बहुत दूर आकर इस आश्रममें अपना निवासन्तान बनाया है तथापि आपके इस सर्वस्व-त्यागमें अभी अहंकारका त्याग होन रह गया है । अभी आपके मनमें ऐसी धारणा बनी हुई है कि यह सर्वस्व-त्याग वह महान् अम्युद्धयशाळी प्रमानन्द नहीं है । वह तो इससे भी उत्कृष्ट कोई दूसरी महान् वस्तु है, जो चिरकाळकी साधनासे उपलब्ध होती है । ऐसी चिन्ता करनेसे धीरे-धीरे जब आपके संकल्प-प्रहणमें पर्याप्त वृद्धि हो गयी, तब वह त्याग कहीं अन्यत्र चळा

गया। जैसे बायुके स्पन्दनसे युक्त बुश्रका निश्चल रहना असम्भन है, वैसे ही जो थोड़ी-सी भी चिन्ता-को अपने हृदयमें स्थान देता है, उसका त्याग कैसे सिद्ध हो सकता है ?

राजन् ! चिन्ता ही चित्त कहलाती है । संकल्प तो उस चित्तका दूसरा नाम है । भला, उस चिन्ताके स्फ़रित रहते हुए वस्तुत: चित्तका त्याग कैसे सम्भव है ? साधुशिरोमणे ! क्षणभरमें ही त्रिळोकीके आधार-भूत चित्तके चिन्ताग्रस्त हो जानेपर निरञ्जन सर्वत्यागकी प्राप्ति कैसे हो सकती है ? आपका प्राप्त किया हुआ चिन्ता-मणिरूप त्याग, अवहेलना कर देनेसे आपकी सारी उत्कृष्ट निश्चिन्तताको लेकर चला गया । कमललोचन ! इस प्रकार सर्वत्यागरूपी चिन्तामणिके चले जानेपर आपने अपने संकल्परूपी नेत्रोंसे देखकर तपरूपी काँचको ही चिन्तामणि समझ लिया। जैसे दृष्टिश्रम हो जानेपर जलमें प्रतिबिम्बित चन्द्रमामें वास्तविक चन्द्रमाकी भावना हो जाती है, वैसे ही आपने इस दु:खभूत तपस्यामें ही दढ़ प्राह्मभावना कर ली है। पहले तो आपने मनको वासनाशून्य करके अनासक्त भावसे सर्वत्यागका उपक्रम किया और पीछे वासनायक्त होकर अनन्त तपस्याकी क्रिया खीकार कर छी। इस क्रियामें तो दु:ख-ही-दु:ख है। साधो ! अव तो आप वर्धमान दु:खोंसे परिपूर्ण राज्यरूपी पंदेसे निकलकर वनवास नामक एक दूसरे सुदृढ़ बन्धनसे बँघ गये हैं। इस समय आपको शीत, वात और आतप आदिकी चिन्ता पहलेसे दुगुनी हो गयी है। मैं तो यह समझता हूँ कि वनवासके गुण-दोषकी जानकारी न रखनेवालोंके लिये वनवास बन्धनसे भी अधिक कष्टप्रद हो जाता है। आपको मिला तो है काँचका टुकड़ा, परंतु आप समझ रहे हैं कि मुझे चिन्तामणि मिल गयी। कमललोचन नरेश ! इस प्रकार मैंने मणि-प्राप्तिके प्रयत्नकी कथाके सदृश आपके चरित्रकों सम्यक्रूपसे आपके सामने

प्रकट कर दिया। अब आप खयं ही अपनी बुद्धिसे उस निर्मल बोध्य वस्तुका विचार कीजिये तथा सर्व-त्याग और तपस्या—इन दोनोंमें आपको जो उत्तम प्रतीत हो, उसे हृदयमें धारण करके परिपक्ष वनाइये।

राजसिंह ! अव आप पूर्ण तत्त्वबोधके लिये विनध्य-गिरि-निवासी गजेन्द्रके वृत्तान्तकी व्याख्या सुनिये । वह वड़ी ही आश्चर्यजनक है । मैंने विनध्याचलके वनमें निवास करनेवाले जिस हाथीका वर्णन किया था, वही इस भूमिपर आप हैं। उसके जो दो स्वेतवर्णके दाँत थे, वे ही आपके वैराग्य और विवेक हैं। हाथीको आक्रान्त करनेमें तत्पर जो वह महावत था, वह आपका अज्ञान है, जो आपको दुःख दे रहा है। राजन्! जैसे अत्यन्त बलशाली हाथीको निर्वल महावत दु:ख दे रहा था, उसी प्रकार, यद्यपि आप अत्यन्त शक्ति-सम्पन्न हैं, तथापि मूर्खतारूपी दुर्बल महावत आपको एक दुःखसे दूसरे दुःखमें तथा एक भयसे दूसरे भयमं पहुँचा रहा है । जिस वज्र-सदश सदद लोह-शृंखलासे वह हाथी बाँधा गया था, वह शृंखला आपका आशापाश है, जिससे आप सिरसे पैरतक बँघे हैं। राजर्षे ! आशा लोहकी जंजीरसे भी बढकर भयंकर. विशाल और सुदृढ़ होती है; क्योंकि लोह तो काल पाकर पुराना होनेपर नष्ट भी हो जाता है, परंतु आशा-तृष्णा तो दिनोंदिन बढ़ती ही चली जाती है। वहाँ पास ही छिपकर बैठा हुआ जो शत्रु महावत उस हाथीकी ओर देख रहा था, वह महावत आपका अज्ञान \* है, जो एकाकी बँघे हुए आपकी ओर कीडाके लिये आँख लगाये हुए है। साधो ! हाथीने जो शत्रुद्वारा किये गये शृंखला-बन्धनको तोड़ डाला था, वह आपके मोग एवं अकण्टक राज्यके त्यागके समान है; क्योंकि शख और शृंखलाबन्धनका तोड़ डालना तो कदाचित आसान भी हो सकता है, किंतु मनसे मोगोंकी आशाका निवारण

यह अज्ञानमें चेतनत्वका आरोप करके कहा गया है ।

करना अत्यन्त दुष्कर है । जैसे हाथीद्वारा वन्त्रन तांब्र दिये जानेपर महात्रत जपरसे गिर पड़ा था, उसी तरह आपके राज्यका परित्याग कर देनेपर अज्ञानका पतन हो गया था । जिस समय आप वनके लिये प्रस्थित हुए थे, उसी समय आपने अज्ञानको क्षत-विक्षत कर दिया था, परंतु घायल होकर सामने पड़े हुए उसका मनस्त्यागरूपी महान् खड़द्वारा वध नहीं किया । यही कारण है कि वह पुनः उठ खड़ा हुआ और आपके द्वारा की गयी अपनी पराजयका स्मरण करके उसने आपको इस तपःप्रपञ्चरूपी भीषण गहेमें दकेल दिया ! यि आपने राज्य-त्याग करते समय ही वैसी दुरवस्थामें पढ़े हुए अज्ञानका वध कर दिया होता तो वह उसी समय नष्ट हो गया होता, फिर वह आपको तपरूपी गर्तमें नहीं

गिरा पाता । राजन् ! हाथीके वेरी उस महावतने जो गोलाकार गहेका निर्माण किया था, वह आपके अज्ञानने तपम्त्री सम्पूर्ण दु:खोंका गर्त वनाकर आपको समर्पित किया है । वह गहा जो कोमल लताओंसे आच्छादित किया गया था, वह आपका तपोदु:ख ही खल्प गुणों तथा सज्जनोंके समागमसे आहत है । नरेश ! इस प्रकार आज मी आप इस अत्यन्त भयंकर तथा दु:ख-दायक तपरूपी गर्तमें वेंचे हुए पड़े हैं । भूपाल ! आप गज हैं, आशाएँ जंजीर हैं, अज्ञान शतुभूत महावत है, उप्र तपस्याका आग्रह ही गर्त है, भूतल विन्व्यगिरि है । इस प्रकार मेंने आपका चृतान्त हाथीके उपाख्यानद्वारा कह सुनाया, अव आप जैसा करना उचित समझें, वैमा ही कीजिये । (सर्ग ९०-९१)

## कुम्भकी वातें सुनकर सर्वत्यागके लिये उद्यत हुए राजा शिविध्वजद्वारा अपनी सारी उपयोगी वस्तुओंका अग्निमें झेंकना, पुनः देहत्यागके लिये उद्यत हुए राजाको कम्भद्वारा चित्त-त्यागका उपदेश

( देवपुत्रके रूपमें ) चूडालाने कहा—राजर्षे ! चूडाला बड़ी नीतिनिपुण तथा ज्ञेय वस्तुके ज्ञानसे सम्पन्न है, उसने उस समय जिस ज्ञानका उपदेश दिया था, उसे आपने क्यों नहीं खीकार किया ? वह तस्त्रज्ञानियोंमें सर्वश्रेष्ठ है तथा जो कुळ कहती और करती है, वह सब सत्य ही होता है; अतः आपको उसके कथनका आदर-पूर्वक पालन करना उचित था । नरेक्स ! यदि आपने चूडालाके वचनका आदर नहीं किया तो सर्वत्यागका ही पूर्णरूपसे आश्रय क्यों नहीं लिया ?

राजा शिखिन्नज गोले—प्रियतर ! मैंने राज्य छोड़ा, घर छोड़ा, धन-भान्यसम्पन्न देश छोड़ा, पत्नी भी त्याग दी; फिर भी आप कहते हैं सर्वत्याग क्यों नहीं किया— इसका क्या कारण है ?

( देवपुत्रके रूपमें ) चूडालाने कहा—राजन् !

धन, बी, गृह, राज्य, भूमि, छत्र और वन्धु-वान्वव—ये सव आपके तो हैं नहीं; फिर आपका सर्वत्याग हुआ कैसे ? आपका जो सबसे उत्तम भाग है, उसका त्याग तो अभी हुआ ही नहीं । उसका पूर्णरूपसे परित्याग कर देनेपर ही आप सर्वत्यागी शोकरहित हो सकेंगे।

राजा शिलिञ्चल बोले—देव ! अच्छा, यदि आप ऐसा मानते हैं कि यह सारा राजपाट मेरा नहीं है तो पर्वत, दृक्ष और ळताओंसे परिपूर्ण यह सम्पूर्ण वन तो मेरा है न १ में इसीका परित्याग कर रहा हूँ ।

कुम्मने कहा—राजन् ! यह पर्वतका तट, वन, गर्त, जळ और बृक्षके नीचेकी भूमि—ये सब आपके तो हैं नहीं; फिर आपका सर्वत्याग कैसे सम्पन्न हुआ ? आपका जो सबसे उत्तम भाग है, वह तो अभी बिना त्यागा हुआ ही पड़ा है । उसका पूर्णरूपसे त्याग कर देनेपर ही आप परम अशोक-पदको प्राप्त कर सकेंगे ।

शिलिष्यज बोले-अच्छा, यदि ये वन आहि सारी वस्तुएँ मेरी नहीं हैं तो बाबली और चबूतरा आदिसे युक्त यह मेरा आश्रम ही मेरा सर्वख है । मैं इसका अभी त्याग किये देता हूँ ।

कुम्मने कहा—राजन् ! ये जो वृक्ष, वावटी (जलाराय), चबूतरा, गुल्म, आश्रम और लताओंकी पंक्तियाँ हैं, इनमेंसे कुछ भी आपका नहीं है; फिर आपका सर्वत्याग कैसे सिद्ध हुंआ ? अभी तो आपका सबसे उत्तम माग पड़ा ही है, आपने उसका त्याग किया ही नहीं । उसका पूर्णरूपसे त्याग कर देनेपर ही आपको उत्कृष्ट अशोक-पद मिल सकेगा।

शिक्षिष्य बोले—डीक है, यदि ये सारी वस्तुएँ मेरी नहीं हैं तो ये पात्र आदि तथा मृगचर्म, दीवाल और कुटीर आदि ही मेरे सर्वस्व हैं । मैं इन्हींको छोड़ रहा हूँ ।

श्रीविसण्डणी कहते हैं— रञ्जनन्दन ! ऐसा कहकर राजा शिखिष्वजने भाण्ड आदि उन समस्त सामप्रियोंको आश्रमसे निकाल्कर एक जगह स्थापित किया, फिर सूखी लक्षियाँ इक्डी करके अग्नि प्रज्वित की और उन सभी वस्तुओंको उस आगमें डाल्कर वे पुन: अपने आसनपर बैठ गये। तत्पश्चात् उन्होंने अक्षमाला तथा मृगचर्मको भी उसी आगमें शोंक दिया और कमण्डल एक श्रोत्रिय ब्राह्मणको दे दिया; क्योंकि ऐसा नियम है कि अपनी जो उत्तम वस्तु हो, उसे या तो किसी महासाको दे दे अथवा अग्निमं जला दे। फिर राजाने अपनी कोमल चटाईको भी चित्तजुद्धि तथा चेतन ब्रह्ममं विश्राम-प्राप्तिक किये उसी ध्यकती आगमें फेंक दिया। फिर कुम्मको सम्बोधित करके वे बोले— 'कुम्म! जो वस्तु त्याज्य है, उसे सदा शीव्र-से-शिव्र त्याग देन चाहिये। साघो ! मैं निष्क्रिय होनेके लिये अपनी क्रियोपयोगी सारी वस्तुआंका

त्याग कर रहा हूँ; क्योंकि अयोग्य वस्तुको कौन ढोता फिरे ।<sup>3</sup>

श्रीविस्टर्जी कहते हैं—रावव ! तदनन्तर राजा शिखिष्वजने अपनी सूखी फ्रसकी कुटियाको, जो अपने अज्ञानी मनके मिथ्याभूत संकल्पद्वारा कल्पित थी, जलाकर मस्म कर दिया ! उन मौनी राजाकी बुद्धि समतायुक्त हो गयी थी और मन उद्देगरिहत हो गया था, अतः उन्होंने वहाँ जो कुछ भी सामग्री शेष रह गयी थी, उस सक्को कमशः जला दिया । यहाँतक कि उन्होंने प्रसन्ततापूर्वक अपनी लँगोटी और भोजनपात्र तथा भोजन आदिको भी फूँक दिया । जब सूखी लक्कड़ीके साथ-साथ वे वर्तन आदि सारे पदार्थ आगमें जल रहे थे, उस समय जिनका देहमात्र शेष रह गया था वे राजा शिखिष्यज रागरिहत हो प्रसन्नतापूर्वक बोले ।

शिलिध्वजने कहा --- देत्रकुमार ! आश्चर्य है, चिर-कालके पश्चात् आपने अपने ज्ञानोपदेशद्वारा मुझे प्रबुद्ध कर दिया, जिससे अब मैं वस्तु-विषयक वासनाका परित्याग करके सर्वत्यागी होकर स्थित हूँ तथा केवल. ग्रुद्ध, सुखसे सम्पन्न और ज्ञानवान् हो गया हूँ । जिसमें ममता-संकल्पप्रयुक्त संप्रहक्रम वर्तमान है, ऐसी यह सामग्री किस कामकी । अब तो नाना प्रकारके बन्धनोंके हेतुभूत विषय ज्यों-ज्यों प्रक्षीण होते जा रहे हैं, त्यों-त्यों मेरा मन परमानन्दमें निमग्न होता जा रहा है। मुझे शान्ति मिल रही है। मैं परमानन्दस्वरूपको प्राप्त हो रहा हूँ और विजयी हो रहा हूँ; अत: अब मैं पूर्ण सुखी हूँ । मेरे सम्पूर्ण बन्धन नष्ट हो गये; क्योंकि मैंने सर्व-त्याग कर दिया । देवपुत्र ! महान् त्याग करनेके कारण अव दिशाएँ ही मेरे लिये वस्त्र हैं और दिशाएँ ही मेरे लिये घर हैं। यहाँतक कि मैं खयं ही दिशाओं के समान स्थित हूँ । अब बताइये और क्या रोष रह गया है ?

कुम्मने कहा—महाराज शिखिच्चज ! अभी भी आपने सभी वस्तुओंका पूर्णतया त्याग नहीं किया है, अतः सर्वस्थागजन्य परमानन्दकी प्राप्तिका न्यर्थ ही अभिनय मत कीजिये। अपने सर्वोत्तम भागका तो अभी आपने त्याग किया ही नहीं, जिसके पूर्णतः त्याग करनेसे ही आपको परम अशोक-पदकी प्राप्ति हो सकेगी।

शिक्षिष्यज बोले—देवतासम्ज ! अत्र तो सर्वत्यागमें मेरा यह शरीर, जो रक्त-मांसमय तथा इन्द्रियसे युक्त है, शेष रह गया है; इसलिये अत्र में पुनः उठकर बिना किसी विद्य-बाधाके इस शरीरको गहें में गिराकर विनष्ट कर दूँगा और सर्वत्यागी हो जाऊँगा।



कुम्मने कहा—राजन् ! इस वेचारे निरपराध शरीरको आप क्यों महान् गर्तमें गिराना चाहते हैं ? आप तो उस अज्ञानी बेलके सदश प्रतीत होते हैं, जो कुपित होनेपर अपने बछड़ेको ही मारता है। यह वेचारा शरीर तो जड़, तुच्छ और मुकारमा है। सदा ध्यानस्थ-सा बना रहता है। इसने आपका कोई अपराध भी नहीं किया है, अतः व्यर्थ ही आप इसका त्याग मत कीजिये। जैसे बायुद्वारा

स्यन्दन ( फलादिका पतन ) होनेपर फलवान वक्षका कोई अपराध नहीं माना जाता, उसी प्रकार सुख-दु:ख आदिका अनुभव-स्थान होनेमात्रसे शरीरको अपराधी नहीं कहा जा सकता। स्पन्दनशील वाय ही वलपूर्वक फल. पछव और पुष्पोंको गिराती है, फिर बेचारे साधुखभाव वृक्षका क्या अपराध ? इसी प्रकार साध शरीरने साध आत्माका कौन-सा अपराध किया है 2 कमळलोचन ! साथ ही, शरीरका त्याग कर देनेपर भी आपका सर्वत्याग निष्पन्न तो होगा नहीं: फिर व्यर्थ ही आप इस निरपराध शरीरको गड्डेमें क्यों फेंक रहे हैं ? देहका त्याग कर देनेपर सर्वत्याग सिद्ध नहीं होता । जैसे उन्मत्त गजराज वक्षको तहस-नहस कर देता है, उसी तरह जिसके द्वारा यह शरीर क्षन्ध हो उठता है, उस पापात्माका यदि आप पूर्णतया त्याग करते हैं तभी आप महान त्यागी हैं। भूपते ! उस पापात्माका परित्याग कर देनेपर देहादि समस्त पदार्थींका अपने-आप त्याग हो जाता है। यदि उसका त्याग नहीं हुआ तो गर्तमें गिरकर नष्ट हुआ भी जारीर उस पापात्मासे बारंबार उत्पन्न होता रहेगा।

शिखिष्यज बोले—सौन्दर्यशाली देव ! इस शरीरका संचालन करनेवाला वह पापात्मा कौन है ? जन्मादि कर्मोंका बीज क्या है और किसका त्याग कर देनेपर सर्वत्याग सम्पन्न होता है ?

कुम्मने कहा—साधुखमाव नरेश ! शरीर अथवा राज्यका त्याग कर देनेसे तथा कुटिया जलाकर भस्म कर देनेसे सर्वत्याग सम्पन्न नहीं होता, वह तो सर्वात्मक एवं सर्वव्यापी संकल्पद्वारा सबके एकमात्र कारणभूत सर्वात्माका परित्याग कर देनेपर ही निष्पन्न होगा ।

शिक्षिष्य बोले—समस्त तत्त्वज्ञानियों में श्रेष्ठ कुम्भ! अच्छा यह वतलाइये आपने जिस सर्वथा एवं सर्वदा त्यागने योग्य, सर्वगत एवं सर्वात्वक वस्तुका नाम लिया है, वह सर्वात्मा किसे कहते हैं ?

कुम्भने कहा-नरेश्वर! आप चित्तको ही भ्रम,

चित्तको ही पापात्मा पुरुष और चित्तको ही जगजाल समिक्षिये । यह चित्त ही 'सर्व'---सर्वात्मा कहळाता है । महीपाल ! जैसे वृक्षका बीज वृक्ष ही होता है, उसी तरह मन ही राज्य, देह और आश्रम आदि समस्त वस्तुओंका बीज है । अतः सबके बीजभूत उस मनका परित्याग कर देनेपर सबका त्याग खतः ही सिद्ध हो जाता है । भूपते ! उस मनके त्याग-अत्यागपर ही सर्वत्यागका होना-न-होना निभार करता है । राजन ! ये राज्य अथवा कानन आदि सभी वस्तुएँ चित्तयुक्त अर्थात् चित्तके साथ सम्बन्ध रखनेवाले पुरुषके लिये केवल दुःखरूप हैं और जिसका चित्तके साथ सम्बन्धविच्छेद हो गया है, उसके लिये ये ही परम सखस्वरूप हैं । जैसे बीज समय पाकर ब्रुक्षरूपमें परिणत हो जाता है, बैसे ही यह चित्त ही जगत एवं देहादि आकार धारण करके सबमें व्याप्त हो रहा है। जैसे वायुसे वृक्ष, भूकम्पसे पर्वत और संचालित होती है, उसी लोहारसे धोंकनी प्रकार इस शरीरका संचालक चित्त है। राजन्! इस चित्तको आप समस्त प्राणियोंके उपभोगोंका, जरा-मरण और जन्म आदि देहधर्मीका तथा महामनियोंके धर्मीका अट्टट खजाना ही समझिये। चित्त ही अपने संकल्पद्वारा जगत तथा देहादि विविध आकार धारण करके सबमें व्याप्त हो रहा है। महीपते ! इस प्रकार चित्त ही सब कुछ बनता है; अत: उसका त्याग हो जानेपर सारी आधि-व्याधियोंकी सींमाका विनाश करनेवाला सर्वत्याग अपने-आप ही सिद्ध हो जाता है। त्यागके तत्त्ववेत्ताओं में श्रेष्ठ राजन् ! चित्तत्यागको ही सर्वत्याग कहा जाता है। महाबाहो ! उसके सिद्ध हो जानेपर विज्ञानानन्दधन सत्य वस्तुका अनुभव अपने-आप ही अवस्य हो जाता है। चित्तका अभाव हो जानेपर द्वैत-अद्वैत आदि सभी भावनाओंका सर्वथा विनाश हो जाता है और एकमात्र शान्त, निर्मल, अनामय परमपद ही शेप रह बाता है।

चित्तको इस संसाररूपी धानका खेत कहा जाता है । जैसे जल ही तरङ्गरूपसे दीख पड़ता है, बैसे विचित्र चेष्टाओंबाला चित्त ही अपने संकल्पसे भाव और अभावका आकार धारण करनेवाले पदार्थोंक रूपसे परिणत होता है । भूपते ! चित्तविनाशरूपी सर्वत्यागसे सर्वदा सभी वस्तुएँ वैसे ही सुलम हो जाती हैं, जैसे साम्राज्यकी प्राप्तिसे सांसारिक पदार्थोंका समस्त अभाव मिट जाता है । जैसे राज्यादि समस्त वस्तुओंका त्याग कर देनेपर अकेले आप अवशेष रह गये हैं, वैसे ही सर्वत्याग कर देनेपर एकमात्र विज्ञानात्मा ही अवशिष्ट रह जाता है।

राजन् ! सर्वत्यागरूपी रसका आखादन कर लेनेपर जरा-मरण आदि कोई भी भय पुरुषको बाधा नहीं पहुँचा सकता । निर्मल कान्तिवाले महत्त्वकी प्राप्तिका कारण भी सर्वत्याग ही है। अब आप सर्वत्याग करनेके लिये प्रस्तुत हो गये हैं, इसीसे आपको बृहत्तम बुद्धिस्थरता प्राप्त हो रही है । नरेश्वर ! सर्वत्याग परमानन्दखरूप है । इसके अतिरिक्त अन्य सब अत्यन्त भीषण दु:खरूप है---यों विचारपूर्वक स्वीकार करके जैसा आप चाहते हों. उसीके अनुसार आचरण कीजिये। सर्वत्याग करनेवाले पुरुषके पास प्रारव्यानुसार सभी वस्तुएँ अपने-आप उपस्थित होती हैं । सर्वत्यागके अंदर आत्मप्रसादक ज्ञान वर्तमान रहता है। महाराज ! सर्वत्याग सारी सम्पत्तियोंका आश्रयस्थान है, इसीलिये जो कुछ भी प्रहण नहीं करता, उसे सब कुछ दिया जाता है । भूपते ! सर्वत्याग करके आप शान्त, खस्य, आकाशके समान निर्मल एवं सौम्य आदि जिस रूपमें होना चाहते हैं, उस रूपमें हो जाइये । महीपाल ! पहले आप सारी वस्तओंका परियाग कर दीजिये । तदनन्तर जिस मनसे उनका त्याग किया है. उस मनका भी लय कीजिये: फिर त्याग-अभिमानरूपी मळसे भी रहित होकर जीवन्मुक्तखरूप हो जाइये। (सर्ग ९२-९३)

## चित्तरूपी बृक्षको मृत्यमहित उग्बाड़ फेंकनेका उपाय और अविद्यारूप कारणके अभावसे देह आदि कार्यके अभावका वर्णन

श्रीविसिप्ठजी कहते हैं—श्रीराम ! इस प्रकार चित्तके पिरियागका उपाय कुम्म ऋषिके वतलानेपर अपने अन्तःकरणमें बार-बार विचार करते हुए वे सौम्य राजा शिखिष्यज यह बचन बोले ।

राजा शिक्षिष्वजने कहा — मुने ! जाल जैसे व्याकुल महल्लीको पकड़ लेता है, वैसे ही इस चित्तको पकड़ लेता है, परंतु इसका त्याग मैं नहीं जानता । भगवन् ! सबसे पहले तो आप मुझे चित्तका क्या खरूप है, यह ठीक-ठीक कहिये । इसके बाद प्रमो ! चित्तके परित्यागकी यथावत् विधि वतलाइये ।

कुम्म चोलं—महाराज ! वासनाको ही चित्तका खरूप समिक्षये । उसका त्याग अत्यन्त सुगम और सुखसाध्य है । राज्यकी अपेक्षा उस त्यागमें अधिक आनन्द है और पुष्पकी अपेक्षा वह अधिक सुन्दर है । मूर्खके लिये तो चित्तका परित्याग करना उतना ही दु:साध्य है, जितना कि पामरके लिये साम्राज्य प्राप्त करना ।

राजा शिक्षिध्यजने कहा— मुने ! आपके वचनसे चित्तका खरूप वासनामय है, यह तो जानता हूँ, परंतु उसका परित्याग वक्रको निगल जानेकी अपेक्षा भी अत्यन्त दुष्कर मानता हूँ । यह चित्त संसाररूपी सुगन्धित पुष्प है, दु:खरूपी दाहजनक अग्नि है तथा शरीरग्रूपी यन्त्रका संचालक है । इसका अनायास त्याग जिस तरह होता हो, वह वतलाइये ।

कुम्भ वोले—साथो ! इस चित्तका सर्वथा नाश ही संसारका भी नाश है, वही चित्तका अच्छी प्रकारसे त्याग है—ऐसा दीर्घदर्शी महात्माओंने कहा है ।

राजा शिलिध्वजने कहा—मुने ! परम्रक्ष परमात्माकी प्राप्तिरूप सिद्धिके छिये मैं चित्त-स्यागकी अपेक्षा तो

चित्तका विनाश ही विशेष अच्छा समझता हूँ, परंतु सैकडों व्याधियोंके मृत्र इस चित्तका अभाव केंसे होता है !

कुम्भ बोले—राजन् ! शाखा, फल और पल्लांसे युक्त चित्तरूपी बृक्षका अहंकार ही बीज है । अतः आप उस बृक्षको मूल्सहित उखाङ फेंकिये और अपना हृदय आकाशके सहश निर्मल बना डालिये।

राजा शिखिष्यजने कहा—मुने ! चित्तका मूल क्या है, अङ्कुर क्या है और इसका कौन-सा खेत है, इसकी शाखाएँ और स्कन्ध कौन हैं तथा यह मृल्सिहित कैसे उखाइकर फेंक दिया जाता है ?

कम्भ बोले---महामते ! यह अहंकार ही इस चित्तरूपी वृक्षका बीज (मूल) है, इसे आप जान ळीजिये । परमात्माकी माया ही इस मायामय संसारका खेत है । इसलिये इस चित्तका भी वह परमात्माकी माया ही खेत है । इस प्रथम उत्पन्न मूळसे अनात्म देहमें आत्मविषयक निश्चय ( बुद्धि ) ही इसका अङ्कर है । जो निराकार निश्चयात्मक समझ है, वही बुद्धि कही जाती है । इस बुद्धि नामक अङ्करकी जो संकल्पखरूप स्थूलता उत्पन्न होती है, उसका चित्त और मन नाम पड़ा हुआ है । ये इन्द्रियाँ ही इस चित्तरूपी वृक्षकी दूरतक फैली हुई लंबी विस्तृत शाखाएँ हैं और जन्म-मरणात्मक हजारों अनर्थोंके कारण शुभ और अशुभरूप फलोंसे परिपूर्ण जो तुच्छ विषयभोग हैं, वे इसकी बड़ी-बड़ी अवान्तर शाखाएँ हैं । इस तरहके इस कठिन चित्तरूपी वृक्षकी शाखाओंका (विषयभोगोंमें आसक्तिका ) वैराग्यसे प्रतिक्षण छेदन करते हुए आप उसके अहंकाररूप मुळको उखाङ फेंक देनेवाले सिचदानन्द परमात्माके चिन्तनमें पूर्ण प्रयत्न कीजिये।

राजा शिलिध्वजने कहा-मुने ! चित्तरूपी वृक्षकी

शाखा आदिका छेदन करता हुआ मैं उसके मूळको अशेषरूपसे किस तरह उखाड़ फेंकूँ ?

कुम्म योले--राजन् ! फल और स्पन्दन आदिसे युक्त विविध वासनाएँ चित्तरूपी बृक्षकी शाखाएँ हैं। तीव्र विवेक-वेराम्यके द्वारा वे वासनारूपी शाखाएँ नष्ट हो जाती हैं; क्योंकि जिसका मन किसी विषयमें आसक्त नहीं है, जो मौनी और तर्क-वितर्कसे रहित है तथा जो न्यायसे प्राप्त हुए कार्यका शीव्र सम्पादन कर लेता है, उस पुरुषका चित्त नष्ट हो जाता है। जो पुरुष अपने पुरुषधि चित्तरूपी बृक्षकी शाखाओंको काटता रहता है, वह मूलका भी उच्छेद करनेमें समर्थ हो जाता है। चित्तवृक्षकी शाखाओंको छेदन करना तो गौण है और मूलका छेदन करना प्रधान है, इसल्येये आप अहंकारूप मूलका उच्छेद करनेमें तरपर हो जाइये। महाबुद्धे ! पुरुषस्परूपसे इस चित्तरूपी बृक्षको मूलसहित जला डाल्ये। ऐसा करनेपर अचित्तरा हो जायगी।

राजा शिक्षिष्वजने कहा—मुने! अहंभावात्मक चित्त-रूपी वृक्षके बीज (मूळ) को जळानेमें कौन-सी अग्नि समथ होगी?

कुम्भ बोले—राजन् ! 'मैं कौन हूँ' इस विषयका विवेक-विचारपूर्वक यथार्थ ज्ञान ही चित्तरूपी दृक्षके मूळको जळानेकी अग्नि कही गयी हैं।

राजा शिक्षिध्वजने कहा—मुने! इस विपयमें मैंने अनेक बार अपनी बुद्धिसे अच्छी तरह विचार कर लिया है—में अहंकार नहीं हूँ और न पृथ्वी और उसके अन्तर्गत वनमण्डलादिसे मण्डित जगत् ही हूँ। जड होनेके कारण पर्वतका तर, विपिन, पत्र, स्पन्दन आदि और वेहादि मैं नहीं हूँ तथा मांसे, हड्डी और रक्त आदि भी मैं नहीं हूँ । मैं न तो कर्मेन्द्रिय हूँ और न ज्ञानेन्द्रिय हूँ । जड होनेके कारण मन-बुद्धि भी मैं नहीं हूँ । जैसे नेत्रदोषसे आकाशमें प्रतीत होनेवाल वृक्ष आकाशसे

भिन्न नहीं है, वैसे ही परमात्माके संकल्पसे उत्पन्न होनेत्राले सम्पूर्ण पदार्थ परमात्मासे भिन्न नहीं हैं, परमात्माके ही खरूप हैं। भगवन्! इस तरह अहंकाररूपी मलका परिमार्जन जानता हुआ भी में अन्तर्यामी प्रमात्माको नहीं जान सका हूँ । इसिंछिये मैं रात-दिन चिन्तासे जल रहा हूँ । इस चित्तरूपी वृक्षके वीज अहंकाररूप मलका त्याग करना मैं नहीं जानता हैं: क्योंकि बार-बार त्याग करनेपर भी मैं उससे छुटकारा नहीं पा सका हूँ । मुने ! शरीर आदिमें अहंताभिमानरूप जो दोष है उसका कारण रारीर आदिका परिज्ञान ही है, यह मैं जानता हूँ। मुनीश्वर ! वह जिस उपायसे शान्त हो जाय, वह उपाय मुझसे कहिये । यह अहंभाव जीवात्माको विषयोंकी ओर आकृष्ट करता है, जिससे दु:ख ही प्राप्त होता है। इसिलये उस दु:खकी शान्तिके लिये विषय-भोगरूपी . दश्यवर्गका जिस उपायसे अभाव होता हो, वह मुझसे कहिये । मुने ! जिस पदार्थका प्रत्यक्षात्मक कोई एक खरूप उपलब्ध हो रहा है, वह असत्-खरूप कैसे है ! हाथ, पैर आदिसे संयुक्त तथा क्रिया-फल्रूप विलास आदिसे समन्त्रित हमछोगोंसे सदा अनुभूत होनेत्राला यह शरीर मिथ्या कैसे है ?

कुम्मने कहा—भूमिपाल ! इस संसारमें वास्तवमें जिस कार्यका कारण विद्यमान नहीं हैं, वह कार्य भी अपना अस्तित्व नहीं रखता, फिर उसका ज्ञान तो विश्वम ही है । विना कारणके यह शरीररूपी कार्य नहीं रह सकता । जिस द्रव्यका बीज नहीं हैं, उसकी उत्पत्ति कहाँ कभी होती है ? अर्थात् कभी नहीं । विना कारणके जो कार्य सामने सत्की माँति प्रतीत होता है उसे मृगतृष्णाजलके सहश, देखनेवाले मनुष्यके भ्रमसे उत्पन्न ( मिथ्या ) समझिये । मिथ्या भ्रमसे विद्यमान शरीर आदिको आप अविद्यमान ही जानिये; क्योंकि अत्यिक यत्नरील मनुष्यको भी यह मृगतृष्णा-जल प्राप्त नहीं होता । राजन् ! शरीर आदि अस्थिपञ्जरूप, यह कार्य

विना कारणके ही अनुभूत हो रहा है। इसक्रिये वास्तवमें किसीसे उत्पन्न न होनेके कारण इसे अविद्यमान ही जानिये।

राजा शिखिष्यज बोले-मुनीश्वर ! हाथ, पैर आदिसे युक्त प्रतिदिन दिखायी देनेवाले इस शरीरका भटा पिता कारण कैसे नहीं है !

कुम्भने कहा—राजन् ! कारणरूप पिताका भी अभाव होनेसे वास्तवमें पिता भी कारण नहीं है। जो पदार्थ असतसे उत्पन्न होता है, वह असत् ही है। कार्यभूत पदार्थोंका कारण वीज कहा जाता है । इसिटिये जिस कायका कारण नहीं है, वह कार्य भी कारणरूप वीजका अभाव रहनेसे नहीं है । मनुष्यको जो उसका ज्ञान होता है वह तो विल्कुल विश्वम है । अवश्य ही जो वस्तु बीजरूप कारणसे रहित है, वह है ही नहीं । अतः उसका जो मनुष्यको ज्ञान होता है, वह नेत्र-दोषसे दीखनेवाले दो चन्द्रमा, मरुभूमिमं जल और वन्व्यापुत्रके समान बुद्धिका श्रम ही है—मिथ्या है ।

(सर्ग ९४)

### जगत्के अत्यन्ताभावका, राजा शिखिष्यजको परम शान्तिकी प्राप्तिका तथा जाननेयोग्य परमात्माके खरूपका प्रतिपादन

राजा शिखिष्यजने पूछा—मुने ! ब्रह्मासे लेकर स्तम्ब-पर्यन्त जो कुछ यह संसार भासित होता है वह यदि भ्रमरूप ही है तो फिर वह दु:खदायी कैसे है ?

कुम्म बोले—राजन् ! वास्तवमें पितामहकी भी सत्ता नहीं है, फिर उनके द्वारा निर्मित प्रपञ्चकी सत्ता हो ही कैसे सकती है । जो वस्तु असत् वस्तुसे सिद्ध की जाती हो, वह त्रिकाल्में भी सिद्ध नहीं हो सकती । यह जो भूत-सृष्टि दिखायी पड़ती है, वह मृगतृष्णाजलके सदश मिथ्या ही उदित हुई है, इसल्थिय शुक्तिमें रजत्ञ्चानके सदश विचारसे ही उसका विलय हो जाता है । कारणका अस्तित्व न होनेसे कार्यकी सत्ता हो ही नहीं सकती । जो असत् कारणसे असत् कार्यकी उत्पत्ति होती है, उसका खरूप मिथ्याज्ञानके अतिरिक्त और कोई दूसरा हो ही नहीं सकता । मिथ्याज्ञानके कारण दिखायी पड़नेवाला पदार्थ किसी काल्में भी अस्तित्व नहीं रख सकता, क्या कहीं किसीने मृगतृष्णा-जल्से घड़े भरे हैं !

राजा शिविध्वजने कहा—मुनिवर ! अनन्त, अजन्मा, अव्यक्त, आकाशकी तरह निराकार, अविनाशी, शान्त, परमहा परमात्मा सृष्टिके आदिरचयिता ब्रह्माका कारण क्यों नहीं है ?

कुम्भ बोले-राजन् ! वास्तवमें शुद्ध निर्विशेष अद्वितीय ब्रह्म न तो कार्य है और न कारण ही है: क्योंकि निर्विकार होनेसे उसमें कारणत्व और कार्यत्वका अभाव है। इसिंछिये वस्तुत: ब्रह्म न कर्ता है, न कर्म है और न कारण ही है । उसका न कोई निमित्त है और न कोई उपादान है। वह तर्कका विषय नहीं है; अत: वह अविज्ञेय है । जो अतर्क्य, अविज्ञेय, शान्त, विकार-शून्य और कल्याणरूप है, उसमें कर्तृत्व और मोक्तत्व किस तरह, किसका, किससे और किस समय होगा 2 अतः यह जगत् वास्तवमें किसीसे उत्पन्न नहीं है और न इसकी सत्ता ही है। इसलिये आप न कर्ता हैं और न भोक्ता हैं; किंतु सब कुछ शान्त, अजन्मा, कल्याणमय ब्रह्म ही है। वास्तवमें कारणकी सत्ता ही नहीं है। इसलिये यह जगत किसीका भी कार्य नहीं है; क्योंकि कारणका खरूप न रहनेसे जो कार्यखरूप दिखायी देता है, वह केवल भ्रमसे ही है। किसीका कार्य न होनेसे इस सृष्टिका तीनों कालोंमें अत्यन्त अभाव है । यह जगत् जब किसी भी कारणका कार्य नहीं है, तब अनायास समस्त पदार्थोंका मिथ्यात्व सिद्ध हो जाता है। पदार्थोंका मिथ्यात्व सिद्ध हो जानेपर फिर ज्ञान किमका और जब ज्ञानका ही अभाव सिद्ध हो गया, तब अहंकारका कोई कारण ही नहीं रहता। इसिंक्ये राजन्! आप सुद्ध मुक्त ही हैं। फिर बन्धन और मोक्षकी बात ही क्या है ?

राजा शिखिध्वजने कहा-भगवन् ! मैं वास्तविक तत्त्वको जान गया । आपने बहुत ही उत्तम और यक्तियक्त कहा है। मैं यह भी समझ गया कि कारणका अभाव होनेसे ब्रह्म भी जगत्का कर्ता नहीं है । अतः कर्ताके अभावसे जगत्का अभाव है और जगत्के अभावसे पदार्थका अभाव है । इससे उसके बीज चित्त आदिका भी अभाव है और इसीसे अहंता आदिकी भी सत्ता नहीं है । इस प्रकारकी स्थिति होनेपर मैं विश्च ही हूँ, सर्वज्ञ हूँ और कल्याणखरूप हूँ: क्योंकि परमात्मासे भिन्न दश्य विषय कुछ है ही नहीं, यह आपने मुझे समझा दिया । इसिळये सब पदार्थीका खरूप जान लेनेपर 'अहम्' आदिसे लेकर अन्ततकके जितने दस्य पदार्थ हैं, वे सब असद्रुप ही भासते हैं; इसलिये मैं आकाशकी भाँति शान्त हुआ समभावसे नित्य स्थित हूँ । अहो ! देश, काल, कला एवं क्रियाओंसे यक्त यह जो जगतके पदार्थोंकी नाना दृष्टि थी. वह दीर्घकालके अनन्तर शान्त हो गयी अर्थात् मुझे दश्य जगतके अमावका ज्ञान हो गया। अब केवल अविनाशी शान्त ब्रह्म ही स्थित है । अब मैं शान्तिमय मुक्तस्वरूप और परिपूर्ण हूँ । मैं क्रिया, उत्पत्ति और विनाशसे रहित हूँ । मैं अतिशय शुभ, कल्याणखरूप विशुद्ध परमात्मखरूप हूँ ।

श्रीविसष्टजी कहते हैं — खुनन्दन ! राजा शिखिष्वज पूर्वोक्त रीतिसे परब्रक्षमें विश्राम पाकर दो बर्डातक बायुरहित स्थानमें दीपशिखाकी तरह निश्चळ तथा शान्तचित्त हो गये। फिर जब राजा शिखिष्यज निर्विकल्प समाधिमें स्थित थे, तब अपनी सहज टीटा-भरी वाणीसे कुम्भने उन्हें तत्काल जगाया।

कुम्मने कहा—राजन् ! अब आप अज्ञानरूपी निद्रासे जाग गये हैं और कल्याणरूप होकर स्थित हैं । प्रिय ! जब परमात्माका एक बार स्पष्टरूपसे अनुमव हो जाता है, तब उसके लिये समस्त अनिष्टकारक पदार्थोंका अभाव हो जाता है । अतः अब आप समस्त कल्पना-रूपी दोषोंसे रहित हो जीवन्मुक्त बन गये हैं ।

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—श्रीराम ! जब मुनिश्रेष्ठ उस कुम्भने राजा शिखिष्वजको इस तरह समझाया, तब वे झानी हो गये और महामोहसे रहित हो शोभा पाने छगे ।

( तब ) कम्भने कहा--महाराज ! मैंने पहले जिस आत्मतत्त्वका उपदेश दिया था, उसे प्रहणकर अज्ञानरूपी आवरणसे मुक्त हो जानेके कारण आप देदीप्यमान होकर खूब शोभा पा रहे हैं। अब आपको जाननेके लिये जो यह कुछ बच गया है, उसे सुनिये। राजन् ! यह जो कुछ भी स्थावर, जङ्गम नानाविध आकार-प्रकारसे भरा हुआ जगत् दिखायी पड़ता है, वह सत्र कल्पकी समाप्तिमें विनष्ट हो जाता है। तदनन्तर जब महाकल्पकी कीका सभाप्त हो जाती है. तब एकमात्र प्रसन्न, गम्भीर, सर्वव्यापक सन्विदानन्द परमात्मा ही अवशिष्ट रह जाता है । वह परमात्मा केवल चिन्मय, विद्युद्ध, शान्त, परम अनन्त, सम्पूर्ण कल्पनाओं-से रहित और परम दिव्य ज्ञानस्वरूप है । वह तर्करहित, अविज्ञेय, समस्वरूप, कल्याणमय, निन्दारहित, ज्ञानसे परिपूर्ण एवं निर्वाण ब्रह्मखरूप है। इसलिये राजन्! परमात्मासे भिन्न कोई भी दूसरी कल्पना इस संसारमें है ही नहीं । आपको जो निर्मल परमात्मतत्त्व ज्ञात हुआ है, वही परिपूर्ण और अविनाशी ब्रह्म है । सम्पूर्ण आकार-प्रकारोंसे युक्त हो प्रकट हुआ-सा वह सर्वस्वरूप होकर सदा ही स्थित रहता है। प्रत्यक्ष आदि प्रमाणोंसे

अगम्य होनेके कारण वह अनिर्वचनीय, अति उत्तम और विलक्षण पदार्थ है । वह सर्वस्वरूप प्रमात्मा सबका आत्मा है। वह अति सङ्म, ग्रद्ध तथा अनुभवस्वरूप है। वह वास्तवमें न कर्ता है, न कर्म है और न कारण ही है। वह सत-चित-आनन्द्रमय परमात्मा अविनाशी, अगम्य तथा स्वयं अनभवस्वरूप है। यह जगत् यथार्थरूपसे जान लिये जानेपर परम कल्याणकारक हो जाता है; क्योंकि यह परमात्माके संकल्पसे उत्पन्न होनेके कारण परमात्माका स्वरूप ही है । किंतु यदि जगत यथार्थरूप-से न जाना गया तो वह भयंकर दःख देनेवाला और अकल्याणकारक होता है । जैसे अग्नि चित्र-विचित्र रूपसे आविर्भृत हुई भी वास्तवमें वह अपने ही खरूपसे रहती है, वैसे ही संकल्पसे अन्यान्य रूपोंमें आविर्भत हर्ड भी ब्रह्मसत्ता अपने यथार्थ ब्रह्मरूपसे ही स्थित रहती है। वास्तवमें जगत्का कोई भी कारण नहीं है; अतः इसका तीनों कालोंमें अत्यन्त अभाव है । ब्रह्म ही जगतके रूपमें प्रतीत होता है।

कुम्मने कहा — महाराज ! अपनी ही सत्तामें स्थित ब्रह्म वास्तवमें तो न किसीका उपादान कारण है और न किसीका निमित्त कारण है । वह केवल विद्युद्ध अनुभवरूप है । अनुभवरूप उससे भिन्न दूसरा कुछ भी पदार्थ नहीं है । जो कुछ अर्थता आदि जगत् प्रतीत होता है, वह भी ब्रह्मका संकल्प होने के कारण अनन्त ब्रह्मरूप ही है ।

राजा शिक्षिथ्वज बोले—मुनिवर ! मैं मानता हूँ कि कल्याणमय परमात्मामें वास्तवमें अहंतादि जगत् नहीं है; परंतु उसमें जो जगत्का ज्ञान होता है, वह किस कारणसे होता है, इसे शीघ्र मुझसे कहिये।

कुम्भने कहा---साधो ! असीम जगत्का विस्तार करनेवाळा बो अनादि-अनन्त ब्रह्म है, वही अपने संकल्पसे जगत् और नगत्के ज्ञानके सददा बनकर अवस्थित है; इसीलिये वही जगतु-खरूप कहा जाता है । जिस प्रकार जलमें रस सार वस्त है, उसी प्रकार सन पदार्थोंकी सार वस्त परमात्मा ही है । यदि शान्त ब्रह्मरूप पद जगतका कारण माना जाय तो फिर निष्क्रिय. अगम्य. अतक्ये आडि शब्डोंसे जो ब्रह्मका वर्णन किया गया है, वह कैसे सिद्ध होगा ! इन सब यक्तियोंसे यह निश्चित होता है कि वास्तवमें वह ब्रह्म किसी भी कार्यका न निमित्त कारण है और न उपादान कारण ही है, अतः इस सृष्टिका अस्तित्व किसी कालमें है ही नहीं । चिन्मय परमात्माके अतिरिक्त इस सृष्टिकी दूसरी कोई सत्ता है ही नहीं, जिससे कि उसका वर्णन किया जाय । इसलिये यह सिद्ध हुआ कि जड दृश्य जगतकी सत्ता है ही नहीं। जो भी कुछ यह दीखता है, वह एक तरहसे चैतन्य-घन ही अपने संकल्पसे स्करित हो रहा है । वही अहंभाव, जगत् आदि शब्द और शब्दार्थरूप रसोंसे युक्त-सा होकर भासता है । घट, पट आदि जागतिक वस्तु चिन्मय नहीं हो सकती, क्योंकि जागतिक वस्तुओंका नारा अवस्यम्भावी है । साधी ! 'यह चेतन' है और यह जड हैं?—इस प्रकारकी जो कल्पना होती है वह केवल चित्तकी चञ्चलता है, दसरा कुछ भी नहीं है । संसारमें केवल चेतनतत्त्व ब्रह्मकी ही सत्ता है । द्वित्व और एकत्व कुछ नहीं है, केवल कल्पना-मात्र है । राजन् ! इसलिये जगद्रप पदार्थोंकी सत्ता-का अभाव होनेपर उनकी भावनाकी असत्ता अनायास सिद्ध हो जाती है। सम्पूर्ण भावनाओंकी असत्ता होनेपर तो आपकी अहंभावनाका अस्तित्व कैसे रह सकता है ? अहंभावका अभाव होनेपर फिर दूसरा बचता ही कौन है जिसे कि चित्त कहा जाय । इसलिये चित्त ही अहंरूप है । अहमर्थसे भिन्न दूसरा चित्त नामक पदार्थ है ही नहीं और जीव-ब्रह्ममेद तथा द्वष्टा और दश्यका भेद भी नहीं है । अतः वासनासे रहित, शान्त-मनसे युक्त और मौनी हो जानेपर आप

सिंबरानन्दमय हो जाते हैं । शुद्ध चैतन्यदृष्टिके सम्बन्धसे जड पदार्थक्री कदापि सिद्धि न होनेके कारण, जड पदार्थोक्री भावनाका भी अभाव हो जानेसे भावना-जित जीवरूप नहीं रहता, केवल खयं परमात्मा ही रहता है। 'सव ब्रह्मस्वरूप ही है' इत्यादि वेदार्थ-भावनासे जितत ब्रह्मसाक्षास्कारद्वारा केवल चिन्मय ब्रह्म-

के ही प्रकाशित हो जानेपर फिर शोक कहाँ ! फिर तो, शोकका अत्यन्त अभाव हो जाता है । समस्त द्वैतका बाध हो जानेपर एक ब्रह्मरूप ही रह जाता है । वह ब्रह्म ब्रिशुद्ध, कारणशून्य, शास्त्रत एवं आदि और मध्यसे रहित है ।

( सर्ग ९५-९७ )

#### चित्त और संसारके अत्यन्त अभावका तथा परमात्माके भावका निरूपण

कुम्भ कहते हैं--राजन् ! चित्त नामका पदार्थ किसी कालमें, किसी देशमें या किसी वस्तरूपमें कहीं है ही नहीं। यह जो चित्त-सा प्रतीत हो रहा है, वह अविनाशी ब्रह्म ही है । सम्पूर्ण चित्त आदि प्रपञ्च अज्ञानात्मक है, इसलिये उसका अस्तित्व ही नहीं है: क्योंकि जो अज्ञानात्मक वस्त रहती है, उसका ज्ञानसे बाध हो जाता है । अतः अधिष्ठान ब्रह्ममें अहम्, त्वम्, तत् इत्यादि कल्पनाएँ कैसे रह सकती हैं ? जो कुछ भी यह प्रकट जगत् है, वह कुछ है ही नहीं । सब ब्रह्म ही है; अतः कौन किसको कैसे जाने ? प्राकृत प्रलयके अनन्तर सृष्टिके आरम्भमें जो यह चित्त आदि जगत् उत्पन्न प्रतीत होता है, वह वास्तवमें है ही नहीं | मैंने 'यह चित्त-सा माळूम पड़ता है', इत्यादि रूपसे जो कहीं-कहीं निर्देश किया है, वह केवल आपके बोधके लिये ही किया है । उपादान आदि कारणरूपसे जो प्रसिद्ध हैं, उनका भी अस्तित्व नहीं है और जितने भावरूपसे प्रसिद्ध हैं, उनका भी अस्तित्व नहीं है, इसलिये इस असत् जगत्का ब्रह्म कारण नहीं है; क्योंकि अज्ञानजनित भ्रान्तिरूप ही जगत् है, इसलिये उसकी किसी कालमें सत्ता ही नहीं है। अतः यह जो दिखायी पड़ता है, वह भासनात्मक ब्रह्म ही है, दूसरा नहीं । जो देव नाम और रूपसे रहित है, उस ब्रह्मरूप देवके विषयमें यह कहना कि

यह देव इस मिथ्या जगत्का निर्माण करता है, वास्तवमें न तो युक्तिसंगत है, न सत्य है और न अद्वेतवादियों-का वेंसा अनुभव ही है। राजन्! इसी प्रयोगसे चित्त-का अस्तित्व नहीं है; क्योंकि जब जगत्का ही अस्तित्व नहीं है, तब जगत्के अन्तर्गत चित्तका अस्तित्व कैसे हो सकता है ! चित्त तो वासनामात्ररूप है। वासना तब होती है, जब कि वासनाका विषय रहे। परंतु वासनाका विषय जो जगत् है, वह तो खयं असत् है, अतः चित्तका अस्तित्व ही कहाँ है ! वास्तवमें तो कारणके अभावसे ही यह दृश्य वासनाका विषय जगत् उत्पन्न ही नहीं हुआ है; फिर चित्त आया ही कहाँसे !

अतः केवल चिन्मय विद्युद्ध विज्ञानस्वरूप परमात्मा ही अपने संकल्पसे स्फ्रिरित हो रहा है, इसिल्थि उससे मिन्न जगत्की सत्ता कहाँसे आयी ? समस्त अनथोंको उत्पन्न करनेवाला अहम, त्वम, जगत् इत्यादि जो यह अनुभव होता है, वह वास्तविक नहीं है; खप्नके सहश मिथ्या ही है । वासनाके विषय जगत्की असत्ता होनेसे वासनाकी सत्ता नहीं है, इसिल्थि फिर वासनात्मक चित्त ही कैसा, कहाँ, किससे और किस तरहसे हो सकता है ? जो परमात्माक यथार्थ ज्ञानसे रहित हैं, वे अज्ञानी ही चित्त और इस हश्य जगत्को सत्य समझते हैं । वस्तुतः चित्त अंसर हं, उसका

कोई आकार नहीं है और न वह उत्पन्न ही हुआ है । क्योंकि लोक, शास्त्र और अनुभवसे दृश्य वस्तुमें अनादिता, अजता और स्थिरता मम्भव नहीं है । जिसकी युद्धिमें लोक, शास्त्र और वेद प्रमाण महीं हैं, वह अत्यन्त मूर्ख है । अतः सजनको उसके कथनका कभी अवल्यन नहीं करना चाहिये । वास्त्रवमें शास्त्रीय बोधसे सब कुळ ब्रह्म ही ब्रह्म हैं । न तो कहीं जगत् आदिका ज्ञान है, न कहीं चित्तका ही भाव है और न अभाव है तथा न कहीं दूत है, न कहीं अद्देत ही है । यह समस्त जगत् आश्रयरहित, परम शान्त, अजनमा, अनादि परमात्मरूप ही है । किंतु यह जो अज्ञानियों-द्वारा देखे गये रूपसे युक्त जगत् है, वह न नाना है और न अनाना ही है । अतः आप मौन ब्रत धारण करके कालके महश् स्थित रहिये ।

राजा शिखिध्वजने कहा---महामने ! आपकी दयासे मेरा मोह नष्ट हो गया । मझे ब्रह्मके स्वरूपकी स्पृति प्राप्त हो गयी, मेरा संदेह दर हो गया । मेरी बद्धि परम विश्रामको प्राप्त हो गयी, अब मैं आत्मवान होकर स्थित हूँ । अब मैंने ज्ञेय वस्तु परमात्माके खरूपका अनुमव कर लिया, में महामीनी हो गया, सायारूपी महासमद्रको पार कर गया; अब मैं ज्ञान्त हूँ, मैं अहंकारखरूप नहीं हैं, आत्मज्ञानी बनकर सम्पूर्ण विकारोंसे रहित होकर अवस्थित हूँ । अहो ! अति चिरकालतक में भवसागरमें परिभ्रमण करता रहा। परंत अब मैं श्रोमरहित अअय प्रमण्डको प्राप्त हो गया हूँ । मुने ! इस तरह अवस्थित होनेपर मुखेकि माने हुए अहंतासहित ये भूत, मविष्य, वर्तवान तीनों जगत नहीं हैं। जो कुछ यह भासित हो रहा है. उसे ब्रह्मका संकल्प होनेके कारण में ब्रह्मरूप ही समझता हूँ।

कुम्भ बोले--राजन ! आपका कथन सत्य है। जिस चिन्नय प्रमात्मामें वस्तुत: यह जगत ही नहीं है, वहाँ आकाशमें विना इए प्रतीत होनेवाले गन्धर्थ-नगरके समान इस तरहका 'अहं, त्वम' आदि अनुभव केंसा, कहाँ, किस निमित्तसे और किस प्रकार हो। सकता है ? जैसे कड़ा, कुण्डल आदि भावनाके ज्ञान्त हो जानेपर सुवर्णमात्र अवशिष्ट रह जाता है, वैसे ही जगदादि मावनाओंके शान्त हो जानेपर एकमात्र ब्रह्म ही अवशिष्ट रह जाता है। 'देह आदि मैं हूँ' इस तरहकी भावना अत्यन्त विनाशकारक बन्धनके लिये होती है तथा 'देहादिरूप मैं नहीं हूँ' इस तरहकी भावना विशुद्ध मोक्षके लिये होती है। अहंकार-ज्ञानका अभाव मोक्ष है तथा अहंकार-ज्ञान ही बन्धन है। इसलिये राजन् ! 'मैं वह साक्षात् ब्रह्म ही हूँ, अहंकार मैं नहीं हूँ' इस प्रकारके ग्रन्ड कैवल्यात्मक बोधसे युक्त होकर आप आत्मवान् हो जाइये । जिस तरह समद्रमें तरक आदि वास्तवमें जलमात्र ही है, उसी तरह ब्रह्ममें संसार और संसारके पदार्थ परमात्माका यथार्थ ज्ञान होनेपर एकमात्र परमात्मखरूप ही हैं । यह सृष्टि ही सृष्टि शब्दके अर्थसे रहित परब्रह्म है और परब्रह्म ही सृष्टि है: क्योंकि यही शास्त्रत परब्रह्म 'सर्वे खल्विदं ब्रह्म' इस श्रति-वाक्यका अर्थ है । समस्त शब्द और उनके अर्थकी भावनाका जहाँ अभाव है, वह ग्रह, नित्य, चेतन, अनन्त परमात्मा ही ब्रह्म शब्दसे कहा जाता है: क्योंकि परमात्माका यथार्थ अनुभव हो जानेपर जब शब्द और उनके अर्थरूप संसारका ज्ञान नहीं रहता, तब एक अजर, सान्त ब्रह्म ही अवशिष्ट ग्हता है । वहाँ वाणीकी भी गति नहीं है।

( सर्ग ९८-९९ )

ब्रह्मसे जगत्की पृथक् सत्ताका निषेध तथा जन्म आदि विकारींसे रहित ब्रह्मकी खतः सत्ताका विधान कुम्भने कहा-राजन् ! जिसमें कारणता है, उसका वह कार्य सिद्ध हो सकता है। वास्तवमें जो निर्विशेष ब्रह्म है वह तो किसीका कारण ही नहीं, फिर उससे कार्य होगा ही कैसे ? जो कार्य कारणसे उत्पन्न होता है, वह कारणके सदृश होता है। जो यहाँ उत्पन्न ही नहीं होता. उसमें भला सादस्य आयगा ही कहाँसे ? भला आप बतलाइये तो सही, जिसका कोई बीज ही नहीं है, वह उत्पन्न कैसे होगा ? जो वस्तु अतर्क्य, अगम्य और निर्विशेष है, उसमें बीजता ही कहाँ ठहरेगी ? देश और कालके बशसे सभी पदार्थ कारणसे युक्त और प्रमाणसे गम्य होते हैं। किंत अकर्ता होनेसे ब्रह्म निमित्त कारणोंका उपादान कैसे सिद्ध हो सकता है ? क्योंकि कर्ता, कर्म और कारणशून्य कल्याणमय परमात्मामें कारणता नहीं है, इसलिये जगत शब्दार्थ-ज्ञानका वह कारण नहीं हो सकता। अतएव राजन् ! जो सत्खरूप निर्विशेष ब्रह्म है, वह 'में ही हूँ' इस प्रकार आप निश्चय कीजिये । यह प्रतीत होनेवाळा जगत् अज्ञानियोंकी दृष्टिमें ही सत् है; क्योंकि वह एक अद्वितीय चिन्मय अजर और शान्त निर्विशेष ब्रह्म ही वास्तवमें प्रभाणित है । किंत्र अलातचक्रके सदश भ्रमाकृति जो यहाँ जगत, चित्त आदि दिखायी देता है, वह मृगत्णा-जल, दृष्टिदोषसे दो चन्द्रमा आदिकी भ्रान्ति तथा बालकल्पित प्रेत आदिकी भाँति है। जो जगत् सर्वथा भ्रमात्मक है, वह भला सत्य नामसे कैसे कहा जा सकता है ! अज्ञानजनित भ्रान्ति ही अन्त:करण और चित्तादि शब्दोंसे कही जाती है।

जैसे महमरीचिकामें प्रतीत होनेवाले जलका ज्ञान ·यह जल नहीं है?, इस यथार्थ ज्ञानसे नष्ट हो जाता है, वैसे ही यह चित्त है। इस रूपसे हृदयमें दृढ़ हुआ जो अज्ञानात्मक विकार है, वह 'यह चित्त नहीं है' इस यथार्थ ज्ञानसे समूल विनष्ट हो जाता है। जैसे अज्ञान-

भ्रमसे उत्पन्न हुई रज्जुमें सर्परूपता 'यह सर्प नहीं है' इस तरहके हृदयमें दढ़ हुए यथार्थ ज्ञानसे नष्ट हो जाती है, वैसे ही आत्मामें अज्ञानं-भ्रमसे उत्पन्न हुआ मनोरूप चित्त 'यह चित्त नहीं है' इस तरहके हृदयमें दृढ़ हुए यथार्थ विज्ञानसे विनष्ट हो जाता है। मन, बुद्धि, चित्त, अहंकार आदि सारे पदार्थ हृदयमें अज्ञानसे उत्पन्न हुए हैं । वस्तुत: इस जगत्में चित्त नहीं है और इसी तरह अहंकारादिसे संयुक्त देहादि कुछ भी नहीं है, किंत एकान्त निर्मल एक आत्मा ही है। अज्ञानी जीवोंके द्वारा ही अज्ञानसे मन, वृद्धि, चित्त, अहंकारकी रचना की गयी है। किंत आज आपने संकल्पके अभावके द्वारा उन सबका परित्याग कर दिया है: क्योंकि जो पदार्थ संकल्पसे आता है, उसका संकल्पका अभाव होते ही विनाश हो जाता है। जैसे जलसे समुद्र परिपूर्ण है, वैसे ही सिचदानन्दघन परमात्म-तत्त्वसे यह सारा संसार परिपूर्ण है। न मैं हूँ, न आप हैं, न अन्य हैं, न ये सब पदार्थ हैं, न चित्त है, न इन्द्रियाँ हैं और न आकाश ही है। केवल एक विज्ञानानन्द्रधन विश्चद्ध प्रसारमा ही है । घट-पटादि दश्य-जगत्तके आकाररूपसे एक वह परमात्वा ही दिखायी देता है। 'यह चित्त है, यह मैं हूँ' इत्यादि तो असत्य कल्पनाएँ हैं । महीपते ! वास्तवमें तो इस त्रैलोक्यमें न कोई जन्म लेता है और न कोई मरता ही है। सत् और असत् भावनारूप यह केवल चेतनका संकल्पमात्र है । जब वास्तवमें एक सर्वात्मक व्यापक ब्रह्म परमारमा ही प्रकट है, तब द्वित्व और एकत्व कैसे रह सकता है और कैसे संशय तथा भ्रम ही रह सकता है ? मित्र ! केवल निर्मल अनन्त परमात्म-स्वरूप आपका न तो कुछ विनष्ट हो सकता है और न कुछ वद ही सकता है: क्योंकि जो अजन्मा, अजर, अनारि, अद्वितीय, विद्युद्ध, सदा एकरूप, चिन्धय, संकल्परहित, सत्स्वरूप वस्तु है, बही परमात्म-तत्त्व है ।

राजा शिक्विध्वजकी ज्ञानमें दृढ़ स्थिति तथा जीवन्युक्तिमें चित्तराहित्य एवं तत्त्वस्थितिका वर्णन

श्रीयसिष्टजी कहते हैं — रचुकुळभूषण राम! इस प्रकार कुम्भके खाभाविक बचनोंपर विचार करके राजा शिखिष्यज उसी क्षण स्वयमेव आत्मपदमें स्थित हो गये। फिर तो उनके मन और नेत्रोंका व्यापार बंद हो गया, वाणी शान्त हो गयी तथा वे ध्यानस्थ होकर मनन करने ळगे। उस समय उनके शरीरके सभी अवयव ऐसे निश्चल हो गये, मानो शिलातल्पर खुदी हुई कोई मूर्ति हो। महाबाहो! तदनन्तर दो ही घड़ीके बाद जब उनकी ध्यानमुद्रा मंग हुई और वे विकसित नेत्रोंसे कुम्भकी ओर देखने लगे, तब कुम्मक्पिणी चूडालाने राजासे प्रकृत करना आरम्भ किया।

कुम्भने पृष्ठा—राजन् ! जो अत्यन्त प्रकाशमान, शुद्ध, विस्तृत एवं निर्मल है तथा जो निर्विकल्प-समाधिमें स्थित रहनेवाले योगियोंके लिये सुन्दर शय्याके समान है, उस आसपदमें आपको आनन्दपूर्वक विश्रान्ति प्राप्त हो चुकी न ! आपका अन्त:करण प्रयुद्ध हो गया न ! आपने भ्रान्तिका परित्याग कर दिया न, ज्ञातन्यका ज्ञान प्राप्त कर लिया और इप्टल्य वस्त देख ली न !

शिखिष्यज योठं—भगवन् ! आपकी कृपासे मुझे उस महती पदवीका साक्षाकार हो गया, जो निरिति-रायानन्दकी भूमिका और समस्त उन्हार्योकी पराकाष्ट्रा है । अहो ! जानने योग्य वस्तुओंके ज्ञानसे सम्पन्न संत-महात्माओंका सङ्ग अपूर्व एवं सर्वोत्तम अमृतमय होता है, अतः सर्वोत्कृष्ट फल प्रदान करनेवाला है । प्रमो ! जिस् महामृतकी उपल्विय मुझे सारे जन्ममें भी नहीं हुई, वही आज आपके समागमसे अनायास ही सुल्म हो गयी । परंतु कमल्लोचन ! इस अनन्त, आद्य एवं अमृतस्वस्त्रप आस्मपदकी प्राप्ति मुझे पहले ही क्यों नहीं हो गयी ?

कुम्भने कहा—राजन् ! जब भोगेच्छाओंका परित्याग कर देनेसे मन पूर्णतः शान्त हो जाता है और सम्पूर्ण

इन्द्रियगणोंके भोगरूप दोषोंकी निवृत्ति हो जाती है. तब चित्तमें उपदेशककी विमल उक्तियाँ उसी प्रकार स्थित हो जाती हैं, जैसे शह खच्छ वस्त्रपर कंक्समिश्रिय जलके छींटे । कमलनयन ! आपके अपने वासनास्वरूप अनन्त दोषोंका, जो अनेक जन्मोंके शरीरोंद्वारा संगृहीत किये हुए थे, परिपाक आज प्रकट हुआ है । साधुशिरोमणे ! कालद्वारा परिपक्क होकर सम्पूर्ण दोष शरीरसे निकल जाते हैं । सखे ! शरीरसे वासनात्मक दोषोंके निकल जानेपर गरुदेव जो कळ निर्मल उपदेश देते हैं, वह शीघ्र ही अन्त:करणमें प्रविष्ट हो जाता है। महामते ! दोषोंका परिवाक सम्पन्न हो जानेपर आज मैंने आपको उदबद्ध किया है । इसी कारण आज ही आपके अज्ञानका विनाश हो गया । आज आपके सभी दोष परिपक्त हो-होकर नष्ट हो गये । आज ही आपने सम्यकरूपसे ज्ञानोपदेश धारण किया है। आज ही आप उपदेशसम्पन्न हुए हैं और आज ही आप प्रबोधवान भी हुए हैं । सत्सङ्गके व्याजसे आज आपके समस्त शुभ-अशुभ कर्मीका समूल विनाश हो गया । महीपते ! जबतक इस दिनका पूर्वभाग बीत रहा था, तबतक आपके चित्तमें 'यह मैं हूँ, यह मेरा है' ऐसा अज्ञान वर्तमान था; परंतु भूपते ! इस समय मेरा वचनोपदेश अवण करके आपने अपने इटयसे उस अज्ञानको निकाल फेंका है, जिससे आपके चित्तका विनाश हो गया है; अत: अब आप मलीभाँति प्रबद्ध हो गये हैं । राजन् ! जबतक हृदयमें मनका अस्तित्व वर्तमान रहता है, तबतक अज्ञान रहता है; किंत ज्यों ही अचित्त-रूपसे चित्तका विनाश हुआ, त्यों ही ज्ञानका अभ्यदय हो जाता है । देत और अद्वेतकी दृष्टि ही चित्त है और वही अज्ञान भी कहा जाता है: इन दोनोंकी दृष्टिका जो विनाश है, वही ज्ञान और वही परम गति है। नरेश्वर ! जो प्रतीत होनेके कारण सत और वास्तवमें न होनेके कारण असत है तथा जो मिथ्या जगतकी कल्पनाका

स्थान है, उस चित्तका तो आपने विनाश कर ही दिया। इससे अब आपका ज्ञान जाग उठा है और आप विमुक्त हो गये हैं। अतः अब आप शोकस्त्य, आयासरहित, निःसङ्ग, अनन्य, आरमज्ञानसम्पन्न, महान् अम्युदयसे युक्त, मौनी एवं मुनि होकर अपने निर्मत्रखरूपमें स्थित रहिये।

शिक्षिण्य बोले—भगवन् ! यों आपके कथना नुसार तो मूर्ख जीवके लिये ही चित्त हैं, ज्ञानीके लिये नहीं; किंतु प्रभो ! यदि आत्मज्ञानीके लिये चित्त है ही नहीं तो ये आप-जैसे जीवन्मुक्त मनुष्य मनसे रहित होकर जगत्में कैसे विचरण करते हैं ! यह बतलानेकी ध्रया कीजिये ।

क्रम्भने कहा-तत्त्वज्ञ ! आप जैसा कह रहे हैं. यह ठीक वैसा ही है; इसमें थोड़ा-सा भी अन्तर नहीं है। जैसे पत्थरमें अङ्कर नहीं निकलता, उसी प्रकार जीवन्मुक्तोंका चित्त व्यापारशून्य हो जाता है; क्योंकि पुनर्जन्म लेनेमें सहायक जो धनीभूत वासना होती है, वही चित्त शब्दसे कही जाती है और वह आत्मज्ञानीमें रहती नहीं । आत्मज्ञानसम्पन्न पुरुष जिस वासनाद्वारा सांसारिक कर्मीका व्यवहार करते हैं, उसे आप 'सत्त्व' नामवाली समझिये । वह वासना पुनर्जन्मसे रहित होती है। जो सत्त्रमें स्थित हैं तथा जिनकी इन्द्रियाँ सम्यक-प्रकारसे वशमें हैं, ऐसे जीवन्मुक्त महात्मा आसक्तिरहित होकर त्रिचरते हैं; परंतु चित्तस्थ पुरुष वैसा कभी नहीं कर सकते । राजन् ! अज्ञानसे आच्छादित चित्तको 'चित्त' कहते हैं और प्रबुद्ध चित्त 'सत्त्व' कहा जाता है। जो अज्ञानी हैं वे 'चित्तः में स्थित रहते हैं और महाबुद्धिमान् ज्ञानी लोग 'सत्त्व'में स्थित रहते हैं। भूपते ! चित्त बारंबार उत्पन्न होता है; किंतु सत्त्व पुनः नहीं पैदा होता; इसीलिये अज्ञानी वन्धनमें पड़ता है, ज्ञानी नहीं पड़ता । राजन् ! मुझे यह ठीक-ठीक पता है कि आज आपने पूर्णरूपसे अपने चित्तका विनाश कर

दिया है जिससे आप सत्त्वसम्पन्न हो गये हैं और महा-त्यागी बनकर स्थित हैं। आज आपकी मारी वासनाएँ नष्ट हो गयी हैं, जिससे आपकी विशेष शोभा हो रही है।

नथ हा गया है, जिसस आपका विशेष शामा हो रही है ।

सुने ! में यह भी मानता हूँ कि आपका मन
आकाशकी तरह निर्मल हो गया है । आप परम शान्तिको प्राप्त हो गयं हैं और सिद्ध होकर सर्वोत्कृष्ट समस्थितिमें पहुँच गये हैं । राजन्! यह वही महात्याग है,
जिसमें आपने अपने सर्वस्व-रूप चित्तका परित्याग कर
दिया है । भला, तप आपके कितने दुःखोंका विनाश
करनेमें समर्थ होता । यह जो उपरितरूप परम सुख
है, यही अक्षय सुख है । यही वास्तवमें सत्य है ।
खर्गादिका जो थोंडा-कहत सुख है, वह सत्य नहीं है;
क्योंकि वह विनाशशील है तथा उत्यत्ति एवं विनाशसुक्त होनेके कारण वर्तमानकालमें ही प्रतीत होता है ।

राजर्षे ! जैसे आकाशसे भी अव्यन्त निर्मल सिंबदानन्द परमात्मासे सभी पदार्थ समुद्भूत होकर दृष्टि-गोचर होते हैं, वैसे ही वे उसी परमात्मामें विलीन भी हो जाते हैं। संकल्पसे ही जिनकी उत्पत्ति हुई है, ऐसे पदार्थोंको आत्मज्ञानी महात्मा लोग जलमें प्रतिविन्वित स्योंकी तरह समझकर प्रहण नहीं करते। सज्जनिश्रोंमणे! जगत्में जिसका चित्त स्यन्दनरहित हो गया है, उसके सभीप संसार आ ही नहीं सकता; क्योंकि महीपाल! इस त्रिलोकीमें जो-जो दुःख जीवको प्राप्त होते हैं, वे सभी चित्तकी चपलतासे ही उत्पन्न हुए रहते हैं। इसिल्ये जिसका चित्त स्थिर, शान्त, स्पन्दनशून्य और चक्कालतारहित हो गया है, वही भनुष्य सदा परमानन्दमें निमम्न रहता है और वही याम्राज्य—परमाहम-साक्षाहकार-का पात्र होता है।

शिक्षिण्यन बोलं—अम्पूर्ण संशयोंका उच्छेद करने-बालं विशो ! स्पन्द और अस्पन्द:—ये दोनों किस प्रकार एकताको प्राप्त होते हैं, वह विधि मुझे शीव्र बतलानेकी कृपा कीजिये। कुम्मने कहा —राजन्! जसे सागर जलरूपसे एक हैं, उसी तरह यह सारा जगत् चिन्मात्रखरूप होनेके कारण एक ही वस्तु हैं; अतः जैसे तरहें छुद्ध जलको ही उछालती हैं, वैसे ही वुद्धिवृत्तियाँ उसी चिन्मात्रको स्पन्दित करती हैं। तात! श्रुतियाँ जिसका बद्धा, चिन्मात्र, अमल और सत्त्व आदि नामोद्धारा गान करती हैं, उसीको मृद्ध लोग जगदूपसे देखते हैं। इस संसारका खरूप तो चेतन परमात्माका स्पन्दनमात्र है, इसलिय ययार्थ दृष्टिशालोंके लिये तो इसका विनाश ही हो जाता है; परतु जिन्हें ययार्थदृष्टिकी प्राप्ति नहीं हुई है, ऐसे

पुरुषोंको रञ्जुमं सर्पभान्तिको माँति यह भ्रमरूपसे ही प्रतीत होता है। जैसे चक्षुरिन्द्रियके दोगरहित होनेपर एक ही चन्द्रमा दृष्टिगोचर होता है, उसी तरह निरन्तर शास्त्रोंके अभ्यास और सत्पुरुषोंके सङ्गसे जब समय पाकर चित्त शुद्ध हो जाता है, तब एकमात्र चेतन परमात्माके खरूपका अनुभवहोता है। साधो! आप आदि-मध्यसे रहित स्व-स्वरूपको प्राप्त हो चुके हैं। देहादि रूपोंमें आपका भेदमाव नहीं रह गया है, आप महान् चेतनस्वरूप हो गये हैं और आपका शोक नष्ट हो गया है, अतः अब आप अपने उसी पदमें प्रविष्ट हुए स्थित रहिये। (सर्ग १०१)

## क्रुम्भके अन्तर्हित हो जानेपर राजा ग्रिखिष्यजका कुछ कालतक विचार करनेके पश्चात् समाधिस्य होना, चूडालाका घर जाकर तीन दिनके बाद पुनः लौटना, राजाके शरीरमें प्रवेश करके उन्हें जगाना और राजाके साथ उसका बार्तालाप

कुम्मने कहा—महाराज शिखिष्वज ! जिस प्रकार यह सम्पूर्ण विश्व उत्पन्न होता है और जैसे विकीन हो जाता है, वह सारा-का-सारा वृत्तान्त मैंने आपसे वर्णन कर दिया । इसे सुनकर, समझकर तथा मनन करके स्पष्टरूपसे प्रत्यक्ष प्राप्त प्रसप्दमें आप स्वेच्छानुसार स्थित रिहेये । संकल्पपरम्परासे तथा किसी भी वस्तुकी अभिकाषासे गहित आपको सदा आत्मदृष्टिमें ही स्थित रहना चाहिये; क्योंकि यही दृष्टि परम पावन है ।

श्रीविसष्टजी कहते हैं—रघुनन्दन ! कुम्मके यों कहनेपर राजा शिखिब्बज हाथमें फूल लेकर कुम्मको प्रणाम करनेके लिये प्रतिवचन बोलना ही चाहते थे कि तबतक कुम्म अन्तर्वान हो गये । इस प्रकार कुम्मके अन्तर्वित हो जानेपर राजाको बड़ा आर्थ्य हुआ। वे उसी विस्मयोत्पादक घटनाका विचार करते हुए चित्रलिखित-से अवाक रह गये । फिर वे यों मोचने लगे— अहो ! ब्रह्माकी लीला वड़ी विचित्र है, जो कुम्मके ज्याजसे मुझे सदा अम्युद्यस्वरूप ब्रह्मका ज्ञान प्रात हुआ। अहो ! उन देवकुमारने मुझको अस्यन्त ही सुन्दर एवं युक्तियुक्त उपदेश



दिया, जिसके प्रभावसे चिरकालसे मोहनिद्रामें व्याकुल पड़ा हुआ मैं प्रबुद्ध हो गया हूँ। अही ! कहाँ तो में कर्मजालरूपी दलदलमें, जो 'यह करना चाहिये और यह नहीं' इस प्रकारके मिथ्या विश्वमका चक्ररूप है, विशेषरूपसे फँसा हुआ था, कहाँ मुझे ऐसी साम्राज्यपदवी प्राप्त हो गयी, जो सर्वया शीतळ, शुद्ध, शान्त और अमृतोद्धव धुधाकरकी माँति आह्वाद-जनक है । इसीळिये अब मैं पूर्ण शान्तिका अनुभव कर रहा हूँ, पूर्णत: तृत हो रहा हूँ और केवळ आनन्दमें ही स्थित हूँ । मेरे मनमें अब तृणके अप्रमागके बराबर भी इच्छा शेष नहीं रह गयी है । मैं अपने वास्तविक खरूपमें स्थित हो गया हूँ ।' यों विचार करते हुए राजा शिखिब्बज, जिनका अन्त:करण वासनाओंसे शून्य हो गया था, मौन होकर इस प्रकार बैठ गये मानो पत्थरपर खुदी हुई कोई प्रतिमा हो । तत्पश्चात् उस निर्विकल्प एवं निराश्रय मौनावस्थामें अचळरूपसे प्रतिष्ठित होकर वे पर्वतके शिखरकी माँति स्थित हो गये ।

रघुकुलभूषण राम ! इस प्रकार इधर राजा शिखिष्वज तो निर्विकल्प समाधिमें स्थित होनेके कारण काष्ठ और दीवालकी तरह निश्चेष्ट हो गये। उधर अब चुडालाकी बात सुनिये । वह उस कुम्भ-वेषसे अपने स्वामी राजा शिखिष्वजको प्रबद्ध करके खयं अन्तर्हित हो गयी और बंडे वेगसे उछळकर आकारामें जा पहुँची। वहाँ उसने माया-द्वारा विरचित देवपत्रकी आकृतिका परित्याग कर दिया और ऐसा सुन्दर स्त्री-रूप धारण कर लिया, जो समझदार पुरुषोंको भी मुख्य कर देनेवाळा था। फिर तो, वह आकाशमार्गसे अपने नगरमं जा पहुँची और उमी क्षण अपने अन्तः पुरमें प्रविष्ट हो गयी । तत्पश्चात् लोगोंके सामने प्रकट होकर राज्य-कार्य करने लगी । तीन दिन बीननेके बाद वह पुन: आकाशमें जाकर योगकरुसे कुम्भ-रूपमें परिणत हो गयी और राजा शिखिध्वजने वनमें जा पहुँची । वहाँ उस वनस्थलीपर उतरकर चूडालाने देखा कि राजा शिखिध्वज उसी स्थानपर निर्विकल्प समाधिमें स्थित होकर ऐसे निश्चल हो गये हैं, जैसे चित्रलिखित वृक्ष । उन्हें देखकर वह बारंबार इस प्रकार कहने लगी---



'आहों ! बड़े सौमाग्यकी बात है कि यहाँ इन राजाको अपने आत्मामें निश्राम प्राप्त हो गया, जिससे ये सम, शान्त एवं खस्थ होकर स्थित हैं । इसलिये मैं इन्हें इस समाविसे अवश्य जगाऊँगी; क्योंकि अभी इनका देहत्याग करना उचित नहीं है ।'

यों सोच-विचारकर चूडाला अपने खामीके आगे बारंबार ऐसा भीषण सिंहनाट करने लगी, जो वनचरोंको भी भयभीत करनेवाला था । किंतु जब पुनः-पुनः उस भयंकर सिंहनादके करनेपर भी पर्वतकी शिलांक समान राजा विचलित नहीं हुए, तब चूडाला उन्हें हाथोंसे हिलाने-डुलाने लगी । परंतु जब इक्कोरनेपर भी राजा नहीं जागे, तब कुम्भरूपिणी चूडाला सोचने लगी—- (अहो ! ये साधु भगवान तो अपने खरूपमें परिणत हो गये हैं, अब में इन्हें किस युक्तिसे जगाऊँ।' ऐसा विचारकर सुन्दरी चूडालांने पतिकी ओर देखा और फिर उनके शरीरका स्पर्श किया । जीवनके हेतुभूत लक्षणोंसे जब उसने जान लिया कि अभी ये जीवित हैं,

तव वह कहने लगी कि अभी इनके हृदयमें प्राण विद्यमान है।

श्रीरामने पूछा—ब्रह्मन् ! जिनका चित्त अत्यन्त शान्त हो गया है और जिनकी स्थिति काष्ट और लोधकी-सी हो गयी है, ऐसे ध्यानशाली पुरुषके सत्त्वशेषका ज्ञान कैसे होता है 2

श्रीवसिष्ठजीने कहा-वत्स राम! जैसे बीजके अंदर पुष्प और फल सुद्दमरूपसे वर्तमान रहते हैं, वैसे ही किसी भी ध्यानशाली पुरुषके हृदयमें प्रबोधका कारणभूत सत्त्वशेष-वासनारहित अन्त:करण सक्ष्मरूपसे विद्यमान रहता ही है । जैसे समानरूपसे वहनेवाले जलप्रवाहमें तरक आदिकी उत्पत्ति नहीं होती, वैसे ही जिस ध्यानीके अन्त:करणकी गति सम हो गयी है, उसमें रागादि दोषोंका उद्भव नहीं होता। श्रीराम! जिस शरीरमें न तो चित्त विद्यमान है और न सत्त्व ही, वह शरीर मरणद्वारा वैसे ही पञ्चतत्त्वोंमें विलीन हो जाता है, जैसे गरमीमें वर्फ गलकर अपने असली जलखरूपमें परिणत हो जाती है। परंतु राजा शिखिञ्जनका वह शरीर यद्यपि चित्तरात्य था तथापि उसमें पर्याप्त गरमी वर्तमान थी और वह सत्त्वांश अर्थात् वासनारहित अन्त:-करणसे संयुक्त था, इसी कारण पञ्चतत्त्वोंमें विलीन नहीं हुआ था । तब उस श्रेष्ठ सुन्दरी चूडालाने अपने पतिके शरीरकी इस दशाका अवलोकन करके शीघ्र ही विचार किया कि 'यदि में इन्हें नहीं जगाती हूँ तो भी कुछ समयके बाद ये खयं जाग ही जायँगे; किंतु मैं यहाँ अकेले ही क्यों बैठी रहें, अतः इन्हें अवस्य जगाऊँगी।

यों विचारकर चूडाला अपने इन्द्रियसमूह्रूपी शरीरको वहीं छोड़कर खामीके अन्तःकरणमें प्रविष्ट हो गयी। वहाँ पहुँचकर उसने सत्त्वसम्पन्न अपने खामीकी चेतनाको स्पन्दित कर दिया और फिर लौटकर वह अपने शरीरमें उसी प्रकार प्रवेश कर गयी जैसे चिड़िया अपने घोंसलेमें घुम जाती है। तदनन्तर कुम्मखम्ब्र्णिणी चूडाला वहाँसे

उटकर एक पुष्पाच्छादित स्थानमं जा बैठी और साम-गान करने लगी। उस सामगानको सुनकर राजाके शरीरमं वर्तमान सत्त्वगुणसम्पन्ना चेतनता उद्युद्ध हो उठी। आँख खोलनेपर राजा शिखिष्यजने कुम्भको अपने सामने उपस्थित देखा, जो दिव्य शरीरसे युक्त होकर सामगानमं तत्पर थे तथा मूर्तिमान् दूसरे सामवेद-से जान पड़ते थे। उन्हें देखकर राजाने सोचा—'अहो! में तो धन्य हो गया, जो ये मुनि पुनः अपने-आप यहाँ पधारे।' ऐसा विचारकर उन्होंने कुम्भको पुष्पाञ्चलि समर्पित की और कहा—'भगवन! माल्म होता है,



मुझे पित्रत्र करनेके लिये ही आपका पुनः आगमन हुआ है। यदि ऐसी वात नहीं है तो आप ही वतलाइये कि आपके पुनः आगमनमें दूसरा कौन-सा कारण हो सकता है ?

कुम्भने कहा—महाराज ! मैं शरीरसे तो आपके पाससे चळा गया था किंतु मेरा चित्त तो यहाँ आपके साथ ही स्थित था, इसी कारण में आपके सामने पुन: उपस्थित हुआ हूँ; क्योंकि मेरी तो ऐसी धारणा है कि इस जगत्में आपके समान मेरा वन्धु, आहा, सुहृद्, मित्र, सखा, विश्वासपात्र व्यक्ति अथवा अनुयायी दूसरा कोई नहीं है ।

शिखिध्यज योले—अहो ! देवपुत्र ! असङ्ग होते हुए भी जो आप मेरे समागमकी इच्छा खते हैं, इससे प्रतीत होता है कि आज निश्चय ही मेरे पुण्य सफल हो गये।

कुम्भनं कहा—राजन् ! आपको महानन्दस्रस्प परमण्दमं विश्वामकी प्राप्ति हो गयी न ! आप इस मेदमय दु:खसे सर्वथा रहित हो गये हैं न ! भोगकी नीरसताका विचार करके आपातरमणीय संकल्पोंसे आपका प्रेम एकदम निर्मूछ हो गया है न ! आपका मन हेय और उपादेयकी अवस्थाको अतिकान्त कर गया है न ! वह शान्त, शाम-सम्पन्न होनेसे समतासुक्त और प्रारब्धानुसार प्राप्त पदार्थोमें उद्देगहरून्य होकर ही स्थित रहता है न ! शिक्षिष्य गोले—भगवन्! चिरकालके पश्चात् थोड़े ही समयमें में निर्विकार होकर पूर्ण विश्रामको प्राप्त हो गया हूँ । मुझे सम्पूर्ण प्राप्तच्य पदार्थ उपलब्ध हो चुके हैं । अब में पूर्णतया तृप्त हो गया हूँ । जिस ब्रह्मका मुझे न तो ज्ञान ही था और न जिसकी प्राप्ति ही हुई थी, उसे मैंने जान लिया और प्राप्त भी कर लिया तथा छोड़ देने योग्य संसारका त्याग भी कर दिया । अब मेरा मन वासनारहित हो गया है और मैंने परमात्मखरूप परम तत्त्वका आश्रय भी ले लिया है । अब मेरे लिये कुछ भी शेष नहीं रह गया है । अब तो में सांसारिक वासनाओंसे शूर्य, मोह और भयसे रहित, वीतराग, नित्य ज्ञानस्वरूप, सर्वत्र समतापूर्ण, सर्वथा सौम्य, सर्वात्मक, सारी कल्पनाओंसे मुक्त, आकाशमण्डलके समान निर्मल तथा एकरूप होकर स्थित हैं ।

(सर्ग १०२-१०३)

हुम्भ और शिखिष्ट्यजका परस्पर सौहार्द, चूडालाका राजासे आज्ञा लेकर अपने नगरमें आना और उदास-मन होकर पुनः राजाके पास लोटना, राजाके द्वारा उदासीका कारण पूछनेपर चूडालाद्वारा दुर्वासाके शापका कथन और चूडालाका दिनमें कुम्भरूपसे और रातमें स्त्रीरूपसे राजा शिखिष्ट्यजके साथ विचरण

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—रघुनन्दन ! वे दोनों कुम्म और शिखिष्यज तत्त्वज्ञानी तो थे ही, अतः वे परस्पर इस प्रकारकी अध्यात्मविषयकी विचित्र कथाएँ कहते हुए तीन मुहूर्त—छः बड़ीतक उस वनमें बैठे रहे । तत्पश्चात् वे वहाँसे उठकर किसी दूसरे शिखरपर जाकर वहाँके सरोवरपर तथा आनन्ददायक वनमें विचरण करने ठ्यो । इस प्रकार उस महावनकी उन वनबीधियोंमें वैसा आचरण करते हुए तथा परस्पर वैसी कथाओंको कहते-सुनते हुए उन दोनोंके आठ दिन बीत गये । तब कुम्मने राजासे कहा—'राजन्! आओ अत्र हमलोग इस पर्वतपर किसी दूसरे वनमें चलें।' राजाने कुम्मकी बात मानकर सीकार कर लिया । किर तो वे दोनों वहाँसे चल

पड़े और अनेक तरहके बनों, जंगळों, जलाश्योंके तर्हों, सरोबरों, कुखों, भीषण शिखरों, नदी-प्रदेशों, प्रामों, नगरों, उपवतों, पर्वनीय गोष्टों, कुखों, तीर्थस्थानों और आश्रमोंमें पूमते रहे। वे पूर्णतया शान्त तो थे ही, अतः एक ही साथ रहते थे। उनमें स्नेह, सस्य और उस्साह एक-सा था। रायत्र! वे देवताओं और पितरोंकी पूजा भी एक ही साथ करने थे और उनका भोजन भी एक साथ ही होता था। श्रीरान! 'यह अपना घर है और यह नहीं हैं' ऐसी देकियक धारणा उन दोनोंके मनका कभी अपहरण नहीं कर पाती थी। वे कभी अपने शरीरपर धूळ लपेट लेते, कभी चन्द्रनका लेपन कर लेते, कभी भस्म रमा लेते, कभी दिव्य वस्न धारण कर लेते, कभी

## कल्याण 🔀



भगवान्के द्वारा प्रह्लादका अभिषेक

उसे पळ्ळोंसे आच्छादित कर लेते और कभी पुष्पोंसे सजा लेते। इस प्रकार वे दोनों मित्र साथ-साथ विचरण करते थे।

कुछ ही दिनोंके बाद समिचत्तता तथा सत्त्वकी उत्कृष्टताके कारण राजा शिखिष्यज भी कुम्भके ही समान शोभा पाने छो। तब मानिनी चूबाळाने राजा शिखिष्यजको देवकुमारके सदश उत्तम शोभासे सम्पन्न देखकर विचार किया कि 'अब में इस काननमें अपनी बुद्धिसे सोचकर कुछ ऐसे प्रपश्चकी रचना करूँ जिससे दूसरोंको मान देनेवाळे ये मेरे खामी राजा शिखिष्यज मुझमें रति-सुखके इच्छुक हो जायँ।' यों सोच-विचारकर कानन-कुझमें बैठी हुई कुम्भवेत्रधारिणी चूडाळा अपने पतिसे बोळी—

कुम्भने कहा—'राजन् ! मैं खर्ग जा रहा हूँ और सायंकाल होते-होते वहाँसे निश्चय ही लौट आऊँगा; क्योंकि आपका सङ्ग मुझे खर्गसे भी बढ़कर मुख्यद है।' 'अच्छा, आप शीघ्र ही लौटियेगा।' राजाके ऐसा कहनेपर कुम्भ उस बनप्रान्तसे उड़कर शरकालीन मेघके सदश आकाशमें जा पहुँचे। वहाँ आकाशमार्गसे जाते हुए कुम्भने राजाके ऊपर पुष्पाञ्चलि छोड़ दी। राजा शिखिष्यज भी जाते हुए कुम्भकी ओर तवतक टकटकी लगाये देखते ही रहे, जबतक वे उनकी आँखोंसे ओश्नल नहीं हो गये।

उधर आकाशमें राजा शिखिष्वजिकी आँखोंसे ओझल होते ही सुन्दरी चूडालाने कुम्भ-शरीरका परित्याग कर दिया और वह पुनः अपने पूर्वच्हपमें आ गयी । फिर आकाश-मार्गसे चलकर वह खर्गके समान सम्मिय अपने नगरमें जा पहुँची और अहरयन्हपसे अपने अन्तः पुरमें, जो सुन्दरी खियोंसे खचाखच भरा था, प्रवेश कर गयी । वहाँ झटपट सारा राज्यकार्य सँमालकर वह पुनः राजा शिखिष्वजिक समक्ष आ गयी । पर आज उसके चेहरेपर उदासी छायी थी । यों उदास-मन कुम्भको सामने देखकर राजा शिखिष्वज उटकर खड़े हो गये । उनका भी चित्त उदास हो गया, फिर वे आदर्श्वक यों कहने लगे—

'देवपुत्र ! आपको नमस्कार है । आप तो उदास-से दीख पड़ते हैं । आप कुम्भ तो हैं न ! इस उदासीको छोड़िये और इस आसनपर विराजिये । मित्रवर ! जिन्हें वेद्य वस्तुका ज्ञान प्राप्त हो चुका है तथा जो अपने खरूपमें स्थित हो गये हैं, ऐसे संत-महास्मालोग हर्य-विपादजनित स्थितिका उसी प्रकार आश्रय नहीं प्रहण करते, जैसे कमलपत्र जल्का !

तब कुम्भने कहा—'राजन्! जैसे जबतक तिल है, तबतक तेल रहता है, उसी तरह जबतक देह है, तबतक उसकी अच्छी-बुरी दशा भी होती है। परंतु योगसे चित्तकी जो समता होती है, वही देहकी अच्छी-बुरी दशाओं-द्वारा प्राप्त दुःखसे रहित होना है। तच्चज्ञानी लोग तो, जबतक प्राप्त हुए अन्तिम देहका पतन नहीं हो जाता, बुद्धि आदिकी समता तथा हाथ-पैर आदिके संचालनसे तबतक ईश्वरीय विधानके अनुसार समय विताते रहते हैं।

शिलिञ्चन बोले—महाभाग ! आप तो तत्त्वज्ञानियोंमें श्रेष्ठ हैं । देवता होते हुए भी आपको ऐसी उदासी किस कारणसे प्राप्त हुई—यह बतलानेकी कृपा कीजिये ।

तब कुम्मने कहा—भद्र ! जब मैं यहाँसे चला, तब आपको पुष्पाञ्चलि समर्पित करके आकाशको लाँचता हुआ खर्गमें जा पहुँचा । वहाँ पिताजीके साथ महेन्द्रके सभामवनमें क्रमानुसार बैठा था । जब समा-विसर्जनका समय आया और पिताजीने मुझे जानेकी आज्ञा दी, तब मैं उटकर यहाँ आनेके लिये खर्गसे चल पड़ा और नमोमण्डलमें आ पहुँचा । आगे बढ़नेपर मैंने देखा कि सजल जलधरोंके मध्यसे होकर मुनिवर दुर्जासा बड़े बेगसे इधर ही आ रहे हैं । वे मूतलपर स्थित गङ्गाजीकी ओर बड़ी तेजीसे दौड़े जा रहे थे । तब मैंने भी आकाशमर्गसे ही आगे जाकर उन मुनिश्रेष्टको अभिवादन किया और कहा—'मुने! नीले मेवके सदश वस्न धारण करनेके कारण आप अमिसारिका नारीकी तरह लग रहे हैं ।' दूसरोंको मान देनेवाले महाराज ! यह दुनकर दुर्वासाजी मुझे शाप देते हुए

बोले—'जाओ, इस दुर्वचनके कारण आजसे तुम प्रत्येक रित्रमें स्तन और केश आदि छी-चिह्नोंसे युक्त होकर हाव-माव आदि विल्लासोंवाली कमनीया रमणींके रूपमें बदल जाया करोगे।' वृद्ध ब्राह्मण दुर्वासांके मुखसे निकले हुए उस अशुम वचनको सुनकर, जवतक में कुल थोड़ा विचार करने लगा, तवतक वे मुनि अन्तर्यान हो गये। इसी कारणसे मेरा मन उदास हो गया है और में सीघे आकाश-तलसे यहाँ चला आया हूँ। सज्जनशिरोमणे! इस प्रकार मैंने अपना सारा बृत्तान्त आपको सुना दिया। अब में रात्रिमें श्ली हो जाऊँगा। मला, रात्रिमें में इस खीलका निर्वाह कैसे कर सकूँगा शब्हो! संसारमें होनहारकी बड़ी विल्क्षण गति है। हाय ! रातमें जब मेरा खीरूप हो जायगा, उस समय में लजापरवश होकर गुरुजनों, देवताओं और ब्राह्मणोंके सामने निर्वाधरूपसे कैसे रह सकूँगा !

शिलिष्यन योले—देवपुत्र ! जगत्में जो कुछ भी दुःख अथना सुंख प्राप्त होते हैं, ने सभी प्रारव्यानुसार शरीरके लिये ही होते हैं । उनमेंसे किसीका भी आरमपर प्रभान नहीं पड़ता । मुने ! आप तो शासको भूषणकी तरह धारण करनेनाले हैं, इसलिये किसी भी कार्यफलके निपयमें निचार करना आपके लिये उचित नहीं है । फिर, यिंद आप-जेसे निनेकी पुरुष भी यों निचार करने लगेंगे तो अन्य अविनेकी जनोंके खेद-नाशका क्या उपाय होगा ? मैं तो ऐसा समझता हूँ कि खेदका निपय उपस्थित होनेपर कुछ खेदें।चित बचन कहना चाहिये—इसी अभिन्नायसे आपने ऐसा कहा है ।

श्रीविसिष्टजी कहते हैं—राध्य ! तदनन्तर जब चन्द्रोदयका समय आया, तव उन दोनों भित्रोंने उठकर संच्या-वन्दन किया और फिर जप-कर्म समाप्त करके वे छताओंके एक समहमें जा बैठे । वहाँ जब कुम्म धीरे-धीरे श्लीरूपमें परिवर्तित होने छगे, तब वे सामने बैठे हुए राजा शिखित्वजसे गद्गद वाणीमें बोले—'राजन्! में तो ऐसा समझता हूँ कि आपके सामने में ळजाके साथ-ही-साथ स्त्रीभावको प्राप्त होता जा रहा हूँ।'

दो घड़ीतक विचार करनेके पश्चात् राजा शिखिष्यज इस प्रकार कहने लगे—'अहो ! दुःखकी वात है । ये कुम्भमुनि, जो महान् सत्त्वसम्पन्न थे, वे ही अब सुन्दरी क्षी वन गये । साधुशिरोमणे ! आप तो तत्त्वज्ञानी हैं । दैवकी गति भी आपसे छिपी नहीं है; अतः इस अवस्यम्भावी घटनाके विषयमें विचार मत कीजिये । ये जो अवस्यम्भाविनी सुख-दुःखारमक दशाएँ हैं, सभी तत्त्वज्ञानियोंके केवल शरीरपर ही प्रभाव डाल पाती हैं, उनके अन्तःकरणपर नहीं; परंतु ये ही अवियेकियोंके केवल शरीरपर ही नहीं, अन्तःकरणतक पहुँच जाती हैं।

कुम्मने कहा—राजन् ! ठीक है, ऐसा ही हो । अब मैं रात्रिके समय अपने बी-भावको खीकार कर छेता हूँ और इसके छिये चिन्ता भी नहीं करूँगा; भछा, देव-का उछङ्कन कौन कर सकता है ।

तदनन्तर जब प्रातःकाल हुआ, तब कुम्मने उस युवती क्षीके खरूपका परित्याग कर दिया और अपना वही कुम्मरूप धारण कर लिया। इस प्रकार वह राजरानी छुन्दरी चूडाला अपने पतिके पास पहले कुम्मरूपसे उपस्थित हुई, तत्पश्चात् बीरूप धारण करके आयी। वह रात्रिमें कुमारी-धर्मसे युक्त होकर और दिनमें कुम्मरूप धारण करके अपने मित्र एवं खामी शिखिष्यज्ञके साथ बनप्रान्तोंमें विचरण करती थी। योगवलसे उसका गमनागमन कहीं स्कता नहीं था। इस प्रकार वह नारी चूडाला पुष्पमालाओं एवं हारोंसे विभूषित होकर अपने मित्र एवं प्रियतम पतिके साथ कैलास, मन्दर, महेन्द्र, सुमेर और सहागिरिके शिखरोंपर स्वेच्छानुकूल विचरण करती रही।

(सर्ग १०४-१०५)

# महेन्द्र पर्वतपर अग्निके साक्ष्यमें मदिनका (चूडाला) और शिखिध्वजका विवाह, एक सुन्दर कन्दरामें पुष्प-श्रन्थापर दोनोंका समागम, शिखिध्वजकी परीक्षाके िलये चूडालाद्वारा मायाके वलसे इन्द्रका प्राकट्य, इन्द्रका राजासे खर्ग चलनेका अनुरोध, राजाके अखीकार करनेपर परिवारसहित इन्द्रका अन्तर्थान होना

श्रीविसष्टकी कहते हैं — श्रीराम ! तदनत्तर कुछ ही दिनोंके बीतनेके बाद कुम्मरूपधारिणी सती चूडाळा अपने खामी राजा शिखिळाजसे इस प्रकार बोळी— 'कमळपत्रसहरा नेत्रोंबाळे महाराज ! मेरी यह बात छुनिये ! में प्रतिदिन रात्रिके समय खी ही बनकर रहता हूँ, इसिळये मैं अपने इस प्रकारके खी-धर्मको सफळ बनाना चाहता हूँ । इसके ळिये विवाहद्वारा अपनेको किसी योग्य पतिके हाथों सौंप देनेका मेरा विचार हैं । इस विषयमें त्रिळोकीमें केवळ आप ही मुझे पतिरूपसे पसंद आ रहे हैं, अत: विवाह-विधिसे आप सर्वदा रात्रिके समय पत्नी-रूपमें मुझे खीकार कीजिये । राजन् ! चारों ओरसे सारी वस्तुओंमें इच्छा, अनिच्छा तथा तज्जनित फळका त्याग करके हमळोग इच्छा-अनिच्छासे रहित हो गये हैं, अत: इस अभीष्ट कार्यको आप अवस्य सम्पन्न करें ।

तव शिलिध्वज बोलं—सखे ! इस विवाहकार्यके करनेसे मुझे छुभ अथवा अछुभ—किसी प्रकारके फल्कि सम्भावना नहीं दीख रही है, अतः आपको जैसा रुचे, वैसा ही कीजिये ।

कुम्भने कहा—महीपाल ! यदि ऐसी बात है तो आज यह श्रात्रणमासकी पूर्णिमा है, अतः आज ही श्रुम लग्न है; क्योंकि कल ही मैंने विवाहसम्बन्धी सारी गणना कर ली थी । महावाहों ! आज रातमें सम्पूर्ण कलाओंसे पिर्पूर्ण निर्मल चन्द्रमाके उदय होनेपर हम दोनोंका विवाह होगा । राजन् ! उठिये और हम दोनों बनके भीतरसे अपने विवाहके लिये चन्द्रन और पुष्प आदि सामग्री एकत्र करें ।

यों कहकर कुम्भ उठे और राजा शिखिध्वजके साथ-

साथ पृष्पोंको चनने तथा सामग्रियोंके सञ्चय करनेमें जट गये । इस प्रकार एक सुन्दर गुफामें सारी विवाह-सामग्री जटाकर वे दोनों प्रेमी मित्र मन्दाकिनी नदीमें स्नान करनेके लिये गये । वहाँ नहा-धोकर उन लोगोंने देवताओं, पितरों और ऋषियोंका प्रजन किया: क्योंकि जैसे उन्हें क्रियाजनित फलकी इच्छा नहीं थी, उसी प्रकार शास्त्रविहित क्रियाका त्याग भी उन्हें पसंद नहीं था। तदनन्तर कल्पवृक्षके उज्ज्वल वर्णके वल्कल वस्र पहनकर तथा फल खाकर वे दोनों क्रमशः विवाह-स्थानमें आये। फिर सूर्यास्त होनेपर उन्होंने संघ्या-वन्दनकी विधि प्ररी की और मन्त्र-जप तथा अधमर्षण आदि भी किया । इतने-में ही कुम्भ खीरूपमें परिणत हो गये। तब वे सोचने ळगे कि 'यह वधु तो मैं बन गया । अब मुझे अपना शरीर वरको दे देना चाहिये: क्योंकि समयोचित क्रत्यका पालन अवश्य करना चाहिये । यह मैं वध्न हुँ और आप मेरे मनोनीत वर सामने उपस्थित हैं । यह आपके परिणय-का समय है, अतः आइये और मुझे प्रहण कीजिये। यों विचारकर वह वरके समीप, जो सामने वनवेदीके निकट स्थित तथा उगते हुए सूर्यके समान तेजस्त्री थे. गयी और यों बोली---'मानद ! मैं आपकी भार्या हूँ। मेरा नाम मदनिका है । मैं आपके चरणोंमें यह स्नेहप्रविक प्रणाम करती हूँ । नाथ ! अब आप शास्त्रोक्त विधिके अनुसार अग्नि प्रञ्चलित करके मेरा पाणिग्रहण कीजिये।'

श्रीविसष्टजी कहते हैं—खुनन्दन ! तदनन्तर उन दोनोंने वेदीके समीप खड़े हुए खन्मोंको फूळसे ळदी हुई ळताओंसे सजाया । फिर उस वेदीके मध्यभागमें अग्निकी स्थापना करके उसे चन्दनकी ळकड़ियोंसे प्रज्वळित किया । जब ळपटें निकळने ळगीं, तब दक्षिण क्रमसे उस अग्नि- की प्रदक्षिणा की । तत्पश्चात् उस अग्निके सामने पछत्रके आसनपर वे पूर्वामिमुख हो दोनों आसीन हो गये। उस समय उन दोनों वर-वधूकी अद्भुत शोभा हो रही थी। फिर शिखिष्वजने उठकर खयं ही उस कान्ता मदिनकाका पाणिग्रहण किया। उस समय उस वनमें उन दोनोंकी परस्पर शिव-पार्वतीके समान शोभा हो रही थी। फिर उस मङ्गळखरूप दस्पतीने उस अग्निकी प्रदक्षिणा की। उन दोनोंने परस्पर एक-दूसरेको अपना हृदय, जो प्रेमके लिये लोलूप तथा सर्वोत्तम ज्ञानसे पूर्ण था, समर्पित कर दिया। उन्होंने अग्निकी तीन बार



प्रदक्षिणा की और उसमें छाजाहोम किया। इस प्रकार समान रूपसे संतुष्ट हुए वर-वधूने एक-दूसरेद्वारा पकड़े गये अपने हाथको छुड़ा छिया। तदनन्तर उन दोनों प्रेमियोंने वहाँसे उठकर एक धुन्दर कन्दरामें, जिसका उन्होंने पहलेसे ही खयं निर्माण कर रखा था और जिसमें चमकीछे दीपक जल रहे थे, प्रवेश किया। और वे दोनों पुष्पशय्यापर बैठ गये। फिर तो, परस्पर प्रेमभरे तरह-तरहके मनोहर वाग्विछासोंसे, समयोचित आळिङ्गन आदि क्रत्योंसे, प्रेमयुक्त व्यवहारोंसे तथा नये-नये सुखोपमोगसे उस उत्तम दम्पतिकी वह रुंबी रात एक मुक्रतेके समान बीत गयी।

रघुकुळभूषण राम! इस प्रकार वे दोनों कुम्भ और हिं। खिष्यज उस महेन्द्राचळकी गुफामें खर्य विवाहित होकर देवतुल्य परम प्रेमी दम्पती वन गये। दिनमें तो वे परम प्रेमी मित्र बन जाते थे और रातमें प्रिय पति-पत्नी हो जाते थे। प्रभा और दीपकर्की तरह वे परस्पर घुळे-मिले रहते थे, अलग तो कभी होते ही नहीं थे। इस प्रकार जब धीरे-धीरे कुछ मास व्यतीत हो गये, तब देवपुत्रका खरूप धारण करनेवाळी चूडाळाने विचार किया कि अब मैं नाना प्रकारके उत्तम-उत्तम उपभोगोंद्वारा राजा शिखिच्यजकी परीक्षा करूँगी, जिससे इनका चित्त कभी भी भोगोंमें अनुरक्त नहीं होगा। ऐसा सोचकर चूडाळाने अपनी मायाके बळसे उस वनस्थळीमें देवगणों तथा अपसराओंके साथ पथारे हुए इन्द्रको दिखळाया। परिवार-सहित इन्द्रको अपने निकट आया हुआ देखकर वनवासी राजा शिखिच्यज उनकी विधिवत् पूजा करके पूछने लगे।



शिखिभ्यन बोले—देवरान ! आपने इतनी दूरसे यहाँ आनेका कष्ट क्यों उठाया ! आप जिस प्रयोजनसे यहाँ पथारे हैं, उसे बतलानेकी कृपा कीजिये।

इन्द्रने कहा-राजन् ! आपके गुणाधिक्यरूपी सत्रने इमारे हृदयको बाँध रखा है. जिससे खिचकर हम आकाश-से यहाँ आ गये हैं। महाराज ! अब उठिये और खर्ग चिलये; क्योंकि वहाँ यूथ-के-यूथ देवता तथा देवाक्कनाएँ आपके गुणोंको सनकर विस्मय-विमुग्ध हो रहे हैं और वे सव-के-सब आपके श्रभागमनकी प्रतीक्षामें बैठे हैं। इसलिये आप पादका, गृटिका, खन्न और पारद आदि रसोंको भी लेकर सिद्धमार्गसे खर्गलोकमें चलना खीकार कीजिये। राजर्षे ! आप जीवन्सक्त तो हैं ही, अतः देवलोकमें प्रधारकर आप अनेक प्रकारके भोगोंका उपभोग करें, इसी कारण मैं आपके पास आया हूँ। साधी ! आपके समान जो संत-महात्मा हैं, वे न तो प्राप्त हुई लक्ष्मीका तिरस्कारद्वारा अपमान करते हैं और न अप्राप्त-की कामना ही करते हैं। महात्मन ! जैसे भगवान नारायणके अभागमनसे त्रिलोकी पवित्र हो जाती है, वैसे ही आप बिना किसी विश्व-बाधाके स्वर्ग पधारें और वहाँ सुखपूर्वक विहार करें, जिससे वह खर्ग पवित्र हो जाय।

शिखिष्यज बोठं—देवेन्द्र! मैं तो सभी देशोंको खर्ग-सा ही मानता हूँ; क्योंकि मैं जिस परमात्माको खर्ग मानता हूँ, उसकी सत्ता सदा सर्वत्र बर्तमान है; अतः मेरे लिये कहींपर भी एकदेशी खर्म नहीं है। प्रभो! मैं सभी जगह संतुष्ट रहता हूँ और सभी स्थानोंमें विचरण करता हूँ । मेरे मनमें किसी प्रकारकी इच्छा तो है नहीं, अतः मैं सर्वत्र आनन्दसे परिपूर्ण रहता हूँ । इन्द्र! इन्हीं सब कारणोंसे एक स्थानमें स्थित रहनेवाले किसी ऐसे एकदेशी खर्ममें जानेकी तो मैं इच्छा ही नहीं करता । इसल्विये मैं आपकी आज्ञाका पालन नहीं कर सकूँगा।

इन्द्रने कहा—साधुशिरोमणे ! जिन्हें ज्ञातव्य वस्तुका ज्ञान प्राप्त हो गया है तथा जिनकी बुद्धि पिर्फूर्ण हो गयी है, उनके लिये भोगोंका उपभोग करना और न करना बराबर है; अतः आपके लिये भोगोंका सेवन करना उचित है। देवराज इन्द्रके यों कहनेपर भी जब राजा मौन ही रहे, तब इन्द्रने पुनः कहा— धराजन् ! जब आपकी ऐसी ही धारणा है, तब मैं ही यहाँसे चला जाता हूँ।' यों कहकर धराजन् ! आपका कल्याण हो यह आशीर्वाद देते हुए इन्द्र वहीं अन्तर्धान हो गये। देवराजके अदृश्य होते ही उनके साथका देवसम्हू भी क्षणभरमें अदृश्य हो गया।

( सर्ग १०६-१०७ )

### राजा शिखिष्यजके क्रोधकी परीक्षा करनेके लिये चूडालाका मायाद्वारा राजाको जार-समागम दिखाना और अन्तमें राजाके विकारयुक्त न होनेपर अपना असली रूप प्रकट करना

श्रीविसष्टजी कहते ह—श्रीराम ! इन्द्र-दर्शनकी मायाका उपसंहार करके चुडाळा मन-ही-मन विचार करने ळगी-—'बढ़े सौमाग्यकी बात है, जो विषय-मोगोंकी ळाळसा इन नरेशके मनको आक्षष्ट करनेमें समर्थ न हो सकी । इन्द्रके आनेपर भी ये निर्विकार शान्त ही रहे । इनके शरीरके अन्ययोंकी स्थिति पूर्ववत् समान रही तथा विना किसी प्रकारके क्षोभ एवं अन्रहेळनाके इन्होंने इन्द्रके साथ उचित व्यवहार भी किया । अतः अब मैं पुनः 'एक ऐसे मायाप्रपञ्चकी रचना करूँगी, जिसमें राग-द्वेषकी प्रधानता रहेगी और जो बुद्धिका अपहरण करनेवाटा होगा । फिर उसके द्वारा आदरपूर्वक इनकी परीक्षा करूँगी।' ऐसा निश्चय करके रात्रिमें चन्द्रोदय होनेपर उसने उस वनमें छुन्दरी मदनिकाका रूप भारण कर लिया । उस समय जब राजा शिखिव्यज

नदीके तटपर संध्यावन्दन तथा जप-कर्ममें तत्पर होकर ध्यानस्थ थे और शीतल्द-मन्द-सुगन्ध वायु वह रही थी, तव मदिनका काम-मदिसे विह्वल हुई-सी संतानक वृक्षोंके एक लताकुक्षमें प्रविष्ट हुई । वह कुक्ष सवन पुष्पगुष्टोंसे सुशोमित था तथा वनदेवियोंके शुद्ध अन्त:पुर-सा प्रतीत होता था । वहाँ पुष्पहारोंसे सजी हुई मदिनकाने अपने संकल्पसे एक पुष्पशस्या तैयार की और उसपर मायानिर्मित एक सुन्दर जार पुरुषको लेकर उसके गलेसे लियटकर लेट गयी ।

उधर जपकर्म समाप्त होनेपर जब राजा शिखिष्वज उस स्थानसे उठे और एक कुझसे दूसरे कुझमें मदनिकाका अन्वेषण करने लगे, तब उन्हें उस लतागृहमें मदनिका दीख पड़ी। उसके गलेसे एक मनोहर जार पुरुष लिपटा हुआ था । उस पुरुषके कंघे लंबे केशोंसे आच्छादित थे और शरीरमें चन्दनका अनुलेप लगा हुआ था । उसके सिरकी सजावट शय्यापर इधर-उधरके परिवर्तन एवं परस्परके मर्दनसे अस्त-व्यस्त हो गयी थी। वह मदनिकाकी अजाको, जिसकी कान्ति स्रवर्णकी-सी थी तथा जो मोड़नेके कारण दो भुजा-सी लग रही थी. तकिया बनाकर उसपर अपना कान, नेत्रप्रान्त, कपोल और केश रखकर लेटा हुआ था । तदनन्तर राजाने पुनः देखा---उन दोनों स्त्री-पुरुषोंके मुख परस्पर एक-दूसरेसे सटे हुए हैं और उनपर मुसकराहट खेळ रही है। शयन करते समय उनके पुष्पहार हिल रहे हैं। वे कामवेगसे आतुर और व्याकुल हैं। परस्पर आलिङ्गनके बहाने वे एक-दूसरेको अपना प्रेम समर्पित कर रहे हैं। वे एक दूसरेके उन्मुख, समान आनन्द से परिपूर्ण तथा प्रबळ काममदसे भरपूर हो गये हैं । यह सब देखकर भी राजा शिखिष्वजने मनमें जरा-सा भी क्रोध-विकार उत्पन्न नहीं हुआ. उलटे वे परम संतुष्ट हुए और कहने लगे—'अहो ! ये दोनों व्यभिचारी कैसे आनन्दमग्न हैं। सहसा राजाको आया हुआ देखकर जब वे दोनों डर गये, तत्र राजाने कहा-

'तात ! भय मत करो । तुम दोनों स्वेच्छानुसार सुखपूर्वक जैसे सोये हो, वैसे ही सोये रहो । मैं इसमें विन्न नहीं डाल्ट्रॅगा !'यों कहकर राजा वहाँसे चले गये ।

तदनन्तर दो ही घड़ीके बाद चूडाला उस प्रपञ्चका उपसंहार करके लतागृहसे बाहर निकली । उस समय उसका शरीर प्रियतमके साथ सम्भोग करनेके कारण प्रफल्लित दीख रहा था । बाहर आकर उसने देखा कि राजा शिखिष्वज एकान्तमें एक सुन्दर शिलापर बैठे हैं । उनकी समाधि लग गयी है, जिससे उनके नेत्र थोड़े खुले हुए हैं। तब सुन्दरी मदनिका राजाके निकट गयी और क्षणभरतक चुपचाप खड़ी रही । उस समय ळज्जाके कारण उसका मुख नीचे झक गया था और उसकी कान्ति मलिन हो गयी थी तथा मन खिन्न था । क्षणभरके बाद जब राजा शिखिय्वज ध्यानसे विरत हुए, तब मदनिकाको पास ही खडी देखा । उसे देखकर उनकी बुद्धिमें जरा-सा भी क्षोभ नहीं हुआ । वे उससे अत्यन्त मधुर वाणीमें कहने ळगे---'सन्दरि ! क्या किसीने शीघ्र ही तुम्हारे सुखमें विघ्न डाल दिया ? तमने सखका उपभोग तो किया है न ? (इसमें लिजत होनेकी क्या बात है: क्योंकि ) संसारमें जितने प्राणी हैं, वे सभी सुखके लिये ही तो प्रयत करते हैं। अतः तम जाओ और पुनः अपनी प्रणयगर्भित चेष्टाओंसे अपने उस प्रियतमको संतष्ट करो । मानिनि ! तुम्हारे इस कार्यसे मेरे मनमें किसी प्रकारकी उद्विग्नता नहीं है। यहाँ मेरे और कुम्भमें तो रागका लेशमात्र भी नहीं रह गया है, अतः हम दोनों तो वीतराग हो चुके हैं। तम तो हमलोगोंसे भिन्न एक तीसरी नारी हो, जो महर्षि दुर्वासाके शापसे उत्पन्न हुई हो; अतः तुम्हारी जैसी इंच्छा हो, वैसा ही करो ।'

तब मदिनिका बोली—महाभाग ! आपका क्यन बिल्कुल सत्य है; परंतु मैं क्या करूँ, खियोंका खभाव ही बड़ा चश्चल होता है । उनमें पुरुषोंकी अपेक्षा कामका वेग भी अठगुना वताया जाता है; अतः आप मुझपर क्रोध न करें । महाराज ! जब आप संध्यावन्दन तथा जपकर्ममें रत हो गये, तब रात्रिके समय इस गहन कानमें उस कामी पुरुपने मुझे पकड़ लिया । उस समय मैं दीन अबला कर ही क्या सकती थी । राजन्! जियोंका ऐसा खमाब ही होता है कि वे अपने कामवेगको रोक नहीं सकतीं। अतः प्राणनाथ ! एक तो मैं अबला नारी, दूसरे नवयुवती और मुझ हूँ; इसी कारण मुझसे यह महान् अपराथ हो गया। अब आप मुझे क्षमा करें; क्योंकि क्षमा करना साधु पुरुपोंका खमाब ही होता है।

शिखिण्यजने कहा— बाले ! तुम्हारे इंस कृत्यसे मेरे अन्तः करणमें क्रोध तो तिनक-सा भी नहीं है, परंतु मैं अब तुम्हें अपनी वध्यूके रूपमें केवल इस कारणसे सीकार करना नहीं चाहता कि साधुपुरुष इस कर्मकी घोर निन्दा करेंगे । इसलिये अङ्गने ! अब हम दोनों पहलेकी तरह मित्रभावसे वीतराग होकर वनप्रान्तोंमें नित्य साथ-साथ ही दुख्यूर्वक विचरण करेंगे ।

श्रीविसिष्टजी कहते हैं—रघुनन्दन ! इस प्रकार जब राजा शिखिष्यज समत्वमावमें स्थित हो गये, तब उन्हें रागद्वेषकी मावनाओं से निर्मुक्त देखकर चूडालाका मन प्रसन्न हो गया और वह मन-ही-मन विचार करने लगी—'अहो ! ये राजा शिखिष्यज अब सर्वोत्कृष्ट समताको प्राप्त हो गये हैं । रागसे शून्य हो जानेके कारण अब इनमें क्रोधका लेशमात्र भी अवशिष्ट नहीं है । अब ये सच्यमुच जीवन्मुक्त हो चुके हैं । तभी तो जिन्हें खयं इन्द्र प्रदान कर रहे थे, वे उत्तमोत्तम भोग, इनको विचलित नहीं कर सके तथा बड़ी-बड़ी सिद्धियाँ, छुख, दु:ख, आपित और सम्पत्ति भी इन्हें अपनी ओर आकृष्ट करनेमें समर्थ न हो सकीं । एक जीवन्मुक्तमें जितनी निर्दोष महान् ऋष्टियाँ बतायी जाती हैं, वे सब-की-सब इस समय अकेले इन्हींका आश्रय ले रही

हैं, अतः ये दूसरे नारायणकी तरह जान पड़ते हैं । इसिल्ये अब मैं इस कुम्मरूपका परित्याग करके चूडाला ही बन जाऊँगी और इन्हें अपने सारे बृचान्तका समरण दिलाऊँगी ।' यों विचारकर चूडालाने तुरंत ही मदिनकाके शरीरको छोड़कर वहीं अपनेको चूडालाके रूपमें प्रकट कर दिया । उस समय ऐसा जान पड़ता था, मानो चूडाला मदिनकाके उसी शरीरसे निकली



है। तत्पश्चात् वह योगधारणासे युक्त होकर राजाके सामने सुशोमित हुई। राजाने प्रेमपरवशताके कारण निर्दोष अङ्गोबाळी उस कमनीया मदनिकाको ही अपनी प्रियतमा भार्या चूडाळाके रूपमें स्थित देखा । उस समय चूडाळा भूमितळसे प्रकट हुई ळश्मी (सीता ) के समान सुशोमित हो रही थी तथा रक्षमञ्जूषासे निकळी हुई रक्षप्रभाकी भाँति उदीत हो रही थी। इस रूपमें राजा शिखिष्यजने अपनी प्राणप्रियाको सामने उपस्थित देखा। (सर्ग १०८)

## ध्यानसे सब कुछ जानकर राजा शिखिष्यजका आश्चर्यचिकत होना और प्रशंसापूर्वक चृडालाका आलिङ्गन करना तथा उसके साथ रात बिताना, प्रातःकाल संकल्प-जनित सेनाके साथ दोनोंका नगरमें आना और दस हजार वर्षोतक राज्य करके विदेहग्रुक्त होना

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—रघुकुलभूषण राम ! तदनन्तर अपनी प्यारी पत्नी चूडालाको देखकर आश्चर्यके कारण राजा शिखिष्ठजके नेत्र प्रफुल्लित हो उठे । तत्र वे आश्चर्यक्षक वाणीसे इस प्रकार बोले—'सुन्दरि! तुम अपने शरीरसे, व्यवहारसे, मन्द-मुसुकानसे, अनुनय-विनयसे तथा पत्नीसम्बन्धी विलाससे ऐसी उपलक्षित हो रही हो, मानो मेरी भार्या चूडालाकी ही प्रतिमृतिं हो।'

चूडालाने कहा-प्रभो ! हाँ, ऐसा ही समझिये, निस्संदेह मैं चृडाला ही हूँ । आज मैंने अपने पहलेके खाभाविक शरीरसे साक्षात् आपको प्राप्त किया है। इस वनमें मैंने जो कुम्भ आदिके देहनिर्माणद्वारा माया-प्रपद्म प्रकट किया था, वह तो केवल आपको प्रबुद्ध करनेके लिये ही था। महाराज ! जब आप मोहबश राज्यका परित्याग करके तपस्याके लिये वनमें चले आये. तभीसे मैं आपको ज्ञानसम्पन्न बनानेके लिये प्रयत्न कर रही थी। भूपते ! इस क्रम्भवेषसे मैंने ही आपको प्रबुद्ध किया है। मैंने मायाद्वारा जो कुम्भ, मदनिका आदिके रारीरका निर्माण किये थे, उसका एकमात्र प्रयोजन आपको प्रबुद्ध करना ही था । वास्तवमें कुम्भ आदि कुछ भी सत्य नहीं है । राजन् ! ( यदि मेरी बातोंपर विश्वास न आता हो तो ) अब तो आप जाननेयोग्य परमात्माको जान चुके हैं, अतः ध्यान लगानेसे आप यह सारा दृश्य अविकल रूपसे देख सकेंगे। इसलिये तत्त्वज्ञ ! अब शीघ्र ही ध्यान लगाकर देखिये ।

चूडाव्यके ऐसा कहनेपर राजा आसन लगाकर बैठ गये और ष्यानद्वारा उन्होंने अपना सारा बृत्तान्त अच्छी तरहसे जान लिया। सुद्धतेमात्रके ष्यानसे ही राजाने



राज्य-पित्यागसे लेकर चुडालां साक्षालारपर्यन्त अपने विषयमें जितनी घटनाएँ घटी थीं, उन सबको प्रत्यक्षरूपसे देख लिया । तत्पश्चात् समाधि मंग होनेपर हर्पातिरेकसे राजां नेत्रकमल विकसित हो उठे, मुजाएँ रोमाञ्चके कारण उज्जल हो गयीं । उन्होंने तुरंत ही दोनों ही मुजाओंको फैलाकर अपनी प्रियतमा पत्नी चूडालांका गाढ़ आलिङ्गन किया । उस समय स्नेह घनीभृत होकर टपक रहा था, आँखोंसे प्रेमाश्च झर रहे थे और प्रेम स्कृतित हो रहा था । तदनन्तर शिखिष्यजने कहा— 'प्रिये ! तुम बालचन्द्रमांके सहश सुन्दरी हो, फिर भी तुमने अपने पतिके लिये चिरकालतक कितना दारूण कृष्ट उठाया है । मैं इस दुस्तर मक्कूपमें इन रहा था,

तुमने अपनी जिस सत्त्वमयी बुद्धिके आश्रयसे मेरा उससे उद्धार किया है, तुम्हारी उस बुद्धिकी उपमा भला, किससे दी जा सकती है ? वह अनुपमेय है । सुन्दरि ! अलोकिक सौन्दर्यवाली नारियोंमें थी, श्री, कान्ति, क्षमा, मैत्री और करुणा आदि उत्तम खपत्रती मानी जाती हैं; परंतु तुम तो उन सुभीमें मुख्य प्रतीत हो रही हो । तमने घोर प्रयत्न करके मझे ज्ञानसम्पन्न बनाया है। इस उपकारके बदलेमें में ऐसा कौन-सा कार्य कर्दें जिससे तुम्हारा मन प्रसन्न हो । प्रिये ! जो कुळीन न्नियाँ होती हैं, वे उद्योगपरायग होकर अनादि कालसे चले आते हुए अत्यन्त गहनसे भी गहन मोहरूपी सागरमें पड़े अपने पतिका उद्धार कर ही लेती हैं । यहाँतक कि कुलाङ्गनाएँ अपने पतिके लिये सखा, भाता, सहद, भृत्य, शिक्षक, मित्र, धन, सुख, शास्त्र, घर, दास आदि सब कुछ बन जाती हैं। अतः जिनमें इहलोक तथा परलोक—दोनोंका सम्पूर्ण सुख प्रतिष्ठित है, उन कुलाङ्गनाओंका सभी प्रयतोद्धारा सर्वदा मम्यकरूपसे आदर-सत्कार करना चाहिये। रूप, सौजन्य और उत्तमोत्तम गुणरूपी रहोंसे विभूषित प्रिये ! तुम पतित्रता सती हो । तुम्हारी सारी इच्छाएँ शान्त हो गयी हैं और तम संसार-सागरसे पार हो चकी हो-ऐसी दशामें तुम्हारे इस उपकारका प्रतिशोध में कैसे कर सकूँगा।

तय चूडाला बोली—पतिदेव ! बारंबार शुष्क कियाजालमें फॅसकर जब आपका आरमा ल्याकुल हो जाता था, तब उसे देखकर में आपके लिये अत्यन्त चिन्तालुर हो जाती थी; इसल्यि आपके आत्माको ज्ञानसम्पन्न बनाकर मैंने अपना ही तो खार्थ सिद्ध किया है—( अपनी ही चिन्ताका तो नाश किया है । इसमें आपका क्या उपकार किया ! ) आप तो व्यर्थ ही इस बातको लेकर मेरी प्रशंसा कर रहे हैं ।

शिखिध्वजने कहा-वरारोहे ! ठीक है, तुम जिस

प्रकारके ग्रुम खार्थका सम्पादन कर रही हो, वैसाही खार्थ सभी कलाइनाएँ सिद्ध करें।

चूडाला बोली—देव! 'यह करहें, यह न करहें, इसे प्राप्त करहें' इस प्रकारकी बुद्धिकी अपक दशाजित कोमलतारूप जो स्थिति थी, उसका आप क्या अपने अंदर उपहास करते हैं ? क्योंकि जैसे आकाशमें पर्वत नहीं दीख पड़ते, उसी प्रकार आपमें वे पहलेके तुच्छ तृष्णाओंका समृह तथा कुत्सित संकल्परूपी कल्पनाएँ अब दिएगोचर नहीं हो रही हैं । प्रियतम ! अब आपका कैसा स्वरूप वन गया है ? किस करतुमें आपकी निष्ठा है और आप क्या चाहते हैं ? विमो ! आप अपनी पिछली शारीरिक चेष्टाओंको कैसा देखते हैं ?

शिलिण्यजने कहा—प्रिये! जिस-जिसके अंदर तुम हो, उसी-उसीके अंदर में उपस्थित हूँ । में इच्छा और स्पृहासे तथा एकदेशतासे रहित हो गया हूँ, आकाशके समान निर्मल्य हूँ, शान्त हूँ और वास्तविक परमार्थखरूप परमारमा हूँ । अमरलोचने ! में समस्त वस्तुओंकी निष्ठासे मुक्त एकमात्र चिन्मय परमारमखरूप हूँ । पतिव्रते! जो 'तत् वस्तु—सिव्दानन्दघन ब्रह्म है, वही में हूँ । इसके अतिरिक्त में और कुळ नहीं कह सकता । तरङ्ग-सम्झा चन्नल कराक्षवाली प्रिये! तुम मेरी गुरु हो, अतः में तुम्हें नमस्कार करता हूँ । जुम्हारी ही कृपासे में इस भवसागरसे पार हो पाया हूँ । अव में शान्त, अपने ब्रह्मखरूपमें स्थित, कोमल, प्रयत्नशील, आसक्ति और एकदेशतासे रहित, सर्वव्यापक और वास्तवमें सबसे अतीत निर्मल आकाशकी तरह स्थित हूँ ।

चूडाला बोली—प्राणनाथ ! आप तो महान् सत्त्व-सम्पन्न तथा मेरे हृदयबञ्चभ हैं । आपकी बुद्धि अगाध है । प्रभो ! बतलाइये, ऐसी दशामें अब आप क्या चाहते हैं !

शिखिध्यजने कहा—ऋशाङ्गि ! चित्तके इच्छा और

आसक्तिसे रहित हो जानेके कारण में प्रारब्धानुसार न्यायतः प्राप्त वस्तुकी न तो प्रशंसा करता हूँ और न निन्दा ही करता हूँ । अतः अत्र तुम्हारी जैसी इच्छा हो, वैसा ही करो ।

चुडाला वोली---जीवन्मुक्तस्वरूप महाबाहो ! यदि ऐसी बात है तो अब आप मेरा मत सनिये और उसे सनकर तदनकल आचरण कीजिये । महाराज ! सर्वत्र अद्वैतका बोध होनेसे हमलोगोंके अज्ञानका विनाश हो गया है, अतः अब हमलोग सारी इच्छाओंसे मुक्त होकर आकाशकी तरह निर्मल रूपमें स्थित हैं। प्रभो ! इस समय राज्य-शासनद्वारा क्रमशः अपनी अवशिष्ट आय बिताकर कुछ कालके बाद हमलोग विदेहमुक्त हो जायँगे । इसलिये नाथ ! अब आप अपने नगरमें लौट चिलिये और राजिसहासनपर बैठकर राजकाज सँभालिये । रमणियोंकी भूषणस्वरूपा मैं आपकी पटरानी होकर रहुँगी। राजन ! न तो मुझे भोगोंकी इच्छा है, न विभृतियोंकी । मैं तो खभाववश जो कुछ भी न्यायत: प्राप्त हो जाता है, उसीसे निर्वाह करती हूँ । यह स्वर्ग, राज्य अथवा क्रिया—कोई भी मेरे लिये सखदायक नहीं है। मैं तो अपने खरूपमें स्थित होकर तदनुकुल व्यापार-से यक्त हो अपनी वास्तविक स्थितिके अनुसार विना किसी क्षोभके स्थित रहती हूँ। 'यह सुख है और यह दःख हैंग इस द्वन्द्वके नष्ट होनेके साथ-साथ मैं शान्त परमपदमें सुखपूर्वक स्थित हूँ ।

शिखिध्यजने कहा—विशाल नेत्रोंबाली प्रिये ! तुमने अपनी निर्विकार बुद्धिसे जो कुळ कहा है, वह ठीक ही है । हमें राज्यके प्रहण अथवा त्यागसे क्या प्रयोजन है । हमलोग सांसारिक द्युख-दु:खकी चिन्ता और मस्सरसे रहित मत्सरहात्य और ब्रह्मसङ्स्पमें स्थित हुए यथाप्राप्त स्थितिक अनुसार निवास करेंगे ।

इस प्रकार वहाँ उन दोनों निर्दोष एवं प्रेमी पित-पत्नीके बहुत देरतक परस्पर वार्ताळाप करते हुए सायंकाळ हो गया। तब उन दोनोंने उठकर अपना दैनिक कार्य

सम्पन्न किया । वे दोनों जीवन्मुक्त तो थे ही, अतः खर्मकी सिद्धिका अनादर् करके सर्वथा समिचित्त हो वे दोनों एक ही शस्यापर बैठ गये । उनकी वह रात्रि तरह-तरहकी प्रेमभरी चेष्टाओंकी पूर्तिमें ही बीत गयी ।

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—रघुनन्दन ! तदनन्तर प्रात:-काल होनेपर वे प्रेमी दम्पति उस सुन्दर कन्दरामें बिछे हुए कोमल एवं चिकने पत्तोंके आसनपर उठकर बैठ गये । उस समय चूडालाने कहा—'प्रमो ! आपका यह शान्त तेज:खरूप केवल मुनियोंके योग्य है, अत: इसका परित्याग करके अब आपको इन्द्रादि अष्ट लोकपालोंके समान तेजस्वी रूप धारण करना चाहिये।'

उस वनमें चूडालाके यों कहनेपर राजा शिखिष्वजने 'ठीक है. ऐसा ही करूँगा' यों कहकर महाराजका खरूप धारण कर लिया और अपनी प्रिया चूडालासे कहा--- 'कमलदलके सदश नेत्रोंवाळी प्राणवछमे ! अब तुम्हें चाहिये कि क्षणभरमें ही अपने सत्यसंकल्पसे महान वैभवसे यक्त विशाल सैन्यदल एकत्र कर दो । अपने पतिकी यह बात सुनकर सुन्दरी चुडालाने ज्यों ही सेनाका संकल्प किया, त्यों ही उन दोनोंने देखा कि एक विशाल सेना सामने प्रत्यक्ष खड़ी है, जिसने उस काननको उसाठस भर दिया है। वह हाथी-घोड़ोंसे भरी-पूरी है तथा पताकाओंसे आकाशको पूर्ण-सा कर रही है। जिसकी तुरही आदिके शब्द पर्वतोंकी गुफाओं तथा गह्नन कोटरोंको प्रतिष्वनित कर रहे हैं। तब उस सेनामें, जिसके चारों ओर राजालोग मण्डलाकारमें खंडे थे तथा हृष्ट-पृष्ट सामन्त जिसकी रक्षा कर रहे थे, ऐसे एक मदस्रावी गजराजकी पीठपर वे राजदम्पति सवार हुए । तत्पश्चात् अपनी प्रियतमा महा-रानीसहित महाबली राजा शिखिष्यजने पेदल सैनिकों तथा खोंसे खचाखच भरी हुई उस विशाल सेनाके साथ उस वनसे प्रस्थान किया । उस महेन्द्र पर्वतसे चलकार राजा शिखिध्वज मार्गमें काननोंसिहत पर्वत, देश, नदी और प्रामोंको देखते हुए तथा अपना सारा वृत्तान्त एवं तदन्तर्गत घटनास्थल अपनी प्रिया चुडालाको दिखाते हुए थोड़े ही समयके बाद अपनी पुरीमें जा पहुँचे, जो खर्गके समान शोभायमान हो रही थी।

वहाँ पहुँचनेपर जय-जयकारके तुसल नादसे जब राजाके सम्मानित सामन्तोंको पता लगा कि महाराज पधार रहे हैं, तब वे उनके खागतके लिये सेना लेकर नगरसे बाहर निकले । उस समय तुरहीके तुमल नादसे निनादित हुई दोनों सेनाएँ एकमेक हो गयीं । तत्पश्चात् राजा शिखिव्यजने उन दोनों सेनाओंके साथ नगरमें



प्रवेश किया । उस समय नगरकी नारियाँ राजाके कवर अञ्चलि भर-भरकर लाजा और पुष्पोंकी वर्षा कर रही थीं । राजा शिखिव्वज व्यापारियोंके मार्गको, जो उत्तरोत्तर परम रमणीय था, देखते हुए राजमहलमें प्रविष्ट हुए । वह महल ध्वजा-पताकाओंसे खूव सजाया गया था और राजाके योग्य सारी माङ्गलिक वस्तओंसे सम्पन्न था। वहाँ राजाने नमस्कार करते हुए प्रजावर्गका मलीमाँति सम्मान किया । इस प्रकार सात दिनोंतक नगरमें बडे धमधामके साथ उत्सव मनाकर राजा अपने अन्तःपुरमें निवास करते हुए अपने राज्यका पालन करने लगे। श्रीराम ! इस प्रकार भूतलपर चूडालाके साथ दस हजार वर्षीतक राज्य करनेके पश्चात् राजाका देहावसान हो गया । वे महावृद्धिमान् नरेश इस शरीरको त्यागकर परमपदस्यरूप निर्वाणको प्राप्त हो गये ।

श्रीराम ! राजा शिखिच्चजके भय और विषाद नष्ट हो गये थे। मान और मात्मर्यसे वे रहित हो गये थे तथा वे न्याययक्त प्राप्त शास्त्रोक्त स्वामात्रिक कर्मीका सम्पादन करनेवाले थे। भोगोंमें उनकी वैरायबद्धि हो गयी थी और वे सबमें समरूप ब्रह्मदृष्टिसे यक्त हो गये थे। इस प्रकार उपर्यक्त बोधके द्वारा उन्होंने मृत्यको-जन्म-मरणको जीतकर दस हजार वर्पीतक एकच्छत्र राज्य किया था। (सर्ग १०९-११०)

## बृहस्पतिपुत्र कचकी सर्वत्याग-साधनसे जीवनमुक्ति, मिथ्यापुरुपकी आख्यायिका और उसका तात्पर्य

श्रीविसिष्टजी कहते हैं—रघुनन्दन! यह शिखिष्यज- ध्वजकी तरह ही बृहस्पतिके पुत्र कचने भी ज्ञान की कथा मैंने तुमसे आद्योपान्त कह दी। श्रीराम! राजा शिखिचजने जिस प्रकार व्यवहार करते हुए राज्य किया, उसी प्रकार तुन भी राज्य-व्यवहार करो । शिखि- समस्त वैभवोंसे परिवर्ण कचने जिस क्रमसे ज्ञान प्राप्त

प्राप्त किया था ।

श्रीरामचन्द्रजीने कहा--भगवन् ! बृहस्पतिके पुत्र

किया था, उस कमको संक्षेपमें मुझसे कहिये।

श्रीविस्पृष्ठिं वोले—श्रीराम ! देवताओंके आचार्य बृहस्पितिके पुत्र श्रीमान् कचने राजा शिखिष्वजकी तरह ही सर्वेत्तम झान प्राप्त किया था । इसकी कथा तुम छुनो । कचका अभी वाल्यकाल समाप्त ही हुआ था और ज्यों ही योंवन आरम्भ हुआ, त्यों ही वह संसार-सागरको तर जानेके लिये किटबढ़ हो गया । वह पद और पदार्थका ययार्थ झाता था । वह अपने पिता बृहस्पितिसे कहने लगा—

कचने कहा—भगवन् ! सत्र धर्मीका ज्ञान रखने-वाळे पिताजी ! में इस संसारक्षी जाळसे कैसे वाहर निकळ सकता हूँ, यह आप बताइये ।

बृहस्पित बोले---पुत्र ! अनर्थरूप हजारों मगरोंके निवासस्थान इस संसार-सागरसे किसी प्रकारके उद्देगके बिना किये गये सर्वन्यागसे तस्काल ही प्राणी बाहर निकल जा सकता है ।

श्रीत्रसिष्ठजीने कहा—श्रीराम ! अपने पिताका यह परम पितत्र वचन सुनकर कच सब कुछ परित्याग करके एकान्त वनमें चला गया । पुत्रके चले जानेसे बृहस्पतिको चित्तमें जरा भी उद्देग नहीं हुआ; क्योंकि जो महान् होते हैं, उनका मन संयोग और त्रियोग—दोनोंमें सुमेर पर्वतके सहश अचल रहता है । वनमें जानेके अनन्तर उसे जब आठ वर्ष व्यतीत हो गये, तब किसी महारण्यमें उस कचने अपने पिताजीका दर्शन किया । कचने पहले अपने पिताजीकी विधियूर्वक यूजा की, फिर उन्हें प्रणाम किया । बृहस्पतिने भी अपने पुत्रका आल्क्ष्मन किया । इसके बाद कचने अत्यन्त मधुर वाणीमें बृहस्पतिसे कहा—

कचने कहा—पिताजी ! मैंने जो सर्वन्यान किया है, उसका आज यद्यपि आटवाँ वर्ष है, तगापि मुझे अभीतक निर्मल शान्ति प्राप्त नहीं हुई ।

श्रीविसप्टजी वोले—श्रीराम ! कच अप्प्यमें इस प्रकार दीन वचन बोल ही रहा था कि 'समीका त्याग करों' यों कहकर बृहस्पति आकाशमें जाकर अटश्य हो गये । बृहस्पतिके चले जानेके अनन्तर कचने अपने शरीरपरसे बल्कल आदिका भी परित्याग कर दिया और शरत कालके आकाशकी तरह वह दिगम्बर हो गया । वह अनावृत दिशाओंमें रहने लगा । उसका शरीर शान्त और सुन्न हो गया था तथा वह श्वासमान ले रहा था । तीन वर्षके बाद खिन्न-चित्त उसने किसी एक जङ्गलमें किर अपने गुरु उन्हीं पिताजीका दर्शन किया । भक्तिसे उसने अपने पिताजीका पूजन-अमिवादन आदि किया । पिताने भी अपने पुत्रका आलिङ्गन किया । इसके अनन्तर कच दृ:खित होकर गद्भर वाणीसे पूछने लगा ।

कचने कहा—पिताजी ! मैंने सक्का त्याग कर दिया, कत्या, दण्ड, कमण्डलु आदिका भी त्याग कर दिया । तथापि अपने आस्मपदमें मेरी स्थिति नहीं हुई । अब मैं क्या करहें ?

मृहस्पित बोले-पुत्र ! चित्त ही सब कुछ है; अतः उसीका त्यागकर तुम अपने खरूपमें स्थित हो जाओ । सर्वज्ञ लोग चित्तन्यागको ही सर्वत्याग कहते हैं।

श्रीविसष्टजीने कहा—श्रीराम ! पुत्रसे ऐसा कहकार वृहस्पति शीव्रतासे आकाशमं उड़ गये । इसके अनन्तर अन्तःकरणसे खेद निकालकर वह कच व्यागके उद्देश्यसे चित्तकी खोज करने लगा । खोज करनेपर भी जब उसे चित्तकी प्राप्ति नहीं हुई, तब उसने विवेक-पूर्वक विचार किया कि 'देह आदि जो भी कुछ ये प्रसिद्ध पदार्थ हैं, वे तो चित्त नहीं कहे जा सकते और उनमें चित्त कहाँ रहता है, इसका भी निरूपण नहीं हो सकता । इसल्ये वेचारे अपराध-श्र्य देह आदिका में व्यर्थ ही क्यों व्याग करूँ ! इस परिस्थितिमें अब चित्तस्वरूप महाशत्रुको जाननेके छिये पिताजीके पास

ही जाता हूँ । उनसे जानकर मैं उसका त्याग करूँगा । तदनन्तर शीव ही समस्त शोकोंसे मक्त हो जाऊँगा ।

खुवर ! ऐसा विचारकर वह कच खर्गमें चला गया तथा बृहस्पतिके पास जाकर उसने स्नेह-पूर्वक वन्दना और प्रणाम किया । फिर, एकान्तमें उसने उनसे पूछा-- 'भगवन् ! चित्त क्या है ! इसका आप मुझे



उपदेश दीजिये और चित्तका खरूप भी बतलाइये, जिससे कि मैं उसका त्याग करूँ।

बृहस्पतिने कहा---आयुष्मन् ! चित्त-तत्त्वज्ञ महानु-भाव अपने अहंकारको ही चित्त जानते हैं; अतः प्राणीका जो यह भीतरी अहंभाव है, वही चित्त कहा जाता है।

कचने कहा-तैंतीस करोड़ देवताओंके गरो ! महामते ! अहं भाव ही चित्तरूप कैसे हो सकता है. उसे मुझसे कहिये। योगियोंमें श्रेष्ठ ! मैं तो मानता हूँ कि इसका त्याग इतना असम्भव-सा है कि किसी प्रकार सिद्ध हो ही नहीं सकता। इमिष्टिये इसका त्याग कैसे होगा 2

बृहस्पतिने कहा-पुत्र ! अहंकारक्षप चित्तका त्याग तो फुलोंके मर्दनसे भी और नेत्रोंके नीलनसे भी अत्यन्त सुलभ है; अत: इसके त्यागमें तनिक भी क्लेश नहीं है । तनय ! इसका त्याग जिस उपायसे सुरुभ होता है, वह उपाय में तुम्हें वतलाता हूँ, सुनो । जो वस्त केवल अज्ञानसे उत्पन्न होती है, उसका परमात्माके यथार्थ ज्ञानसे विनाश हो जाता है । पत्र ! जैसे किया भ्रम कुछ वस्तु नहीं है, वैसे ही अहंकार भी वास्तवमें कुछ है ही नहीं । अज्ञानियोंकी दृष्टिसे यह उसी प्रकार असत् होता हुआ भी सत्-सा प्रतीत होता है, जिस प्रकार बालककी दृष्टिसे असत् वेताल प्रतीत होता है। जैसे रञ्जुमें भ्रान्तिसे बिना इए ही साँप दिखायी पड़ता है, जैसे मरुभूभिमें बिना हुए ही जल दिखायी पड़ता है. वैसे ही अज्ञानसे अहंकार भी निथ्या ही प्रतीत होता है । जैसे चन्द्रमा एक ही है; परंतु नेत्र-दोपसे मिथ्या ही दो दिखायी देता है, वैसे ही यह अहंकार अज्ञानसे ही दिखायी देता है । वह अज्ञानसे प्रनीत होता है; इसलिये तो असत्य नहीं है, और वास्तवमें है नहीं; इसलिये सत्य नहीं है । एक, आदि और अन्तसे रहित, चैतन्यमात्र, सभी ओरसे निर्मल, आकाशसे भी अत्यन्त खच्छ सर्वानुभवरूप परमात्मा ही सत्य वस्तु है। सभी जगह और सभी प्राणियोंमें निरन्तर सब ओरसे प्रकाश करनेवाला वही एक विज्ञानानन्द्यन परमात्मा उसी प्रकार प्रकाशित होता है, जिस प्रकार समुद्रकी चञ्चल अनन्त तरङ्गोंमें जल | विवेक-पूर्वक विचार करना चाहिये कि यह अहंकार नामकी कौन वस्तु है और किस प्रकार किससे उत्पन्न हुई है ? अज्ञानके कारण ही यह प्रतीत होता है; अतः निध्या है। इसलिये पुत्र ! यह देह आदि में हूँ, इस तुच्छ, परिमिताकार और देश-कालसे परिकटन मिथ्या विश्वासकी

छोड़ दो । तुम तो देश, काल आहि परिच्छेत्रीसे श्रूच, खच्छ, निरन्तर उदय खभात्र, व्यापक, सत्र पदार्थिक खप्पे भासमान, निर्मल अह्रय केवल सिंह्यतनन्द्रमय हो । तुम सर्वदा ही अत्यन्त निर्मुह्म, अनन्त, नित्य चिन्मय परमात्मा हो । कच ! सरखरूप तुम्हारा यह अहंभात्र क्या वस्तु है ? अर्थात् खुळ नहीं है ।

श्रीवसिष्टजी कहते हैं--श्रीराम ! देशगुरु बृहरूपति-से अपनी आत्माको परभाउनाके साथ एकरूपतासे सम्पन्न करानेवाला उत्तमोत्तम इस प्रकारका परम उपदेश पाकर उनका पत्र कच जीवनमुक्त हो गया । जिस प्रकार बृहस्पतिका पत्र कच ममता और अहंकाररहित. अज्ञानमूळक जडचेतनकी ग्रन्थिसे रहित और परम शान्तबद्धि होकर ब्रह्ममें स्थित रहा, उसी प्रकार तम भी निर्विकार होकर स्थित रहो । इस अहंकारको तम असत समझो: क्योंकि विथ्या खरगोशके सींगोंका त्याग और प्रहण क्या ? तुम एकदेशी नहीं हो । संकल्परहित, सर्वभावरूप, सर्वव्यापी, सदमसे भी सद्भतर, मनसे रहित केवळ सचिदानन्दधन-खरूप हो । निष्पाप श्रीराम ! यह मायामय सम्प्रण जगत् अज्ञानसे तो सत्त-सा दिखायी पड़ता है और ज्ञानसे वह सब ब्रह्मरूप ही है; क्योंकि यह अत्यन्त गाढ़, जो संसारकी माया है, उसका पार पाना यद्यपि अत्यन्त कठिन है, तथापि जैसे शरद ऋतसे कुहरा नष्ट हो जाता है, वैसे ही यह माया परमात्माके यथार्थ ज्ञानसे तरंत नष्ट हो जाती है ।

श्रीरामजीने कहा — गुरुवर ! ज्ञातव्य तत्त्वके ज्ञानसे तृप्त हुआ भी में आपसे यह प्रश्न प्रहाता हूँ । भला बतलाइये तो सही कि कौन ऐसा प्राणी है, जो तृप्त होता हुआ भी सामने रखे हुए अमृतरूपी पेयको न पीयेगा ? मुनिश्रेष्ठ ! मुज़से शीष्र यह बतलाइये कि मिथ्या-पुरुष नामकी कौन वस्तु है, जिसने सत्य वस्तु ब्रह्मको असत्य-सा बना रखा है शीर असत्य वस्तु समस्त जगत्को सत्य-सा बना डाला है ?

श्रीवसिंग्रजी बोले---राघव ! मिथ्यापरुषको जाननेके लिये यह सुन्दर हास्यप्रद आख्यायिका तम सनो, जो मेरे द्वारा कही जाती है। महावाही ! कोई एक माया-यन्त्रमय पुरुष था । वह केवल वालकके सहरा तुच्छबुद्धि, मृद्ध और अज्ञानसे आवृत था । वह किसी एक निर्जन एकान्त प्रदेशमें उत्पन्न हुआ था और उसी शन्य प्रदेशमें रहता था । वह वास्तवमें आकाशमें नेत्रदोषसे दिखायी पड़नेवाले केशोंके झंड-सदश और मरुभिमं मगतणाजलके सदश मिथ्या ही था । वहाँ-वृद्धिको प्राप्त हुए उस मिथ्यापुरुषके मनमें यह संकल्प हुआ कि मेरी प्रियसे प्रिय वस्त आकाश है, अत: उसे कहीं-पर रखकर स्वयं में ही उसकी बड़े आदरसे रक्षा करूँ। इम प्रकार विचार करके आकाशकी रक्षाके लिये उसने एक घरका निर्माण किया । रघुनन्दन ! तदनन्तर उस घरके अंटर उसने यह आस्था बाँघ छी कि यह आकाश मेरा है और इसकी मैंने रक्षा की है और उस गृहाकाशसे वह सन्तृष्ट हो गया । इसके अनन्तर कुछ कालके बाद वह उसका घर नष्ट हो गया । जब वह नष्ट हो गया, तब मिथ्यापुरुष इस प्रकार शोक करने लगा-'हा गृहाकाश, तम नष्ट हो गये, अरे ! तुम एक ही क्षणमें कहाँ चले गये। हा हा! तम इट गये। तम बड़े अच्छे थे।

दस प्रकार सैकड़ों बार शोक कर फिर उस दुर्बुद्धि मिथ्या-पुरुषने वहाँपर आकाशकी रक्षा करनेके लिये एक कूपका निर्माण किया और उसी कूपाकाशकी रक्षामें तत्पर होकर संतुष्ट हो गया । जब कूपाकाशका नाश हो गया, तब वह महान् शोक-सागरमें निमन्न हो गया । कूपाकाशके लिये शोक कर चुकनेके अनन्तर उसने तत्काल ही एक बढ़ेका निर्माण किया और घटाकाशकी रक्षामें तत्पर होकर संतुष्ट हो गया । खुकुल्श्रेष्ठ ! कालसे उसका वह घट भी नष्ट हो गया । माग्यहीन जिस किसी दिशाका ग्रहण करता है, यही नष्ट हो जाती है। घडेके आकाशका शोक कर लेनेके बाद उसने आकाशकी रक्षाके लिये कण्डका निर्माण किया और पहले-की तरह ही कण्डाकाशकी रक्षाके छिये तत्पर होकर संतुष्ट हो गया। कुछ कालके बाद उसका कुण्ड भी उमी प्रकार विनाशको प्राप्त हो गया. जिस प्रकार तेजसे अन्धकारका नाश हो जाता है। कुण्डाकाशके विषयमें भी उसने महान शोक किया । कण्डके आकाश-का शोक करनेके बाद उसने आकाशकी रक्षाके लिये एक ऐसे घेरेका निर्माण किया, जिसमें चारों और कमरे तथा वीचमें एक बड़ा कमरा था, फिर उसीके आकाश-की रक्षामें तन्मय होकर वह संतष्ट हो गया । जिसने अनेक प्रजाओंका प्राप्त कर लिया है, समयपर वह काल इस घरको भी खा गया । उससे भी वह शोक-निमम्न हो गया । उस चतःशाल घरके शोकके बाद उसने आकाश-की रक्षाके लिये मेघाकार कसल ( कोठार ) बनाया और फिर उसीके आकाशकी रक्षामें निरत हो संतुष्ट हो गया। उसके उस कसलको भी कालने वैसे अपहत कर लिया. जैसे वाय मेवको अपहल कर लेता है। उस कसल-विनाशके शोकसे वह अत्यन्त सन्तप्त हो गया। इस प्रकार घर, चतु:शाल, कुण्ड और कुसूल आदिसे आकाश-की रक्षा करते हुए उस मिथ्यापुरुषका यह कभी समाप्त न होनेवाला काल बीतता ही जाता था । श्रीराम ! इस प्रकार गहन घर, कृप, कुण्ड आदि उपाधियोंसे आकाश-को आत्मबुद्धिसे पकड़कर स्थित हुआ वह मिथ्यापुरुष गमनागमनकी आसक्तिसे मुद्ध और विवश होकर एक दु:खसे अति कठिन दूसरे दु:खमें आता और जाता रहता है।

श्रीरामचन्द्रजीनं कहा-प्रभो ! मिथ्यापुरुषके प्रसंग-से आपने जिस मायामय पुरुषका कथन किया, वह किस अभिप्रायसे किया है और उसके द्वारा किये गये आकारा-रक्षणका भी क्या अभिप्राय है, यह मुझसे कहिये।

श्रीवसिष्ठजी चोले--शीराम ! सनो । अभी जो मैंने मिध्यापुरुषकी कथा तुमने कही है, उसका यथार्थ तात्पर्य तुससे प्रकट करता हूँ । रघुनन्दन ! मैंने मायायन्त्रमय जिस मिथ्यापरुषका उस क्यामें उल्लेख किया है, उसे तम अहंकार ही जानो । वह ग्रन्थ आकाशमं मायासे उत्पन्न हुआ है। जिस भाषामय आकाशके एक कोनेमें यह जगत् स्थित है, वह स्वयं सृष्टिके आदिमं भी असीम, असत और रान्यव्हप ही रहता है । उस मायाकाशके अंदर प्राणियोंसे अत्यन्त अगस्य प्रमन्नह्म प्रमातमा विराजमान है और उसी ब्रह्मरूप मायाकाशसे आरम्भमें अहंकारका वैसे ही उदय होता है, जैसे आकाशसे शब्द और वायसे स्पन्दनका उदय होता है । वह अहंकार ही पूर्वीक्त क्याका मायापुरुष है और वही मिथ्यापुरुष है: क्योंकि मायासे जो अहंकार उत्पन्न हुआ है, वह असत एवं मिध्यारूप ही हैं । कुँआ, कुण्ड, चतु:शाल, बड़ा आदि शरीरोंकी रचना कर मैंने उनके खरूपकी रक्षा की---यों अहंकारने ही आकाशमें संकल्प किया था। जगदाकाररूप विश्वशेंसे यह अहंकार ही जीवात्माको मोहित करता है। उस व्यापक, शून्य, भूताकाशरूप शहामें यह जगत निश्चय ही मिथ्या है । उसीमें वह अहंकारखप पुरुष मिथ्या ही सुख-द:खका अनुभव करता हुआ स्थित था । श्रीराम ! आकाशमें आकाशकी रक्षा करते हुए उस मिथ्यापुरुषने घट आदिका निर्माण कर उनके आकाशोंका रक्षण करनेमं अनेक तरहके क्लेशोंका ही अनुभव किया था । जो आत्मा है, वह तो आकाशसे भी बड़ा है, परम शुद्ध है, अत्यन्त सूक्ष्म है, परम कल्याणरूप तथा धम है। उसको कौन पकड सकता है और औन उसकी रक्षा कर सकता है ? जैसे घट आदिके विनष्ट हो जानेपर घटादिका आकाश कभी नप्ट नहीं होता, वसे ही देहोंके नप्ट हो जानेपर निर्लेप जीवात्माका कभी विनाश नहीं होता । श्रीराम ! यह आत्मा शह, नेवल, चिन्मय तथा आकाश और अणसे भी

चेतन ही है; इसलिये आकाशके समान उसका नाश नहीं होता। वास्तवमें तो कहीं, किसी समय न कुछ उत्पन्न होता है और न मरता ही है, केवल ब्रह्म ही

अत्यन्त स्कृत तथा अहंकारसे रहित नित्य स्वप्रकाशरूप जगत्के रूपमें प्रकाशित हो रहा है। आदि, मध्य और अन्तसे तथा उत्पत्ति और विनाशसे रहित वह परमात्मा एक, अद्वितीय, सत्य, परमपदःखरूप और शान्तिमय है । ( सर्ग १११, ११२, ११३)

## सव कुछ ब्रह्म ही है-इसका प्रतिपादन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—रघुनन्दन ! सृष्टिके आदि-काल्टमें परब्रह्मसे यह संकल्प-विकल्पातनक समिष्टि मन उत्पन्न हुआ । वह उस परब्रह्ममं स्थित हुआ ही अनेक भिन्न-भिन्न कल्पनाओंका निमित्त वनकर आजतक विद्यमान है। जैसे फूलोंमें सुगन्य, सागरमें बड़े-बड़े तरङ्ग और सूर्यमें किएणें खाभाविक ही रहती हैं, वैसे ही ब्रह्ममें मन भी खाभाविक ही रहता है। किंतु राघव ! जो पुरुष इन किरणोंकी आदित्यसे अलग भावना करता है, उस पुरुषके लिये ये किरण, आदित्यसे अलग ही हैं। जिसने केयूरकी सुवर्णसे पृथक्रूपसे भावना की, उसकी दृष्टिमें सुवर्णसे पृथक ही केयूर प्रतीत होता है; क्योंकि उसकी भावनामें केयूर सुवर्ण नहीं है । परंतु जिसने किरणोंकी आदित्य-खरूपसे ही भावना की, उसकी दृष्टिमें वे किरणें आदित्यरूप ही ठहरती हैं और वह यह कहता है कि आदित्य रिनमेदोंसे ग्रन्य ही है यानी आदित्य और किरणोंका परस्पर कोई मेद नहीं है। जिसने तरङ्गकी जलभिन्नाह्वपसे भावना की, उसमें एकमात्र तरङ्ग-बुद्धि ही स्थित रहती है, जल-बुद्धि नहीं। किंतु जो पुरुष तरङ्गकी जलक्ष्पतासे भावना करता है उसे सामान्य जल-युद्धि ही होती है । ऐसा पुरुप जल और तरङ्गके भेदसे निर्मुक्त निर्विकल्पक कहा जाता है। जो पुरुष केयूर खर्णसे भिन्न नहीं है, ऐसी भावना करता है, वह सामान्य स्वर्ण-बुद्धिवाला भेदशून्य निर्विकलप कहा जाता है । ज्वाळापङ्कि अग्निसे भिन्न है, जो पुरुष ऐसी भावना करता है उसे अग्नि-बुद्धि उत्पन्न नहीं होती, केवल ज्वाला-बुद्धि ही रहती है।

किंतु ज्वालाकी पङ्कि अग्निसे भिन्न नहीं है, इस प्रकार जो भावना करता है उसको केवल अग्नि-चुद्धि ही रहती है और उसे निर्विकल्पक कहा जाता है। जो पुरुष निर्विकलप है, वही महान् है । उसकी बुद्धि कभी क्षीण नहीं होती, सदा एकरस रहती है । उसने प्राप्तव्य वस्तु परमात्माको प्राप्त कर लिया । इसलिये वह सांसारिक पदार्थोंमें कभी नहीं फँसता । खप्रकाश खयं आत्मा ही अपने-आप जब संकल्प करता है, तब वह आत्मा ही भिन्नकी तरह भासनेवाळा संकल्पात्मक मन हो जाता है। फिर मन ही अपनी विश्वाकार आकृति-की भावना कर लेता है । वह विश्वाकार संकल्परूप चित्त इस जगत्की जिस रूपसे कल्पना करता है, तत्क्षण ही संकल्पोंसे वह तद्रप हो जाता है । यह जो जगद्रुप विशाल आकार देखा जाता है, सब मनका संकल्प ही है। वह सत्य तो इसिंठये नहीं है कि वह वास्तवमें संकल्परूप होनेके कारण मिथ्या है और सर्वथा अमृत्य इसलिये नहीं कहा जाता कि वह प्रतीत होता है । किंत खप्नोंके सदश अनिर्वचनीय ही उत्पन्न हुआ है; क्योंकि वह खप्नके संसार-जालके समान है। जैसे साधारण प्राणीके मनका संकल्प विविध सामग्री-रचनाओंसे सुन्दर लगता है, वैसे ही हिरण्यगर्भका भी यह व्यापक मनका संकल्प सुन्दर लगता है। 'जगत् परब्रह्म-खरूप है' इस प्रकारकी भावना करनेपर यह जगत् ब्रह्ममें विलीन हो जाता है । वास्तवमें तो यदि देखा जाय, तो यह जगत् कुछ भी नहीं है। किंतु यदि दृश्य जगत्को अपरमार्थतः देखा जाय, तो वह

हजारों शाखा-प्रशाखाओंमें त्रिमक्त हो जाता है । अतः हो रहा है । इसलिये उस ब्रह्मसे भिन्न और कुछ तुम जो कुछ करते हो, उसे निर्मेट चिन्मय ब्रह्म ही भी नहीं है।

समझो; क्योंकि बहा ही जगत्के रूपमें वृद्धिको प्राप्त

(सर्ग ११४)

#### भृङ्गीशके प्रति महादेवजीके द्वारा महाकर्ती, महाभोक्ता और महात्यागीके उक्षणोंका निरूपण

श्रीयसिग्रजी कहते हैं—श्रीराम ! किसी समयकी बात है कि सुमेर पर्वतके अग्निसदश उत्तरीय शिखरपर अपने समस्त परिवारके साथ भगवान् शङ्कर विराजमान थे । अपने परिवारके साथ बंठे हुए उमापतिसे साधारण आग्मह्वान रखनेवाले महान् तेजस्वी विनम्न भङ्गीवाने, जो वहींपर उपस्थित था, अञ्चलि बाँधकर पृद्धा——शहाराज ! इस क्षणभङ्कर जगद्ग्पी घरके अंदर विश्रामसुख्ये किस आग्निरिक निश्चयका अवलम्बन करके में समग्र चिन्ताज्वरसे मुक्त होकर निश्चलक्षपसे स्थित रह सकता हूँ ?

भगवान् शङ्कर बोले--अनघ ! तुम समस्त राङ्काओंसे रहित होकर अविनाशी अचल धैर्यका अवलम्बन कर महाकर्ता, महामोक्ता और महात्यागी हो जाओ ।

मृङ्गीशनं कहा — प्रभो ! ऐसे वे कौनसे छक्षण हैं, जिनकी प्राप्ति हो जानेपर पुरुष महाकर्ता, महाभोक्ता और महात्यागी कहा जा सकता है, उन्हें मुझसे भळी-भाँति कहिये ।

भगवान् शङ्कर वोले—महाभाग ! अहंता, पाप और मास्सर्यसे रहित जो मननशील पुरुष उद्देगसे रहित हो शाखिविहित कियाओंका अनुष्ठान करता है, वह महाकर्ता कहा जाता है । जो कहींपर भी स्नेह नहीं रखता, जो साक्षीके सहश निर्विकार रहता है और जो न्याययुक्त प्राप्त कार्यका निष्कामभावसे आचरण करता है, वह पुरुष महाकर्ता कहा जाता है । उद्देग और हर्षसे रहित जो पुरुष निर्मल समग्रुद्धिसे शोकजनक परिस्थितियोंमें

शोक नहीं करता और हर्षजनक परिस्थितियोंमें हर्प नहीं करता, वह महाकर्ता कहा जाता है। जो ज्ञानवान् मुनि अपने प्रारच्यसे जिस समय जो भी कोई न्यायोचित कार्य प्राप्त हो जाय, उस समय उस कार्यको आसक्ति-रहित हो करता है, वह महाकर्ता कहा जाता है। जन्म, स्थिति और विनाशमें तथा उत्पत्ति-विनाशशील पदार्थीमें जिसका मन सम ही रहता है, वह महाकर्ता कहा जाता है।

जो किसीसे द्वेष नहीं करता, जो किसीकी अभिलाषा नहीं करता और जो प्रारब्धके अनुसार न्याययुक्त प्राप्त हुए सारे पदार्थोंका उपभोग करता है, वह महाभोक्ता कहा जाता है । जो पुरुष अहंकारसे रहित और परमात्मामें स्थित होनेके कारण न्यायपूर्वक इन्द्रियोंसे विषयोंका प्रहण करता हुआ भी प्रहण नहीं करता, कर्मोंका आचरण करता हुआ भी आचरण नहीं करता एवं पदार्थींका उपभोग करता हुआ भी उपभोग नहीं करता, वह महाभोक्ता कहा जाता है। जो पुरुष बुद्धिकी खिन्नतासे रहित होकर साक्षीके सदश समस्त लोकव्यवहारोंका किसी प्रकारकी इच्छाके विना अनुभव करता है, वह पुरुष महाभोक्ता कहा जाता है । जैसे समुद्र नाना नदियोंके जलको समान-रूपसे प्रहण करता है, वैसे ही जो मनुष्य न्यायसे प्राप्त बड़े-बड़े सुख-दु:खोंको समानरूपसे प्रहण करता है. वह महाभोक्ता कहा जाता है। जो पुरुष कड़ए, खहे, नमकीन, तीते, मीठे, खारे, खादु या अखादु भी न्यायसे प्राप्त अन्नको समान बुद्धिसे खा लेता है-वह महा-भोक्ता कहा जाता है।

काम्य कर्म, निषिद्ध कर्म, सुख, दुःख, जनम और मृत्युका जिसने विवेकपूर्वक सर्वथा त्याग कर दिया है, वह महात्यागी कहा जाता है । सम्पूर्ण इच्छाओं, समस्त संशयों, वाणी, मन और शरीरकी सभी चेछाओं तथा सम्पूर्ण सांसारिक निश्चयोंका जिस पुरुषने विवेक-पूर्वक सर्वथा त्याग कर दिया है, वह महात्यागी कहा जाता है । यह जितनी भी सम्पूर्ण दश्यरूप मनकी कत्यना दिखायी दे रही है, उसका जिस पुरुषने अच्छी तरहसे त्याग कर दिया है, वह महात्यागी कहा जाता है । निप्पाप श्रीराम ! देवदेवेश भगवान् शङ्करने बहुत श्रीराम! सदा प्रकाशमान, निर्मळखरूप, आदि और अन्तसं शूत्य केवळ परव्रक्ष ही है, ब्रह्मसे अतिरिक्त कुळ मी पदार्थ नहीं है; बर्योंकि इस संसारमें जो कुळ मी प्रतीत होता है, वह सब, कुळ कल्पोंके कार्यका एकमात्र मूळ कारण निर्विकार परमात्मखरूप परव्रक्ष ही है। वह परमात्ना बड़े-बड़े अनेक सर्गोंसे विशाळ आकारवाळा होनेपर भी वास्तवमें आकाशके समान निराकार ही है। कहींपर कुळ भी पदार्थ, फिर चाहे वह स्थूळ हो, सूक्ष्म हो अथवा कारणरूप हो,—सदा एकरस परव्रक्षसे भिन्न किसी तरह नहीं हो सकता; इसळिये तुम भी सदूप ब्रह्म हूँ,' इस प्रकारका अपने अंदर निश्चय करके स्थित रही। (सर्ग ११५)

#### सर्वथा विलीन हुए या विलीन होते हुए अहंकार-रूप चित्तके लक्षण

श्रीरामचन्द्रजीने कहा—सर्वत्रमंत्र ! भगवन् ! अहंकार नामक चित्त जिस समय सर्वया विळीन हो जाता है या विळीन होने ट्या जाता है, उस समयके वासनारहित अन्तःकरणका क्या स्त्ररूप होता है ?

दिन पहले भृङ्गीशको इस तरहका उपदेश दिया था।

श्रीवासिग्रजी बोले—श्रीराम ! वासनारहित अन्तःकरणको बल्प्र्यंक उत्पन्न हुए भी—लोभ, मोह आदि
दोष वैसे ही लित नहीं कर सकते, जैसे कमलपत्रको जल लिस नहीं कर सकते । अहंकार नामक चित्त
और पापके विलीन हो जानेपर पुरुप सदा शान्त प्रसन्नमुख रहता है । उस समय साधककी वासनाओंका समृह
लिन-भिन-सा होकर धीरे-धीरे विल्कुल श्लीण होने लग
जाता है । क्रोध और मोहका श्लय होने लगता है ।
काम और लोभ चले जाते हैं । इन्हियाँ और दुःख
विकासित नहीं होते । ये सुख-दुःख आदि प्रतीत
होनेपर भी, तुच्छ होनेके कारण, उस साधकके मनको
लिस नहीं कर सकते । चित्तके विलीन हो जानेपर उस
श्रेष्ठ साधक पुरुषकी देवतागण भी प्रशंसा करते

हैं । उस पुरुषके हृदयमें शीतल चाँदनीरूपी समता उत्पन्न होती है। ऐसा श्रेष्ठ साधक पुरुष उपशान्त, कमनीय, सेन्य, अप्रतिरोधी ( दूसरेकी इच्छाका विघात न करनेवाला ), विनीत, बलशाली और स्वन्छ श्रेष्ठ शरीरवाला होकर रहता है । जो बुद्धिकी तीक्ष्णतासे प्राप्त करने योग्य हैं और जिसकी प्राप्ति होनेपर समस्त आपत्तियाँ अस्त हो जाती हैं, उस परमात्म-वस्तुमें जो मनुष्य मोहके कारण प्रवृत्त नहीं होता, उस नराधमको धिकार है। श्रीराम! दु:खरूपी रत्नोंकी खानि और जन्म-मरणरूप संसार-सागरके पार होनेकी इच्छावाले पुरुषको निरतिशयानन्दमय पुरुमात्मामें नित्य निरन्तर समुचित विश्राम पानेके लिये भीं कौन हूँ 'यह जगत् क्या है, परमात्मतत्त्व कैसा है ! इन तुच्छ भोगोंसे कौन-सा फल मिलेगा ?' इन प्रश्नोंपर विवेकपूर्वक विचार करना चाहिये । यही परम साधन है । इसलिये मनुष्यको उपर्यक्त साधनका आश्रय लेना चाहिये।

(सर्ग ११६)

#### महाराज मनुका इक्ष्वाकुके प्रति, 'में कौन हूँ, यह जगत क्या है'—यह बताते हुए देहमें आत्मबुद्धिका परित्यागकर परमात्मभावमें स्थित होनेका उपदेश

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—श्रीराम! तुम्हारे वंशके आदिपुरुष इक्ष्वाकु नामक राजा जिस प्रकारके विवेकपूर्वक विचारसे मुक्त हो गये, उस विचारको तुम सुनो । अपने राज्यका परिपालन करते हुए इक्ष्वाकु नामक राजा किसी समय एकान्तमें जाकर अपने मनमें स्वयं यह विवेक्फूर्वक विचार करने लगे कि 'शुद्धापा, मृत्यु, क्षोभ, सुख, दुःख तथा भ्रमसे युक्त इस दश्य-प्रपञ्चका हेतु क्या है।' इस प्रकार विचार करते हुए भी वे जब जगत्के कारणको न समझ सके, तब उन्होंने एक दिन ब्रह्मलोकसे आये हुए सभामें बैठे तथा पूजित हुए अपने पिता प्रजापति मत्से पूछा—

इक्ष्वाकुने कहा—भगवन् ! आपकी दया ही आपसे पूछनेके लिये मुझे प्रेरित कर रही है। करुणानिचे! 'यह सृष्टि कहाँसे आयी है, इसका स्वरूप कैसा है तथा कब किसने इसकी रचना की है! यह आप कहिये। भगवन्! विस्तृत जालमें फँसे हुए पक्षीकी माँति में इस विषम संसारजालसे किस प्रकार मुक्त हो सकूँगा!'

यनु गोले—राजन् ! तुम्हारे अंदर सुन्दर विकासयुक्त विवेतका उदय हुआ है, तमी तुमने यह
प्रक्त किया है । यह प्रश्न मिथ्या संसारजालका
उच्छेद करनेवाला तथा सब प्रश्नोंका सार है ।
महीपते ! यह जो कुछ जगत् दिखायी दे रहा है,
वस्तुतः कुछ भी नहीं है । यह आकाशमें प्रतीत
होनेवाले गन्धर्वनगरकी माँति तथा मरुख्यलमें प्रतीत
होनेवाले जलकी भाँति मिथ्या है । किन्तु जो अविनाशी
परम्रह्म है, वही 'सत्' और 'परमालमा' इत्यादि नामोंसे
कहा जाता है। उस परमात्मान्दर दर्पणमें यह दश्यरूप जगत्
प्रतिविन्वकी तरह प्रतीतिमात्र है । इसलिये वस्तुतः
संसारमें न तो किसीका बन्धन है और न मोक्ष है । केक्ष्य
एकमात्र सब विकारोंसे शुन्य महा ही है । जैसे समुद्रमें

एक ही जल अनेक तरङ्गोंके रूपमें प्रतीत होता है, उसी तरह एक सिबदानन्दरूप ग्रह्म ही जगत्के अनेक रूपोंमें प्रतीत होता है। उस ब्रह्मके अतिरिक्त और कुछ नहीं है, इसलिये राजन्! तुम बन्थ और मोक्षसे रहित होकर निर्भय-पदरूप परब्रह्म परमात्माको प्राप्त हो जाओ।

अज्ञानकी उपाधिसे युक्त जीव कर्मानुसार सुख-दु:ख भोगते हुए अनेक योनियोंमें भ्रमण करते रहते हैं। किन्त वास्तवमें सुख-द:ख और मोह आदि विकार मनमें ही होते हैं, आत्मामें नहीं । परमेश्वर न तो शास्त्रोंके स्वाध्यायद्वारा और न गुरुके द्वारा ही दिखायी देता है। वह तो अपनी सत्त्वस्थ---श्रद्धायक्त पवित्र और स्थिर बुद्धिसे ही अपने आप दिखायी देता है । इसल्यि जैसे मार्गमें राग-द्वेषरहित बुद्धिसे पथिक देखे जाते हैं, वैसे ही अपनी राग-देषरहित बुद्धिसे ही इन अपनी इन्द्रिय आदिका अवलोकन करना चाहिये। अपनी बुद्धिसे देहादि पदार्थमात्रका दूरसे ही त्यागकर अपने अन्त:करणको शान्तिमय बनाकर नित्य परमात्ममय हो जाओ । 'मैं ही देह हूँ' यह बुद्धि संसारमें फँसानेवाळी है। इसिळिये मुमुक्ष पुरुषोंको इस प्रकारकी बुद्धिको कभी नहीं अपनाना चाहिये। मैं आकाशसे भी सुक्ष्मतर सचिदानन्दमय हूँ-एसी जो नित्य अचला बुद्धि है, वह संसार-बन्धनसे छुड़ानेवाछी है। जैसे केयूर, कड़े, कुण्डल आदि आभूषणोंका आकार सुवर्ण ही है, वैसे ही मायाके कार्यरूप जगत्का आकार भी परमात्माका संकल्प होनेसे परमात्मा ही है । अतः इस अनात्म देहादि दश्यसमृहको आत्मा न समझकर और अन्तः करणको वासनारहित करके गूढ़रूप परमात्मामें अनायास अचल स्थित रहो। जैसे परिस्पन्दके कारण एक ही जल फेन, बुद्बुद और लहर आदि नाना प्रकारके आकारोंमें दिखायी देता है, वैसे ही अपने संकल्पसे यह सिच्चरानन्द्र ब्रह्म ही नाना प्रकारके आकारोंमें प्रकट होता है । बरस ! तुम संकल्परूपी कलङ्कोंसे रहित चित्तको प्रमात्मामं स्थापित करके कर्म करते हुए भी कर्तापनके अभिमानसे रहित, शान्त और सुखपूर्वक ब्रह्मके स्वरूपमें स्थित हुए राज्य-पालन करो ।

जैसे चन्द्र, स्प्रं, अग्नि, तसलोह एवं स्त्र आदिने प्रकाश, वृक्षोंके पत्ते तथा झरनोंके कण कल्पित हैं, वैसे ही इस ब्रह्ममें जगत् तथा बुद्धि आदि भी कल्पित ही हैं तथा वही ब्रह्म जगहूप होकर अज्ञानियोंके लिये दुःखप्रद हो रहा है। अहों ! विश्वको मोहमें डाल देनेवाली यह माया कैसी विचित्र है, जिसके कारण संपूर्ण अङ्गोंमें भीतर और बाहर सब जगह व्याप्त प्रमास्माको यह जीव नहीं देख सकता। इसलिये अहंकारसे रहित निर्मल साल्विक अन्तःकरणसे 'सभी पदार्थ निराकार सच्चिदानन्द ब्रह्म ही है'—ऐसी भावना करे। 'यह रमणीय है और यह

रमणीय नहीं हैं?—इस प्रकारकी भावना ही तुम्हारे दुःखका कारण है । वह भावना जव सर्वत्र समदृष्टिरूपी अग्निसे जल जाती हैं, तव कहीं भी दुःखका नामोनिशान भी नहीं रह जाता । निर्वासनारूप अश्वसे प्रियाप्रिय-रूप विषमताको परम पुरुवार्षके द्वारा तुम खयं ही काट डालो । राजन् ! तुम निर्वासनारूप अश्वसे वासनारूप कर्म-वनको काटकर स्कृमसे भी स्कृमतर ब्रह्मभाव प्राप्तकर शोकरहित हो जाओ। पुत्र! तुम सदसद्वस्तुके विवेकरूप विचारसे युक्त होकर समस्त कल्पनाओंसे रहित हो जाओ तथा समस्त विशाल मुक्तोंको परमात्माक खरूपसे पर्पपूर्ण समझो । तदनन्तर जन्म-मरणरूप रोगसे रहित होकर परब्रह्म परमात्माके आनन्दका अनुभव करते हुए दीर्घकाल-तक स्थिर रही और समता तथा शान्तिसे युक्त होकर निर्मय चेतन ब्रह्मखरूप वन जाओ ।

(सर्ग ११७—११९)

# सात भूमिकाओंका, जीवन्सुक्त महात्मा पुरुषके लक्षणोंका एवं जीवको संसारमें फँसानेवाली और संसारसे उद्धार करनेवाली भावनाओंका वर्णन करके मनु महाराजका ब्रह्मलोकमें जाना

मनु महाराजने कहा—राजन् ! सबसे पहले शाख और सजनों की संगतिसे अपनी बुद्धि शुद्ध और तीक्षण करनी चाहिये । यही योगीके योगकी पहली स्पिनका कही गयी है । इसका नाम 'श्रवण' भूमिका है । सिच्चदानन्द ब्रह्मके खरूपका निरन्तर चिन्तन करना 'मनन' नामक दूसरी भूमिका है । संसारके संगसे रहित होकर परमात्माक ध्यानमें नित्य स्थित रहना 'निदिध्यासन' नामक तीसरी भूमिका है । जिसमें वासनाका अयन्त अभाव है, वह ब्रह्म-साक्षात्कारसे अज्ञान आदि निखिल प्रपञ्चकी निवृत्ति करनेवाली 'विल्रापनी' नामकी चौधी भूमिका है । इस 'ब्रह्मवित' पुरुषको संसार खप्नवत् प्रतीत होता है । विशुद्ध चिन्मय आनन्दखरूपकी प्राप्ति पाँचवीं भूमिका है । इस भूमिकामें जीवन्मुक्त पुरुष आधे सोये या जागे द्धए पुरुषके सहश रहता है । अर्थस्नत प्रकाको संसारकी

जैसी प्रतीति होती है, वैसी ही इस 'ब्रह्मिवद्वर' जीवन्मुक्त पुरुषको होती है। छठी भूमिकामें एक विज्ञानानन्द्रवन प्रमात्माका ही अनुभव रहता है, संसारका अनुभव ही नहीं रहता । जैसे सुष्ठित अवस्थामें मनुष्यको संसारकी प्रतीति नहीं होती, वैसे ही इस 'ब्रह्मिवद्वरीयान' योगीको जाप्रत् अवस्थामें भी संसारकी प्रतीति नहीं होती । इसे स्वसंवेदनरूप शान्तिमय 'तुर्यावस्था' कहते हैं । केवल विदेह-मुक्तिरूप अवस्था ही सप्तम भूमिका है । यह अवस्था समता, खच्छता और सौम्यतारूप है\* । (इस

श्रास्त्रसजनसम्पर्कैः प्रज्ञामादौ विवर्षयेत् । प्रथमा भूमिकैघोक्ता योगस्यैव च योगिनः ॥ विचारणाद्वितीया स्यान्त्तीयाऽसङ्गमावना । विछापनी चतुर्था स्याद्वासनाविष्ठयात्मिका ॥ ग्रुद्धसंविन्मयानन्दरूपा मवति पुञ्जमी । अर्थसुप्तप्रबुद्धामो जीवन्मुक्तोऽत्र तिष्ठति ॥

तुर्यातीत सप्तम भूमिकामें स्थित योगीको 'ब्रह्मविद्वरिष्ट' कहते हैं। इसमें गाद सुष्टुप्तिकी तरह संसारका अत्यन्त अभाव हो जाता है। इटी भूमिकामें स्थित योगीको तो दूसरेके द्वारा जगाये जानेपर प्रवोध होता है। किंतु सातवीं भूमिकामें स्थित योगी मुदेंकी माँति दूसरेके द्वारा जगाये जानेपर भी नहीं जागता; क्योंकि वह जीता हुआ ही मुदेंके तुल्य है। वह जीता है तो भी थोड़े समय ही जीता है। मरनेपर उसकी आत्मा ब्रह्ममें किटीन हो जाती है, तब उसको भी विदेहमुक्त कहते हैं। यह तर्यातीत अवस्था परम मक्तिरूप है।

इन सातोंमें जो पहलेकी तीन भूमिकाएँ हैं, वे जाप्रदूप ही हैं और जो चौथी भूमिका है वह तो खप्त ही कही गयी है; क्योंकि उसमें जगत् ख्रमके सदश प्रतीत होता है । आनन्दके साथ एकात्मभाव हो जानेसे पाँचवीं भिनका अर्ध-सुष्प्रस्तप है तथा अन्य पदार्थीके ज्ञानसे रहित एकमात्र खसंवेदनरूप छठी भूमिका तुर्य शब्द से कही जाती है । तुर्यातीत शब्द से कहलानेवाली अवस्था सातवीं भूमिका सबसे अन्तिम है। यह अवस्था मन और वाणीसे परे हैं तथा केवल खप्रकाश परब्रह्मरूप ही है। राजन् ! इस सप्तम भूमिकाके अवलम्बनसे सब दर्योंको ब्रह्ममें विलीन करके तुम यदि दर्यके चिन्तनसे रहित हो जाओगे तो निश्चय ही मुक्त हो जाओगे, इसमें सन्देह नहीं; क्योंकि जिसकी युद्धि भोगों और सुख-दु:खोंसे लिपायमान नहीं होती, वही पुरुष जीवन्युक्त है। 'मैं जीवन-मरण, सत्-असत् सबसे रहित हूँ'---इस प्रकार जो मनुष्य आत्माराम होकर स्थित रहता है, वह जीवन्मुक्त कहा गया है । मनुष्य व्यवहार करे चाहे न करे, गृहस्थ हो चाहे अकेला विचरण करनेवाला

खसंवेदनरूपा च पष्ठी भवति भूभिका। आनन्दैकधनाकारा सुषुप्तसदद्यस्थितिः॥ तुर्यावस्थोपद्यान्ताथ मुक्तिरेवेह केवलम्। समता स्वच्छता सौम्या सप्तमी भूमिका भवेत्॥ (नि००पु १२०।१–५) यति हो, परंतु 'मैं वास्तवमें कुछ भी नहीं हूँ, केवल सचिदानन्द ब्रह्म ही हुँ' ऐसा निश्चय करनेसे सदा शोकसे मुक्त ही रहता है। 'मैं निर्देप, अजर, राग-रहित, वासनाओंसे शून्य, शुद्ध अनन्त चिन्मय ब्रह्म हुँ'---ऐसा मानकर पुरुष सदाके लिये शोकसे मुक्त हो जाता है। 'में अन्त और आदिसे रहित, ग्रुद्ध-बुद्ध, अजर-अमर और शान्त हूँ तथा सभी पदार्थीमें समक्ष्पसे स्थित हूँ'— ऐसा मानकर परुष सदाके लिये शोकसे परे हो जाता है । क्षीण वासनासे युक्त हो या सर्वया वासनासे रहित होकर जो पुरुष जिस अर्थका सेवन करता है वह अर्थ उस प्ररुपके लिये न सुखजनक होता है और न द:खजनक ही होता है । अनघ ! वासनारहित बुद्धिसे जो कर्म किया जाता है, वह कर्म जले द्वए बीजके सदश रहता है। वह फिर अङ्कर उत्पन्न नहीं करता अर्थात् भावी जन्मको देनेवाला नहीं होता। देह, इन्द्रिय आदि जो भिन्न-भिन्न करण हैं, उन्हींके द्वारा कर्म किये जाते हैं। ऐसी स्थितिमें जीवात्मा कर्ता नहीं है, इसलिये भोक्ता भी नहीं है। यह परमात्म-विषयक ज्ञानकी वृत्ति यदि भीतर एक बार उत्पन्न हो जाय तो उर्वराभूमिमें बोये गये धानके सदश अनिवार्यरूपसे दिन-पर-दिन बढती ही जाती है ।

राजन् ! व्यष्टिचेतनको जवतक विषयमोगकी अभिलाषा वनी रहती है, तमीतक उसकी 'जीव'-संज्ञा है । यह अभिलाषा मी अज्ञानके कारण ही है । जब यवार्ष ज्ञानसे विषयमोगकी अभिलाषा नष्ट हो जाती है, तब यह व्यष्टिचेतन जीवत्वरहित और निर्विकार होकर ब्रह्मस्वरूप हो जाता है । राजन् ! कर्मानुसार ऊपरके लोकसे नीचेके लोकमें तथा नीचेके लोकसे ऊपरके लोकमें दिर्घकालतक आवागमन करते हुए तुम संसाररूपी अरहरूकी चिन्तारूपी रज्जुमें घड़ेके सहश मत बनो । 'ये पुत्र-कलत्र आदि मेरे हैं और में इन पुत्र-कलत्र आदिका हूँ' इस प्रकारके व्यवहाररूपी रह अमका जो शठ मोहसे सेवन करते हैं, वे नीचीसे भी नीची योनिको

प्राप्त होते हैं। 'पुत्र-कलत्र आदिका में सम्बन्धी हूँ और पुत्र, कलत्र आदि परिवार मेरा सम्बन्धी है तथा मैं ऐसा हूँ' इस प्रकारके मोहको जिन छोगोंने वृद्धिपूर्वक छोड़ दिया है, वे महानुभाव ऊँचेसे भी ऊँचे लोकको प्राप्त होते हैं। इसलिये राजन ! तम अपने-आप ही प्रकाशित होनेवाले चिन्मय परमात्माका शीव्र ही आश्रय लेकर स्थित हो जाओ और समस्त जगत्को परिपूर्ण अनन्त विज्ञानानन्द घनरूप ही देखो । जिस समय तम इस प्रकारके सर्वन्यापी, पूर्ण, चिन्मय परमात्माके खरूपको यथार्थरूपसे जान जाओगे. उसी समय संसारसे तर जाओंगे और परब्रह्म हो जाओंगे: क्योंकि जो प्ररूप विज्ञानानन्दधन-खरूप हो गया है, जो संसाररूपी मृत्यसे पार हो चुका है और जिसका चित्त विटीन हो गया है, उस महापुरुषको जो परमानन्द प्राप्त होता है, उसकी उपमा किस आनन्दसे दी जा सकती है ? इस परमात्माके खरूपको प्राप्त करनेपर अविद्या शान्त हो जाती है। फिर, उसके लिये ब्रह्मकी प्राप्तिके सिवा मोक्ष नामका न कोई देश है, न कोई काल है और न कोई स्थिति ही है; क्योंकि यह जो वासनारूपी अविद्या है, वह अहंकाररूपी मोहके विनाशसे विळीन हो जाती है और अविद्याका यह अभाव ही प्रसिद्ध मोक्ष है । जब योगीपुरुषकी अविद्या नष्ट हो जाती है, तब उसकी नाना प्रकारके शास्त्रार्थींके विचारकी चञ्चलता शान्त हो जाती है । काव्य, नाटक आदि विषयोंकी उत्कण्ठा नष्ट हो जाती है और उसके सारे विकल्प-विश्वम विलीन हो जाते हैं । वह केवल शाश्वत और सम परमात्मखरूप होकर सुखपूर्वक स्थित रहता है।

जो वाणीसे अतीत ब्रह्ममें स्थित है तथा विषय-कामनासे रहित है, वह पुरुष संसारमें परम शोमासे

सम्पन्न है । वह गम्भीर, प्रसन्न तथा निरन्तर परमात्माके आनन्दमें मत्त योगी खयं ही अपने आत्मखरूप परब्रह्ममें रमण करता रहता है। वह सम्पूर्ण कर्मीके फलोंका त्याग करनेवाला, ब्रह्मानन्दमें नित्य तृप्त और संसारके आश्रयसे रहित योगीपरुष पुण्य-पाप और हर्ष-शोक आदि विकारोंसे लिपायमान नहीं होता, जनसमूहमें विचरण करता हुआ भी वह ब्रह्मज्ञानी अपनी देहके छेदन या पूजनसे शोक या हर्षका अनुभव नहीं करता । उस ब्रह्मज्ञानी पुरुषसे प्राणियोंको उद्देग नहीं होता। वह भी दूसरे प्राणियोंकी प्रतिकृल चेष्टासे उद्देगवान् नहीं होता । वह ज्ञानीपुरुष अपने शरीरका किसी तीर्थमें त्याग कर दे या किसी चाण्डालके घरमें त्याग कर दे अथवा कभी भी शरीरका त्याग न करे या वर्तमान क्षणमें ही त्याग कर दे, फिर भी वह ज्ञानप्राप्तिकालमें पहलेसे ही अन्त:करणसे रहित और जीवनमुक्त हो चुका है। अहंकारकी भ्रान्ति बन्धनकारक है और ज्ञानसे अहंकारका नाश होकर मोक्ष-की प्राप्ति होती है। विभूति और वैभव चाहनेवाले पुरुष-को प्रयतपूर्वक उपयुक्त ज्ञानी महात्मा पुरुषकी पूजा, स्तृति, नमस्कार, दर्शन और अभिवादन करना चाहिये। प्रिय प्रत्र ! जो सांसारिक दोषोंसे सर्वथा रहित हैं, उन जीवन्मक्त आत्मज्ञानी सज्जनोंकी श्रद्धामक्तिपूर्वक सेवा-पूजा करनेसे जो परम पवित्र पद प्राप्त होता है, वह न तो यज्ञों और तीर्थोंसे प्राप्त होता है एवं न तपस्याओं तथा दानोंसे ही ।

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—श्रीराम ! यों कहकर मनु-भगवान् ब्रह्मलोकको चले गये और इक्ष्वाकु भी उस बोधरूप दृष्टिका अवलम्बन करके स्थिर हो गये ।

( सर्ग १२०-१२२ )

#### श्रीवसिष्ठजीके द्वारा श्रीरामचन्द्रजीके प्रति जीवन्युक्त पुरुषकी विशेषता, रागसे वन्धन और वैराग्यसे मक्ति तथा तर्यपद और ब्रह्मके खरूपका प्रतिपादन

श्रीरामचन्द्रजीने पृछा—आत्मज्ञानियोंमें श्रेष्ठ भगवन् ! ऐसा होनेपर श्रेष्ठवृद्धि आत्मज्ञानी जीवनमुक्त पुरुषमें अन्य सिद्धोंकी अपेक्षा कौन-सी विशेषता होती है ?

श्रीवसिष्टजीने कहा-श्रीराम ! जीवनमुक्त ब्रह्मज्ञानी पुरुपकी वृद्धि सचिदानन्द परमात्मामें ही दृढ़रूपसे जम जाती है। यही कारण है कि वह नित्यतृप्त शान्तचित्त पुरुष परमात्म-ख्रारूपमें ही स्थित रहता है । मन्त्र, तप एवं तन्त्रकी सिद्धिसे यक्त सिद्धोंके द्वारा प्राप्त की गयी जो आकाशगमन आदि सिद्धियाँ हैं, उनमें कौन-सी अपूर्व ( महत्त्वकी ) विशेषताकी बात है ? मन्त्रसिद्धि आदिसे यक्त उन सिद्धोंने प्रयत्नपूर्वक साधन कर जिन अणिमादि सिद्धियोंकी प्राप्ति की है, उनमें ब्रह्मज्ञानी पुरुष कोई विशेषता नहीं समझता । उस जीवन्मुक्त महात्मामें यही विशेषता है कि वह मृद्युद्धि अज्ञानी पुरुषोंके समान नहीं रहता । उस महाबुद्धिका मन सभी वस्तुओंमें आसक्तिके परित्यागके कारण रागरहित तथा निर्मल ही बना रहता है और वह कभी भी विषयमोगोंमें नहीं फँसता है । जिसका खरूप समस्त बाहरी चिह्नोंसे रहित है तथा तत्त्वज्ञानसे दीर्घकालिक सांसारिक भ्रमकी निवृत्ति हो जानेके कारण जो परम शान्तिको प्राप्त हो चुका है, उस ज्ञानी महापुरुषमें काम, क्रोध, विषाद, मोह, लोभ आदि आपत्तियोंका नित्य अत्यन्त अभाव ही रहता है।

प्रिय श्रीराम ! नहासर्गके आरम्भमें प्राणी उस परमात्मासे निकलकर अपने-अपने कर्मीके अनुसार अनेक प्रकारके जन्मोंका अनुभव करते हैं। परमात्मासे निकलनेके बाद उन जीवोंके अपने-अपने जो कर्म हैं वे ही सुख और द:खके कारण होते हैं तथा अपनी-अपनी समझके अनुसार उत्पन्न हुआ जो संकल्प है वही ग्राभाग्राभ कमींका

कारण होता है । निष्पाप श्रीराम ! ये इन्द्रियाँ जिस-जिस विषयकी ओर निरन्तर दौड़ती हैं, उस-उस विषयमें पुरुष रागके द्वारा बँध जाता है । इसलिये उन विषयोंमं राग न करनेवाटा पुरुष ही मुक्त होता है । अतएव तृणसे लेकर देवादि शरीरतकके जितने स्थावर-जङ्गमरूप विनाशशील पदार्थ हैं, उनमें तमको रुचि नहीं करनी चाहिये। तम जो कुछ करते हो, जो कुछ खाते हो, जो कुछ हवन करते हो और जो कुछ दान करते हो, उन सब क्रियाओंमें तम वास्तवमें न कर्ता हो और न भोक्ता हो: क्योंकि तुम उन सबसे तुक्त और शान्तखरूप हो । जो महात्मा पुरुष हैं, वे न तो अतीतके विषयमें शोक करते हैं और न भविष्यके विषयमें चिन्ता ही करते हैं। वे तो वर्तमानकालमें जो कुछ न्याययुक्त कर्म प्राप्त हो जाता है, उसीका उचितरूपमें सम्पादन करते हैं। श्रीराम ! तुष्णा, मोह, भद्र आदि जितने त्याच्य भाव हैं, वे सव मनमें ही स्थित रहते हैं, इसिलये बुद्धिमान् पुरुषको अपने त्रिवेक-विचारयुक्त मनके द्वारा ही मनसहित उनका विनाश कर देना चाहिये: क्योंकि जैसे अति तीरण लोहेसे लोहा काटा जाता है, वैसे ही सब भ्रमोंकी शान्ति-के लिये अति तीक्ष्ण विवेक-विचारयक्त मनसे डोषसहित मन काटा जाता है।

श्रीरामचन्द्रजीने कहा-मुनिनायक ! जाग्रत्, खप्त और सप्रति-इन तीनों अवस्थाओंमें व्यापक और अलक्षित जो तुर्यरूप है, उसका विशेषरूपसे विवेचन करते हुए बतलाइये।

श्रीवसिष्टजी बोले-श्रीराम ! जो असक्त, सम और खच्छ खरूपस्थित है वही तुर्य है । जिसमें जीवन्मक पुरुषोंकी स्थिति है, जो खच्छ, समरूप और शान्त है तथा जो व्यवहारकालमें साक्षीरूप है, वही तुर्यावस्या कही जाती है। संकल्पोंका अभाव रहनेके कारण यह अवस्था न जाप्रत् है, न खप्न है और अज्ञानका अभाव होनेसे यह न सुप्रत ही है अर्थात् यह इन तीनों अवस्थाओंसे अतीत है। ज्ञानके द्वारा सामने दिखायी देनेवाले इस जगत्की जो निवृत्ति है, परमात्मामें स्थित एवं मलीमाँति प्रबुद्ध हुए ज्ञानी पुरुषोंकी उसी अवस्थाको तुर्यपद कहते हैं। अहंकारका व्याग होनेपर और चित्तके विलीन हो जानेपर जब समताकी उत्पत्ति हो जाती है, तब उसे तुर्यावस्था कहते हैं।

श्रीराम ! इसके अनन्तर अब तुम्हें मैं एक दृष्टान्त बतला रहा हूँ, उसे सुनो । किसी एक विस्तृत घने जंगलमें महामौन धारण करके बैठे इए किसी एक अद्भत मुनिको देखकर एक व्याधने उनसे पूछा-भूने ! मेरे बाणके द्वारा घायल एक मृग इधर आया था, वह कहाँ चला गया ?' इस प्रकारका उस व्याधका प्रश्न सुनकर उस मुनिने उस व्याधको उत्तर दिया---'सखे! हम जंगलके निवासी मुनि समता और शीलवान् होते हैं। ं व्यवहारका कारण जो अहंकार है, वह हमलोगोंमें नहीं है । सम्पूर्ण इन्द्रियोंका कार्य अकेला अहंकाररूप मन ही करता है और वह मेरा मन नि:संदेह चिरकालसे विलीन हो चुका है। जाम्रत्, खप्न और सुपुरि नामक किसी भी अवस्थाको में नहीं जानता । इन अवस्थाओंसे अतीत एकमात्र तुर्यपदमें ही, जहाँ दश्यका अभाव है, मैं स्थित रहता हूँ ।' रघुनन्दन ! उस मुनिश्रेष्ठके ऐसे वचन सुनकर वह व्याध उनके अर्थको न समझकर अपनी अभीष्ट दिशाकी ओर चला गया । इसीलिये मैं कहता हूँ कि महाबाहो ! तुर्यसे श्रेष्ठ अन्य कोई अवस्था नहीं है । कल्पनासे रहित सिचदानन्द परमात्मा ही तुर्य है और बही यहाँ विद्यमान है, उसके सिवा अन्य कुछ नहीं है:

क्योंकि जाप्रत्, खप्र और सुप्रति—ये तीनों अवस्थाएँ चित्तका ही विकार होनेसे उसका खरूप है । जाप्रत् अवस्थाका चित्त घोर है, खप्र अवस्थाका चित्त घोर है, खप्र अवस्थाका चित्त शान्त है और सुप्रत अवस्थाका चित्त मृद्ध है । जाप्रत्, खप्र, सुप्रति—इन तीनों अवस्थाओंसे रहित हुआ चित्त 'मृत' है । जो 'मृत'चित्त है, उसमें एकमात्र सत्त्व ही समस्त्रपेसे स्थित रहता है । इसीका समस्त गोगीजन वहं यतनके साथ सम्पादन करते हैं और मुक्त हो जाते हैं ।

समस्त दृश्य-जगत्का वाध करना ही सम्पूर्ण अध्यात्मशास्त्रोंका परम सिद्धान्त है । वहाँ न तो अविद्या है और न भाया ही है; किंतु एक अद्वितीय, क्रियारहित शान्त विज्ञानानन्द्यन परम्हा ही है। जो शान्त, चेतन, खच्छ, सर्वत्र एकरूपसे विद्यमान तथा सर्वशक्तिसम्पन 'ब्रह्म' नामसे कहा गया है, उसे अपनी-अपनी बुद्धिके अनुसार निर्णय करके कोई शून्य, कोई त्रिज्ञानमात्र और कोई ईश्वररूप कहते हुए आपसमें विवाद किया करते हैं । मनुष्यको रमणीय या अरमणीय वस्तको देखकर उनमें समभावसे स्थित रहना चाहिये। वस, इतने ही अपने साधनसे यह संसार जीत लिया जाता है । सुख या दु:ख अथवा सुख-दु:ख-मिश्रित पदार्थके प्राप्त होनेपर उनकी ओर ध्यान नहीं देना चाहिये । वस, इतने ही अपने साधनसे वास्तविक अक्षय अनन्त सुखरूप प्रमात्मा-की प्राप्ति हो जाती है । जिसने तीनों छोकोंकी सभी वस्तुओंके साररूप परमात्माका ज्ञान कर लिया है, जो शोभायमान तथा अमृतमय है और जिसका अन्तःकरण पूर्ण चन्द्रमण्डलके सदृश शान्त है, ऐसा परमपद्में स्थित ज्ञानी महात्मा पुरुष विज्ञानानन्दघन परमात्माको प्राप्त करता है । वह कर्मोंको करता हुआ भी कुछ नहीं करता । ( सर्ग १२३---१२५ )

#### योगकी सात भूमिकाओंका अभ्यासकम और ठक्षण, योगभ्रष्ट पुरुषकी गति एवं महान् अनर्थकारिणी हथिनीरूप इच्छाके स्वरूप और उसके नाशके उपाय

श्रीरामचन्द्रजीने पूछा—मुने ! सातों योगभूभिकाओंका अभ्यास कैसे किया जाता है तथा प्रत्येक भूभिकामें योगीके चिह्न किस तरहके होते हैं ?

श्रीवसिष्ठजीने कहा—रघुनन्दन ! जीव चौरासी लाख योनियोंमें घूमता हुआ अन्तमें मनुष्य-जन्ममें भाग्योदय होनेपर विवेकी वन जाता है। 'अहो ! संसारकी यह व्यवस्था विल्कुल असार है । इस व्यवस्थासे मुझे क्या प्रयोजन है ? इन व्यर्थ कर्मोंसे ही मैं अपना दिन क्यों विता रहा हूँ ? में वैराग्यवान वनकर किस तरह संसार-सागरको तेर जाउँ।--इस प्रकारके विचारमें जब सदबुद्धि प्राणी तत्वर होता है, तव उसके हृदयमें भोगों और सांसारिक संकल्पोंमें हर समय वैराग्य रहता है । वह सत्संग, खाध्याय, ईश्वरोपासना आदि उत्तम कियाओंका अनुष्ठान करता है और उन्हींमें प्रसन्न रहता है । तच्छ व्यर्ग चेष्टाओंमें उसे निरन्तर वैराग्य रहता है । वह दसरोंके दोषोंको प्रकट नहीं करता और खयं यज्ञ, दान, तप, सेश-पूजा आदि पुण्य कर्षीका ही सेशन करता है। वह किसीके भी मनमें उद्देग न पहुँचानेशले शास्त्रविहित विनयपुक्त कर्मीका आचरण करता है, शास्त्रविपरीत कर्मसे सदा डरता रहता है और सांसारिक विषयभोगोंकी कभी अभिलापा नहीं करता। वह रूनेह और प्रणयसे पूर्ण, कोमल, सत्य, प्रिय और हितकारक तथा देश-कालोचित वचन बोलता है। वह मन, कर्म एवं वाणीसे सत्पुरुषोंका संग और सेवा करता है। जिस-किसी जगहसे ज्ञानदायक वाखोंको ग्राप्त करके उनका विवेक-विचारप्रवेक खाध्याय करता है। संसार-सागरको तैर जानेके लिये इस प्रकारके विचारसे सम्पन्न पुरुष प्रथम 'शुभेच्छा' नामक भूभिकाको प्राप्त होता है। इनमें उसे आत्माद्वारके सिवा और कोई भी इच्छा नहीं रह जाती। इसीको 'श्रवण' भूमिका भी कहते हैं।

इसके वाद अधिकारकी प्राप्ति होनेपर वह 'विचार' नामक दूसरी योगभूभिकामें प्रवेश करता है। उस समय वह शृति, स्पृति, सदाचार, धारणा, ध्यान और कमीमें तत्पर रहनेशाले पुरुपोंमेंसे, जिन्होंने अध्यातम-शाजोंकी प्रशस्त व्याख्या करनेके कारण अच्छी ख्याति प्राप्त कर ली है, उन श्रेष्ठ विद्वानोंका आश्रय लेकर उनके उपदेशानुसार साधन करता है। वह अध्यातमशास्त्रका श्रवण करके कार्य और अकार्यके खरूपको तत्त्रतः जान लेता है । वह मद, अभिधान, मात्मर्य, मोह और लोभको उसी तरह छोड़ देता है, जिस तरह साँप केंचलको । उपर्युक्त यथार्थ निश्चयसे युक्त पुरुष सत्तु-शास्त्र, गुरु और सजनोंकी सेवासे ब्रह्मविषयक रहस्यको विवेक-विचार-पूर्वक यशार्थरूपसे पूर्णतया जान लेता है और उसके अनुसार मनन करता है। वह अध्यात्मविपयक, शास्त्रोंके वाक्यार्थमें अपनी बुद्धिको निश्चलतापूर्वक स्थापित करता है, तपिखयोंके आश्रमोंमें निवास करता है. अध्यात्मशास्त्रोंकी कथाओंका मनन करता निन्दनीय संसारके विषय-भोगरूप पदार्थीसे वैराग्य करके पत्थरकी चहानरूपी शय्यापर आसीन हो अपनी आय विताता है । अध्यात-विषयक सत्त-शास्त्रोंके अध्ययन-यननरूप अभ्याससे तथा निष्काम प्रथ्यक्रमेंकि अनुष्ठानसे उस पुरुषको अध्यात्मविषयक ययार्थ दृष्टि प्राप्त हो जाती है। इस भूभिकाका नाम 'विचारणा' है। इसीको 'मनन' भी कहते हैं ।

तीसरी भूभिक्षामें पहुँचकर विवेकी पुरुष दो प्रकारके असङ्गका अनुभव करता है। श्रीराम ! तुम उसके इस भेदको सुनो । यह असङ्ग दो तरहका है—एक सामान्य और दूसरा श्रेष्ठ (विशेष )। भी न कर्ता हूँ और न भोक्ता ही; मैं सांसारिक कर्मोंके लिये वाष्य नहीं हूँ और न दूसरोंके लिये बाधम हैं। इस प्रकारके निश्चयसे

विषयभोगोंकी आसक्तिसे रहित होना ही सामान्य असङ है। 'सुख या दुःखकी प्राप्ति पूर्वकर्मके अनुसार निश्चित और ईश्वरके अधीन है अर्थात ईश्वरके विधानके अनुसार होती है । इसमें मेरा कर्तव कैसा ? ये विस्तृत विपयभोग अन्तमें संताप देनेवाले होनेके कारण महारोग हैं तथा ये सांसारिक सारी सम्पत्तियाँ परम आपत्तियाँ हैं। संयोगका अन्तमें वियोग निश्चित है और ये मनके सारे विकार बुद्धिकी व्याधियाँ हैं । सब पदार्थींको ग्रास वना लेनेके लिये काल सदा तैयार रहता है। इस तरह अध्यात्मविषयक वचनोंके अर्थमें संलग्न चित्तवाले पुरुषकी सम्पूर्ण पदार्थीमें जो आन्तरिक निध्यात्वकी भावना है, वह भी सामान्य असङ्ग कहलाता है। इस पूर्वेक्त अभ्यासयोगसे, महापुरुषोंकी संगतिसे, दुर्जनोंकी संगतिके त्यागसे, आत्मज्ञानके प्रयोगसे तथा लगातार अभ्यासयोगद्वारा अपने पुरुष-प्रयत्नसे संसारसागरके पार. सबके सार, परम कारणभूत परमात्माके ध्यानकी स्थिति हस्तामलकवत् दढ़रूपसे खुव स्पष्ट हो जानेपर जो नाम-रूपकी भावनासे रहित होकर 'न मैं कर्ता हूँ, न ईश्वर कर्ता है, न प्रारब्व कर्ता है'--यों शान्त और मौनरूपसे स्थित रहना है वही श्रेष्ठ (विशेष ) असङ्ग कहलाता है। तथा जो शान्त, आदि-अन्तसे रहित सुन्दर सिचदानन्दघन ब्रह्म है वही श्रेष्ठ असङ्ग कहा जाता है। बही श्रेष्ठ असङ्ग नामक तीसरी भूमिका है। इसीको 'निदिध्यासन' भी कहते हैं। इस भूमिकामें स्थित पुरुष सम्पूर्ण संकल्पोंकी कल्पनाओंसे शून्य होकर परमात्माके ध्यानमें स्थित हो जाता है।

श्रीरामचन्द्रजीने पूछा—भगवन् ! असस्कुळमें उत्पन्न, कामोपभोगमें ही प्रवृत्त, अधम तथा योगी महात्माके सङ्गसे रहित मूड़ मनुष्यका उद्धार कसे होगा ! तथा पहली, दूसरी, तीसरी भूमिकामें आरूढ़ होकर मरे हुए प्राणीकी कैसी गति होती है !

श्रीवसिष्ठजीने कहा-श्रीगम ! प्रवृद्ध रागादि दोषों-

वाले मूढ पुरुपको सैकड़ों जन्मोंके वाद जवतक काकतालीय-न्यायसे या महापुरुपोंके सङ्गसे वैराग्य उत्पन्न नहीं हो जाता, तवतक उसका यह विस्तृत संसार रहता ही है अर्थात् विना वैराग्यके उसका उद्धार होना कठिन है। वैराग्य उत्पन्न हो जानेपर प्रथम भूभिकाका उदय प्राणीको अवस्य होता है और तदनन्तर उसका संसार नष्ट हो जाता है, यही शास्त्रोंका परम सिद्धान्त है। प्रथम आदि भूमिकाओंमें पहुँचकर मरनेवाले प्राणीका भूमिकाओंके अनुसार ही पूर्वजन्मका दुष्कृत नष्ट हो जाता है। तदनन्तर वह योगी देवताओंके विमानोंमें, लोकपालोंके नगरोंमें तथा समेर पर्वतके वन-कुञ्जोंमें अप्सराओंके साथ रमण करता है । उसके बाद पूर्वजन्ममें किये गये पुण्यों और पापोंका भोगसमूहोंके द्वारा नाश हो जानेपर वे योगी लोग पृथ्वीपर पवित्र, गुणवान् और लक्ष्मीवान् सजानोंके घरमें जन्म लेते हैं और वहाँ जन्म लेकर वे लोग पूर्वजनमके योग-संधिनके संस्कारोंके अनुसार योगका ही साधन करते हैं। वहाँपर पूर्वजन्ममें की गयी भावनाओंसे अभ्यस्त हुए योगभूमिकाओंके क्रमका स्मरण करके वे बुद्धिमान् लोग आगेके भूमिका-ऋमका मर्लाभाँति अभ्यास करने लग जाते हैं ।

श्रीराम ! ये पूर्गेक तीनों भूमिकाएँ जायत् कही गयी हैं; क्योंकि इन भूमिकाओंमें यथायत् मेदबुद्धि रहनेसे यह सम्पूर्ण दश्यसमूह उस जायत्काल्की तरह ही दिखायी पड़ता है । इन तीनों भूमिकाओंमें योगयुक्त पुरुषोंमें केवल आर्यता ( श्रेष्टता )का उदय हाता है, जिसे देखकर मूहबुद्धि पुरुषोंको भी मुक्त होनेकी अभिलाषा उत्पन्न हो जाती है । जो मनुष्य शास्त्रविहित कर्तव्यक्मींका मलीमाँति सम्पादन करता है तथा शास्त्र-निषद्ध कर्मोंको सर्वथा नहीं करता है एवं सदाचारमें स्थित रहता है, वह आर्य कहा गया है । श्रेष्ठ पुरुषोंके द्वारा आचरित, शास्त्रोक्त तथा मनको प्रिय और हितकर यथोचित स्ववहारोंको जो प्रहण करता है, वह आर्य कहा गया है।

योगीकी वही आर्यता प्रथम भूमिकामें अङ्करित, द्वितीय भूमिकामें विवेदाके द्वारा विकसित तथा तृतीय भूमिकामें संसारके असङ और परमात्माके ध्यानरूप फलसे फलित होती है। इस तीसरी भूमिका ( आर्यता ) की प्राप्तिके बीचमें ही मृत्यको प्राप्त हुआ योगी परुष ग्राम संकल्पयक्त भोगोंका चिरकाळतक उपभोगकर पुनः योगी ही होता है। क्रमशः तीनों भूमिकाओंका अभ्यास करनेसे अज्ञानके नष्ट हो जानेपर वास्तविक ज्ञानका उदय होनेके वाद जब चित्त पूर्ण-चन्द्रोदयके सदश हो जाता है, तब चौथी भूमिकामें पहुँचे हुए युक्तचित्त योगीलोग सम्पूर्ण जगत्में विभागसे तथा आदि और अन्तसे रहित समभावसे परिपूर्ण सचिदानन्द ब्रम्भका ही अनुभव करते हैं । द्वैतके सर्वथा शान्त हो जानेपर जब अद्वैत ही अचल रह जाता है तब चौथी भूभिकामें गये हुए योगीलोग समस्त संसारको खप्तके समान अनुभव करते हैं। इसलिये पूर्वोक्त तीन भूमिकाओंको तो जाम्रत् कहते हैं और चौथी भूमिकाको खप्न कहते हैं।

जो पुरुष पश्चम भूमिकामें पहुँच गया है, वह केवल सख्तरूप ब्रह्म वनकर रहता है। इस अर्धसुषुन पञ्चम भूमिका-को प्राप्त करके पुरुष समस्त विकारोंसे मुक्त हो जाता है और अर्द्धत प्रमुख तच्चमें नित्य स्थित हो जाता है। पाँचवीं भूमिकामें स्थित पुरुष अन्तर्मुख इत्तिसे रहता है। वाह्य व्यापारमें लगा हुआ भी निरन्तर चारों ओरसे शान्त होनेके कारण तन्द्रामें स्थितके सहश दिखायी देता है। वह कभी तो वाहरी व्यवहार करता है और कभी अटल समाधिमें स्थित रहता है। इस भूमिकामें वासनाश्चर्य होकर अभ्यास करता हुआ पुरुष कमशा: तुर्या नामकी हुटी भूमिकामें चला जाता है। उस भूमिकामें निर्विकरप होनेके कारण योगी हैत और अद्वैतकी भावनासे रहित हो जाता है। वह चिज्जह-मन्थिसे और संदेहसे रहित हो जाता है। वह वासनाओंसे रहित जीवनमुक्त योगी चित्र-लिखत प्रदीपकी भाँति निर्वाणको न प्राप्त हुआ भी

निर्वाणको प्राप्त हुआ-सा स्थित खता है । ( उसके बाहरी ज्ञान नहीं रहता । किंतु दूसरोंके चेष्टा करनेपर बाहा ज्ञान हो सकता है ।) वह जीवन्मुक्त योगी वाहर और भीतरसे शून्य आकाशमें स्थित घटकी तरह वाहरभीतर संसारसे रहित रहता है तथा सागरमें परिपूर्ण घटके समान बाहर-भीतर ब्रह्मसे परिपूर्ण रहता है । तदनन्तर छठी भूमिकामें स्थित हुआ वह योगी सातवीं भूमिकामें पहुँचता है । सातवीं योग-भूमिका विदेहमुक्तता कही गयी है । वह शान्तस्वरूप, वाणीसे अगम्य और सभी भूमिकाओंकी सीमा है ।

शैव उसे शिव कहते हैं. वेदान्ती उसे ब्रह्म कहते हैं और सांख्यवादी उसे प्रकृति और पुरुषका यथार्थ-ज्ञान कहते हैं। इस प्रकार भिन्न-भिन्न लोगोंने अपनी बुद्धिके अनुसार अनेक रूपोंसे सतम भूमिकाकी भावना की है। यद्यपि यह भूमिका सर्वथा उपदेशयोग्य नहीं है, तथापि किसी तरह इसका उपदेश किया ही जाता है। ( इस भूमिकामें स्थित योगीको दूसरोंके द्वारा चेष्टा करनेपर भी संसारका ज्ञान नहीं होता। ) श्रीराम! ये सातों भूमिकाएँ मैंने तुमसे कह दीं। इनके अभ्यासयोगसे मनुष्य सम्पूर्ण दु:खोंसे रहित हो जाता है। धीरे-धीरे चलनेवाली अत्यन्त मदोन्मत्त, लड़ाई करनेमें सदा तत्वर, अपने बड़े-बड़े दाँतोंसे ख्यातिको प्राप्त करनेवाली तथा अनन्त अनर्थोंको पैदा करनेवाली एक हृथिनी है । उसे यदि किसी तरह मार दिया जाय तो मनुष्य इन उपर्युक्त समस्त भूमिकाओंमें विजयी बन सकता है। वह मदोन्मत्त हथिनी जबतक पराक्रमसे जीत नहीं ली जाती, तबतक कौन ऐसा वीर योद्धा है, जो उपर्युक्त भूमिका-सम्पत्तिरूपी समरभूमियोंमें प्रवेश करनेमें भी समर्थ हो ?

श्रीरामजीने पृद्धा—भगवन् ! वह प्रमत्त हिपनी कौन है, वे समरभूमियाँ कौन हैं, वह कैसे मारी जाती है तथा वह चिस्काळतक कहाँ समण करती है !

श्रीवसिष्ठजीने कहा—श्रीराम! 'मुझे यह मिल जाय,'

ऐसी जो 'इच्छा' है, उसीका नाम ह्यिनी है। वह शरीर-रूपी जंगलमें रहती है और मत्त होकर अनेक तरहके शोक, मोह आदि विकारोंको उत्पन्न करनेमें लगी रहती है। मतवाले इन्द्रियोंके समूह ही उसके उग्र प्रकृतिके बच्चे हैं । वह जीभसे मनोहर भाषण करती है, ग्रुमाञ्जूम कर्मरूपी दो दाँतोंसे युक्त वह मनरूपी गहन स्थानमें ळीन रहती है। चारों ओर दरतक फैले हुए वासनाओं-का समृह ही इस हथिनीका मद है। और श्रीराम!संसार-की स्मृतियाँ इसकी युद्धभूमियाँ हैं । यहाँपर पुरुष वार-बार जय और पराजयका अनुभव करता है। यह इच्छा नामवाली हथिनी लोभी मनुष्योंको मारती है। वासना, इच्छा, मनन, चिन्तन, संकल्प, भावना और स्प्रहा इत्यादि इसके नाम हैं। यह अन्त:करणरूपी कोशके अंदर रहती है। बहुत दूरतक फैली हुई तथा सब पदार्थीमें निवास करनेवाळी इस इच्छाराधी हथिनीपर अवहेळनापूर्वक 'धेर्य' नामक सर्वश्रेष्ठ अस्त्रसे प्रहार करके सव प्रकारसे विजय प्राप्त कर छेनी चाहिये।

'यह वस्तु मुझे इस प्रकार प्राप्त हो जाय ?'
यह इच्छा जबतक अन्तःकरणके मीतर प्रकट
रहती है, तमीतक यह महामयंकर कुत्सिन संसाररूपी महाविषसे उत्पन्न विष्कृचिकारूपी महामारी बनी
रहती है। 'यह मुझे मिल जाय' यह जो संकल्परूप
इच्छा है, बस, यही संसार है तथा इसका शान्त हो
जाना ही मीक्ष हैं, यही ज्ञानका सार है । इच्छारहित
विद्युद्ध अन्तःकरणमें महापुरुषोंके पवित्र और साचिक
प्रसन्नता पैदा करनेवाले हितमय उपदेश दर्गणमें तैल्यविन्दुकी माँति जम जाते हैं। एकमात्र विषयोंके समरणका
परित्याग कर देनेसे इच्छारूपी संसारका अङ्गुर उत्पन्न
नहीं होता । विषके तुल्य अनेक प्रकारका अनर्थ पैदा
करनेवाली, इस इच्छाको तिनक-सी बढ़ते ही विषयोंके
विस्मरणरूप शक्षसे काट डालना चाहिये। इच्छासे युक्त

जीशात्मा दीनताको कभी भी नहीं छोड़ सकता । छुन्दर असंवेदनमें यानी उत्तम रूपसे विषयोंका स्मरण न होनेमें श्रेष्ठ प्रयन्न यही है कि चित्त अपने अंदर संकल्पोंसे रहित होकर मतककी तरह स्थित रहे ।

'यह मुझे मिळ जाय' इस तीव्र इच्छाको ही उत्तम पुरुव 'संकल्प' कहते हैं और जो संसारके पदार्थोंकी मावनासे रहित होना है, उसीको 'संकल्पका त्याग' कहते हैं। श्रीराम! संकल्पको ही तुम स्मरण समझो । और विस्मरण (संकल्पके अभाव) को विद्वान्छोग कल्याण-रूप समझते हैं। संकल्पने पहलेके अनुभव किये हुए पदार्थोंकी तथा मविष्यमें होनेवाले पदार्थोंकी भी मावना की जाती है। में ऊपर हाथ उटाकर बार-बार ऊँचे खरसे चिछाकर यह कह रहा हूँ, किंतु इसे कोई धुनता नहीं कि सङ्कल्पत्याग ही परम श्रेयका सम्पादक है। इसकी भावना छोग अपने हृदयमें क्यों नहीं करते ?

श्रीराम! सम्पूर्ण इन्द्रियों और मनके व्यापारोंसे रहित और ध्यान-समिविमें लीन बैठा हुआ पुरुप उस परमपदको प्राप्त करता है, जहाँ एकच्छ्य साम्राज्य भी तृणके सहरा तुच्छ है। इस विषयमें अधिक कहनेकी क्या आवश्यकता है ? संक्षेपसे में इतना ही कहता हूँ कि संसारका संकल्प ही सबसे बड़कर बन्धन है और उस संकल्पका अभाव ही सोध है। संसारके समरणके अभावको ही खाभाविक चित्त-विनाशरूप योगा कहते हैं और बह अञ्चय योग शान्तरूपसे नित्य स्थित है। श्रीराम! शिव, सर्वव्यापी, शान्तिम्य, चिनम्य, अज और कल्याणरूप ब्रह्मके साथ जो जीव-ब्रह्मके एकत्वका निश्चय है, बही बास्तविक सर्वत्याग है। श्रीराम! अहंता-मनताकी भावना रखनेबाला मनुष्य दुःखसे कमी छुटकारा नहीं पाता; किंतु अहंता-ममताकी भावनासे रहित हुआ मनुष्य मुक्त हो जाता है।

#### भरद्वाज स्निकं उत्कण्ठापूर्वक प्रश्न करनेपर श्रीवाल्मीकिजीके द्वारा जगत्की असत्ता और परमात्माकी सत्ताका प्रतिपादन करते हुए कल्याणकारक उपदेश

श्रीभरद्वाजजीने पूछा—गुरो ! तिथ्य ही श्रीराम-भद्र तो परम योगी, सबके बन्दनीय, देवताओंके भी ईश्वर, जनम-मरणसे रहित, विशुद्ध ज्ञानमय, समस्त उत्तम गुणोंकी खान, समस्त ऐश्वयोंके आधार तथा तीनों लोकों-के उत्पादन, रक्षण एवं अनुष्रह करनेवाले थे । उन ब्रह्मानन्दसे परिपूर्ण पूर्णज्ञानी और विशुद्धबुद्धि रघुकुल्श्रेष्ठ श्रीरामभद्दने मुनिवर वसिष्ठजीके द्वारा उपदिष्ट इस अति प्राचीन समस्त ज्ञानरूपी सारका श्रवण कर क्या और भी कुळ पूळा था ?

श्रीगाल्मीकिजीने कहा—मरद्वाज ! वसिष्ठ मुनिके वेदान्तशास्त्रके संप्रहरूप वचनोंका श्रवण कर अखिल विज्ञानोंके ज्ञाता कमल्ळांचन श्रीराममद्र अपने चिन्मय आनन्द-खरूपमें स्थित रहें । उस समय वे प्रश्न, उत्तर और त्रिभाग आदि करनेकी पद्धतिसे उपरत हो गये थे । उनका चित्त आनन्दरूप अमृतसे पूर्ण था । वे चिन्मय और सर्वव्यापी होनेके कारण अपने मङ्गळमय खरूपमें ही सममावसे नित्य स्थित थे । अतः उन्होंने उस समय विस्मृत्रीसे कुळ भी नहीं पूळा।

श्रीभरद्वाजजीने पृद्धा—मुनिनायक ! कहाँ तो मेरेजैसे मूर्छ, स्तब्ध, अल्पञ्च, पापी और कहाँ ब्रह्मा आदि
देवता भी जिसकी आकाङ्क्षा करते हैं—उन भगवान्
श्रीरामचन्द्रजीकी अपने खल्एपें स्थिति । मुनीश्वर !
अहो ! मैं किस प्रकार परमात्मपदमें विश्राम पा सकूँगा और इस दुस्तर संसाररूपी महासागरके मोहरूपी जलसे किस प्रकार पार हो सकूँगा ! यह शीष्ठ मुझसे कहिये ।

श्रीवालमीकिजी बोलं — शिष्य ! श्रीवसिष्ठजीके द्वारा कथित आरम्भसे अन्ततक सम्पूर्ग राम-वृत्तान्त, मैंने तुमको सुना दिया, अब तुम अपनी बुद्धिसे पहले विवेक-पूर्वक विचारकर पीछे उसका मनन करो । मैं भी इस

विषयमें तुमसे जो वर्णन करने योग्य रहस्य है, उसे कहता हूँ, सुनो । मद्र ! यह जो यहाँ संसाररूप अविद्या-प्रपन्न दीख रहा है, वह तिनक भी सत्य नहीं है । अर्थात् समस्त संसाररूप प्रपन्न सर्वया मिथ्या ही है । विवेकी पुरुष वास्तविक तत्त्वको विवेचनपूर्वक प्रहण कर रहेते हैं, किंतु अविवेकी मनुष्य वाद-विवाद करते रहते हैं । प्रिय मित्र ! वास्तवमें सच्चिदानन्द परमात्मासे अतिरिक्त कोई वस्तु ही नहीं है । अतः प्रपन्नसे हुम्हारा क्या प्रयोजन है ? मैं तुमसे आगे जो वेदान्तशाखींक रहस्य वतळाता हूँ, उनके अभ्याससे तुम अपने चित्तको परम विद्युद्ध वना डाळो ।

मित्र ! यह जो संसाररूप प्रपञ्च दीखता है, इसके मूलमें भी सत्ताका अमाव ही है और इसके अन्तमें भी सत्ताका अभाव ही है। मध्यकालमें भी विचार करनेपर इसकी कोई सत्ता न होनेके कारण केवल प्रतीतिमात्र ही है। अतः विवेकी पुरुष इस संसारमं किसी तरहका विश्वास नहीं करते; क्योंकि अनादि वासनाके दोषसे ही यह असत् संसार दिखनायी देता है । इसका गन्धर्वनगरके सदश मिथ्या खरूप है और यह अनेक प्रकारके भ्रमोंसे भरा है । भद्र ! तम चिन्मय कल्याणरूपी अमृत-छताका अभ्यास न कर विषय-वासनारूपी विषलताका आश्रय कर क्यों व्यर्थ मोहमें फँसे हो ? सखे ! यह समस्त जगत न तो आरम्भमें है और न अन्तमें ही है । इसकिये तम यह भी समझ छो कि मध्यमें भी यह है ही नहीं । इस जगत्का सारा वृत्तान्त खप्न-जैसा है। अज्ञानमूलक ये सारे भेढ जलमें बुद्बदोंकी तरह क्षण-क्षणमें उत्पन्न होते रहते हैं: और अज्ञानका नाश होते ही एकमात्र ज्ञानरूप समद्रमें विलीन हो जाते हैं । अनेला अज्ञानरूपी समद्र ही समस्त जगत्को व्यात करके स्थित है । इस समद्रमें अविद्यारूप वायुसे उत्पन्न सबसे बड़ा यह 'अहम्' नामका तरङ्ग है। उन-उन विश्वयोंमें चित्तके गिरनेके जो नाना प्रकार हैं, उनके हेतुभूत राग आदि दोप इस समुद्रके छोटे-छोटे किन्पित तरङ्ग हैं। ममता ही इसमें आवर्त है, जो खत: ही इच्छानुसार प्रवृत्त होता रहता है। इस समुद्रमें राग और द्वेष बड़े-बड़े मगर हैं, उन्हीं दो मगरोंसे मनुष्य पकड़ ल्या जाता है और उसका निश्चय ही अनर्थरूपी पाताल्में प्रवेश हो जाता है। यह प्रवेश किसीसे भी रोका नहीं जा सकता। मद्र ! प्रशान्त तथा अष्टृतरूप तरङ्गोंसे पूर्ण केवल आनन्दामृतके समुद्रमें ही प्रवेश करना चाहिये। व्यर्थ इतरूप मकरोंसे पूर्ण ल्वणसागरके तरङ्गोंमें क्यों प्रवेश करते हो ?

प्रसिद्ध परमात्माका जो सृक्ष्म तत्त्व है, वह अज्ञानी छोगोंके छिये अज्ञानसे आवृत रहता है । इसछिये जैसे साधारण मनुष्यको जलमें स्थल और स्थलमें जलका भ्रम हो जाता है, वैसे ही अज्ञानी मनुष्योंको अनात्मामें आत्माका और आत्मामें अनात्माका भ्रम हो जाता है। मित्र ! वास्तवमें न तो असद् वस्तुकी उत्पत्ति होती है और न सद् वस्तुका कभी अभाव होता है । केवळ मायाद्वारा रचित चित्र-विचित्र रचनाओंके ये आविर्माव और तिरोमाव होते रहते हैं । इसल्यि प्रचण्ड बने द्वुए अज्ञानकी इस न्यामोह-शक्तिको विद्युद्ध सत्त्वके बळसे जीतकर विश्वासयुक्त मनसे अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य, अपरिग्रह आदि साधनोंका अनुष्ठान करो । इसके अनन्तर ध्यान-समाधिके द्वारा अपने-आप ही परमात्माके शुद्ध खरूपका अनुभवं करो, जिसके द्वारा अज्ञानसे आच्छादित तुम्हारी बुद्धिरूपी रात्रि दिनके रूपमें परिणत हो जाय । केवल पुरुष-प्रयत्नरूप कर्गीसे महेश्वरकी कृपा प्राप्त होनेपर ही मन्ष्य प्राप्तव्य वस्तु परमपदरूपी परमात्माकी प्राप्ति कर लेते हैं । भरद्वाज ! तुम अपने विवेकसे इस मोहका स्पष्टरूपसे त्याग कर दो। फिर तो तुम असाधारण परमात्माके यथार्थ ज्ञानको प्राप्त कर लोगे। इसमें संदेह

नहीं है । पुत्र ! कामना और आसिक होनेपर रात्रुखरूप हुए जिस पुण्यकर्मसे तुम्हें इस प्रकारकाबन्धन प्राप्त हुआ है, कामना और आसिक्तसे रहित होनेपर मित्रखरूप हुए उसी पुण्यकर्मसे ज्ञानके द्वारा तुम मोश्न पा जाओगे; क्योंकि रागादि दोषोंसे रहित सज्जनोंका यह सत्कर्मोंका संवेग प्राणियोंके पूर्वजन्मके पापोंको नष्ट करता हुआ उनके त्रिविध तापोंको बैसे ही शान्त कर देता है, जैसे वर्षाका जलसमूह दाधानल्को ।

भित्र ! संसारचक्रके आवर्तरूपी भ्रममें यदि तुम भ्रमण करना नहीं चाहते तो सारे काम्य-कर्मोंको छोड़कर केवल ब्रह्ममें आसक्त हो जाओ। ब्रह्ममें प्रीति न होकर जबतक बाह्य विषयोंमें आसक्ति है, तमीतक विकल्पसे उत्पन्न हुआ यह सब जगत् दिखायी देता है। जैसे जलके तरङ्गयुक्त होने-पर ही समुद्र अपने तटकी ओर जाकर उससे टक्कर खा करके विक्षिप्त होता है, जलके निश्चल रहनेपर तो वह केवल जलरूप ही दिखायी देता है। इसी प्रकार ब्रह्ममें चित्तकी स्थिरता होनेपर केवल ब्रह्म ही दिखायी देता है। किंतु जैसे समुद्रकी तरङ्गोंसे तृण त्रिचलित रहते हैं, वैसे ही जो हर्ष और शोकसे विचलित हो जाते हैं, वे लोग श्रेष्ठ नहीं माने जाते । सखे ! वह सारा जीवसमूह हर्ष-विपाद आदि अवस्थारूप झूलेपर निरन्तर आरूढ है । इसे राग-द्वेष, काम-क्रोध, लोभ-मोह आदि रूप छ: झूलोंमें झुलाकर काल कीडा करता है । अतः इसमें तुम खिन्न क्यों हो रहे हो ? इस तरह क्रीडा करनेवाळा काळ ही अनेक उपायोंसे एकके पीछे एक अनेक सृष्टियोंको उत्पन्न करता है, विनाश करता है, फिर तत्काल ही उत्पन्न करता है और फिर विनाश करता है। जब देवगण भी दुष्ट कालके पिण्डसे छुटकारा नहीं पाते, तब क्षणमङ्गुर विनाशशील शरीरोंकी तो बात ही क्या ? इसीलिये भरद्वाज ! अनेक तरङ्गोंसे युक्त इस जगत्को क्षणभङ्गर देखकर ज्ञानी पुरुष तनिक भी

शोक नहीं करता । अतः तुम अमङ्गलरूप शोकको छोड़ दो, कल्याणकारी वस्तुओंका विचार करो और विशुद्ध सिचदानन्द्रथन परमात्माका चिन्तन करो । जो पुरुष देव, द्विज और गुरुओंके ऊपर परिपूर्ण श्रद्धा स्वक्तर निर्मल चिन्तवाले हो गये हैं और जो वेदादि सत्-शाखोंमें विश्वासपूर्वक प्रामाण्य युद्धि स्वते हैं, उन पुरुषोंके ऊपर परमात्माका परम अनुग्रह होता है ।

भरद्वाजजीने कहा—भगवन् ! आपके प्रसादसे मैंने पूर्णरूपसे ब्रह्स और जगत्का सारा तत्त्व जान लिया । वैराग्यरूप साधनसे बढ़कर दूसरा कोई बन्धु नहीं है और संसारकी प्रीतिसे बढ़कर दूसरा कोई राजु नहीं है । अब मैं महाराज बसिष्टजीद्वारा समस्त प्रन्थमें कहे गये ज्ञानरूपी रहस्यका सम्पूर्ण निचोड़ थोड़े शब्दोंमें सुनना चाहता हूँ । कृपाकर कहिये ।

श्रीवाल्मीकिजी योले— भरद्राज ! मुक्ति देनेवाले इस महान् ज्ञानको तुम सुनो । इसके केवल सुननेसे ही तुम फिर संसाररूपी सागरमें नहीं डूबोगे । जो देव वास्तवमें एक होता हुआ भी ब्रह्मा, बिण्णु, महेदा आदि भेदोंसे अनेक प्रकारका होकर स्थित है, उस सिबदानन्द-रूप परमात्माको नमस्कार है । जव सारे प्रपञ्चका अपने कारणमें लय किया जाता है, तब जिस उपायसे परम तस्त्र प्रकारित होता है, उस उपायको तुम्हें संक्षेपसे श्रुतिके अनुसार कहता हूँ । अपने अन्तःकरणसे तस्त्रका स्वयं ही विचार करना चाहिये । इसीसे वह परमात्मा प्राप्त किया जा सकता है । उसके प्राप्त होनेपर पुरुष फिर शोक नहीं करता । सस्पङ्ग और सत्-शाखसे प्राप्त विवेकत्से वैराम्ययुक्त होकर पुरुषको उसी तस्कता वार-वार चिन्तन करना चाहिये । (सर्ग १२७)

#### श्रीवारमीकिजीके द्वारा लय-क्रमका और भरद्वाजजीके द्वारा अपनी स्थितिका वर्णन, वारमीकिजी-द्वारा मुक्तिके उपायोंका कथन, श्रीविश्वामित्रजीद्वारा भगवान् श्रीरामके अवतार ग्रहण करनेका श्रतिपादन एवं ग्रन्थश्रवणकी महिमा

श्रीवालमीकिजीने कहा— भरद्वाज ! निषिद्ध कर्म, सकाम कर्म तथा विषयोंके साथ इन्द्रियोंके सम्बन्धसे जनित सुख-भोगसे रहित शम, दम और श्रद्धासे युक्त पुरुष कोमल आसनपर बैठकर चित्त और इन्द्रियोंकी क्रियाओंको जीत करके तवतक ॐकारका उच्चरण करता रहे, जब-तक मन पवित्र और प्रसन्न न हो जाय । तदनन्तर अपने अन्तःकरणकी विद्युद्धिके लिये प्राणायाम करे और उसके बाद विषयोंसे इन्द्रियोंको धीरे-धीरे खींच्च ले । देह, इन्द्रिय, मन, युद्धि और क्षेत्रज्ञ इनमें जिस-जिसकी जिस-जिससे उत्पत्ति हुई है, उस-उसको जानकर उन-उनके अपादानकारणमें उन सबको बिलीन कर दे । पहले अपने-आपको चराचर विश्वमें अनुभव करे । इसके बाद सारे विश्वको अपने आस्माके अंदर अनुभव करे; फिर विवेकको द्वारा इसका भी अभाव करके केवल आस्मार्ये ही

स्थित रहे । तदनन्तर प्रकृतिसहित ब्रह्मके खरूपमें आत्मभावना करे । इसके पश्चात् परम कारणरूप केवल निर्विशेष निराकार शुद्ध सन्निदानन्द्धन परमात्मामें आरमभावना करे ।

( अब देह, इन्द्रिय आदिमें जिसकी जिसके उत्पत्ति हुई है, उसका उसमें ठय करनेका प्रकार बतलाते हैं—) अपने स्थूल देहके मांस आदि, जो पार्थिव माग हैं उनका पृथिवीमें, रक्त आदि जो जलीय माग हैं उनका जलमें तथा जो तैजस भाग हैं उनका अफ्रिमें विवेकको द्वारा विलय कर दे। व्यष्टि प्राणवायुका महावायुमें और आकाश-अंशका आकाशमें लय कर दे। अपने श्रोजेन्द्रियका दिशाओंमें और स्विगन्द्रियका विश्वत्में लय कर दे। चक्षुरिन्द्रियका स्पृयेमें तथा रसनेन्द्रियका जलके देवता वरुणमें ( एवं घाणेन्द्रियका अश्विनीकुमारोंमें ) लय

कर दे। समष्टि प्राणका वायुमें, वाणीका अग्निमें और हस्तेन्द्रियका इन्द्रमें लय कर दे। अपने पादेन्द्रियका विष्णुमें तथा गुदा-इन्द्रियका मित्रमें लय कर दे। उपस्थेन्द्रियका कस्यपमें लय करके मनका चन्द्रमामें लय कर दे । बुद्धिका ब्रह्मामें लय कर दे । वित्र ! इन्द्रियोंके रूपमें देवता ही स्थित हैं। इनका में तुम्हें तत्त्वोपदेश-द्वारा लय करनेका आदेश श्रुति-वाक्यको प्रमाण मानकर ही दे रहा हूँ । मैंने अपने मनसे किसी तरहकी कोई कल्पना करके इन अर्थोंको तुम्हारे सामने प्रकट नहीं किया है। इस तरह अपनी देहको उसके कारणमें विलीन करके 'मैं विराट् हूँ' ऐसा चिन्तन करें। (इसके बाद पूर्वोक्त क्रमसे परमात्मामें आत्मभावना करे । ) सारे ब्रह्माण्डके भीतर जो यह सदाशिवरूप परमात्मा व्यापक है, वही सम्पूर्ण भूतोंका आधार तथा कारण कहा गया है। वही परमात्मा जगतुके व्यवहारमें यज्ञके रूपमें स्थित है।

(अब पृथ्वी आदि भृतोंके लयका क्रम वतलाते हैं—)
योगीको चाहिये कि वह पृथ्वीका जलमें लय करके उस
जलको फिर तेजमें लीन कर दे । तेजको वायुमें विलीन
करके उस वायुको फिर आकाशमें विलीन कर दे और
आकाशका समस्त भृतोंकी उत्पत्तिके कारणभूत महाकाशमें लय कर दे । योगी उस महाकाशमें एकमात्र लिङ्गशरीर
धारण किये हुए स्थित रहे । वासनाएँ, स्क्ष्मभूत,
कर्म, अविद्या, दस इन्द्रियाँ, मन और वुद्धि—इन सबको
पण्डितलोग लिङ्गशरीर कहते हैं ।\* तदनन्तर वह योगी
बाहर निकलकर वहाँ भैं शुद्ध आत्मा हूँ' यों चिन्तक
करे । फिर वह युद्धिमान् योगी स्कृप और निराकार
अव्याकृत प्रकृतिमें अपने लिङ्गशरीरको भी विलीन करके
स्थित रहे । जिसमें यह समस्त जगत् रहता है वह

अन्यक्त अन्याकृत ( माया ) नाम और रूपसे रहित है । उसीको कोई प्रकृति, कोई माया तथा कोई परमाण एवं कोई अविद्या कहते हैं । उस अव्याकृतमें प्रलयकाल-में सभी प्राणीपदार्थ लयको प्राप्त होकर अव्यक्तरूपसे अवस्थित रहते हैं। जबतक दूसरी सृष्टि नहीं होती तवतक वे सभी प्राणी-पदार्थ परस्परके सग्वन्धसे शून्य तथा आखादसे रहित होकर उस अव्याकृत ( प्रकृति ) खरूपमें ही स्थित रहते हैं और प्रलयके अनन्तर सृष्टि-कालमें फिर उसी प्रकृतिभूत अन्याकृतसे सब उत्पन्न हो जाते हैं । सर्गके आदिमें प्रकृतिसे अनुछोम-ऋमसे सृष्टि होती है और प्रलयके आरम्भमें प्रतिलोम-क्रमसे प्रकृतिमें सारी सृष्टि विळीन हो जाती है । इसळिये जागत, खप्न और सुपृप्ति तीनों अवस्थाओंसे रहित होकर अविनाशी तुरीय पदकी प्राप्तिके लिये ब्रह्मका ध्यान करें। पूर्वीक्त प्रकारसे लिङ्गशरीरको भी कारणमें विलीन करके स्वयं सचिदानन्द परभारमांमें प्रविष्ट हो जाय ।

श्रीभरद्वाजजीने कहा--महाराज! मैं अब लिङ्गारीर-रूपी बेड़ीके वन्त्रनसे सर्वथा मुक्त हो गया हूँ और सचिदानन्दका अंश होनेसे सचिदानन्द ब्रह्ममें प्रविष्ट हो गया हूँ। अंश और अंशीका वस्तुत: अभेद होनेके कारण अव में समस्त उपात्रियोंसे रहित परव्रह्म परमात्मा ही हूँ । मैं कृटस्य, शुद्ध और व्यापक हूँ। जैसे जलमें छोड़ा हुआ जल, दूधमें छोड़ा हुआ दूध और धीमें छोड़ा हुआ धी—सबके-सब विनष्ट न होते हुए ही तद्रूप हो जाते हैं, किसी पृथक्रूपसे गृहीत नहीं होते, वैसे ही सर्वभावसे नित्य आनन्दस्यरूप सर्वसाक्षी, परम कारण चेतन परब्रह्म परमात्मामें प्रविष्ट होकर मैं तदूप ही हो गया हूँ । नित्य, सर्वव्यापी, शान्त, सर्वदोषरहित, अकिय, द्युद्ध, परव्रक्ष परमात्ना मैं ही हूँ। पुण्य और पापसे रहित, जगत्का परम कारण, अद्वितीय, आनन्दमय, अत्रिनाशी और चिन्मयख्ररूप परब्रह्म परमात्मा ही मैं हूँ। इस प्रकारके लक्षणोंसे युक्त, प्रकृतिके सत्त्व, रज, तम—तीनों गुणोंसे अतीत, सर्वव्यापक और

श्वास्त्रमाश्च कर्माविद्ये तथैव च ।।
 दशैन्द्रियमनोबुद्धिरेतिष्ठङ्गं विदुर्बुधाः ।
 (नि० पू० १२८ । १८-१९)

सर्वस्वरूप ब्रह्मका निष्काम भावसे अपने कर्तव्यका पालन करते हुए सदा ध्यान करना चाहिये। इस रीतिसे परब्रह्मविषयक अभ्यास करनेवाले परुषका मन ब्रह्ममें विलीन हो जाता है और मनके विलीन हो जानेपर उसे खयं ही अपने आत्मखरूपका अनुभव हो जाता है। आत्माका अनुभव होनेपर सम्पूर्ण दु:खोंका अन्त होकर आत्मामें आनन्दका अनुभव होने लगता है तथा आत्मा खयं ही अपने-आप अपने परमानन्द परमात्मखरूपको प्राप्त हो जाता है । तदनन्तर 'मुझसे अतिरिक्त कोई दूसरा सिचदानन्दमय परमात्मा नहीं है । मैं ही अद्वितीय परब्रह्म हूँ ---- इस प्रकार द्धदयमें परमात्माका अनुभव हो जाता है । गुरो ! आपके द्धारा कहा गया यह सब ज्ञान मुझे अत्रगत हो गया। मेरी बुद्धि सर्वधा निर्मल हो गयी । अब मेरा यह संसार चिरकाल-तक स्थिर नहीं रह सकता । भगवन ! अब में यह जानना चाहता हूँ कि ज्ञानियोंके लिये कौन-सा कर्म विहित 🕏 ! क्या उन्हें कर्मीका अनुष्ठान नहीं करना चाहिये और यदि करना चाहिये तो क्या केवल प्रवत्तिरूप कर्मीका ही अनुष्ठान करना चाहिये या निवृत्तिरूप कर्मीका भी?

श्रीवाल्मीिकजीने कहा—मुमुश्च पुरुषोंको वहीं कर्म करना चाहिये, जिसमें कोई दोष नहीं हो, विशेष करने सुमुश्चुकों काम्य और निषिद्ध कर्म कभी नहीं करना चाहिये। संकल्पोंसे रहित होकर जब जीवात्मा ब्रह्मके छक्षणोंसे युक्त हो जाता है, तब उसकी सभी इन्द्रियाँ शान्त हो जाती हैं और वह सर्वव्यापी परब्रह्म परमासम्बरूष्य वन जाता है। 'देह, इन्द्रिय, मन और बुद्धिसे परे जो जीवात्मा है तथा उससे भी परे जो सच्चिदानन्द ब्रह्म है, वही में हूँ' इस प्रकार निश्चयपूर्वक जब जीवात्मा एकज्वमावसे ध्यान करता है, तब वह सदाके छिये मुक्त होकर परब्रह्म परमात्माको प्राप्त हो जाता है। जब जीवात्मा कर्तृत्व, भोकनुत्व और झानुत्वसे तथा सम्पूर्ण बेहादि उपाधियोंसे एवं सुख और दु:खोंसे रहित होता

है, तब वह सर्वथा मुक्त समझा जाता है। जब जीवात्मा सम्पूर्ण भूतोंमें आत्माको तथा आत्मामें सम्पूर्ण भूतोंको अभेदरूपसे देखने लगता है, तब यह जीवाता संसारसे सर्वथा मुक्त हो जाता है । जाग्रत, खप्त और सुष्ति-इन तीनों अवस्थाओंसे रहित होकर जव जीवात्मा तुरीय आत्मानन्द-रूपमें प्रवेश करता है, तब वह सर्वथा मुक्त समझा जाता है; क्योंकि शास्त्रोंके विवेकपूर्वक विचारसे, गुरुके वाक्योंका अर्थ और भाव यथार्थ समझनेसे तथा श्रवण, मनन, निदिष्यासनके अभ्याससे सब प्रकारसे सिद्धि प्राप्त होती है अर्थात् वह सदाके लिये मुक्त हो जाता है, यह वेदोंका आदेश है । इसलिये भरद्वाज ! तुम सब कुछ छोड़कर केवल ध्यान-समाधिके लिये अभ्यासमें अपना मन तत्परतावर्षक स्थिर करो । जब महामना साधु-खभाव श्रीरामचन्द्रजी अपने ब्रह्मरूपमें समाधिस्थ थे, उस समय ऋषियोंमें मुर्वश्रेष्ठ श्रीवसिष्ठजीसे श्रीविश्वामित्रजी कहने लगे।

श्रीविश्वामित्रजीने कहा—श्रह्मपुत्र महाभाग विसष्ठजी !
आप महान् हैं । आपने अपना गुरुत्व शीष्ठ ही
हमलोगोंको दिखला दिया; क्योंकि अपने दर्शन, स्पर्श
और वाक्यप्रयोगसे जो कृपा करके शिष्यके शरीरमें विषखरूप परमात्ममावका समावेश करा दे, वही सच्चा गुरु
है । गुरुवाक्य-श्रवणसे होनेवाले ज्ञानमें शिष्यकी श्रद्धापूर्वक पवित्र बुद्धि ही कारण है । यह ज्ञानकी प्राप्ति ही
गुरु और शिष्यके समागमका वास्तिक प्रयोजन है ।
विभो ! आप तो परमपरमें स्थित हैं, परंतु हमलोग
अमीतक यज्ञादि कार्योमें लगे हुए हैं । वहे कष्टके साथ
जिसके लिये मैंने खयं राजा दशस्यसे प्रार्थना की है
और जिस उदेश्यसे में यहाँ आपके पास आया हूँ, उस
मेरे निर्वित्र यज्ञसिद्धिल्य कार्यका समरण करते हुए आण
श्रीरामचन्द्रजीको अब सनाविसे उजनेकी कृप कार्यक्वे।
मुने ! मेरे उस समस्तकार्यको आप अने शुद्ध मनसेस्थ्यर्थ

न बनाइये; क्योंकि भगवान् श्रीरामचन्द्र जीके समाविसे उठनेपर उनके अवतारके जो अन्य प्रयोजन, देवताओं और ऋतियोंके कार्य हैं, उनका भी हनकोग सम्मादन कर केंगे। जब मैं श्रीरामचन्द्रजीको आने आश्रनमें ले जाऊँगा, तब वे राखनोंका नाश करेंगे और उसके वाद अहल्याको शापसे मुक्त करेंगे । तदनन्तर निश्चयपूर्वक भगवान् शङ्करका धनुष तोड़कर जनकद्वलारी सीताके साथ अपना विवाह करेंगे । इस संसारमें विता-वितामहके राज्यका त्याग कर वनवासके निवित्त वनमें पहुँचकर अभय और नि:स्पृह श्रीरामचन्द्रजी राक्षसोंका वध करके दण्डकारण्यके निवासी मुनियों, अनेक तीर्थी तथा अन्यान्य प्राणियांका उद्घार करेंगे । सीताहरणके निनित्त आदिका वध करके श्रीरामचन्द्रजी इन्द्रके वरदानद्वारा युद्धमें भरे हुए वानर आदिको पुनर्जीवित दिखळ,येंगे । तदनन्तर साध्वी सीताकी द्वारा श्रुद्धिके उद्देश्यसे भगवान् अग्निमें प्रवेशके श्रीरामचन्द्रजी अपने चरित्रकी आदर्शता दिखलायेंगे। जो लोग भगवान् श्रीरामका दर्शन करेंगे, उनके चरित्रका स्मरण तथा श्रवण करेंगे एवं जो छोग भगवान्के खरूपका दूसरोंको बोध करायेंगे, उन सम्पूर्ण अवस्थाओंमें स्थित अपने भक्तोंको भगवान् श्रीरामचन्द्रजी जीवन्मुक्ति प्रदान करेंगे । इस प्रकार तीनों छोकोंका तथा मेरा भी हित इन महापुरुप भगवान् श्रीरामचन्द्रजीके द्वारा सम्पूर्ण-रूपसे सम्पन्न होगा । सज्जनो ! आप सब लोग इन भगवान् श्रीरामचन्द्रजीको नमस्कार कीजिये । इनके नमस्कारसे ही आपछोग सारे संसारको जीत छेंगे अर्थात् आपलोगोंको किसी दूसरे साधनकी आवश्यकता न होगी । आपन्त्रेग चिस्कालतक बढते रहें।

श्रीशस्मीितवींने कहा— भरद्वाज ! इस प्रकारका विश्वाभित्रजीवा भावणरूप श्रीरामचन्द्रजीकी भावी चरित्र-रूप दुर्लम कथा धुनकर श्रीवसिष्ठ आदि सभी श्रेष्ठ योगीन्द्र तथा सिद्ध पुनः भगवान् श्रीरामकी चरणकमट-रजके आदरमें यानी नगरकारमें तथा उनके स्मरणमें स्थित हो गये । जानकीपति श्रीरामकी भावी कथा सुननेसे भगवान् विसष्ठजी तथा और दूसरे महर्षि भी तृत नहीं हो सकें । इसिंछवी उन समने दूसरोंके द्वारा कहे गये उन गुणमागर भगवान्के गुणोंका पुनः श्रवण किया तथा सुने हुए गुणोंका दूसरोंसे वर्णन किया । तदनन्तर महर्षि भगवान् श्रीसृष्ठनी मुनिवर विश्वाभित्रजीसे कहने लगे ।

श्रीविसष्टजीने कहा — मुनि विश्वामित्रजी ! इन श्रोताओंको आप साफ-साफ वतव्य दीजिये कि ये राजीव-लोचन रचुनन्दन श्रीरामचन्द्रजी पूर्वमें देव या मनुष्य क्या थे।

शीविश्वामित्रजीने कहा-सज्जनो ! आप सब लोग इन्हीं श्रीरामचन्द्रजीमें विश्वास कीजिये कि परमपुरुष परब्रह्म परमात्मा ये ही हैं। इन्होंने ही विश्वके कल्याणके लिये विष्युरूपसे श्लीरसागरका मन्थन किया था । गृह अभिप्रायसे भरे उपनिषदादि शास्त्रोंके तत्त्वगोचर साक्षात पख़हा ये ही हैं। परिपूर्णपरानन्द, समखरूप, श्रीवत्सके चिद्धसे सुशोभित भगवान् विष्णुरूप यही श्रीरामचन्द्रजी जब भक्तिसे भळीभाँति प्रसन्न होते हैं, तब सब प्राणियोंको परम पुरुषार्थक्षप मोक्ष देते हैं । कृपित होकर यही श्रीरामचन्द्रजी शिवरूपसे संसारका संहार करते हैं और यही ब्रह्मारूपसे विनाशशील संसारकी रचना करते हैं। यही विश्वक आदि, विश्वके उत्पादक, विश्वके धाता, पालनकर्ता तथा महासखा भी हैं। यही भगत्रान् ऋक, यजुः, सापनेदमय हैं, तीनों गुणोंसे परे अति गहन यही हैं और शिक्षा, कल्प आहि छ: अङ्गोंने समन्त्रित वेदाता अद्भत पुरुष भी यही हैं। विश्वका पालन कालेकाले चतुर्भुज विष्णुभगवान् यही हैं, विश्वके रचयिता चतुर्भुख ब्रह्मा यही हैं और सारे संसारका संहार करनेवाले विलोचन भगवान् शिव भी यही हैं। ये अजन्मा होते हुए भी अपनी योग गयाके सम्बन्धसे अवतार लेते हैं। ये सवसे महान् हैं। ये सदा जागते रहते हैं और रूपरहित हुए भी ये विश्वरूप हैं। ये भगवान् ही इस विश्वरूप अपने संकल्पसे धारण करते हैं। ये राजा दशरण्वी धन्य हैं, जिनके पुत्र परमपुरुप परमारमा हुए। वह दशप्रीव रावण भी धन्य हैं, जिसका ये अपने चित्तसे चिन्तन करेंगे। श्वीरसागरमें शयन करनेवाले हिण्युभगवान् ही श्रीरामचन्द्रजीके रूपमें अवतीर्ण हुए हैं। ये ही श्रीरामचन्द्रजीके रूपमें अवतीर्ण हुए हैं। ये ही श्रीरामचन्द्रजी सच्चिदानन्द्रधन अविनाशी परमारमा हैं। अपनी इन्द्रियोंको रेक रखनेवाले योगीलोग ही श्रीरामचन्द्रजी वस्तुतः जानते हैं। हमलोग तो इनके इस समुण साकार स्वरूपका ही निरूपण या दर्शन करनेमें समर्थ हैं। वसिष्ठजी ! हमलोगोंने ऐसा सुना है कि ये ही भगवान् श्रीरामचन्द्रजी रचुवंशके पापोंका सर्वण विनाश करनेवाले हैं। अब अप कृपकार इन्हें च्याहारमें लगाइये।

श्रीवाल्मीकिजीने कहा — भरद्वाज ! यों कहकर महामुनि विश्वाभित्रजी चुफ्चाप बैठ गये। तदनन्तर महातेजस्त्री वसिष्ठजी श्रीरामचन्द्रजीसे कहने लगे।

श्रीवासिष्ठजीने कहा — चिनमय महापुरुष महाबाहु श्रीराम! यह विश्रामका समय नहीं है । उठो और इस संसारके छिये आनन्द्रकारक वना । पुत्र! विनाशशील राज्य-कार्योंका अवलोकन करके देवताओं और धुनियोंको संकटसे उद्धार करनेके भारका बहुन करो और धुली रहो ।

श्रीवारमीकिजी कहते हैं—भरद्वाज! गुरु वसिष्ठजीके उपर्युक्त वचनींको सुनकर भगवान् श्रीरामचन्द्रजी समाधिसे सचेत हो गये और सावधान होकर कहने लगे।

श्रीरामचन्द्रजीने कहा—महासुने ! वेदों, आगभें, पुराणों और स्मृतियोंमं भी गुरु-चाल्यका पाठन करना ही विधि कहा गया है और उसके विरुद्ध आचरण करना निनेध कहा गया है । यों कहकर उन महासा विसिष्टजीके चरणोंमें अपने सिरसे नगस्कार कर सबके आत्मसहस्प करणासागर श्रीरानचन्द्रजी सबसे बोले—भ्सम्य पुरुषो ! आप सब लोग हमारे इस निर्णयको अच्छी तरह सुन लीजिये । इससे आपलोगोंका बड़ा कल्याण होगा । कल्याणकामी पुरुषके लिये इस संसारमें परमात्मझन तथा परमात्मझनी गुरुसे बढ़कर कुछ भी नहीं है ।?

सिद्ध आदि सव होगोंने कहा —श्रीराक्ष्वन्द्रजी !
आप जेसा कह रहे हैं, बैसा ही आपकी दगासे हम
होगोंके मनमें पहलेसे ही स्थित है और अब तो वह सब
आपके इस संबादसे और भी विशेष टह हो गया है !
महाराज श्रीराक्ष्वन्द्रजी ! आप सुखी होहो, आपको
नमस्कार है । अब हमलोग बसिप्टजीमे भी अनुवित लेकर
जहाँसे आये थे, वहीं जा रहे हैं ।

श्रीवालमीकिजी कहते हैं— भरद्वाज ! यो कहकर मगवान् श्रीरामचन्द्रजीकी स्तृति करते हुए वे सब-के-सव चल दिये । श्रीरामचन्द्रजीकी जार पुण्योंकी दृष्टि होने लगी । श्रीरामचन्द्रजीकी यह सब कथा मैंने तुपसे कह सुनायी । इसी क्रक्योगसे तुम भी साधन करते हुए सुखी रहो । मुनिवर विस्षष्टजीकी वचन-पंकिष्णी स्वालासे विश्वित यह जो श्रीरामचन्द्रजीकी कथा भैंने तुमसे कही है, वह सम्दूर्ण किश्यों और योगियोंका लिये सेक्नयोग्य है तथा परम गुरुकी दयादृष्टिसे वह मुक्तिमर्गको वेती है। जो कोई मनुष्य वसिष्ठजी और श्रीरामचन्द्रजीके इस संवादको प्रतिदिन श्रहाधूर्वक सुनेगा, वह किशी अवस्थामें रहते हुए भी एक्कात्र लगासे ही मुक्त हो जायगा और परव्रक्ष परमाध्वाको प्राप्त कर लेगा ।

( सर्ग १२८**)** 

निर्वाण-प्रकरण पूर्वीर्घ सम्पूर्ण

## निर्वाण-प्रकरण ( उत्तरार्घ )

#### कल्पना या संकल्पके त्यागका खरूप, कामना या संकल्पसे शून्य होकर कर्म करनेकी प्रेरणा, दृश्यकी असत्ता तथा तत्त्वज्ञानसे मोक्षका प्रतिपादन

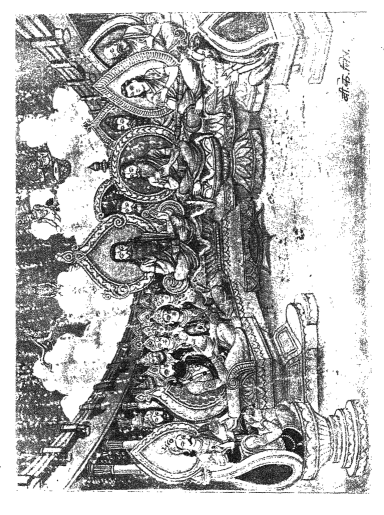
श्रीरामचन्द्रजीने पूछा—श्रहान् ! जव पुरुष देह, प्राण आदिमें अहंता, ममता आदि कल्पनाओंको त्याग देगा, तव फिर उससे कोई भी कर्म नहीं बन सकता । ऐसी दशामें शरीरके भरण-पोषणकी चेष्टासे भी विरत हो जानेके कारण उस देहधारी जीवका शरीर शीष्ठ ही गिर सकता है । अतः जीवित पुरुषके ळिये यह कल्पना-त्यागपूर्वक व्यवहार कैसे सम्भव है ?

श्रीवसिष्ठजीने कहा-स्युनन्दन! जीवित पुरुषके लिये ही कल्पनाओंका त्याग सम्भव है। जो जीवित नहीं है, उसके लिये नहीं । इस कल्पना-त्यागका यथार्थ खरूप क्या है, यह वतलाता हूँ, सुनो । कल्पना-के खरूपको जाननेवाले चिद्वान् अहंभावना ( आत्माको देहमात्र मान लेने ) को ही कल्पना कहते हैं तथा आत्माको आकाशके समान अपरिनित, अनन्त और व्यापक जानकर परमात्माके वास्तविक खरूपका निरन्तर चिन्तन करना ही तत्त्वज्ञ पुरुषोंके मतमें कल्पनाका या संकल्पका त्याग कहलाता है । संकल्पशून्य होकर चुपचाप स्थित रहनेसे ही उस परमपदकी प्राप्ति होती है, जहाँ उच्च कोटिका साम्राज्य भी तिनकेके समान तुच्छ प्रतीत होता है । समस्त कर्म और उनके विस्तृत फलोंको सोये हुए पुरुषकी मांति सर्वथा भूलकर प्रारब्धा-नुसार प्राप्त हुए कार्यके लिये संकल्पशून्य होकर मनुष्यको चेष्टा करते रहना चाहिये । अपने कर्मोंमें यदि वासना-रहित प्रवृत्तिका अभ्यास हो जाय तो यही उच्चकोटिका धैर्य है, जो भावी जन्मरूपी ज्वरका निवारण कर देता है। वासना और संकल्पसे शून्य होकर प्रारब्धका प्राप्त हुए कार्यका अनुसरण करते हुए चाकके ऊपर घुमनेवाले घट आदिकी माँति धीरे-धीरे उपरत होते हुए कर्मोंमें लगे रहना चाहिये।

सम, शान्त, कल्याणमय, सङ्म, द्वित्व और एकत्वसे रहित, सर्वत्र व्यापक, अनन्त तथा शुद्रखरूप परव्रक्ष परमात्माके प्राप्त होनेपर किसलिये कौन खिन्न हो सकता है ? जो पुरुष संकल्पशून्य और शान्त हो गया है अर्थात् जिसे परब्रह्म प्रमात्माकी प्राप्ति हो गयी है, उसे अपने शरीरके रहने या न रहनेसे कोई प्रयोजन नहीं है तथा इस लोकमें किसी कर्मके किये जाने अथवा न किये जानेसे भी उसका कोई, किञ्चित मात्र भी प्रयोजन नहीं है । रघनन्दन । जैसे सुवर्ण ही कड़े और वाज्वन्दके रूपमें प्रतीत होता है; किंतु वास्तवमें सुवर्णसे पृथक् इन आभूषणोंके नामरूप-की सत्ता नहीं है, उसी प्रकार यह जो कुछ जगत्रू प्रमें दिखायी देता है, प्रतीतिमात्र ही है। परमात्मासे पृथक इसकी सत्ता नहीं है । परमात्मासे भिन्न इसकी सत्ताका अनुभव न होनेको ही ज्ञानी पुरुषोंने इस जगत्का नारा माना है। जगद्-भ्रमका निवारण हो जाने ३६ इसके अधिष्ठानरूपसे अवशिष्ट जो परमात्मा है, वही परमार्थ सत्य है।

श्रीरामजीने पृष्ठा—प्रमो ! भैंग और भेराग इत्यादि जो दृश्य है, उसको असत् मानकर उसका चिन्तन न करनेवाले ज्ञानी पुरुषको कमोंके त्यागसे कौन-सा अग्रुम और कमोंके सम्पादनसे कौन-सा ग्रुम फल प्राप्त होता है?





प्रतीत होने लगती है। मले ही, उसका आकार सत्य हो या भ्रमसे भरा हुआ असत्य। यदि वह किसी वस्तु-की मावना नहीं करता तो इस संसार-भ्रमसे पूर्णतया मुक्त हो जाता है। वह भ्रम सत्य हो या असत्य, इस विचारसे क्या प्रयोजन है ! बोध होनेके पश्चात् इस दृश्यकी प्रतीतिका खयं ही लय हो जानेसे जो इसका अत्यन्ताभाव सिद्ध होता है, उसीको जगत्का त्याग, अनासिक एवं मोक्ष माना गया है। इसलिये जवतक यह शरीर विद्यमान है, तवतक कर्मोंका सर्वथा त्याग नहीं हो सकता। परंतु जो अज्ञानी कर्मका आदर करते हैं, वे उसके मृल्को नहीं छो इते हैं। मनका जो वासनात्मक संकल्प है, वहीं अपने कर्मका मृल्ल है। जवतक यह शरीर है, तवतक ज्ञानके विना उस मानसिक संकल्पका उच्छेद नहीं हो सकता। परंतु जो तत्त्वज्ञानके द्वारा मनके संकल्पोंका निवारण कर देता है, वह संसारक्पी कुका मूलोच्छेद कर डालता है। ( सर्ग १-२)

## समूल कर्मत्यागके स्वरूपका विवेचन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं -- रघुनन्दन ! जत्र यह सर्व-सम्मत सिद्धान्त है कि न तो असत वस्तकी सता हो सकती है और न सत्-वस्तुका अभाव ही, तब दश्य विषयोंके प्रति उन्मखताका निवारण खयं सुगम हो जाता है। (क्योंकि दश्यकी असत्ताका प्रतिपादन किया जा चुका है। जो वस्तु है ही नहीं, उसका चिन्तन कोई समझदार मनुष्य कैसे करेगा ? ) विवेकी पुरुषको चाहिये कि वह अपने शुभाशुभ कर्मको नष्ट कर दे। आत्माके साथ कर्मका कोई सम्बन्ध नहीं है। आत्मा कर्तृत्व और मोक्तव दोनोंसे रहित है। इस तत्त्वज्ञानक द्वारा कर्मीका नाश स्वतः सिद्ध हो जाता है । समस्त कर्मीके मूलभूत मानसिक संकल्पका विनाश करनेसे संसार पूर्णत: शान्त हो जाता है। जब कर्मके मूळ कारणका भलीभाँति विचार किया जाता है, तब समस्त कर्मीका अभाव अपने-आप ही सिद्ध हो जाता है। (क्योंकि जब चित्त और उसका संकल्प ही मिथ्या है, तव उससे होनेवाला कर्म सत्य कैसे हो सकता है ? ) अथवा चिन्मय आत्मा अपने भीतर जिस चित्त नामक कर्मबीजका-क्रिया, करण और कर्तारूप त्रिपटीका निर्माण करना है, वह उस आत्नासे किञ्चिन्मात्र भी भिन्न नहीं है । इसलिये बाहर और भीतर ( जाप्रत तथा खप्न-

सुषुतिमें ) जो पदार्थोंकी प्रतीति होती है, वह आत्म-स्त्रकरण ही है, आत्मासे मिल नहीं है।

किंतु वास्तवमें खुनन्दन ! सम्पूर्ण कर्मीका विस्तार यह शरीर है। उसका मूल अहंकार है और शाखा-प्रशाखाएँ संसार । चिन्तन या भावनाका जहाँ वाध हो जाता है, उस अहंकाररान्य स्थितिसे इस संसारका मुलोच्छेद हो जानेके कारण वह उसी तरह शान्त हो जाता है, जैसे स्पन्दनशून्य वायु । जैसे नदीके प्रवाहमें पड़ा हुआ तृण-काष्ठ आदि सब कुछ खभावत: बहता रहता है, उसी प्रकार ज्ञानियोंकी कर्मेन्द्रियोंसे किसी प्रकारके मनोविकारके बिना ही अधसोये पुरुषकी भाँति खाभाविक चेष्टा होती रहती है। वासनाग्रन्य निरितशय हझानन्दके प्राप्त हो जानेपर विषय-सुख अत्यन्त नीरस हो जाते हैं। फिर न वे बाहर अपना प्रभाव डाल पाते हैं, न भीतर । विषयों और वासनाओंसे रहित, शान्त और कृताकृतके अनुसंघानसे हीन जो संकल्परहित स्थिति है, उसीको कर्मत्याग कहते हैं । दीर्घकालके भूले हुए कर्मकी भाँति विषयोंका पुनः समरण न होना कर्मत्याग कहळाता है । जो निश्या ज्ञान रखनेवाले पुरुष मूल-त्यागके विना केवल क्रमेन्द्रिय-संयमक्ष्य त्याग करते हैं, वे मूह पश्च-तःच हैं। उनको वह कर्मत्यागरूपिणी पिशाची खा जाती

है । किंतु जो मूल्सहित कर्मत्यागके द्वारा शान्ति पा चुके हैं. उनके लिये इस जगत्में किसी कर्मके करने या न करनेसे कोई प्रयोजन नहीं है । जिसका समृत्र त्याग कर दिया जाता है, वही शस्तवमें त्याग है। मूलका उच्छेट किये विना जो ऊपरसे कर्मका त्याग विया जाता है, वह वृक्षकी जड़ न काटकर उसकी शाखा काटनेके समान व्यर्थ है । जिस कर्मक्यी वृक्षकी जड़ न काटकर केवल शाखामात्रका उच्छेट किया जाता है, वह पुन: सहस्तों शाखाओंसे विस्तारको ग्राप्त हो केवल दु:ख देनेके लिये बहता रहता है । प्रिय राममद्र ! संकल्पशूर्यता-रूप त्यागसे ही वास्तवमें कर्मत्याग सिद्ध होता है, दूसरे किसी क्रमसे नहीं । ज्ञानके द्वारा कर्मत्यागके सिद्ध हो जानेपर वासनारहित जीवन्मुक्त पुरुप वरसे रहे या वनमें, दीन-हीन अन्नस्थाको पहुँच जाय या लेकिक उन्नतिको प्राप्त हो, उसके लिये सभी अन्नस्थाएँ एक-सी हैं । जिसका चित्त शान्त है, उस पुरुपके लिये वर ही दूरवर्ती निर्जन वन है । परंतु जिसका चित्त शान्त नहीं है, उस पुरुपके लिये निर्जन वन भी जनसमुद्रायसे भरा हुआ नगर है । (सर्ग ३)

#### संसारके मूलमृत अहंभावका आत्मवोधके द्वारा उच्छेद करके परमात्मस्वरूपसे स्थित होनेका उपदेश

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं-- खुनन्दन ! चेतन आत्माके खरूपका तत्वत: बोध प्राप्त होनेपर जब अहंता आदिके साथ ही सम्पूर्ण जगत, शान्त हो जाता है, तब तेल समात होनेपर बुझे हुए दीपककी भाँति सम्पूर्ण दश्य-प्रपञ्चका त्याग सिद्ध होता है, अन्यथा नहीं । कर्मीका त्याग त्याग नहीं है । 'जहाँ जगतका भान ही नहीं हैं, वह एकमात्र गुद्ध आत्मा ही अहंता आदि विकारोंसे रहित एवं अविनाशी है ।'-इस प्रकारका बोध ही बास्तविक त्याग कहा गया है। 'यह की, पुत्र, धन आदि सब मेरे हैं, यह शरीर इन्द्रिय आदि ही में हूँ इस प्रकारकी अहंता-ममताका सर्वथा अभाव होनेपर जो होष रहता है वही कल्याणस्य, शान्त, बोधखरूप प्रमात्मा है । उससे मिन्न दूसरी कोई वस्तु नहीं है । वरमात्माके यथार्थ ज्ञानके द्वारा अहंताका क्षय हो जानेपर समतावा आधारभूत सारा संसार ही विनष्ट हो जाता है । फिर सर्वत्र परिपूर्ण एकमात्र शान्तखरूप सचिदानन्दघन परम्रह्म परमात्मा ही स्थित रहता है।

अहंकारकी भावना करनेवाला जीवात्मा एकवात्र अहं-भावनाका त्याग कर देने मात्रसे विना किसी विष्क-बाधाके शान्तस्वरूप हो जाता है । यह मुक्ति इतने ही मात्र साधनसे सिद्ध हो जाती है । तब फिर संसारमें भटक-कर व्यर्थ कष्ट क्यों उठाया जाय ? 'मैं देह आदि नहीं हूँ । विशुद्ध चेतनपात्र हूँ ।' इस बुद्धिको भी यदि कोई द्वैतश्रम ही कहे तो उसके लिये यह उत्तर है कि यह बुद्धि परमार्थ-खभावको छोक्कर और बुछ भी नहीं है । चिन्मय एरपात्मा तो आकाशके समान धिशह है। उसमें भन कहाँ टहर सकता है ? न भ्रम है, न भ्रमका सावन है, न भ्रमका फल है और न भमका कोई आश्रय ही है । यह जो कुछ दिखायी देता है, सत्र अज्ञानजनित ही है । ज्ञानका प्रकाश होते ही यह अज्ञानजन्य अन्यकार नष्ट हो जायगा। यह जो सत्र और फैला हुआ प्रपन्न दृष्टिगोचर होता है. वास्तवमें यह है ही नहीं, केवल एक शान्तखरूप परमात्मा ही है।

जो अपने अंदरकी मनोवृत्तिको जीत रहा है या जीत चुका है, वही विवेकका पात्र है और उसे ही परुष कहते हैं: क्योंकि उसीने पुरुषार्थ करके अपना जीवन सफल किया है । जब मनुष्य अख-रास्त्रोंकी भार और गेगोंकी वीडाएँ भी सह लेता है, तब 'मैं यह शरीर आदि नहीं हूँ' इतनी-सी भावनामात्रको सह लेनेमें कौन-सा कष्ट है; क्योंकि संसारके जितने पदार्थ हैं. उन सबका अङ्कर (कारण) अहंभाव ही है। इसलिये ज्ञानके द्वारा उस अहंभावका उन्मूलन हो जानेपर संसार-भी जड़ अपने आप उखड़ जाती है । जैसे मुँहसे निकली हुई भाप नि:सार होनेपर भी सारवान खच्छ उर्पणको मलिन कर देती है और उसके भिट जानेपर वह दर्पण पुन: खच्छ हो जाता है, उसी प्रकार इस अहंभावरूपी निःसार वाष्पसे भी सारवान् परमात्मारूपी दर्पण मलसे आवृत-सा हो जाता है; किंतु उस अहंभावके शान्त होते ही ग्रद्ध खच्छरूपसे प्रकाशित होने लगता है । अहंभावरान्य परब्रह्म परमात्मामें विलीन हुई यह अहंता भी ब्रह्मरूप ही हो जाती है, अत: उसका पृथक कोई नाम-रूप नहीं रह जाता । अहंकार ही इस जगत्का बीज है । परंतु ज्ञानाग्निके द्वारा जब वह अहंकाररूपी बीज दग्ध हो जाता है. तब जगत और वन्धन इत्यादिकी कल्पना ही नहीं रह जाती।

वह परव्रक्ष परमात्मा सत्स्वरूप और कल्याणमय है । जैसे घट-बुद्धिसे घटमें एकदेशिता होनेपर मृत्तिकाके खरूपका विसमरण हो जाता है, उसी प्रकार अहंतासे परमात्माके खम्बपकी विस्मृति हो जाती है । अहंकाररूपी बीजसे ही यह दृश्य-प्रपञ्चकी सना-रूपिणी लता उत्पन्न हुई है, जिसमें अनन्त जगतरूपी फल पैदा होते और नष्ट होने रहते हैं । नित्य परमात्म-तत्त्वके ज्ञानसे जब अहंकारको सर्वथा नष्ट कर दिया जाता है, तब यह संसारकपिणी मृगतृष्णा सर्वेषा शान्त हो जाती है । निष्पाप रघुनन्दन ! किसी दूसरे सहायक सावनोंके विना ही अपने प्रयत्नमात्रसे सिद्ध होनेवाली अहंभावकी निवृत्तिके सिवा मुझे दूसरा कोई कल्याणकारी साधन नहीं दिखायी देता। (सर्गे ४)

### उपदेशके अधिकारीका निरूपण करते हुए वसिष्ठजीके द्वारा भ्रुशुण्ड और विद्याधरके संवादका उल्लेख—विद्याधरका इन्द्रियोंकी विषयपरायणताके कारण प्राप्त हुए दःखोंका वर्णन करके उनमे अपने उद्धारके लिये प्रार्थना करना

शीवसिष्ठजी कहते हैं-स्वनन्दन ! जैसे खच्छ निर्मल वस्तुपर तेलकी एक बूँद भी पड़ जाय तो अपना प्रभाव डाल देती है, उसी प्रकार शब्द चित्तवाले पुरुषको दिया हुआ धोड़ा-सा भी उपदेश उसपर अपना ग्रभाव छाल देता है। परंतु जिनका चित्त अहंभावके कारण वहा हुआ है, उन्हें दिया हुआ उपदेश उसी तरह छ। प्र नहीं होता, जैसे दर्पणमें मोती नहीं घुस सकता । इस त्रियमें त्रिद्धान्त्योग इस प्राचीन इतिहास- का उदाहरण दिया करते हैं, जिसे बहुत दिन पहले सुमेरु पर्वतके शिखरपर भुशुण्डजीने मुझसे कहा था । प्राचीन कालकी बात है, समेर पर्वतके शिखरकी एक एकान्त गुकामें किसी सभय अध्यातम्चर्चाके प्रसङ्गमें मेंने मुद्युण्डजीसे पूछा—'भुद्युण्डजी! यह तो कताहये. कौन ऐसा मूढ्बुद्धि, आत्मज्ञान-शून्य तया चिरंजीवी पुरुष है, जिसका आपको स्मरण है ?' प्रिय श्रीराम ! मरे इस प्रकार पूछनेपर भुञ्जण्डजीने यह उत्तर दिया ।



मुशुण्डजी बोले—महर्षे ! पूर्वकालमें लोकालोकान्तर पर्वतकी चोटीपर एक विद्याधर रहता था । उसकी इन्द्रियाँ उसके वशमें नहीं थीं । इसके कारण उसे बड़ा खेद था। अतएव वह सख-सा गया था। यद्यपि उसे आत्मतत्त्वका ज्ञान नहीं था, तथापि वह श्रेष्ठ और विचारशील था। उसने अनेक प्रकारसे तप किये थे, यम और नियमोंका पालन किया था । इससे उसकी आयु कभी क्षीण नहीं होती थी । इसीलिये वह पहले चार कल्पोंतक जीवित रहा । तदनन्तर चौथे कल्पके अन्तमें उचित कारण-सामग्री जुट जाने अर्थात् चिरकालसे अभ्यस्त तप और नियम आदिका प्रभाव पड़नेसे उसके भीतर विवेकका उदय हुआ । उसने सोचा---वारंवार जन्म. बारंबार मरण और वारंबार बृद्धावस्थाकी प्राप्ति न हो, इसका क्या उपाय है। अवतक संसारवन्धनसे मुक्त न होनेके कारण मुझे लजा होती है; अतः ऐसी कौन-सी एक वस्त है, जो सदा निर्विकारभावसे स्थित रहती है। यों सोचकर पाँच प्राण, दस इन्द्रिय, मन, बुद्धि तथा

स्थूल्हारीर—इन अठारह अवयोंसे युक्त अपनी पुरीको चिरकाल्दाक धारण करनेसे विरक्त-चित्त होकर वह विद्याधर कुछ पूछनेको लिये मेरे पास आया । अब उसे संसारमें कोई रस नहीं मिल रहा था । मेरे समीप आकर उसने बड़े आदरके साथ मुझे नमस्कार किया, तब मैंने भी उसका आतिथ्य-सत्कार किया । तत्यश्वात् अवसर पाकर उसने यह उत्तम बात कही ।



विद्याधरने कहा— मुजुण्डजी ! जो परम उदार-दु:खहीन, क्षय और दृद्धिसे वर्जित तथा आदि और अन्तसे रहित है, उस पावन पदका आप मुझे शीघ उपदेश दीजिये । महर्षे ! इतने समयतक में जडखरूप वनकर मोहकी प्रगाह निद्धामें सीया हुआ था । अब तीव्र वेराग्यके कारण अन्तःकरण छुद्ध हो जानेसे में जाग उठा हूँ । मनके महान् रोग कामसे में बहुत पीड़ित हूँ । अज्ञानकी दृत्तियों और दुर्वासनाओं पड़कर क्षुत्र्य हूँ । मेरी चेष्टाओंका अन्त होना बहुत कठिन हो खा है । अहंभावके रूपमें स्थित जो मोह है, उससे आप मेरा शीव उद्घार कीजिये । पहले सहस्रों बार उपमोगमं लाये हुए शब्दादि विषयोंसे ही अत्यन्त तुच्छ सुखके लिये जो इन्हियोंद्वारा सम्पर्क स्थापित किया जाता है, वह अपने आपको धोखा देना है। ऐसी विडम्बनाओंसे बार्रवार ठमे जाकर मनुष्य चिरकालसे अत्यन्त खिन्न रहते हैं। विषय-मोग आरम्भमं रमणीय प्रतीत होते हैं। किंतु वे क्षणमं ही नष्ट हो जानेवाले हैं। उनमं शीव्र ही विकार पैदा हो जाता है। वे संसारव-धनके हेतु हैं; अतएव बडे मयंकर हैं।

मेरा नेत्र सुन्दर रूप निहारनेत्रे लिये अत्यन्त चन्नल तथा सुन्दरी नारीका मुँह देखनेके लिये लालायित रहता था । बाह्य और आम्यन्तर प्रकाशकी सहायतासे मनको द्वित करनेके लिये विवयोंके साथ सम्बन्ध स्थापित करके इसने मुझे भारी दुःखमें डाल दिया । नारीके शरीरमें जो ये बन्न और आम्यूचण आदि हैं, ये ही उसकी शोभा बढ़ा रहे हैं, बास्तवमें वह रक्त-मांस आदि-का पिण्ड है । इस तरहका विचार न करके केवल रूपमात्रका अनुसरण करनेके स्वभावसे युक्त होनेके कारण ये नेत्र अयोग्य विवयकी ओर भी दीइ पड़ते हैं ।

तात ! यह प्राणिन्द्रय इस संसारमें अनर्थकी प्रातिके लिये ही चारों ओर दौड़ लगा रही है । तेज दौड़नेवाले श्रोड़ेकी भाँति इसे में रोक नहीं पाता हूँ । मेरी यह रसना शास्त्रके अनुसार मस्यामस्यका विचार न करके चिरकालसे नाना प्रकारके रसोंका आस्त्रादन कर रही है । इसने मुझे गजराजों और गीदड़ोंसे भरे हुए दुःखके पहाड़ोंपर चढ़ाकर बड़ा तंग किया है । जैसे प्रीष्म ऋतुमें प्रचण्ड किरणोंसे तपते हुए सूर्यके तापको रोकता असम्भव है, उसी प्रकार मेरी त्यिनित्र्यमें जो दूसरोंके आल्ड्रानकी लम्पटता आ गयी है, उसे मंरीक नहीं सकता । मुने ! जैसे नयी-नयी वास चरनेकी इच्छा हरिणको वियम संकटमें (तिनकोंसे ढके हुए कूममें ) डाल देती है, उसी प्रकार मेरी ये अवणशक्तियाँ

सुमधुर शब्दोंके रसास्त्रादनकी अभिळावा लेकर मुझे विषम संकटमें डाळ देती हैं। विनम्न सेवकोंके मुखसे निकळी हुई, प्रियकारिणी (आनन्ददायिनी), विनयपूर्ण तथा वाद्यगीतकी मधुर ध्वनिसे मिली हुई सुन्दर शब्द-सम्यत्तियोंका मैंने श्रवण किया है।

खनखनाते हर मणियोंके आभूषण जिनकी शोभा बढ़ाते हैं, ऐसी सन्दरी बियों तथा जो अपनी सीन्दर्य-सम्पदासे सबके मनको हर लेती हैं. ऐसी राज्यलक्ष्मियों, दिशाओं तथा समद्र और पर्वतोंकी तटसमियोंका मैंने बारंबार अवलोकन किया है । मैंने विनयशालिनी प्रियतमाओंद्वारा लाये गये. खादिष्ट मधर आदि रसोंके चमत्कारोंसे मनको मोह लेनेवाले तथा उत्तम गुणोंसे सशोभित छः प्रकारके रसोंका चिरकालतक आस्वादन किया है। मैंने सब ओर मोगमूनियोंमें रेशनी मुलायम वस्रों, सन्दर कामिनियों, मनोहर हारों, फूल-बिछी राय्याओं तथा शीतल, मन्द, सुगन्ध हवाओंका विना किसी विध-बाधाके भलीमाँति स्पर्श (आलिङ्गन ) प्राप्त किया है । मुने ! चन्दन, अगुरु आदि ओषवियों, माँति-माँति-के फुलों तथा देर-के-देर कपर एवं कस्त्ररी आदिके संचयसे प्रकट होनेवाली सुगन्वोंका, जो मन्द-मन्ट वायसे प्रेरित होकर मेरी नासिकातक पहुँचती थीं। मैंने दीर्घकालतक अनुमव किया है । मैंने शब्द आदि विषयोंका बारंबार श्रवण, स्पर्श, दर्शन, रसास्वादन तथा सगन्य-सेवन किया है । पर अब तीव बैराग्यके कारण ये विषय मेरे लिये रसहीन हो गये हैं। अत: शीव बताइये, अब मैं पुनः किस वस्तुका सेवन करूँ ! चिरकालतक अकण्टक राज्य किया, सुन्द्रियोंका उपभोग किया और रात्रुओंकी बड़ी भारी सेनाओंको निद्योंने मिला दिया । यह सब करके अब कौन-सी अपूर्व वास्तविक वस्त शेष है, जिसकी प्राप्ति की जाय ?

विपयोंकी इन दुरन्त बनश्रेणियोंमें इन्द्रियरूपी छुटेरोंने मुझे चिरकाव्यतक उसी तरह ठमा है, जैसे धूर्न किसी मोळे-माळे बच्चेको ठग लेते हैं । मतशले हाथी ऐरावतको कुम्मस्थळको विदीर्ण कर देना सरल है; परंतु कुमार्गमें प्रवृत्त हुई अपनी इन इन्द्रियोंको रोकना सरल नहीं है । जो लोग जितेन्द्रिय तथा महान सच्चगुणसे सम्पन्न हैं, वे ही इस भूतळपर मनुष्य कहे जाने योग्य हैं । इनके अतिरिक्त रोप मानवोंको नो में मांसकी वनी हुई चळती-फिरती मशीनें समझता हूं । मोगोंकी आशाका परिखाग कर देनेके सिवा दूसरे कोई ऐसे साधन नहीं हैं, जो इन्द्रियक्ष्मी महान रोगोंकी शानित कर सकें । इनकी शानिके छिये न नो ओपियाँ, न तीर्य और न मन्त्र ही ळाभकाग मिन्न होते हैं । जैसे विशाल वनमें बहुत-से छुटेरे यात्रा करनेवाले अकेले पियकको महान् कप्टमं डाल देने हैं, उसी प्रकार विषयोंकी और दौड़नेवाली इन इन्द्रियोंन मुझे अत्यन्त खेदजनक अवस्थामें पहुँचा दिया है । नहरे गई और

इन्द्रियाँ एक-सी ही हैं, दोनों ही प्राणियोंको नीचे गिरानेमं अत्यन्त कुशल हैं। उनमें दोषक्रपी विषयर सर्प वास करते हैं तथा इनमें विपयक्षपी लाखों रूखे काँटे होते हैं। राक्षम और अपनी इन्द्रियाँ दोनों एक-से खमाक्वाले हैं। होनों अपने ही पालन-पोपणमें तत्पर, अनाय, दुःसाहसी तथा अध्यक्षारों बिहार करनेवाले होते हैं। जीण बाँस आदिकी लकड़ियाँ और इन्द्रियाँ मीतरसे खोकडी, निस्सार, टेड़ी, गाँठवाली तथा एकमात्र जलनेक ही योग्य होनी हैं। दुखियोंका उद्धार करनेवाले महानम् ! इस प्रकार इन इन्द्रियोंके कारण में विपत्तिक समुद्रमें इवा हुआ हूँ। मेरे पास आत्ररक्षाका कोई साधन नहीं है। आप खयं ही हुपा करके मेरा उद्धार कीजिये; क्योंकि संसारमें जो कोई भी श्रेष्ठ संत-महारा हैं, उनका समागन बड़े-से-बड़े शोकको हर लेनेवाल है, ऐसा सभी सखुरन कहते हैं। (सर्ग ५-६)

#### स्रगुण्डजीद्वारा विद्याथरको उपदेश—दृश्य-प्रपञ्चकी असत्ता वताते हुए संसार-वृक्षका निरूपण

सुगुण्डजी कहते हैं-ब्रह्मन् ! विद्याधरंक उस पिश्रंत्र वचनको सुनकर मैंने उसके प्रश्नंक अनुसार सुरप्छ पटोंस युक्त वाणीद्वारा उसे इस प्रकार उत्तर दियः— पिंद्याधर ! यह बड़ी अच्छी बात है कि तुम अपने कल्याणके व्यव काग उठे हो । साँमाण्यका विषय है कि तुम्हें चिरकाटके बाद संसारक्षी अन्यकारपूर्ण कृपसे ऊपर उठनेकी हच्छा हुई है । आज विवेक्से युक्त हुई तुम्हारी पिनेत्र वृद्धि अप्रसे व्याप्त सुश्यंकी माँति अहुत शोमा पा रही है । युक्ते विश्वास है कि विवेक्से निर्मल हुई तुम्हारी बुद्धि मेरी उपदेशनाणीके ताल्पको सुन्दर इंगसे अनायात ही प्रहण कर सकती है; क्योंकि खच्छ द्र्यणने परार्थाका प्रतिविक्त अनायास ही प्रकार हो जाता है । इस समय मैं जो कुळ कहूँ, बह सब तुम्हें स्विकार कर केना चाहिये; वर्योंकि मैंने चिरकाल्यक अनुसंधान करके इस

विचारको निश्चित किया है। अतएव तुम्हें इस विषयमें कोई दूमरा विचार नहीं करना चाहिये। जो कुछ अहंकार आदि तुम्हारे अन्तःकरणमें प्रतीत हो रहा है, वह सब तुन नहीं हो। इन दश्योंमें ही कोई आत्मा है, जिले हुँड्वार प्राप्त करला है, ऐसा विचारकर यदि चिरकावनदा अपने भीतर हुँड़ते रहोगे तो भी तुम्हें अपने व्ययप्रभृत आताकी उपविच्य नहीं होगी। इसिब्ये द्रयपाद ही जिसका व्याण है, उस अज्ञानको छोड़कर तुन उसके साक्षीको आत्मा समझो।

जंसे मुरानुष्णामें जलकी प्रतीति होनेपर भी बास्तवमें वहाँ जल नहीं होता है, उसी प्रकार सारा विध अवस्त-रूप होनेने. कारण सह्पसे प्रतीत होनेपर भी असत् ही हैं। अल्बांस्ता समझे कि यह जो कुछ भासित होना है, बह सब बस ही है या यो समझे कि वह कुछ भी नहीं है अथवा कोई अनिर्वचनीय वस्तु ही है । तुम अहंताको ही इस विश्वका बीज — मूलकारण साझो; क्योंकि उसीसे पर्वत, समुद्र, पृथ्वी और नदी आदिने सहित यह जगत्-क्रमी कुश प्रकट हुआ है और इन्द्रियोंके विषयोंमें आसिकक्ष्मी रससे परिपूर्ण जो अपरके मुक्न हैं, वे ही इस कुश्वके मूल भाग हैं । चारों युग इसमें लगे हुए घुन हैं । अझान ही इसकी उत्पत्तिकी भूमि है । जीवमात्र इसपर बसेरे लेनेवाल करो हों पक्षी हैं । धान्ति-झान इस कुश्वका विशाल तना है और तत्त्वझानसे उपलब्ध होनेवाल

मोक्ष ही इस वृक्षको दग्ध करनेवाली अग्नि है । इन्द्रियों-द्वारा विषयोंकी उपल्लिख और मनसे होनेवाले संकल्प-विकल्प आर्दि इस वृक्षके विविध गाँति-गाँतिके सौरम (सुगन्ध) हैं । विशाल आकाश महान् वन है । ऋतुएँ इसकी विचित्र शाखाएँ हैं, दसों दिशाएँ उपशाखाएँ हैं । इस तरह संसारकपी वृक्ष अपने मृत्यमागसे पातालको, मध्यमागसे सम्पूर्ण दिशाओंको और शिखामागसे अन्तरिक्षको पिंपूर्ण करके वास्तवमें असद्द्रप होता हुआ भी सत्के समान प्रतीत होता है । (सर्ग ७)

#### संसार-द्वश्वके उच्छेदके उपाय, प्रतीयमान जगत्की असत्ता, ब्रह्ममें ही जगत्की प्रतीति तथा सर्वत्र ब्रह्मकी सत्ताका प्रतिपादन

न्सुण्डजी कहते हैं-विधावर ! पातालमहित यह पृथ्वी जिसका आधार (मूलमाग ) है, लोकालोकपर्यन्त फैले हुए पर्वतींकी कन्दराएँ जिसकी वेदी हैं, ऐसा यह संसार-रूपी वश्व अहंकाररूप बीजसे उत्पन्न होता है। ज्ञानरूपी अक्षिमे जब इसका बीज दग्ध हो जाता है, तब कुछ भी उत्पन्न नहीं होता। यहाँ जो कुछ प्रतीत हो रहा है, सब असत्य ही है । मायाके हाथी-बोड़ोंकी तरह कहींसे यों ही पेदा हो गया है। संकल्प-विकल्पको त्याग देने-मात्रसे इस संसार-अमका नाश हो जाता है । श्रद्धात्मन ! तुम पहले पतनके हेत्भूत अविवेक-पदमें स्थित थे। किंतु अव उससे भिन्न उस पुण्यमयी दूसरी विवेक-पदवीको प्राप्त हो गये हो, जो तीनों लोकोंको पवित्र करनेवाली है। अतः मेरा अनुमान है कि इस मनके द्वारा अब फिर तुम नीचे नहीं गिरोगे । इसलिये तुम मन और वाणीकी चेष्टासे रहित, निर्मल, सचिदानन्द प्रसातमपदका आश्रय लेकर सम्पूर्ण दश्यसमूहको त्याग दो ।

निष्णप विश्वाधर ! दश्यको याद न रखते हुए सव प्रकारके तापसे शून्य एवं शान्त सिंबदानन्दधन-खरूपसे स्थित रहो । अहंकारकी सत्ता नहीं है, इस मावनासे अहंकाररहित होकर यदि तुम्हारा चेतन-खरूप चिन्मय प्रमात्मामें पूर्णस्पसे भिळकर एक हो जाय तो दूसरी कोई प्रकाशित वस्तु है ही नहीं, फिर तुम्हारे खरूपभूत ब्रह्मकी किससे उपमा दी जाय ।

चिनमय परमात्मासे भिन्न माने गये इस जगत्के स्पुरणको तुम चिन्मय परमात्मासे ही उत्पन्न हुआ जानो; वयोंकि काष्ट, जल और दीवार सबमें ही परम्रह्म परमात्मा विराजमान है। सभी स्थानोंमें सृष्टिका समृह परस्पर गुँथा हुआ स्थित है। म्रह्म और जगत्में जो भेद कहा गया है, यह असत् है। जैसे सुवर्ण और कटकमें भेद नहीं है। समि प्रकार मही है।

#### चिन्मय परत्रक्षके सिवा अन्य वस्तुकी सत्ताका निराकरण, जगत्की निःसारता तथा सत्सङ्ग, सत्-शास्त्र-विचार और आत्मप्रयत्नके द्वारा अविद्याके नाशका प्रतिपादन

भुशुण्डजी कहते हैं--विद्यावर ! जैसे भहाकाशमें हुआ है? अपने मनसे ਤਹਾਜ भ्रममात्र ही है: करना उसी प्रकार परब्रह्म परमात्नामें प्रपञ्चात्मक अहंभावकी भावना केवल भ्रम ही है । सम्प्रण कल्पनाओंका अधिष्ठान वह ब्रह्म परम सङ्म है । उसीकी कल्पना यह आकाश आदि जगत है । देश, काल आदि जगत तथा इसके सहस्रों अवान्तर कार्यरूपी विस्तारोंमें भी एकमात्र घन, सदम, चिन्मय ब्रह्मके विस्तारके सिवा दूसरा कोई वास्तिविक रूप हो, यह सम्भव नहीं है। चिन्मय परमात्माका विस्तार होनेसे ही काल, आकाश, नौका, जल, स्थल, निद्रा, जायत और खप्तमें भी जगत् उत्पन्न हुआ-सा प्रतीत होता है। विद्याधर ! यह जगत किसी पटपर अङ्कित हुए विशाल राज्यके चित्रके समान सुन्दर जान पडता है। इसमें सहस्रों खर (पैर ), मस्तक, नेत्र, हाथ और मृख, मृखोंकी चेष्टाएँ तया तर्क-वितर्क दृष्टिगोचर होत हैं। इसमें परिभित जगहमें ही नाना प्रकारके पूर्वत, शरीर, दिशा, देश और नदी आदि दृश्य वस्तुओंका चित्रण हुआ है । यह भीतरसे शुन्य और नि:सार है। अनेक प्रकारके रंगोंसे रँगा हुआ है। वैराग्य-भावके प्रकट होते ही इसका विनाश हो जाता है। इस चित्रमय जगत्में देवता, असर, गन्धर्व, विद्याधर, बड़े-बड़े नाग और मनुष्य आदि प्राणी अङ्कित हैं । जैसे नृतन चित्र अंगुलियोंद्वारा किया गया 'मर्दन नहीं सह सकता, उसी तरह यह जगत् विचारको नहीं सहन कर पाता अर्थात जैसे हाथसे रगड़नेपर चित्र भिट जाता है, उसी तरह विवेकपूर्वक विचार करनेपर यह जगत भी नहीं दिक पाता है । मानसिक संकल्प-विकल्पसे ही यह प्रकाशमें आता है। हृदयको शुन्त्र कर देनेवाली कान-वासनारूप जालके समृहोंसे निबद्ध, सम्पूर्ण आवर्त-

स्पी विकारोंसे युक्त, स्नी-पुत्र आदिमें फेंळते हुए स्नेह्से विश्रित तथा मिथ्या होनेके कारण अजात विषयोंके बारंबार आस्वादनके द्वारा प्रसारको प्राप्त हुआ जो जीत्रात्मका संकल्प है, वह चित्रळिखित विशाळ राज्यके रूपमें वर्णित यह संसार है। विवाधर ! मन, अहंकार. बुद्धि आदि जो कुळ भी विकल्पक ज्ञान है, उस सबको तुम एकमात्र अविद्या ही समझो, जो पुरुष-प्रयक्षसे शीघ्र नष्ट हो जाती है।

इतना प्रसंग सुनानेक बाद श्रीवसिष्ठजीने कहा-रघुनन्दन ! संसार-प्रागरको पार करनेकी इच्छावाले विरक्त श्रेष्ठ प्ररुषके साथ तथा परमात्मज्ञानीके साथ भी बैठकर इस संसारके विषयमें विवेकी मनुष्यको विचार करना चाहिये ( कि यह क्या है ! इसका परिणाम, मूल और सार क्या है ! तथा इससे मुक्त होनेका क्या उपाय है ? ) । विवेकी पुरुषको उचित है कि वह जहाँ-कहींसे भी विरक्त, ईर्ष्यारहित एवं परमात्मज्ञानी श्रेष्ठ परुषको इँढ निकाले और यतपूर्वक उसका संग और सेवा करे। ज्ञेय तस्त्रका ज्ञान रखनेवाले विद्वानोंमं श्रेष्ट श्रीराम ! तम यह अच्छी तरह जान लो कि श्रेष्ट परुपका संग सिद्ध हो जानेपर साधकको महान् श्रेष्ठ अवस्था प्राप्त होती है, जिससे अविद्याका आधा भाग तत्काल नए हो जाता है । इस प्रकार अविद्याका आधा भाग तो सत्संग-से नष्ट होता है और एक चौथाई भाग शास्त्रोंके तात्पर्यकी आळोचनासे दूर हो जाता है; फिर जो चतुर्थ भाग शेष रह जाता है, उसे मनुष्यको अपने प्रयत्नसे प्रमातन-साक्षात्कारके द्वारा नष्ट कर देना चाहिये। यदि संसार-बन्वनसे मुक्त होनेकी एकमात्र उत्कर इच्छा उत्पन्न हो जाय तो वह इच्छा वैराग्यके द्वारा उस प्रस्थको मांगीं और उसके साधनोंसे दर हटा देती है । भोग-इच्छाका नाश हो जानेपर अविद्याका चतुर्थ अंश अपने यतसे नष्ट

( सर्ग ११-१२ )

हो जाता है । सब्संग, शास्त्रोंके अर्थका विवेकपूर्वक विचार और अपना प्रयत——इन सब साधनोंकी एक साथ प्राप्ति होनेपर एक ही समयमें अथवा एक-एक साधन-के प्राप्त होनेपर कानशः अविद्यारूपी मल्का नाश होता है।अविद्याका नाश हो जाना ही जिसका एकमात्र सरूप है, ऐसा जो अविद्याकी निवृत्तिके पश्चात् तत्त्व शेष रहता है, उस नाम और अर्थसे रहित परम वस्तुको वास्तवमें नित्य सख्य होनेके कारण सत्त और प्रतीत न होनेके कारण

असत् भी कहा गया है। यह परमार्थ वस्तु आनन्दधन, जरा आदि विकारोंसे रहित, अनन्त और एकमात्र अद्वितीय ब्रह्म ही है। संकल्पमात्रसे स्फुरित होनेबाला नाम-रूपात्नक जगत् तो बास्तवमें है ही नहीं। प्रमाता, प्रमाण और प्रमेयकी जो त्रिपुरी है, उसके मोहसे तुम सर्वथा रहित हो। अतः निर्वाण ब्रह्मरूपसे सर्वत्र व्यास हुए सदा शोकशून्य अवस्थामें स्थित हो।

#### त्रसरेणुके उदरमें इन्द्रका निवास और उनके गृह, नगर, देश, लोक एवं त्रिलोकके साम्राज्यकी कल्पनाका विस्तार

भुगुण्डजो कहते हैं--विद्याधर ! किसी समयकी बात है, कहीं किसी कल्पवृक्षमें उसकी युगल शाखामें ब्रह्माण्डरूपी गुलरका फल प्रकट हुआ । उसके भीतर तीनों लोकोंके खामी देवताओंके राजा इन्द्र उसी तरह निवास करते थे, जैसे शहदके छत्तेमें मधु-मक्खियोंका स्वामी । वे गुरुके उपदेश और अपने अभ्याससे अविद्याके आवरणका नाश करके महात्मा हो गये थे। अपने अन्तःकरणमें सदा परमात्माके खरूपका चिन्तन करते बहते थे। पूर्वापरका ज्ञान रखनेवाले विद्वानोंमें उनका सबसे ऊँचा स्थान था। तदनन्तर एक समय प्रभावशाली भगवान नारायण और शिव आदि, जब कहीं अपने लोकातीत परमधाममें विराजमान थे, उस समय उन वेवराज इन्द्रने अकेले ही अस्त-रास्तरूपी अग्निज्वालाको धारण करनेवाले महापराक्रमी असुरोंके साथ युद्ध किया, उसमें उनकी पराजय हुई और उन्हें तरंत ही युद्धभूतिसे भागना पड़ा । रात्रु उनके पीछे पड़ गये थे; अतः वे बड़े वेगसे दसों दिशाओंमें भागते फिरे । उन्हें कहीं भी ऐसा आश्रय नहीं मिला, जहाँ वे विश्राम ले सकें। इतनेमें ही उनके रात्रओंकी दृष्टि कहीं इधर-उधर चली गयी । उस समय इन्द्रको छिपनेके लिये थोड़ा-सा अवसर निल गया । उन्होंने अपने संकल्पजनित स्थ्ल

साकार रूपको शान्त करके अपने अन्तः करणके भीतर ही सूक्ष्मभूतमें विलीन कर दिया और अत्यन्त अगुरूप होकर बाहर सूर्यकी किरणोंमें स्थित किसी त्रसरेणुके भीतर संकल्पमात्रसे प्रवेश किया, वहाँ उन्हें शीव्र ही विश्राम प्राप्त हुआ। फिर तो उन्हें युद्धकी बात भूल गयी और इसीलिये वहाँसे बाहर निकल्पका संकल्प भी निवृत्त हो गया। वहाँ उन्होंने अपने रहनेके लिये एक घरकी कल्पना की और क्षणभरमें उन्हें अनुभव हुआ कि घरका निर्माण हो गया और मैं उसमें रह रहा हूँ । उस संकल्पकियत भवनके भीतर एक कमलके आसनपर बैठकर वे उसी तरह आनन्दका अनुभव करने लगे, जैसे अपने खर्मीय सदनमें सिंहासनपर बैठकर किया करते थे।

उस घरमें रहते हुए इन्द्रने एक ऐसा कल्पित नगर देखा, जिसके परकोटे और महल मणि, मोती तथा मूँगे आदिसे बने हुए थे। उस नगरके भीतर जाकर देवराजने जब इधर-उबर दृष्टिपात किया, तब उन्हें एक देश दिखायी दिया, जब अनेकानेक पूर्वत, ग्राम, गोशाला, नगर और काननोंसे सुशोभित था। तद्यश्चात् वैसे ही संकल्पसे युक्त हुए इन्द्रने एक विशाल लोकका अनुभव किया, जिसमें बहुत-से पर्वत, समद्र, पृथ्वी, निदयाँ, नरेश और उनके राज्यकी सीनाएँ दृष्टिगोचर होती थीं । वह लोक किया तथा काल आदिकी कल्पनाओंसे युक्त था । इसके बाद उसी तरहके संकल्पका आनन्द छेनेवाले देवेन्द्रने वहाँ तीनों छोकोंको देखा, जो पाताल, पृथ्वी, आकाश, खर्ग, सर्य और पर्वत आदि अनेक पदार्थीसे भरे-पूरे थे। फिर उसी त्रिलोकीमें भोगराशिसे विभूषित हुए इन्द्र देवराजके पदपर प्रतिष्ठित हुए । कुछ कालके बाद उन्हें एक पराक्रमी पत्र प्राप्त हुआ, जिसका नाम था कृन्द । तत्वश्चात वे प्रशंसाके योग्य देवराज इन्द्र जीवनके अन्तमं शरीरका परित्याग करके मोक्षको प्राप्त हो गये । इसके वाद उनके पत्र कन्द त्रिलोकीके राजा हए । फिर वे भी अपने एक पत्रको जन्म देकर जीवनके अन्तमें कालके अधीन हो परमपदको प्राप्त हए । तदनन्तर कन्दका पत्र भी पिताकी ही भौति दीर्वकालतक राज्य करनेके पश्चात अपने पत्रको राजसिंहासनपर विठाकर जीवनके अन्तमें परमपदको प्राप्त हो गया । सन्दर ! इस प्रकार उस देवराज इन्द्रके सहस्रों पौत्र राज्यवर प्रतिष्ठित हुए और कालके गालमें चले गये । आज भी वहाँ उन्होंके पौत्रोंका राज्य है. जिनमेंसे अंशक इस समय राजिंसहासनपर प्रतिष्ठित है । (सर्ग १३)

#### इन्द्र-कुलमें उत्पन्न हुए एक इन्द्रका विचार-दृष्टिसे परमात्मतत्त्वका साक्षात्कार करके इस त्रिलोकीके इन्द्रपदपर प्रतिष्ठित होना तथा अइंभावनाके निवृत्त होनेसे संसार-भ्रमके मुलोच्छेदका कथन

मुगुण्डजी कहते हैं--विद्याघर ! पहले जिनकी चर्चा की गयी है, उन्हीं इन्द्रके कुलमें कोई उत्तम गुणों- सब प्रकारसे सर्वदा सर्वभ्य है। सबके साथ सर्वत्र से सम्पन कान्तिमान् बालक उत्पन्न हुआ, जो देवराजके पदपर प्रतिष्ठित हुआ । कुछ कालके पश्चात् बृहस्पतिके उपदेशसे उन इन्द्रके उस वंशजको आत्मतत्त्वका साक्षात्कार करानेवाला ज्ञान प्राप्त हुआ । फिर तो उसे जानने योग्य आत्मतत्त्वका ज्ञान हो गया । वह प्रारब्धके अनुसार जो कुछ प्राप्त होता, उसीमें संतोप करता था। इस प्रकार रहते हुए उस इन्द्रवंशी देवराजने तीनों लेकोंका राज्य किया।

ज्ञान-बळसे सुशोगित होनेबाले उन देवेन्द्रके मनमें किसी समय ऐसी इच्छा उत्पन्न हुई कि भी मळीमाँति ध्यान लगाकर बहातत्त्रका साक्षाकार कहाँ।' ऐसा विचार कर वे एकान्तमें बैठ गये और वाहर-भीतरके सम्पूर्ग विञ्जेपोंसे रहित शान्त-चित्त हो ध्यान-समावि लगाकर पखडाके खरूपको विचार-दृष्टिसे देखने लगे। · उन्होंने अनुभव किया कि पख़हा प्रमात्ना सम्प्रग

शक्तियोंसे सम्पन्न है । सर्व-त्रस्त-खरूप, सर्वत्र व्यापकः विद्यमान है और सबमें व्यापक है । उसके सब ओर हाथ-पैर हैं, सब ओर नेत्र, मस्तक और मुख हैं तया सब ओर कान हैं; क्योंकि वह संसारमें सबको व्यात करके स्थित है। वह सम्पूर्ण इन्द्रियोंक गुणोंसे रहित होता हुआ भी सम्प्रण इन्द्रियोंके गुणोंसे युक्त है । आमक्तिरहित होनेपर भी सबका धारण-पापण करनेवाला है तया निर्मण होकर भी मुशोंको भोगनेवाला है। बह चराचर सभी प्राणियोंके बाहर-भीतर परिवर्ग है। अचर और चरम्हप भी वही हैं। सङ्ग होनेके कारण वह जाननेमें नहीं आता है। यह अति समीउमें है और वृरमं भी है। चन्डमा और सूर्यके रूपमें वही है। उसीने प्रयोका रहप भारण कर रखा है और वहीं पर्वत तथा सतुद्रके रूपमें है, वह सर्वत्र सारनूत एवं गुरु है। वहीं आकाशरूपसे विद्यमान है । सर्वत्र संस्ति और जगत्के रूपमें भी वही है। वह सभी स्थानोंमें मोक्षरूपसे

विद्यमान है । सभी जगह वह चिन्मय तत्वरूपसे स्थित है। वह सर्वत्र सभी पदार्थोंके रूपमें है और वास्तवमें सब ओरसे सबसे रहित है। इस प्रकार परम बुद्धिमान् और उदारचिन उस इन्द्रने देरतक ध्यान ळगाकर सम्पूर्ण ब्रद्धाण्डको एकपात्र परगतनामें स्थित देखते हुए हमलोगोंके द्वारा अनुभवमें लाये जानेवाले इस जगतुका भी अवलोकन किया । तदनन्तर इस सृष्टिके ब्रह्माण्डमें विचरता हुआ वह इन्द्र वहाँके इन्द्रलोकमं पहुँचकर जब इन्द्रके समी। गया, तब उसका भी इन्द्र हैं। यह संस्कार जाग उठा और वह प्रारब्धवश वहाँका इन्द्र हो गया । तटारचात् वह सैकड़ों वृत्तान्तींसे स्रशोभित इस त्रिमुवनके राज्यका शासन करने त्या । त्रसरेणुके उदरमें निवास करनेवाला जेसे यह परन

कान्तिमान् तथा इन्द्रकलमें उत्पन्न इन्द्र वताया गया है, वैसे ही इधर-उधर ऐसे व्यवहारवाले लाखों इन्द्र इस चेतन आकाशमें हो चुके हैं और मौजूद हैं।

विद्याधर ! तुम यह अन्ही तरह समझ लो कि जगत् अहंकारका कार्य है । अहंकारके भीतर जगत कल्पित है और जगत्के अंइर अहंकार व्यापक है। जो पुरुष संकल्प-शून्यतारूप ज्ञानसे जगतुके बीजभूत अहंमावका मार्जन कर देता है, उसने मानो जगत-रूपी गळको जळके द्वारा ही पूर्ण रूपसे घो हाला है। अतः त्रिद्यात्रर ! अहंता नामकी भी कोई वस्त कहीं नहीं है। वह अवास्तविक होनेके कारण खरगीशके सींगकी भाँति असत् एवं विना कारणके ही प्रकट हुई है )

#### ब्रुद्ध चित्तमें थोड़ेसे ही उनदेशसे महान् प्रभाव पड़ता है, यह बतानेके लिये कहे गये सुखण्डवर्णित विदावरके प्रसंत्रक्ष उपसंतर, जीवन्युक्त या विदेहपुक्तके अउंकारका नाश हो जानेसे उसे संसारकी प्राप्ति न होनेका कथन

दे ही रहा था कि उस विद्याधर-राजका सारा दृश्य-



भुशुण्डजी कहते हैं — मुने ! में इस प्रकार उपदेश विषयक संकल्प शान्त हो गया । उसकी समाधि लग गयी। मैंने वारंत्रार उसे इधर-उधरसे हिला-डुलाकर जगायाः परंत परम निर्वाण-पदको प्राप्त वह विद्याधर फिर मामनेके हस्य विपयोंकी ओर उन्मुख नहीं हुआ ।

> श्रीवसिष्टजीने कहा---रद्यनन्दन ! भुशुण्डजीका बताया हुआ विद्याधरका इतिहास मुझे स्मरण हो आया; इसीलिये मैंने तुमसे कहा था कि सुद्ध चित्तमें उनंदरा उसी तरह प्रभाव डाळता है, जैसे पानीमें तेळकी वृँद । अहंभावना ही दु:ख नामक सेमरके क्श्वका मुख्य वीज है। उस अहंभावनाके समान ही 'यह मेरा है' ऐसी बुद्धि भी उक्त बृक्षका आदिकारण है; क्योंकि वही रागादिरक्षिणी शाखाओंके विस्तारका कारण है। पहले बीजरूपिणी अहं भावना होती है । फिर कुक्षरहापिणी ममभावना होती है । तत्पश्चात् शाखारूभिणी इच्छा ( राग ) की प्रवृत्ति होती है। यह इच्छ। ही इदंपदार्थके रूपमें सैकड़ों अनथौंको उत्पन्न करनेवाली तथा संसार-भ्रमका धारण-पोषण करनेवाली है।

खुनन्दन ! मेरु पर्वतके शिखरपर पिक्षराज मुक्तात्मा मुनि काकभुशुण्डजी मुझसे पूर्वोक्त विद्याधरकी कथा सुनाकर चुप हो गये । श्रीराम ! तत्पश्चात् में उन मुनिसे और उस सिद्ध विद्याधरसे भी विदा लेकर मुनिमण्डलीसे मण्डित अपने आश्रम-पर आ गया । इस प्रकार आज मैंने तुमसे काकभुशुण्डजी द्वारा कही गयी कथासे प्रतिपादित विषयका वर्णन किया है, जिसके अनुसार यह ज्ञात हुआ कि भुशुण्डजीके योड़े-से उपदेशसे ही विद्याधरको तत्त्वज्ञान प्राप्त होकर परम शान्ति मिल गयी । खुनन्दन ! पिक्षराज मुशुण्डके साथ जब मेरा समागम हुआ था, तबसे आजतक ग्यारह महायुग व्यतीत हो चुके हैं ।

श्रीराम !यह सवको ज्ञात है कि वीजके मीतर सैकड़ों
 शास्त्राओंसे युक्त तथा पत्र, पुष्प और फल्से सम्पन वृक्ष

विद्यमान है; क्योंकि वीजारोपणके पश्चात् प्रकट हुए उस वृक्षको सब लोग अपनी आँखोंसे देखते हैं, इसी तरह अहंकाररूपी स्क्ष्म बीजके भीतर समस्त दृश्यक्षानसे युक्त यह रारीर वर्तमान है, यह विवेकी पुरुगोंने विचार-दृष्टिसे देखा है। परमात्माका यथार्थ ज्ञान होनेपर सिक्दानन्द परमात्मखरूप हुए जीवन्मुक्त पुरुपका रारीर लोकदृष्टिसे विद्यमान होनेपर भी वह अहंतासूलक अभिमानको नहीं प्राप्त होता। अत्यव जसे संसाररूपी दृश्यका प्राक्तव्य नहीं होता। अत्यव जो विदेहमुक्त होकर निरितशम आनन्दखरूप परमात्मामं प्रतिष्ठित हो जुका है, उस पुरुषके बोधरूपी महाक्रिसे दग्ध हुए असत्खरूप अहंतारूपी वीजके भीतरसे फिर इस संसाररूपी वृक्षका प्रादुर्माव नहीं होता।

#### मृत पुरुषके प्राणोंमें स्थित जगतके आकाशमें भ्रमणका वर्णन तथा परब्रह्ममें जगतकी असत्ताका प्रतिपादन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं---स्युनन्दन ! सम्पूर्णतः नाश-रूप मृत्य कभी नहीं होती है । अपने दूसरे संकल्पोंका कुछ कालतक स्थिर रहना ही मरण कहलाता है। प्राणके भीतर चित्त है और चित्तके भीतर विविध आकार-प्रकारसे यक्त जगत वैसे ही विद्यमान है, जैसे बीजके भीतर वृक्ष । पुरुषकी मृत्यु हो जानेपर उसके शरीरसे निकले हुए प्राण बाह्याकाशमें भरे हुए वायसमूहके साथ ऐसे मिल जाते हैं, जैसे समुद्रके जल नदियोंके जलके साथ मिलकर एक हो जाते हैं। आकाशमें विद्यमान वासुके भीतर मृत प्राणियोंके प्राण हैं। उन प्राणोंके भीतर उनका मन है और उस मनके भीतर जगत्को उसी प्रकार स्थित समझो, जैसे तिलमें तेल रहता है। रघुनन्दन ! जैसे वायुमें स्थित सुगन्ध इधर-उधर ले जायी जाती है, उसी तरह प्राण-त्रायमें स्थित आकाशात्मक जगत इधर-उधर यत्र-तत्र ले जाये जाते हैं। जैसे घड़ेको एक स्थानसे दूसरे स्थानमें पहुँचा देनेपर उसके भीतरके

आकाशमें कोई भेद नहीं होता, उसी प्रकार स्पन्दन आदिसे युक्त चित्तमें तीनों जगतका भ्रम रहनेपर भी चेतन आत्मामें वस्तुत: वह स्पन्दन और भ्रम नहीं होता है। जगत् और इसका भ्रम दोनों उदित नहीं हैं। यदि उदित हों तो भी वायद्वारा किये गये इस प्रश्वीके परिभ्रमण आदिको इसके ऊपर स्थित हुए प्राणी उसी तरह नहीं देख पाते हैं, जैसे नौकाके भीतर बैठे हुए मनुष्य उसकी गतिको नहीं देखते हैं। वे तीनों छोक देश, काल, क्रिया तथा द्रव्यरूप ही हैं और अहंकार भी इन देश, काल आदिके साथ सम्बन्ध रखनेके कारण देश-कालादि रूप ही है। अतः देश-कालादिरूप जगत् और अहंकारमें भेद नहीं है । अज्ञानीमें जिस प्रकार विकल्प-सम्पत्तिका उदय होता है, उस प्रकार ज्ञानीमें निश्चय ही उसका उदय नहीं होता है। चेतन आकाशरूप परमात्मा सर्वव्यापी और अनन्त हैं। इसलिये वह विकल्प-संन्पत्ति उसका खरूप न होनेके कारण सत्खरूपा नहीं है।

परम चेतन—परम्रह्म परमात्मा सर्वश्वरूप सर्वशक्तिमान् है। इसल्चिये उसमें गुण, वस्तु, क्रिया और जाति आदिसे अनन्तरूपताको प्राप्त तथा नाना प्रकारके कार्यो-का आरम्भ करनेवाले दिगन्तवर्ती जनसमुदायसे परिपूर्ण ये सब संसार चश्चल जलाशयके भीतर प्रतिविभिन्नत क्षणभङ्गुर नगरों एवं अपने अन्तःकरणमें स्थित समस्त उपकरणोंसे भरे महानगरोंके समान असदृपसे ही स्थित हैं। (सर्ग १८)

## जीवके स्वरूप, स्वभाव तथा विराट् पुरुषका वर्णन

श्रीवसिष्टजी कहते हैं---रघुनन्दन! जो वास्तवमें न परम अणुरूप कहा जा सकता है और न स्थ्रल, शून्य या अन्य कुछ ही, वरं जो चिन्मय, खानुभवरूप और सर्वन्यापक है, वहीं जीव कहा जाता है। जिस-जिस पदार्थका जो भाव--असाधारण खरूप है, उसके रूपमें उस-उस पदार्थमें स्थित होकर जो तदाकार भासित होता है, उसे तुम जीव ही समझो; क्योंकि बारंबार देखनेपर उन-उन पदार्थींके आकारमें उसीका अनुमव होता है। श्रीराम! जीव जहाँ जिस प्रकार जो-जो संकल्प करता है, वहाँ वह तत्काल वैसा ही आकार धारण कर लेता है। जैसे चलना या हिलना-डुलना आदि चेष्टा वायुका खभाव है, उसी प्रकार विचित्र वस्तुओंका अनुभवरूप संसार जीवका स्वभाव ही है। इस बातका अपने अनुभवसे ही निर्णय कर लेना चाहिये। बालकको होनेवाले यक्षभ्रमके समान इसका हम उपदेशके द्वारा साधन नहीं करना चाहते। जीव चैतन्यधनखरूप होनेके कारण ही अहंभावनासे ही देश, काल, किया और द्रव्यकी शक्तियोंका निर्माण करके स्थित होता है।

सर्वप्रथम परम्रहा परमात्मासे मनोमयरूपसे उदित विराट पुरुप (हिरण्यामं) प्रकट हुआ । अतः वह आकाशके समान विशद, शान्त, नित्य, अनन्तस्वरूप और प्रकाशमय है। वह अद्वितीय विराट पुरुष सक्से उत्कृष्ट परमेश्वररूप है। वह पश्चभूतात्मक न होनेपर भी पञ्चभूतात्मक-सा भासित होता है। वह अपने ही संकल्पसे किर्णित अनेक कर्ल्योमं तथा क्षणमरमें स्वेच्छा-

नुसार खर्य प्रकट होता है और बारंबार प्रकट होकर फिर खर्य ही अदृश्य हो जाता है । वह आकाशस्वरूप, सर्वव्यापी, अनन्त प्रमेश्वर स्थूल, सृक्ष्म, व्यक्त एवं अव्यक्तरूप हो सबके बाहर-मीतर स्थित है । वह बास्तवमें किंचित्रूप न होनेपर भी व्यवहारकालमें किंचित्रूप अवस्य है ।

श्रीराम ! उस विराट पुरुपके मूर्तामूर्त-स्वरूप आठ अङ्ग हैं---पाँच ज्ञानेन्द्रियाँ, कर्मेन्द्रियसहित प्राण, छठीं इन्द्रिय मन और अहंकार । उसी पुरुपने चार मुखोंसे युक्त होकर शब्द और अर्थकी कल्पनासे युक्त इन ऋक आदि चारों वेदोंका गान किया है । उसीने शास्त्रीय सदाचारकी मर्यादा स्थापित की है, जो आज भी यथावत्रूपमे चली आ रही है । ऊपर अनन्त आकाश उस पुरुपका मस्तक है । नीचेका भूतल आदि उसके पॅरोंका तलवा है । मध्यवर्ती -आकाश उसका उदर है तथा यह ब्रह्माण्डमण्डप उसका शरीर है। अनन्त लोक-लोकान्तर उस पुरुषके पार्श्वभाग हैं। जल रक्त है। पर्वत मांसपेशियाँ हैं और सदा अविच्छिन्नभावसे बहनेवाठी नदियाँ उसकी नाड़ियाँ हैं। समुद्र रक्तके आधार (रक्त-संचयकी पेशियाँ ) हैं । द्वीप ही कोशोंको आवेष्टित करने-वाली आँतें हैं । दिशाएँ फेली हुई भुजाएँ हैं । तारिकाएँ रोमावली हैं । उनचास वातस्कन्ध प्राणवाय हैं । सर्य-मण्डल प्रचण्ड नेत्र है और बड़वानल उसका पित्त है। चन्द्रमण्डल संकल्पात्मक मन है तथा परव्रहा ही सारभूत आत्मा है। चन्द्रमारूपी मन ही शरीररूपी वृक्षका मूल. कर्मरूपी विटपका बीज तथा सम्प्रण भावपदार्थीका उत्पादन एवं संवर्धन करनेसे आनन्दका कारण है। इस प्रकार रघुनन्दन ! जो ब्रह्मसे अभिन्न है; अतएव जिसका महान प्रकट हो चुके हैं तथा संकड़ों महाकल्प बीत चुके हैं, भविष्यमें होनेवाले हैं और इस समय भी विद्यमान हैं।

माँति-माँतिके आचारोंसे युक्त विराट पुरुष सहस्रों बार सम्बन्ध अनन्त कालंतक बना रहता है, उस अनुमबरूप अधिष्टान-सत्ताके द्वारा परम विराट पुरुप सब देश-कालमें स्थित रहता है। (सर्ग १९)

#### जगतकी संकल्परूपता, अन्यशाद्दीनरूप जीवभाव तथा अहंभावनारूप महाप्रनियके सेदनसे ही मोक्षकी शाप्तिका कथन और ज्ञानवन्यके लक्षणोंका वर्णन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं-श्रीराम ! यह पन्नभूतात्मा संकल्पपुरुष (थिराट्) खपं जैसा-जैसा संकल्प करता है, वह ब्रह्मरूप आकाश भी वैसा ही प्रतीत होने लगता है । अतः विद्वान् पुरुष समस्त जगतको विराट पुरुषका एक संकल्प ही मानते हैं। वास्तवमें कहीं कोई वस्तु न तो स्थूल है और न सूक्ष्म ही है। श्रमसे जहाँ जिस प्रकारकी कल्पनाका विस्तार होता है, वहाँ तत्काल वेमा ही अनुभव होने लगता है । मन चन्द्रमासे उत्पन्न हुआ है और चन्द्रमा गनसे । जैसे कुहरेसे आच्छादित हुई वस्तुका ययार्थ ज्ञान न होकर विपरीत ज्ञान होता है. उसी तरह अज्ञानसे आवृत आत्माका भी यथार्थ ज्ञान न होकर, जो अन्य प्रकारसे देखना या समझना है, वही जीवका खरूप है। इसीळिये विषयात्मक वस्तुओंमें उसकी प्रवृत्ति होती है । वह प्राण और इन्द्रिय आदि जड वस्तुओंसे तादात्म्यभावको प्राप्त होकर अपने यथार्थ-स्वरूपको उसी प्रकार नहीं देख पाता, जैसे जन्मान्य मनुष्य मार्ग नहीं देख सकता । जगत्के रूपमें बढ़ी हुई अभिद्या-शक्तिसे आवृत होकर जीव अपने अहुत स्वरूपमें ही द्रष्टा-एर्य अपी द्वैतकी कल्पना करके उसमें अभिनिवेश (सुदृढ़ आग्रह् ) कर वैठना है । जैसे वायु स्यन्द-शक्तिसे आवृत होती है, उसी तरह उस अविधा-शक्तिसे आन्द्रादित हुआ जीव अपने यथार्थ खरूपको नहीं देख पाता । अज्ञानकी सबसे वड़ी गाँउ है अहंभावना । यह मित्या विषयभूत और असत् है । उसका जो मेदन है, उसीको तत्त्वज्ञ पुरुषोंने मोक्ष कहा है।

श्रीराम ! मनुष्यको सदा ज्ञानी ही होना चाहिये, ज्ञानवन्ध नहीं। में अज्ञानीको अच्छा समज्ञता हूँ, परंतु ज्ञानवन्धुको नहीं ।

श्रीरामजीने पृछा—मुने!श्रानवन्यु किते कहते हैं और ज्ञानी कीन वताया जाता है ? ज्ञानक प्र होनेका क्या फल है और जारी होनेपर कीन-सा फल प्राप्त होता है ?

श्रीवसिष्टजीने कहा-स्तुनन्दन ! जैसे शिल्पी जीविकाके लिये ही शिल्पकलाको सीखता है, उसी प्रकार जो मनुष्य केवल भोगोपार्जनके लिये शासको पढ़ता और उसकी व्याख्या करता है किंत खयं शासके कथनानुसार अनुष्ठानमें ल्यानेका प्रयत्न नहीं करना, वह ज्ञानवन्ध् कहलाता है। शास्त्रोंके अभ्याससे जिसे शाब्दिक बोध तो प्राप्त हो गया है, परंत विनाशशील भोग-व्यवहारोंमं उनसे वैराग्य आदिके रूपमें उस बोधका कोई फल नहीं दिखायी देता, उसका यह बोध केवर शिल्प है-तत्त्व-ज्ञानकी कथा कहकर दूसरोंको उगनेके लिये चातुर्यपूर्ण कलामात्र है। उस कलासे केवल जीवननिर्वाह मात्र करने-बाला होनेके कारण वह पुरुष ज्ञानवन्यु कहलाता है। जो केवल भोजन और वश्वमात्रसे संतुष्ट हो भोजन आदिकी प्राप्तिको ही शास्त्राध्ययनका फल समग्नते हैं, वे शास्त्रोंके अर्थको शिल्पकलाके रूपमें धारण करनेवाले हैं। ऐसे पुरुषोंको ज्ञानबन्धु जानना चाहिये। तत्त्वज्ञ पुरुष प्रमात्म-ज्ञानको ही ज्ञान मानते हैं। उससे मिन्न जो दूसरे-दूसरे ज्ञान हैं, ने ज्ञानाम समात्र हैं; क्योंकि उनके द्वारा सार-

तत्त्व परम्रह्म परमात्माका बोध नहीं होता । जो परमात्म-ज्ञानको न पाकर अन्य प्रकारको ज्ञानलेहाकी प्राप्तिसे ही संतुष्ट हो टौकिक सुरुके टिये कह-साध्य चेष्टाएँ किया करते हैं, वे ज्ञानकपु माने गये हैं । मतुप्यको चाहिये कि इस संसारमें आहारकी प्राप्तिके टिये शाखानुक्ट अिनन्य कर्म करें । आहार भी उतना ही करे, जितनेसे प्राणोंकी रक्षा हो सके । प्राणरक्षा भी तत्त्वज्ञानकी प्राप्तिक लिये हो करें । तत्त्वज्ञानकी इच्छा सवके लिये अत्यन्त अलस्यक है, जिससे फिर कभी जन्म-मरण आदि दुःखोंकी प्राप्ति न हो ।\*

#### ज्ञानीके लक्षण, जीवके वन्धन और मोक्षका खरूप, ज्ञानी और अज्ञानीकी खितिमें अन्तर, इत्यकी अक्षता तथा परमज्ञकी सत्ताका प्रतिपादन

श्रीवसिष्टजी कहते हैं-रघुनन्दन! जो तत्त्वज्ञानके द्वारा ज्ञातच्य परब्रह्म परमात्मामं दृढ निष्टा हो जानेके कारण पूर्वकृत कर्गिक फलखरूप सुख-दु:खादि प्रारम्भका, शब्द आदि जड विषयोंका तथा चित्तका भी सदृपसे अनुभव नहीं करता है, वह ज्ञानी कहलाता है। परमात्माके खरूपको यथार्थ रूपसे जान छेनेपर जिस तत्त्वज्ञक समस्त व्यवहार उस तत्त्वज्ञानके अनुरूप ही होते हैं एवं जिसके चित्तकी सम्पूर्ण वासनाओंका अमात्र हो चुका है, वह ज्ञानी कहलाता है। जो परमात्म-लाभसे संतुष्ट हो खाभाविक-रूपसे परम शान्त है तथा जिसकी सभी चेटाओंमें बुद्धिमान् पुरुषोंको आन्तरिक शान्तिका अनुभव होता है, वह ज्ञानी कहलाता है। जी बोध मोक्षका कारण है, पुनर्जन्मका कर्मा नहीं, उसीका नाम ज्ञान है। उसके सिवा दूसरा जो शब्दज्ञानका चातुर्य है, वह शिल्प-जीविका-जीवननिर्वाहकी कलामात्र है। उसे भोजन, वस्त्रको जुटानेवाली व्यवस्था समझना चाहिथे । प्रारव्धके अनुसार जो भी कार्य प्राप्त हो जाय, उसमें जो पुरुष कामना और संकल्पसे रहित होकर प्रवृत्त होता है तथा जिसका हृदय शरकालके आकाशकी भाँति आवरण-शून्य ज्ञानके आलोकसे प्रकाशित है, वह पण्डित (ज्ञानी) कहलाता है।

ये जो जगतके विविध पदार्थ हैं, वे किसी कारणके विना ही उत्पन्न-से होते हैं। इसिटिये ये वास्तवमें हैं ही नहीं, तो भी विद्यमानकी भाँति व्रतीत होते हैं। जो असत्य होते हुए भी भासित हो रहे हैं, उन पदार्थीकी प्रतीतिमें एकमात्र यह अज्ञान ही कारण है। इस अज्ञानका ज्ञानकालमें तत्काल नाश हो जाता है । यह जीव अपनेसे भिन्न जड अहंकार और शरीर आदिका जब अनुभव करता है, तब तत्काल ही उनके साथ अपना तादात्म्य मानकर उनको अपना खरूप समझ वैठता है। यही इसका संसार-बन्धन है और जब यह अपनेको चिनमय समझता है. तब सिचदानन्द परमात्मखरूप ही हो जाता है। यही इसका मोक्ष है। यह जीव जो अज्ञान-निदासें पड़कर अचेत हो रहा है, जब जाग उठता है, तब परमास्मरसके आवेशसे परमात्मरूपताको ही प्राप्त हो जाता है—ठीक उसी प्रकार जैसे हेमन्त ऋतुमें सोया द्वआ-सा आमका वृक्ष वसन्त ऋतुमें रसावेशके कारण प्रबुद्ध-सा होकर जब पछवित एवं पृष्पित हो जाता है, तब 'सहकार' नाम धारण करता है। जो दश्य शोभाके पारदर्शा ज्ञानी पुरुष परादृष्टि ( तत्त्वज्ञान ) को प्राप्त कर चुके हैं, उन्हें इस विस्तृत दृश्यप्रपञ्चके विद्यमान होनेपर भी इसका भान नहीं होता ( वे सबको परब्रह्म ही समझते हैं )। जो परादृष्टिको प्राप्त हो चुके

अत्राहारार्थे कर्म कुर्यादानन्द्यं कुर्यादाहार प्राणसंचारणार्थम् ।
 प्राणा संघार्यास्तन्त्विज्ञासनार्थे तत्त्वं विज्ञास्यं येन भूयो न दुःखम् ॥
 (नि० उ० २१ । १० )

हैं, उन्हें दश्य-प्रपश्चका मान न होनेके कारण उनकी चेष्टा मी वास्तवमें चेष्टा नहीं होती । ज्ञानी पुरुप दश्य-दर्शनके अभिमानसे बँधते नहीं, इसिल्ये बन्धनमुक्त साँड्की माँति सांसारिक कर्मबन्धनके सम्बन्धसे रहित रहते हैं । वे प्रारब्धानुसार प्राप्त हुए कमोंके लिये उसी तरह काम और संकल्पसे रहित होकर चेष्टाएँ करते हैं, जैसे बृक्षके पत्तोंको कम्पित करनेमें वायु । जो संसारके पारदर्शी पुरुष सर्वोत्कृष्ट ब्रह्मदृष्टिको प्राप्त कर चुके हैं, वे कर्मकी प्रशंसा नहीं करते हैं—ठीक उसी तरह, जैसे नदीके तटपर निवास करनेवाले पुरुष क्रूपकी प्रशंसा नहीं करते । किंतु अज्ञानी पुरुषेंकी इन्द्रियों अधःपतनके हेतुमूत विषयोंपर इस प्रकार गिरती हैं, जैसे गीध मांसके ऊपर दृट पड़ता है। इसिल्ये विद्वान् पुरुपको चाहिये कि वह इन सम्पूर्ण इन्द्रियोंको मनके द्वारा वशमें करके समाहित-चित्त हो उस परब्रह्म परमाहमके चित्तनमें लग जाय ।

जैसे सुवर्ण कटक, कुण्डल आदि आभूगणोंसे भिन्न नहीं है, इसी सिन्न नहीं है; इसी सिन्न हीं कहा गया है। जैसे कल्पके अन्तमं जब एकमात्र अन्यकार ही छा जाता है, तब यह सारा व्यवहार निर्विभाग और निराभास ही रहता है, वैसे ही सिचदानन्दघन ब्रह्ममं यह जगत् विभाग और आभाससे रहित ही रहता है। जैसे अवयवरहित आकारामें दिशाओं के विभागरूप आकाराके अवयवों की अभिन्न सृष्टि भासित होती है, उसी प्रकार अवयवरहित शिवस्वरूप परब्रह्म परमात्मामं यह द्वेताहित सृष्टि भी अभिन्नरूपसे विद्यमान है। इस प्रकार जगत्के भीतर अहंकार और अहंकारके मीतर जगत् है। ये दोनों एक दूसरेमें उसी प्रकार स्थित हैं, जैसे केलेके तनेकी छालमें तना और तनेमें उसकी छाल होती है।

जिस ग्वाळेका मन गोशाळाके वर्तनों ( दूध दुहनेके पात्रों ) में लगा हुआ है, वह घरमें रहकर घरके काम करता हुआ भी उन्हें नहीं देख पाता, उसी प्रकार तत्त्वज्ञानी पुरुष जीवन-निर्वाहके लिये सब कार्य करता हुआ भी ब्रह्मचिन्तनमें रत होनेके कारण उन्हें नहीं देखता है । जिसके भीतर तुच्छ दश्य-प्रपञ्चकी भावना नहीं है, वह जीते-जी आकाराके समान निर्मल और बन्धनसे छटे हुएकी माँति मुक्त है। जो पुरुष सांसारिक पदार्थोमें अभावरूपताकी भावना नहीं करता, मोक्षके लिये यह न करनेवाले उस पुरुषका जन्म-मरणरूपी अनन्त दुःख कभी शान्त नहीं होता। तत्वज्ञानी पुरुष यहाँ सम्राटके समान शोभा पाता है । उसे प्रारब्ध-वश जो कोई भी वस्त्र देकर उसके शरीरको ढक देता है, जो कोई भी भोजन करा देता है तथा जहाँ-कहीं भी सो जाता है । वह समग्र विश्रद्ध वासनाओंसे युक्त होकर भी वासनारहित ही रहता है। भीतरसे शून्य होता हुआ भी परिपूर्णात्मा होता है अर्थात उसका अन्त:करण पूर्ण परब्रह्मकी भावनासे भरा होता है और जैसे आकाशमें वायु चलती है, उसी तरह उसकी भी साँस चलती रहती है ( परंत वह देह और उसकी वासनाओंसे रहित हुआ परब्रह्मरूपसे ही स्थित रहता है ) । तत्त्वज्ञानी पुरुष निर्वाण-दशाको प्राप्त हो मनके द्वारा ब्रह्मभावका मनन करनेसे जब परमानन्दमें निमम्न हो जाता है, तब नींदमें पड़े हुए मनुष्यकी भाँति आसन, राय्या अथवा सवारीमें स्थित वह यत्नपूर्वक जगानेसे भी नहीं जागता । रघुनन्दन! तत्त्वज्ञानी और अज्ञानी— दोनोंके सम्प्रण उत्पत्ति-विनाशशील कर्मोंमें वासना-शून्यताके सिवा दूसरा कोई अन्तर नहीं होता ( अर्थात् ज्ञानी वासनारहित होकर कर्म करता है और अज्ञानी वासनायुक्त होकर )।

यह सारा दश्य-प्रपञ्च नष्ट होता है और नष्ट होकर फिर उत्पन्न होता है, इसलिये असत् है। परंतु जो न तो कभी नष्ट हुआ और न उत्पन्न ही हुआ, वही सत्खरूप प्रमात्मा है और वह प्रमात्मा ही तुम हो। ज्ञानसे जगत्-रूपी भ्रमका मूळ ( अज्ञान ) नष्ट हो जाता है। फिर

तो हूँढ्नेपर भी इस श्रमका पता नहीं चळता । जैसे मृगतृष्णा जल नहीं दे सकती, उसी तरह निर्मूल हुआ श्रम संसाररूपी अङ्कुर नहीं उत्पन्न कर सकता । जैसे जला हुआ बीज अङ्कुरित नहीं हो सकता, उसी प्रकार परमात्माके यथार्थ ज्ञानसे लिन्न हुई अहंभावना दिखायी देनेपर भी मनोभूमिमें संसाररूपी दृक्षका अङ्कुर नहीं उत्पन्न कर सकती । मानसिक विकारोंसे रहित वीतराग तत्त्वज्ञानी पुरुष कर्म करे या न करे, उसकी स्थितिमें कोई अन्तर नहीं आता । वह तो मनके संकल्पसे रहित एवं नित्य शान्त हुआ परम्नह्म परमात्मामें ही स्थित रहता है । जो लोग योगका आश्रय लेकर शान्त वने हुए हैं, वे योगी भी चित्तका उपशान होनेपर ही भलीमाँति

शान्त हो पाते हैं, अन्यया नहीं; क्योंकि उनकी भोगवासनाएँ मूल्तः क्षीण नहीं होती। (कारण यह है कि इन
वासनाओंकी खानरूप जो चित्त है, यह तो उनका बना
ही रहता है।) अनन्त, अन्यक्त एवं सुन्दर चिदाकाशरूप
क्रमूर अपने भीतर खयं जो चमकार प्रकट करता है,
उसीको वह जगत्रूष्टपसे जानता है। रखुनन्दन! इस
तरह यह जगत् तत्त्वज्ञानी पुरुषको उसका सांसारिक अम
दूर हो जानेके कारण प्रकाशमय तथा शान्त अक्षय ब्रह्मरूप
ही भासित होता है, जब कि अज्ञानीको यह परमार्थतः
परब्रह्म परमात्मों स्थित होकर भी भोगजनित आनन्दक
अनुगत ही प्रतीत होता है। (इस प्रकार दोनोंकी
दिथियोंमें भेद है।)

# मरुसृमिके मार्गमें मिले हुए महान् वनमें महर्पि वसिष्ट और मङ्क्रिका समागम एवं संवाद

है। मङ्किनामसे प्रसिद्ध एक ब्राह्मण थे, जो वडे कठोर व्रतका पालन करते थे । उन्हें मेरे उपदेशसे किस प्रकार निर्वाणपदकी प्राप्ति हुई, यह बताता हूँ, सुनो । एक समय तुम्हारे पितामह राजा अजके किसी कार्यसे बुळाने-पर मैं आकाशमण्डलसे इस पृथ्वीपर आया । तुम्हारे पितामहकी नगरी अयोध्याको आते समय मैं भूतळपर विचरता हुआ किसी ऐसे विशाल वनमें आ पहुँचा, जहाँ बड़ी कड़ाकेकी धूप पड़ रही थी। श्रीराम! अविच्छिन्नरूपसे धूल उड़नेके कारण वह सारा जंगल धूसर हो रहा था। वहाँ तपी हुई बाद्धके कण खुब चमक रहे थे । उस वन-का कहीं ओर-छोर नहीं दिखायी देता था। वहाँ कहीं-कहीं निकृष्ट श्रेणीके गाँवके चिह्न दृष्टिगोचर होते थे। मैं उस जंगलमें जाकर ज्यों ही इधर-उधर घूमने लगा, त्यों ही मुझे अपने सामने एक पथिक दिखायी दिया, जो श्रमसे थककर इस प्रकार कह रहा था।



पथिक कह रहा था—अहो ! जैसे दुष्ट पुरुषोंका पापपूर्ण सङ्ग संताप देनेवाला ही होता है, इसी प्रकार

प्रचण्ड आतपसे तपते हुए ये सूर्यदेव इस समय सव ओरसे खेद ही प्रदान कर रहे हैं । मेरे सारे मर्मस्थल मानो जलते जा रहे हैं। इस धपमें आग-सी जल रही है । सारी वन-श्रेणियाँ तप्त हो उठी हैं । इनके पत्ते और फूल सिक्रड़ गये हैं । इसलिये यह सामने जो छोटा-सा गाँव दिखायी दे रहा है, मैं पहले इसीमें प्रवेश करता हूँ। वहाँ शीघ्रतापूर्वक थकावट दूर करके तीव गतिसे अपना रास्ता हूँगा । ( यों कहकर वह सामनेके छोटे-से गाँवमें, जहाँ किरातोंकी बस्ती थी, ज्यों ही घुसने लगा त्यों ही मैंने उससे यह बात कही--धन्दर शरीखाले साथी ! जान पड़ता है, तुम्हें वीतराग अकिंचन पुरुषों-के संचरण योग्य मार्गका ज्ञान नहीं है । मरु भूमिके मार्ग-में मिले हुए इस महान् जंगलके राही ! तुम्हारा खागत है। नीचेके मार्गसे चलनेवाले राहगीर ! मनुष्य देशके इस मार्गपर, जहाँ जनसमुदायसे भरे हुए गाँवका अभाव है, थोड़ा-सा विश्राम कर लेनेपर भी चिरस्थायी विश्राम प्राप्त नहीं कर सकोगे । ( तात्पर्य यह कि तुम सकाम कर्मके पथपर चल रहे हो । इस सकाम-कर्मीपासनाद्वारा दक्षिणमार्गसे स्वर्गादि लोकोंमें जाकर कुछ कालतक मनोऽनुकुल सुख भोगनेपर भी वहाँ देहाभिमानसे बँधे रहनेके कारण चिरस्थायी प्रमानन्दखरूप मोक्ष नहीं पा सकोगे।)पामरोंके आवासस्थान इस गाँवमें ( देहाभिमानियों-के निवासस्थान इस शरीरमें ) विश्राम नहीं मिल सकता। जैसे नमकीन पानी पीनेसे प्यास बढ़ती ही है, घटती नहीं, उसी प्रकार यहाँ सुखमोगकी इच्छा बढ़ती है, परंतु पूरी नहीं होती । यहाँ रहनेवाले प्राणी काम, धनकी आसक्ति और द्वेष आदिमें ही पुरुषार्थकी पराकाष्ट्रा समझते हैं। इनके विचार जले हुए हैं । इसलिये ये आपातरमणीय सकाम कर्मीमें ही रमते रहते हैं, जिससे उनमें कुळीनता-के कारण विस्तारको प्राप्त होनेवाली, उदार, शीतल तथा ब्रह्मानन्दसे सुशोभित होनेवाली विवेकयुक्त बुद्धि नहीं होती। जैसे मधुमिश्रित विषके कण प्रकारके लिये खादमें मीठे

होते हैं, किंतु दूसरे ही क्षण अपनी ओरसे विराग उद्यन कर देते हैं और अनिवार्यरूपसे मृत्युदायक होते हैं, उसी प्रकार प्राम्य सुख्योग क्षणभरके लिये मधुर प्रतीत होते हैं किंतु दूसरे ही क्षण विराग पैदा कर देने तथा प्रायः मार डालनेवाले होते हैं ( अतः इनके उपभोगसे तुम्हें चिर विश्वामकी उपलब्धि नहीं हो सकती)।' निष्पाप श्रीराम! जब मैंने ऐसी बात कही, तब मेरे बचनसे उसे इतनी शान्ति मिली, मानो उसने अमृतमय जलसे स्नान कर लिया हो। तत्पश्चात् वह मुझसे इस प्रकार बोला।

पथिकनं कहा-भगवन् ! आप कौन हैं ! आप भीतरसे पूर्णकाम आत्मज्ञानी महात्मा जान पड़ते हैं। आप इस जगत्को शान्तभावसे देख रहे हैं। क्या आपने अमृतका पान किया है ? क्या आप सम्राट् या विराट् पुरुष हैं ! सम्पूर्ण अथोंसे रिक्त होते हुए भी आप परिपूर्ण चन्द्रमाके समान सुशोभित हो रहे हैं। मुने ! आपका शान्त, कान्तिमान्, अप्रतिहत, सब ओरसे निवृत्त तथा शक्तिशाली तेजस्वी रूप जो दिखायी देता है, यह कैसे ? आप प्रथिवीपर स्थित होकर भी ऐसे जान पड़ते हैं. मानो समस्त लोकोंके ऊपर आकाशमें खडे हों । आपकी संसारमें कहीं भी आस्था नहीं है, तथापि मझ-जैसे लोगों-के उद्धारके लिये आप अत्यन्त दृढ़ आस्थासे युक्त दिखायी देते हैं । आप पूर्ण चन्द्रमाके समान सम्पूर्ण कलाओंसे युक्त होते हुए भी निष्कलङ्क हैं । आपका अन्त:करण शीतल है । आप प्रकाशमान, समलबुद्धिसे युक्त तथा रसायनकी राशिसे सम्पन्न होकर अपनी सहज शोभासे प्रकाशित हो रहे हैं । महाभाग ब्रह्मर्षे ! में शाण्डिल्य गोत्रमें उत्पन्न ब्राह्मण हूँ । मेरा नाम मङ्कि है । मैं तीर्थयात्राके लिये निकला था। मैंने दूरतकका रास्ता तै करके बहुत-से तीर्थोंका दर्शन किया है और अब दीर्घ-कालके पश्चात् अपने घरको जानेके लिये उद्यत हुआ हूँ। इस ब्रह्माण्डके भीतर विजलीकी चनकके समान क्षण-

भङ्गुर भूतोंको देखकर मेरा मन संसारसे विरक्त हो रहा है। अतः अब मुझे घर लौटनेका उत्साह नहीं है। भगवन्! मुझपर कृपा करके आप अपना यथार्थ परिचय दीजिये; क्योंकि साधु पुरुपोंके हृदयरूपी सरोवर खच्छ एवं गम्भीर होते हैं। दर्शनमात्रसे ही मित्रता करनेवाले आप-जैसे महारमाओंके सामने आ जानेपर ही समस्त प्राणी कमलोंके समान विकसित और आश्वस्त होते हैं। प्रमो! मैं समझता हूँ कि मेरा यह मन मोहचरा संसार-अमजित दु:खको िटानेमें समर्थ नहीं है। अतः आप मुझे तख्बानका उपदेश देनेकी कृपाद्वारा अनुगृहीत कीजिये।

तव मैंने कहा—महाबुद्धे ! मैं आकाशभासी विसिष्ट मुनि हूँ । राजर्षि अजके किसी आवस्यक कार्यसे मैं इस मार्गपर उपस्थित हुआ हूँ । ब्रह्मन् ! अज तुम िषाद न करो; क्योंकि मनीषी पुरुषेंकि मार्गपर आ गये हो और प्राय: संसार-सागरके दूसरे तटपर आ पहुँचे हो । जो महात्मा नहीं है, उसकी बुद्धि और बाणी इस तरहके वैराग्य-वैभवसे उदार नहीं होती तथा उसकी आकृति भी

इतनी शान्तिपूर्ण नहीं दिखायी देती । जैसे धीरे-धीरे सानपर त्रिसनेसे मणि साफ होकर चमक उठती है. उसी प्रकार राग आदि मलोंके पक जानेसे चित्तमें विवेकका उदय होता है। बताओ, तुम क्या जानना चाहते हो ? और इस संसारको क्यों छोड़नेकी इच्छा रखते हो ? मैं तो यह मानता हूँ कि साधक अपने ही प्रयत्नोंसे महात्माओंके दिये हुए उपदेशको सफल बनाता है। जिसकी वासना रागादि मलोंसे रहित हो गयी है. अतएव जिसका हृदय वैराग्य आदि उत्तम साधनोंसे सम्पन्न है तथा जिसकी बुद्धि नित्यानित्य एवं सारासारके विवेक्से सुशोभित हैं, ऐसा साधक ही महापुरुषों-के उपदेशक्षी तेजसे शोकरहित विश्वद्ध परमावन-तत्त्वको प्राप्त करनेका अधिकारी होता है, दूसरा नहीं। इसलिये जन्त आदि सम्पूर्ण दुःखोंसे पार होनेकी इच्छा रखनेवाले तुमसे में यह कहता हूँ कि तुम उपदेश पानेके योग्य हो। अतः अपना पूर्व वृत्तान्त बताओ ।

( सर्ग २३ )

#### मङ्किके द्वारा संसार, लोकिक तुख, मन, वृद्धि और तृष्णा आदिके दोषों तथा उनसे होनेवाले कष्टांका वर्णन और विषय्ठजीसे उपदेश देनेके लिये प्रार्थना

श्रीयसिष्ठजी कहते हैं—श्रीराम! जब मेंने ऐसी वात कही, तब मिक्कि मेरे चरणोंमें साष्टाङ्ग प्रणाम करके नेत्रोंमें आनन्दके ऑस् भरकर मार्गमें चळते हुए ही इस प्रकार बोळे।

सिक्किने कहा—सगवन् ! जंसे नेत्र वारंबार दसों दिशाओंकी ओर दृष्टिपात करते हैं, उसी प्रकार मैंने भी संत-महालाकी खोजके लिये अनेक बार दसों दिशाओंने अमण किया; परंतु संशयका बिनाश करनेवाला कोई श्रेष्ठ महापुरुष मुझे नहीं मिला। आज आपको पाकर मैंने समस्त शरीरोंके सारोंके भी सार इस ब्राह्मणशरीरका फल पा लिया । भगवन् ! संसाररूपी दोष प्रदान करने-वाळी दशाओंको देखते-देखते में उद्धिप्र हो उठा हूँ । मुने ! संसारके सभी सुख अन्ततोगला अवश्य ही दु:खरूपमें परिणत हो जाते हैं, इसलिये वे अव्यन्त दु:खरूप ही हैं । इन सांसारिक सुखोंकी अपेक्षा तो दु:ख ही श्रेष्ठ हैं । अन्तमें सुदद दु:खकी प्राप्ति करानेके कारण ये लीकिक सुख मुझे दु:खमें ही डाल रहे हैं, मानो मेरे लिये दु:ख ही सुखके रूपमें प्राप्त दूआ हो ।

१. मित्रका दूसरा अर्थ सूर्य है। पूर्वके जामने कपछ जिस्ते हैं, अतः यहाँ 'मित्रता' शब्द मैत्री तथा सूर्यरूपता-दोनों अर्थोका बाचक है।

दाँत, केरा और आँतोंके साथ ही मेरी अवस्था भी अव जरासे जर्जर हो गयी है । मेरा मन पीपळके उड़ते हुए सखे पत्ते आदिके संचयसे गंदे गाँवोंके सध्यमागकी भाँति मिलन हो गया है तथा मेरी जीविका भी नाना प्रकारकी मोग-वासनारूपी दुर्गन्धोंको अपने अङ्गमें धारण करनेवाछी गृष्ठतुल्य इन्द्रियोंके कारण निकृष्ट गाँगोंकी स्थितिके समान अत्यन्त पानपूर्ण एवं दु:एदायिनी हो गयी है । मेरी बुद्धि कॉंटेडार बृक्षपर फंडनेवाळी वेडके समान विकराल एवं कुटिल है । आयामसे युक्त और अज्ञानान्वकारसे आच्छादित जो त्रिश्योंकी भिरन्तर चिन्ता है, उसमें रत रहकर मैंने अपनी सारी आयु व्यर्थ गर्वों दी है । ब्रह्म-साक्षात्कार-रूपी प्रकाश मुझे इस जीवनमें अभीतक नहीं मिळा। खजनोंमें आसक्त हुआ यह जीवन जीर्ण हो चला, परंत अबतक में संसारको पार न कर सका । जन्म-मरणका भय देनेवाटी मांगोंकी अभिन्याप दिनों-दिन वडती जा रही है। कण्टकसक्त और अपवित्र स्थानमें स्थित मिलावेके वृक्षकी भाँति मेरा मन भी क्रारतासे युक्त और अपवित्र विषयोंमें रत है। यह सारे श्रीरमें फैलने या रेंगने-वाले अर्जुनवात नामक रोगके समान चञ्चल है तथा असत् होनेपर भी संकल्पद्वारा वडे-बडे कर्मीका आरम्भ

करनेवाला है। इसकी इच्छाएँ कभी पूरी नहीं हुई तथा शरीरोंके मरनेपर भी इसकी मृत्यु नहीं हुई। यह केवल दु:ख देनेके लिये ही उछल-कृत मचाता है। मैंने अवस्तको ही वस्त समझा है । मेरा मनरूपी हाथी मतवाला हो गया है और इन्द्रियाँ सन्ने काटे डालती हैं । न जाने मेरी क्या दशा होगी। मैंने ज्ञानी परुषोंकी सेवा करके वह शास्त्रीय दृष्टि नहीं प्राप्त की. जो संसार-सागरसे पार करनेके लिये नौकाके समान है। तात ! इसलिये इस प्रकार सब ओरसे अनर्थोंकी ही प्राप्ति होनेके कारण मैं अत्यन्त भयंकर मोहमें डूव गया हूँ । इस मोह-सागरसे उद्धार पानेके लिये भविष्यमें जो कल्याणकारी उपाय हो, उसीको मैं प्रक्र रहा हूँ । अतः कृपा करके आप उसे वताइये । श्रेष्ट महात्मा पुरुषका सङ्ग प्राप्त होनेपर मोहका नाज्ञ हो जाता है और समस्त आज्ञाएँ निर्मल हो जाती हैं---ठीक उसी तरह जैसे शरत्काल आनेपर कहरे मिट जाते हैं और सम्पूर्ण दिशाएँ खच्छ हो जाती हैं। संतोंकी महिमाके विपयमें जो ऐसी वात कही गयी है, वह आपके द्वारा मझे भवरोगको शान्त करनेवाले बोधकी प्राप्ति करनेके साथ ही सत्य एवं सफल हो । (सर्ग २४)

#### संसारके चार बीजोंका वर्णन और परमात्माके तत्त्वज्ञानसे ही इन बीजोंके विनाशपूर्वक मोक्षका प्रतिपादन

श्रीयसिष्ठजीने ( भैंने ) कहा—श्रयन् ! संवेदैन, भीवन, वासैना और कर्लना—ये चार ही शब्द ऐसे हैं, जिनके अर्थ इस संसारमें अनर्थ पेदा करनेवाले हैं। ये सभी मिथ्या होनेके कारण निष्प्रयोजन हैं, तथापि अविद्यासे विस्तारको प्राप्त हो रहे हैं। वेदन और भावन— इन दोको समस्त दोपोंका आश्रय समझो । इनमें भी जो भावन है, उसीमें सारी आपित्तयों निवास करती हैं— ठीक वैसे ही, जैसे वसन्तऋतुके द्वारा प्रवर्तित रसमें ही पुष्प, पळ्ळव आदिसे समृद्ध ळताएँ विद्यमान रहती हैं (क्योंकि ळताका सारा वैभव उस रसका ही परिणाम होता है)। यह संसारमार्ग बड़ा गहन है। इसपर वासनाका आवेदा ळेकर चळते हुए प्राणींके ऊपर विचित्र परिणामकोळे अनेक प्रकारके घटना-चक्र आते रहते हैं। जो

१. पहले-पहल इन्द्रियोंसे जो विषयोंका उपमोग होता है, उसीको संवेदन कहते हैं। २. विषयोंके नए हो जानेपर उनका बारंबार चिन्तन ही माबन कहा गया है। ३. वारंबार विषय-चिन्तनसे जो चित्तमें विषयोंका हद संस्कार जम जाता है, उसका नाम वासना है। ४. उस वासनाके कारण मृत्युकालमें भावी शरीरके लिये जो स्मृति होती है, उसको कलना कहते हैं।

विवेकी है, उसका संसारभ्रम वसन्तके अन्तमें प्रीष्म ऋतुके तापसे सुख जानेवाले पृथ्वीके रसकी भाँति वासना-सहित नष्ट हो जाता है । जिस प्रकार वसन्त ऋतुका रसप्रवाह कदलीवनमें फैलनेवाली कदलीका विस्तार करती है, उसी प्रकार वासना संसाररूपी काँटेदार झाड़ी-का प्रसार करती है। यहाँ अद्वितीय विद्युद्ध सिचदानन्द-घन परमात्माके सिवा दूसरा कुछ भी नहीं है । जैसे अनन्त आकाशमें ग्रन्यरूपताको छोड़कर दूसरी कोई वस्त नहीं है, उसी प्रकार असीम परमात्मामें चैतन्य सत्ताके सिवा और कोई वस्तु नहीं है। जैसे वालकको वेतालके न होनेपर भी अज्ञानवश उसके होनेका भ्रम हो जाता है, उसी प्रकार असत् होकर भी सत्की भाँति भासित होनेवाला यह संसार परमात्मतत्त्वको न जाननेके कारण ही अनुभवमें आ रहा है । परमात्मतत्त्वके ज्ञानका प्रकाश होते ही यह क्षणभरमें नष्ट हो जाता है। जो वस्त तत्त्वज्ञानसे ज्ञात होती है, वह ज्ञानखरूप ही कही जाती है; क्योंकि अज्ञान ज्ञानका विरोधी है, इसलिये वह ज्ञानरूपसे नहीं जाना जाता । इस तरह विचार करनेसे ज्ञेय और ज्ञान दोनों एकरूप सिद्ध होते हैं। उनमें कोई भेद नहीं है। द्रष्टा, दर्शन और दश्य-इन तीनोंमेंसे प्रत्येककी बोधरूपता ही सार है। जैसे आकारामें फूल नहीं होता, उसी तरह द्रष्टा आदिकी त्रिपटीमें ज्ञानरूपतासे भिन्न दूसरी कोई वस्तु नहीं होती। 'यह मेरा है' इस तरहकी ममता ही बन्धनमें डालनेवाली है और 'मैं यह शरीर आदि नहीं हूँ' इस प्रकार जो अहंताका अभाव है, वह ममताके बन्धनको दूर करके मक्ति प्रदान करनेवाला है--जब यह समझ पूर्णतया अपने अधीन हो जाय, तब अज्ञान कहाँ रहा ? अपनी वासना और अभिमानके अनुसार राग आदि रससे रक्कित छोग हथेळीसे ताड़ित हुए गेंदके समान खूव इधर-उधर उछळ-कृदकर अन्तमें नरकोंके गर्तमें गिर जाते हैं। वहाँ दीर्घ-कालतक तरह-तरहकी वासनाओंके क्लेशोंसे मलीभाँति जर्जर हो कालान्तरमें पुनः स्थावर, कृमि-कीट आदि दूसरे-दूसरे रूपोंमें प्रकट होते हैं। ( मानव-जन्म तो उनके लिये दर्लम ही बना रहता है।)

# भावना और वासनाके कारण संसार-दुःखकी प्राप्ति तथा विवेकसे उसकी शान्ति, सर्वत्र ब्रह्मसत्ताका प्रतिपादन एवं मङ्किके मोहका निवारण

श्रीविसिष्ठजी कहते हैं — ब्रह्मन् ! संसारके ये सभी पदार्थ वनमें बिखरे हुए प्रस्तर-खण्डोंके समान एक-दूसरेसे कोई लगाव नहीं रखते । मावना ही इन्हें एक-दूसरेसे जोड़नेके लिये श्रृङ्खला है । अहो ! कितने आश्चर्यकी बात है कि वासनाके वशीभृत होकर विवश हुए ये समस्त प्राणी विभिन्न जन्मोंमें विचित्र प्रकारके सुख-दु:खोंको मोगते रहते हैं । अहो ! यह वासना बड़ी विषम है, जिसके वशमें होकर लोग असत् विषयोंसे ही अपने मनमें तृतिका अनुभव करते हैं, यद्यपि यह तृति उनका भ्रम ही है । जैसे रूपका अवलोकन दृष्टिका प्रसारमात्र है, उसी प्रकार

अहंकारयुक्त जगत् जीवारमाके अविवेक और प्रमादसे पूर्ण मानसिक संकल्पका विस्तारमात्र है । जैसे वायु अपनी चेष्टाका प्रसार करती है, उसी प्रकार विद्युद्ध जीवारमा वास्तवमें द्युद्ध होनेपर भी किंचित् अविवेक-जित प्रसरणमात्रसे अहंकारयुक्त असत् जगत्का विस्तार करता है । जैसे जड आकाश श्रून्यमात्र है, वायु स्पन्दनमात्र है और ल्रहर आदि जलमात्र ही हैं, उसी प्रकार यह जगत् भी जीवारमाकी भावना या संकल्पमात्र ही है । 'ब्रह्म' शब्दसे जिस सत्ताका प्रतिपादन किया जाता है, वही सम्पूर्ण पदार्थोंका अपना वास्तविक रूप है । उसमें किसी तरहकी वाधा नहीं

है । इसलिये सब कुछ अविनाशी ब्रह्ममय ही है।

प्रिय विप्रवर! आकाराके समान निर्मल आत्मामें मनको विलीन करके स्थित द्वए ज्ञानयोगीको नाम और रूपकी प्रतीति ही नहीं होती । खरूपस्थितिके लिये उसके द्वारा किया गया अभ्यास जबतक दढ नहीं हो जाता. तमीतक उसे अपने मनमें खप्न-विकारके समान नाम-रूपका मान होता है । मन जहाँ जो कुछ निर्माण या प्रसार करता है, वहाँ वह स्त्रयं ही उन-उन वस्तुओंका रूप धारण करके स्थित हो जाता है। अतः मनसे भिन्न किसी दृश्य वस्तुकी सत्ता न होनेके कारण यह दश्य-प्रपन्च वास्तवमें है ही नहीं। फिर कौन कहाँ किसकी सृष्टि करता है ? जब जीवात्मामें अहंताकी रेखा खिंच जाती है, तभी वह संसार-भ्रमरूप भाव-विकारसे युक्त हो जाता है और जब अहंताकी वह रेखा मिट जाती है, तब वह अपने खरूपमात्रमें स्थित हो सहज शान्तिसे सुशोभित होता है । परमात्मा मोक्षस्वरूप, मनसे रहित, मौनी, कर्ता, अकर्ता और शीतल है। वह ज्ञानस्वरूप एवं शान्त ही है। वह दश्य-प्रपञ्चसे शून्य होता हुआ ही सर्वत्र परिपूर्ण है। जैसे किसी यन्त्रद्वारा बनाये गये पुतलेका शरीर वासना और चेष्टासे शून्य होता है, उसी प्रकार ज्ञानखरूप आत्मा वास्तवमें वासनारहित एवं स्पन्दनशून्य है । वह व्यवहार-परायण प्रतीत होकर भी अपने यथार्थ खरूपमें ही श्थित रहता है।

जैसे झ्लते हुए झूलेमें सोये हुए बाल्कके अङ्ग महीं हिलते, झूलेके हिलनेसे ही उन अङ्गोंका हिल्ना प्रतीत होता है, उसी प्रकार आत्मज्ञानी पुरुषमें खरूपातु-

संधानके सिवा दूसरी कोई चेष्टा नहीं होती; वे परेच्छासे ही चेष्टाशील दिखायी देते हैं, खत: नहीं । आज्ञा. चेष्टा, एषणा और कामना आदिसे रहित तथा बहिर्मख वृत्तिसे शून्य जो अखण्ड आत्मबोध है, वह शान्त, अनन्त आत्मखरूप ही है। अतः उसे शरीर आदिका अनुसंधान होना कैसे सम्भव है । समस्त कामनाओंसे रहित जीवन्मुक्त ज्ञानी पुरुषको, जो द्रष्टा, द्रस्य और दर्शनकी त्रिपटीसे रहित निराकार ब्रह्मतत्त्वका साक्षात्कार कर चुका है, शरीरका अनुसंधान कैसे हो सकता है। समस्त वस्तुओंकी अपेक्षा (इच्छा) ही सदृह बन्धन है और उनकी उपेक्षा ही मुक्ति है। जो उस मुक्तिमें विश्राम कर रहा है, उसे किस वस्तुकी इच्छा हो सकती है। तत्त्वज्ञानी विद्वान, केवल अपने यथार्थ खरूपमें ही स्थित रहता है। उसकी सारी इच्छाएँ और चेष्टाएँ शान्त हो जाती हैं तथा उसकी सब उत्कण्ठाएँ दर हो जाती हैं। उसे अपने शरीरका भी भान नहीं होता ।

श्रीराम ! मेरे इस उपदेशको सुनकर मिक्किने वहीं अपने महान् मोहको भी उसी तरह पूर्णरूपसे त्याग दिया, जैसे साँप अपनी केंचुळको छोड़ देता है । प्रारब्धवश प्राप्त हुए कार्यको वासनाशून्य होकर करते हुए मिक्किसीन सौ वर्षोके पश्चात् एक पर्वतपर समाधिमें स्थित हो गये । वे आजतक वहाँ प्रस्तरके समान निश्चळ होकर बैठे हैं । उनकी नेत्र आदि समस्त इन्द्रियाँ शान्त हो गयी हैं । कभी-कभी दूसरेंद्वारा जगाये जानेपर ज्ञानयोगी मिक्कि समाधिसे जग भी जाते हैं ।

# आत्मा या ब्रह्मकी समता, सर्वरूपता तथा द्वैतग्रून्यताका प्रतिपादनः जीवात्माकी ब्रह्मभावनासे संसार-निवृत्तिका वर्णन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—रघुनन्दन ! सर्वत्र व्यापक है । उसमें अज्ञानवश ही अनेकताकी कल्पना हुई है । परमात्मा एक होता हुआ ही सभी रूपोंमें विराजमान ज्ञान हो जानेपर तो न वह एक है और न अनेक या सर्वरूप ही: फिर उसमें नानात्वकी कल्पना कैसे हो सकती है । आदि-अन्तसे रहित सारा आकाश चित्तत्त्व—सचिदानन्द परब्रह्म परमात्मासे परिपूर्ण है। फिर शरीरकी उत्पत्ति और विनाश होनेपर भी उस चेतन तत्त्वका खण्डन कैसे हो सकता है। अमावास्याके बाद जब प्रतिपदाको चन्द्रमाकी एक कला उदित होती है, तब समुद्र आनन्दके मारे उछलने लगता है और जब प्रलयकालकी प्रचण्ड वायु चलती है, तब वह सुख जाता है । परंतु आत्मतत्त्व कभी किसी अवस्थामें न तो क्षुच्च होता है और न क्षीण ही होता है। वह सदा समभावसे सौम्य बना रहता है। जैसे नावपर यात्रा करनेवाले परुषको स्थावर वृक्ष और पर्वत आदि चलते-से प्रतीत होते हैं तथा जैसे सीपीमें लोगोंको चाँदीका भ्रम होता है, उसी प्रकार चित्तको चिन्मय परमात्मामें देहादिरूप जगतकी प्रतीति होती है । यह शरीर आदि चित्तकी कल्पना है और शरीर आदिकी दृष्टिसे चित्तकी कल्पना हुई है। इसी प्रकार देह और चित्त दोनोंकी दृष्टिसे जीवभावकी कल्पना हुई है। वास्तवमें ये सब-के-सब परमपदस्बरूप परब्रह्म परमात्मामें बिना हुए ही प्रतीत होते हैं अथवा ये सब-के-सब चिन्मय परम तत्त्वसे भिन्न नहीं हैं: ऐसी दशामें द्वैत कहाँ रहा ? परब्रह्म परमात्माका यथार्थ ज्ञान होनेपर यह सब कुछ एकमात्र शान्तस्वरूप ब्रह्म ही सिद्ध होता है । अतः ब्रह्मके सिवा जगत् आदि दूसरा कोई पदार्थ

खुनन्दन ! वासनायुक्त जीवात्माकी भावनासे जगत्-सम्पत्तिका प्रादुर्भाव होता है और वासनाइग्न्य जीवात्माकी ब्रह्मभावनासे संसारकी निवृत्ति होती है । जीवात्माका जो वासनारहित विद्युद्ध स्पन्दन (भावना ) है, उसे स्पन्दन माना ही नहीं गया है, जैसे समुद्रमें मँकर आदिके द्वारा भीतर घुसती हुई तरङ्ग स्पन्दनशील होनेपर भी स्पन्दनशृत्य ही मानी जाती है । किंतु जन्मकी कारणभूता जो जीवात्माकी दश्यभावना है, उसके भीतर जो वासनारस विद्यमान है, वही अङ्कुर प्रकट करता है; अत: उसीको असङ्गरूप अग्निसे जलाकर भस्म कर देना चाहिये । मनुष्य कर्म करता हो या न करता हो; परंत श्रमाश्चम कार्योमें वह जो मनसे इव नहीं जाता.

नहीं है और न दूसरी कोई भ्रान्ति ही है।

उसकी इस अनासिकिको ही विद्वान् पुरुष असङ्ग मानते हैं अथवा वासनाको उखाड़ फेंकना ही असङ्ग कहा गया है। अहंभावका त्याग करना ही संसार-सागरसे पार होना है और उसीका नाम वासनाक्षय है। इसके

लिये अपने पुरुषार्थके सिवा दूसरी कोई गति नहीं है। श्रीराम! तुम तो आत्माराम और पूर्णकाम हो ही।

सारी इच्छाओंसे रहित निस्राङ्क हो समस्त कार्य करते हुए भी केवल अपने चिन्मय खरूपमें ही स्थित हो।

भय तुमसे सदा दूर ही रहता है । अतः अपनी सहज शान्तिके द्वारा सबके मनोऽभिराम बने रहो । (सर्ग २७-२८)

परमार्थ-तत्त्वका उपदेश और खरूपभृत परमात्मपदमें प्रतिष्ठित रहते हुए व्यवहार करते रहनेका आदेश देते हुए वसिष्ठजीका श्रीरामके प्रश्लोंका उत्तर देना तथा संसारी मनुष्योंको आत्मज्ञान एवं मोक्षके लिये प्रेरित करना

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं —श्रीराम ! तुम आकाशके समान विशद और तत्त्वके ज्ञाता हो । एकमात्र सिष्ठदानन्दयन परमात्मपदमें तुम्हारी स्थिति है । तुम सर्वत्र सम, सौम्य और सम्पूर्णानन्दमय हो, तुम्हारा अन्त:-

करण ब्रह्मखरूप एवं विशाल है। निष्पाप रघुनन्दन! जो पुरुष अपनी इन्द्रियोंको अन्तर्मुख करके सदा ब्रह्मानन्दमें निमम्न हो आत्माराम, शान्त एवं उदार-भावसे कार्य करता है, वह कर्तापनके दोषसे रहित होता है। जो समस्त संकल्प-विकल्पोंसे रहित अपनी बुद्धिगुहा—हृद्धयाकारामें विराजमान परमात्मपदमें स्वेच्छानुसार स्थित रहता है, वह अपने आलामें ही समण करनेवाला परमेश्वररूप ही है। जो लोग सदा अन्तर्मुख रहकर बाहरके कार्योंका सम्पादन करते रहते हैं, उनके जीवित रहते हुए भी उनके मनमें उसी तरह वासना नहीं उत्पन्न होती, जैसे जड पत्थरोंमें वह नहीं उत्पन्न होती । जगत् न तो हैतरूपमें है और न अहैतरूपमें ही।

श्रीरामजीने पूछा — मुनिश्रेष्ठ ! यदि ऐसी बात है तो अहंभावकी प्रतीतिरूप वसिष्ठ-नामक आप यहाँ कैसे स्थित हैं ! यह बताइये ।

श्रीवाल्मीकिजी कहते हैं — भरद्वाज ! श्रीरघुनाथजीके इस प्रकार प्रश्न करनेपर वक्ताओं में श्रेष्ठ विसष्ठजी आधे मुहूर्ततक चुपचाप ही बैठे रह गये। उनकी यह चेष्ठा मुस्पष्ट ज्ञात हो रही थी। उनके चुप हो जानेपर समामें जो बड़े-बड़े लोग बैठे हुए थे, वे संशयके समुद्रमें गोते लगाने लगे। तब श्रीरामचन्द्रजीने फिर पूछा—'भगवन्! आप मेरी ही तरह चुपचाप क्यों बैठे हैं ! संसारमें कोई ऐसा प्रश्न नहीं है, जिसका उत्तर आप-जैसे श्रेष्ठ प्रष्टप न दे सर्कें।'

श्रीविसष्ठजीने कहा—निष्पाप रघुनन्दन ! मुझमें कुछ कहनेकी राक्ति न होनेके कारण मेरे पास युक्तियोंका अभाव हो गया हो, ऐसी बात नहीं है। परंतु यह प्रश्न जिस कोटिका है, उसमें चुप हो जाना ही इसका उत्तर है। प्रश्नकर्ता दो प्रकारके होते हैं—एक तत्त्वज्ञ और दूसरे अज्ञानी। अज्ञानी प्रश्नकर्ताको अज्ञानी वनकर ही उत्तर देना चाहिये और ज्ञानीको ज्ञानी बनकर । परमसुन्दर श्रीराम! तत्त्वज्ञ पुरुषको उसके प्रश्नका कळङ्कपुक्त उत्तर नहीं देना चाहिये। परंतु कोई भी ऐसी वाणी नहीं है, जो निष्कळङ्क हो और तुम केवळ ज्ञानी ही नहीं,

परम ज्ञानी हो । अत: तुम्हारे प्रश्नका मीन ही उत्तर है। जो परमपद है, वह तत्त्वज्ञानके पूर्व इस रूपमें उपस्थित किया जाता है जिससे उसके विषयमें उपदेश-वाणीकी प्रवृत्ति हो सके। अतः अज्ञानसे ही उसको ससंकल्प वाणीका विषय बताया गया है एवं उसका कल्पित खरूप ही उपदेशका विषय होता है। किंत तत्त्वज्ञानके पश्चात जो उसका यथार्थ खरूप प्रकट होता है, उसे मौन अर्थात् वाणीका अविषय ही कहा गया है। इसीलिये तम-जैसे तत्त्वज्ञशिरोमणिको मौनके रूपमें ही सन्दर उत्तर दिया गया है। प्रिय रघनन्दन ! वक्ता पुरुष खयं जैसा होता है, उसके अनुरूप ही वह उपदेश करता है । मैं ज्ञेय ब्रह्मरूप ही हूँ । अतः उस प्रमपदमें प्रतिष्ठित हूँ, जहाँ वाणीकी पहुँच नहीं है। जो वाणीसे अतीत पदमें प्रतिष्ठित है, वह वाणीरूप मलको कैसे ग्रहण कर सकता है । मैं मौन रहकर उस तत्त्वका प्रतिपादन कर रहा हूँ, जो अनिर्वचनीय है-जिसका वाणीद्वारा ठीक-ठीक वर्णन हो ही नहीं सकता, क्योंकि वाणी संकल्परूप कलङ्कसे युक्त होती है।

श्रीरामजीने पूछा—भगवन् ! वाणीमें जो-जो दोष आते हैं, उनका आदर न करके विधिरूपसे और निधेधरूपसे यह बताइये कि वास्तवमें आप कौन हैं ?

श्रीविसिष्ठजीने कहा—तत्त्ववेताओं में श्रेष्ठ रघुनन्दन ! यदि तुम मुझसे मेरे खरूपका परिचय सुनना चाहते हो तो इस विषयको ययावत् सुनो । 'तुम कौन हो,' 'मैं कौन हूँ' और 'यह जगत् क्या है' इसका विवेचन किया जा रहा है। तात! यह जो निर्विकार अनन्त चिन्मय परमात्मा है, वहीं मैं हूँ। इसमें बाह्य और आभ्यन्तर विषयोंका सर्वथा अभाव है तथा यह समस्त कल्पनाओंसे परे है। मैं निर्मळ अनन्त चेतन हूँ, तुम अनन्त चेतन हो, सारा जगत् अनन्त चेतन है और सब कुछ अनन्त चेतनमात्र ही है। विद्यद्ध ज्ञानखरूप परमालामें मैं विद्यद्ध

ज्ञानस्वरूप परमात्मा ही हूँ । मुझमें भेदज्ञानकी दृष्टि है ही नहीं । अतः मैं किसी भी वस्तको अपनेसे भिन्न कहना नहीं जानता। जीवित रहकर व्यवहारपरायण होता हुआ भी जो परम शान्त है, उस ज्ञानी पुरुषकी जो सुर्देके समान स्थिति है, उसीको परमपद कहते हैं। जो बाहर-भीतरके साधनोंसे रहित. शान्त, अनन्त, साधनरूप और सम है, जिसे न सुख कहा जा सकता है न द:ख, जो 'अहं' भी नहीं है तथा 'यत्र नान्यत् पश्यतिं इत्यादि श्रुतिके द्वारा जिसके खरूपका निर्देश कराया गया है, वह कल्याणखरूप तत्त्व ही परम पढ है । उसे मैं अपनेसे भिन्न नहीं समझता । वस्ततः उसे दूसरा कोई नहीं जानता । लोकैषणासे विरक्त ज्ञानी पुरुषके द्वारा आत्मामें ज्ञातापनकी भाँति उसका खयं ही अनुभव किया जाता है । उस परम पद-में न अहंता (मैं-पन) है न व्यत्ता (तू-पना), न अहंताका अभाव है और न अन्यता ही। वह नेवल निर्वाणस्तरूप विद्युद्ध कल्याणमय कैवल्य ही है। इस चेतन जीवात्माका चेत्य विषयोंकी ओर उन्मुख होना ही चित्तरूपता है, यही इसका संसार है और यही महान कष्ट देनेवाला बन्धन है । चेतन जीवात्माका चेत्य विषयोंकी ओर उन्मख न होना ही अचेत्यरूपता है । इसीको मोक्ष समझो । यही शान्त एवं अविनाशी परमपद है । जो दिशा और देश-काल आदिकी सीमासे बँधा हुआ नहीं है, वह शान्तख़रूप शान्तात्मा परमात्मा ही सर्वत्र विराजमान है, उसमें चेत्य (दश्य ) की सम्भावना ही नहीं है । फिर कौन, किसका और किस प्रकार चिन्तन करता है ? ये जो मन-बुद्धि आदि हैं, ये सब अन्तर्मुख दशामें चैतन्यरूप ही हैं। मन-बुद्धि आदि शब्दोंके अर्थरूपसे भावित होनेपर वे ही जडरूप मानी गयी हैं। समस्त दृश्योंका बाध हो जानेपर जो विशुद्ध चैतन्यखरूप परमात्मा अवशिष्ट रह जाता है. उसमें और सून्य आकारामें क्या अन्तर है-इसे साधारण लोग नहीं

जानते—विद्वान् ज्ञानी पुरुष ही जानते हैं । उनका कहना है, कि वह परमात्मा चिन्मय और निरितशयानन्दस्बस्प है, इसिलिये वाणीका विषय नहीं होता । जैसे अन्यकारमें देखनेका प्रयत्न करनेसे नेत्रोंमें कुछ सदसदृष् आभास दीखता है, उसी प्रकार ब्रह्ममें जो आभास परिलिखत होता है, वही यह जगत् है । 'मैं अज्ञानी हूँ' इस रूपमें जो जीवोंको अपने अज्ञानका बोध होता है, उससे धुरिक्षत अज्ञानरूपी वायुका सहारा पाकर उनकी अविद्याप्ति प्रव्यलित होती रहती है । फिर जब उन्हें 'मैं ब्रह्म हूँ' यह यथार्थ बोध होता है, तब वही वायु उस अविद्याप्तिको दुर्बल पाकर बुज़ा देती है ।

अनावृत खप्रकारा निरतिरायानन्दरूपसे स्थित हुए तत्त्वज्ञानी पुरुषोंकी संसारके भानसे रहित तथा दु:खरूप क्षोमसे शून्य जो स्थिति है, उसीको मोक्ष कहते हैं और वही अविनाशी पद है। परमात्मज्ञानके साथ सांसारिक पदार्थोंके ज्ञानसे यक्त हो मनुष्य मुनि बन जाता है। परंत जो परमात्माके अज्ञानके साथ-साथ सांसारिक पदार्थी-के ज्ञानसे शून्य होता है, वह पशु एवं वृक्ष बन जाता है । जैसे सुप्रतावस्थामें खप्नका लय हो जाता है, उसी प्रकार ज्ञानस्वरूप परमात्माका यथार्थ ज्ञान होनेपर उस तत्त्वज्ञके समाहित अन्तःकरणके भीतर सारे दृश्य-प्रपञ्चका लय हो जाता है । फिर तो केवल अपना परमात्मखरूप ही लक्षित होता है । जैसे आकाशमें नीलिमाकी प्रतीति भ्रममात्र ही है, उसी प्रकार कल्याणखरूप परमात्मामें पृथ्वी आदि पाञ्चभौतिक जगत्की प्रतीति भ्रमके सिवा दसरी कोई वस्त नहीं है। जैसे आकारा नील आदि वर्णीसे रहित निर्मल है, उसी प्रकार शिवखरूप परमात्मा भी दृश्य-प्रपञ्चसे रहित एवं निर्मल है। जिस पुरुषकी बद्धिमें यह निश्चय हो गया है कि यह सारा दश्य-प्रपञ्च असत् ( मिथ्या ) ही है, वह समस्त विशुद्ध वासनाओं-से युक्त होनेपर भी उन वासनाओंसे रहित ही है। सर्वव्यापी शुद्ध-बुद्ध परमात्मामें कर्तृत्व और भोक्तत्वका होना असम्भव है; इसिल्ये यहाँ न दुःख है न सुख, न पुण्य है न पाप और न किसीका कुछ नष्ट ही हुआ है। जिस अहंकारमें यह ममताबुद्धि होती है, वह भी दो चन्द्रमा और खनके नगरकी माँति असत् (मिथ्या) ही है; इसिल्ये सब कुछ निराकार एवं निराधार है। समस्त हैतसे रहित तत्त्वज्ञ पुरुष व्यवहारपरायण हो अथवा काष्ठ्र या पाषाणके समान निश्चल होकर चुपचाप बैठा रहे, सभी अवस्थाओंमें वह ब्रह्मखरूपताको ही प्राप्त है। एघुनन्दन ! जो ब्रह्मज्ञानी पुरुषोंद्वारा पूर्णरूपसे सेवित है, जिसे दूसरा कोई छीन नहीं सकता तथा जो ज्ञानखरूप, निर्मल, हिन्न, अजन्मा, अविनाशी, नित्य-सिद्ध, सम, परमार्थ सत्य तथा शान्त ब्रह्मपद है, वही तुम हो। तुम उस परमपदमें नित्य प्रतिष्ठित हो।

अहंमावना ही सबसे बड़ी अविधा है, जो मोक्षकी प्राप्तिमें रुकावट डालनेवाली होती है। मूढ़ मनुष्य उस अविधाने हारा ही जो मोक्षका अन्वेषण करते हैं, वह उनकी पागलेंकी-सी चेष्टा है। अज्ञानसे उत्पन्न होनेवाली अहंता ही अज्ञानकी सत्ताका पूर्ण परिचय देनेवाली है; क्योंकि जो तत्त्वज्ञानी शान्त पुरुष है, उसमें ममता या अहंता नहीं रहती। अहंताका मलीमाँति त्याग करके आकाशकी माँति निर्मल तथा मुक्त हुआ ज्ञानी पुरुष सदाके लिये निश्चिन्त हो जाता है; उसका शरीर रहे या न रहे, उसकी उपर्युक्त स्थितमें कोई अन्तर नहीं आता। जो तत्त्ववेत्ता पुरुष स्थितमें कोई अन्तर नहीं आता। जो तत्त्ववेत्ता पुरुष

भीतरकी मानसिक तरङ्गेंसे कभी क्षूच्य नहीं होता, बाहरसे भी अस्तंगत सूर्यकी भाँति शान्त रहता है और जिसे सदा प्रसन्तता बनी रहती है, वह मक्त कहलाता है। इष्ट और अनिष्ट वस्तुओंकी प्राप्ति होनेपर भी वह सदा शान्त बना रहता है-हर्ष और शोकके वशीभूत नहीं होता । व्यवहारमें संलग्न रहनेपर भी द्वैतमावका अनुभव नहीं करता तथा भीतरसे पूर्ण प्रमानन्दमें निमग्न रहता है । जैसे समुद्रमें जलरूप आधारकी सत्ता ही नावों या जहाजोंको क्रय-विक्रयकी वस्तुओंका दु:खद भार वहन करनेके लिये अवसर देती है. उसी प्रकार जीव और जगत्की जड सत्ता ही तृष्णाके पाशमें बँघे हुए मनुष्योंको इस जगत्में केवल दु:खका भार वहन करनेके लिये प्रेरित करती है। जो-जो वस्त्र संकल्पसे प्राप्त होती है, वह संकल्पसे ही नष्ट भी हो जाती है। इसलिये जहाँ इस संकल्पकी सम्भावना ही नहीं है. वहीं सत्य एवं अविनाशी पद है । विचार करनेसे जिन पुरुषोंके सम्पूर्ण विशेष ( भेदभाव ) शान्त हो चुके हैं, उनके लिये केवल अहंताका नाश करनेवाली मुक्तिका उदय होता है। उनका कुछ बिगडता नहीं। अज्ञानी पुरुषो ! मोक्षकी प्राप्तिके लिये भोगोंके त्यागः विवेक-विचार तथा मन और इन्द्रियोंके निग्रहरूप पुरुषार्थ—इन तीनके सिवा चौथी किसी वस्तका उपयोग नहीं है। अतः अनात्मवस्तका त्याग करके तुमलोग शीघ्र अपने आत्माकी ही शरणमें आ जाओ । (सर्ग २९-३०)

# निर्वाणकी स्थितिका तथा 'मोक्ष स्वाधीन है' इस विषयका सयुक्तिक वर्णन

श्रीविसष्टजी कहते हैं—स्वुकुलभूषण राम! ब्रह्मके अतिरिक्त न नाश है न अस्तित्व, न अनर्थ है न जन्म-मृत्यु, न आकाश है न श्रून्यता और न नानाल ही है। अर्थात् सब कुछ ब्रह्म ही है, उससे भिन्न कुछ भी नहीं। जैसे मिथ्या अवभासित होनेवाले संकल्पनगरका नारा किसी प्रकार सम्भव नहीं—क्योंकि वह तो मिथ्या है ही, फिर उसका विनारा कैसा, उसी तरह जगत् और अहंकार आदि भी असत् हैं, अत: उनके लिये 'नारा' राष्ट्रका प्रयोग नहीं होता; क्योंकि असत् वस्तु खयं ही विद्यमान नहीं रहती। खप्तपुरुषकी भाँति जिन

अज्ञानियोंकी दृष्टिमें यह संसार विद्यमान है, वे परुष तथा वह सृष्टि-सब-के-सब मगतणाकी जलतरङ्गके समान मिथ्या ही हैं। यही कारण है कि जो लोग असत्पदार्थोंको ही सत्-सा मानते हैं, उनकी उस मान्यताको हमलोग वन्ध्यापुत्रकी वाणीकी तरह निर्णयात्मक नहीं समझते । इसीलिये जलसे परिपूर्ण महासागरकी तरह तत्त्वज्ञानियोंकी पूर्णता कोई अपूर्व ही होती है-ने सदा चिदानन्दसे परिपूर्ण रहते हैं: क्योंकि वे द्रष्टा और दश्यांशके फेरमें नहीं पड़ते । वे व्यवहारयुक्त हों अथवा व्यवहारसून्य---किसी भी अवस्थामें पर्वतकी भाँति निश्चल और वागुरान्य स्थानमें रखे हुए समप्रकाशयुक्त दीपककी तरह एकरस रहते हुए सदा अपने खरूपमें ही स्थित रहते हैं ।

श्रीराम ! अज्ञानी पुरुष तो इस जगत्में वासनारूप ही है और वह वासना तत्त्वदृष्टिसे विचार करनेपर ठहरती नहीं; परंत कोई भी उस वासनाके असली खरूपपर विचार नहीं करता, इसी कारण यह संसार उपस्थित हुआ है। वास्तवमें तो जिस पुरुषको इस संसारका भ्रम है। वह असत् ही है और असत् पदार्थ तत्त्वदृष्टिसे देखनेपर मृगतृष्णाके जलकी भाँति लक्षित होता नहीं; फिर किसीके लिये भी कौन-सा संसार कहाँसे आ गया । 'यह सारा दृश्य जगत् सदृब्रह्म ही हैं ऐसा स्पष्ट ज्ञान हो जानेपर कल्याणमय ब्रह्मरूपका उदय होता है। जिसे परम पदमें विश्राम प्राप्त हो चुका है, ऐसे समदर्शी—तत्त्वज्ञानीके आचरणमें शान्तरूपता अथवा राग-द्वेषशून्य व्यवहार दोनों परिलक्षित होते हैं। अथवा जो निर्वाणरूप सप्तम भूमिकामें पहुँच चुका है, उस ज्ञानीकी शान्तरूपता ही अवशेष रह जाती है: क्योंकि वह तो वासनारहित मुनि हो जाता है, फिर वह व्यवहार कैसे कर सकता है। परंतु जबतक उस ज्ञानीका निर्वाण ( सप्तम भूमिकाकी प्राप्ति ) स्रदृढ़ नहीं हो जाता, तबतक वह राग-द्वेष और भय

आदिसे रहित हो व्यवहार करता है । तथा सप्तम भूमिकामें सुदृढ़ रूपसे स्थित हुए ज्ञानीका मन शान्त हो जाता है। उसके राग-द्वेष, भय, क्रोध आदि विकार सर्वथा नष्ट हो जाते हैं तथा वह मृनि होकर शिला न होते हए भी शिलाकी तरह सदा निश्चलरूपसे स्थित रहता है।

राधव ! आत्मा ही बाह्यताकी भावना करनेसे बाह्य और आत्मत्वकी भावना करनेसे आत्मरूप होता है, इसलिये परब्रह्म-तत्त्वमें तत-तत भावना ही उसके बाह्य और आन्तर होनेमें कारण है । अन्त:करणमें जो जाप्रत-खप्नादिकी विभ्रान्ति है, वही बाह्यता कही जाती है। वस्तुतः तो जैसे दुधको दो पात्रोंमें रख देनेसे उस दूधमें कोई मेर्द नहीं होता, उसी तरह खप्त और जाप्रत्में थोड़ा-सा भी अन्तर नहीं है । उनमें जो जाग्रतमें स्थिरता और स्वप्नमें अस्थिरताकी प्रतीति होती है, वह तो केवळ भान्तिमात्र है। उसी तरह जायतमें आधारता और खप्तमें आधेयता-की प्रतीति भी जल और उसकी तरङ्गकी भाँति भेदशून्य ही है। जैसे आत्माके अन्यखड़ानसे खप्तकालके पदार्थींमें भी अन्यताकी प्रतीति होती है और आत्मैक्यका ज्ञान हो जानेपर उस आत्मासे भिन्न कुछ नहीं दीखता, उसी तरह जाप्रत-कालमें जबतक शुद्ध आत्मतत्त्वका ज्ञान नहीं हो जाता, तभीतक पदार्थोंमें अन्यरूपता प्रतीत होती है । आत्मतत्त्वका बोध हो जानेपर तो सभी एकरूप-से ही दीखते हैं। परमात्माका जो कल्पनाओंसे रहित तथा शान्त रूप है, उसकी जिस-जिस रूपमें भावना की जाती है, वह उसी रूपमें परिणत हो जाता है। खप्रादिके ज्ञानके भलीभाँति शान्त हो जानेपर परमात्माका जो श्रद्ध रूप अवशिष्ट रहता है, उसे 'वह है' न तो ऐसा ही कह सकते हैं और न 'वह नहीं है' ऐसा ही कह सकते हैं; अतः वह वाणीका विषय नहीं है।

वत्स राम! चितिका जो बाह्य पदार्थोंकी ओर प्रसरण है, वह तो ( अज्ञानयुक्त ) अनुभवसे ही सिद्ध है । जब विद्यासे उस अनुभवका बाध हो जाता है, तब प्रस्वको असत पदार्थका अनुभव नहीं होता । उस समय उसके अनुभवमें यह बात आती है कि जैसे बाल्क असत्य प्रेतका अनुभव करता है, वैसे ही मैं भी व्यर्थ ही अवतक असत् पदार्थका अनुभव करता रहा । जब अपने अंदर 'यह मैं हुँ' ऐसा अनुभव होने लगता है, तब वह अहंभाव भी दु:ख (बन्धन ) का ही कारण होता है और जब अहंकारका अनुभव नहीं होता, तब वह मुक्तिका कारण बन जाता है: अत: बन्धन और मक्ति तो अपने ही अधीन हैं। श्रीराम ! जिस पुरुषकी वासना सुदृढ़ हो गयी है, वह जैसे संकल्पद्वारा रचित रूपालोक और मानसिक व्याधियोंका अनुभव करता है, उसी तरह असत् दु:खका भी खप्रद्रष्टाकी तरह आश्रय प्रहण करता है: परंत जिसकी वासनाएँ क्षीण हो गयी हैं, उसे जैसे संकल्प-शून्य रूपालोक और मानसिक व्याधियोंका अनुभव नहीं होता, वैसे ही वह प्रारन्धानुसार प्राप्त हुए दु:खका भी सोये हुए पुरुषकी भाँति उपभोग नहीं करता । इस-लिये जैसे देश, काल और क्रियाके सम्पर्कसे पदार्थीमें उत्पन्न हुई भावना पदार्थरूपताको प्राप्त होती है, वैसे ही वासना ही अत्यन्त सूक्ष्म होकर मुक्तिमें कारण होती है। जैसे आकाशमें उत्पन्न होनेवाले मेघ और कहरा आदि अत्यन्त सुक्ष्म हो जानेसे उसी आकाशके रूपमें परिणत हो जाते हैं, वैसे ही वासना अत्यन्त सूक्ष्म होकर मुक्तिके खरूपमें परिणत हो जाती है।

आसामें जो यह जगत् आदि भासित होता है, वह 'मैं कौन हूँ ?' और 'यह कैसे उत्पन्न हुआ ?' इस प्रकारके विचारसे ही शान्त हो जाता है । 'जब अहंताकी सत्ताका अभाव ही मोक्ष है, तब इतनेको ही छेकर मुह्लाका आश्रय क्यों ग्रहण किया जाय ?' ऐसा ज्ञान सत्सङ्ग और विचारसे शीघ्र ही प्राप्त हो जाता है । जैसे प्रकाशसे अन्यकारका और दिनसे रात्रिका विनाश हो जाता है, वैसे ही तत्त्वज्ञानीके सङ्गसे अहंता-रूपी बन्धन नष्ट हो जाता है ।

रघुनन्दन ! जैसे आकाशमें चाहे जितने घने बादल छा जायँ और महासागरमें तरक्कें उठने लगें, किंतु उनसे आकाश तथा महासागरमें किसी प्रकारकी हानि अथवा वृद्धि नहीं होती, उसी प्रकार सम्पूर्ण संकल्पोंसे रहित ज्ञानीको इष्ट-अनिष्ठकी प्राप्तिमें कुछ भी लाभ-हानिका अनुभव नहीं होता । समस्त विकारोंसे शून्य एवं परिपूर्ण-खरूप शान्त ब्रह्मका विचार कर लेनेपर—परमासाका यथार्थ ज्ञान हो जानेपर यह सारा जगत्-प्रपश्च मुगतृष्णाके जलकी माँति असत् सिद्ध हो जाता है । उस समय अहताका भी विनाश हो जाता है; तब भला, उस ज्ञानीको संसारके मनन आदिका भ्रम कहाँ, कैसे और किस कारणसे हो सकता है ।

#### जीवकी बहिर्मुखताके निवारणसे भ्रान्तिकल्पनाके निवर्तक उपाय तथा परलोककी चिकित्साका वर्णन

श्रीविसिष्ठजी कहते हैं—बस्स राम ! यदि सरपुरुषोंके समागमसे विकासको प्राप्त हुई अपनी बुद्धिरूप पुरुषार्थके द्वारा पुरुषको तत्त्वज्ञानकी प्राप्ति नहीं हुई तो फिर उसके अतिरिक्त उसकी प्राप्तिका दूसरा कोई उपाय नहीं है। एकमात्र अहंताको छोड़कर दूसरी कोई अविद्या है ही

नहीं । उसकी भावना न करनेसे जब उस अहंताका शमन हो जाता है, तब दूसरा कोई मोक्ष पाना शेष नहीं रह जाता अर्थात् अहंताका नाश ही मोक्ष है । पत्थरके सदश निश्चल वृत्तिवाले जिस पुरुषके लिये यह सारा जगत् असत् होता हुआ भी सत्की तरह शान्त हो गया है, उस महात्माको नमस्कार है। जिसका चित्त पर्धक्षमें पूर्णतया छीन हो गया है, उसे प्रत्यको सददा बाहरका ह्यान नहीं होता और भीतर चितिक्यताकी भावनासे उसकी संकल्प-शूत्य-सी अवस्था हो जाती है, जिससे उसके छिये यह सारा द्वय-प्रपन्न शान्त हो जाता है।

श्रीराम ! प्राणियोंके छित्रे हो व्याधियाँ वड़ी भयंकर हैं—एक तो यह लोक और दूसरा परलोक। स्योंकि इन्हीं दोनोंसे पीड़ित होकर सभी प्राणी भीपण दु:ख भोगते हैं। इनमें जो अज्ञानी जीव हैं, वे इस लोकमें व्याधिप्रस्त होनेपर उसके निवारणके लिये भोग-रहणी कतिसत औषधोंद्रारा जीवनपर्यन्त यथाञ्चित प्रयत्न करते हैं; परंतु परनेकङ्गी व्याविके छियं वे कुछ भी चिकित्सा नहीं करते । तथा जो उत्तम पुरुष हैं, वे परलोकरूपी महात्याधिकी चिकित्साके लिये सत्मङ्ग और आत्मविचाररूप अमृत-तुल्य शम, उपायोंद्वारा प्रयत्न करते हैं। जो लोग परलोकरूपी व्याविकी चिकित्साके लिंगे सदा सायधान रहते हैं। वे मोक्षमार्गकी उन्कट इच्छा उत्पन्न होनेपर अपनी शय-शक्तिद्वारा विजयी होते हैं । जो पुरुष इस छोकमं ही नरकरूपी व्याधिकी चिकित्सा नहीं कर लेता, वह रोगप्रस्त होकर 'औषधरहित स्थान ( नरक ) में जाकर फिर क्या करेगा । इसल्जिने अज्ञानियो ! तुनलोग इहलोककी चिकित्सामें ही अपने जीवनको यत गँवा दो । इसीके साथ-साथ आत्मज्ञान रूपी औपपोंद्वारा परलोककी भी चिकित्सा कर ले । धरे ! यह आय ती वायुक्ते वेगसे हिलते हुए पत्तेके ऊपर पड़े हुए छोटे-से जल-कणके समान क्षणभङ्गर है, अतः पूर्ण प्रयत्नपूर्वक शीव ही परलोकरूपी महाव्याधिकी चिकित्सामें वट जाओ; क्योंकि शीव ही यत्नपूर्वक परलेकरूपी महा-व्याधिकी चिकित्सा कर लेनेपर इस लोककी व्याधि तत्काल ही अपने-आप नष्ट हो जाती है ।

राघव ! जितने जन्तु हैं, वे सभी संविन्नात्र ( आत्माके ही ख़ख़्प ) हैं और उस संवितके संकल्पका जो विस्तार है, वही जगत है। ऐसा यह सारा जगत एक छोटे-से परमाणके गीतर सैकडों पर्वतोंके विस्तारसहित विद्यमन है । आलचितिका जो प्रसरण है, वह वाह्य तथा आन्तर विषय है । उन विषयोंका विस्तार चेतन-आकारामें ही अनुभव होता है, इसलिये जगत्का भ्रम कभी सत्य नहीं हो सकता । यदि मनुष्य अपने पुरुषार्थके चपत्कार-से भोगङ्गी कीचड़के समुद्रभें फँसे हुए अपने आत्माका उद्धार नहीं कर लेता तो फिर उसके उद्धारका दूसरा कोई उपाय नहीं है । जो भनुष्य अपने आत्माओं कावुमें नहीं ऋर सका है, अतएव विषयमोगरूपी दलद ठवें फँसा है, वही मृद्ध सम्पूर्ण आपत्तियोंका पात्र है। जैसे बाल्यावस्था जीवनकी प्रथम सीढ़ी मानी जाती है, वैसे ही मोगोंका सर्वथा त्याग, जो रागोंसे शान्ति प्रदान करनेवाळा है, नीक्षका प्रथम सोपान है; परंतु जो अज्ञानी हैं, उनकी जीवन-रूपी नदियाँ करुण-कन्दनोंसे युक्त होनेके कारण भयावनी होती हैं । उनमें बाह्यवृत्तियोंसे उत्पन्न अनेक प्रकारके विशोधस्त्रपी कल्लोल साथ-साथ बहुनेवाळी भँवरियाँ हैं । जैसे अज्ञानसे दो चन्द्रमा, वाल-वेताल, ग्रुगतुष्णाका जल और स्त्रपन-संसार—ये सभी प्रभट होते हैं. वेसे ही अज्ञानियोंके िये जीवकी बहिर्मुखताक कारण अनेक प्रकारके सर्ग उत्पन्न होते रहते हैं। संवित्की बहिर्मुखताके स्रवसे आकाश-मण्डलमें (गन्धर्व-नगर आदि ) बहुत-से जगत् सत्-से अनुभृत होने लगतं हैं: परंत विचार करनेपर वे सत्य नहीं ठहरते । संवित्का निर्वाण—-विद्युखताका न होना जगत्का अमाव है और संवितका उन्नीका जगत है। वास्तवमें तो न कुछ अंदर है न बाहर, जो कुछ है वह सर्वात्मक ब्रह्म ही है।

चिद्रूप, अजन्मा, अव्यक्त, एक, अविनाशी, ईश्वर, खाल और भावत्वसे रहित ब्रह्म ही सर्वत्र व्याप्त है । वह आकाशसे भी अव्यन्त शान्त है । जैसे आरमामें खन्मका अनुभव भ्रान्ति है, वैसे ही ब्रह्मरूपी समुद्रमें अविद्या-जित्त संसाररूपी तरक्कें भी भ्रान्तिरूप ही हैं । वास्तवमें तो परमारमामें न खप्त है, न सृष्टि ही है । वास्तवमें तो परमारमामें न खप्त है, न सृष्टि ही है । ब्रह्म एक ही है, उसमें न तो कोई आभास है, न चित्वरूप कोई दूसरा धर्म है और न जडता है । वह न सत् है, न असत् है; बित्वमावसे रहित है । वह न सत् है, न असत् है; बित्वमावसे रहित है । धुर्ते क स्थितिके अनुसार आचरण करनेवाले जिस सत्युरुषको यथार्थ आत्मक्कान उत्पन्न हो गया है, उसे मुनियोंमें श्रेष्ट कहा जाता है । जैसे संकल्प-जितन नगरकी सृष्टि पुनः उसका संकल्प न करनेसे नष्ट हो

जाती है, बैंसे ही विषयानुभवसे उत्पन्न अहंकाररूप जगत् पुनः अनुभव न करनेसे चिद्रब्रह्ममें छीन हो जाता है । वास्तवमें तो यहाँ किसी भी पदार्थका कोई खभाव है ही नहीं । ये जितनी अनुभृतियाँ हैं, वे सभी महाचितिरूप जल्की द्रवस्ररूपा हैं । ये ही अनुभृतियाँ महाचेतनरूपी वायुके स्पन्दन हैं तथा इन्होंको ब्रह्मरूपी आकाशकी शून्यता भी जानना चाहिये । जैसे वायु और उसका स्पन्दन—दोनों अभिन्न हैं, वैसे ही ब्रह्म और उसकी सृष्टिमें भी कोई भेद नहीं है । परंतु अपने खरूपकी भ्रान्ति हो जानेपर उनमें विभिन्नता प्रतीत होती है, यचिष वह खप्तमें देखी गयी अपनी मृत्युके समान असत्य है । जवतक ब्रह्मविचार स्पष्ट नहीं हो जाता, तभीतक यह भ्रान्ति रहती है; परंतु विचार स्पष्ट होते ही बह भ्रान्ति ब्रह्मरूपताको प्राप्त हो जाती है । ( सर्ग ३३ )

#### जगतके स्वरूपका विवेचन और ब्रह्मके खरूपका सविस्तर वर्णन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं---रघुकुलभूषण राम ! तुम ऐसा समझो कि धुखके प्राप्त होनेपर दु:खका और दु:खके प्राप्त होनेपर सुखका नाश हो जाता है; अत: ये दोनों ही नाशवान् हैं और जिसका नाश नहीं होता, वह अविनाशी आत्मा है । बस, अब इस विषयमें विशेष शास्त्रोपदेश करना व्यर्थ है । जिसके मनमें इच्छाओंकी परम्परा वनी हुई है, उसे सुख-दु:खादि अवस्य ही प्राप्त होते रहते हैं । इसलिये यदि उन सुखादि रोगोंकी भलीभाँति चिकित्सा करना अभिप्रेत है तो पहले इच्छाका ही परित्याग करना चाहिये। परमपदरूप परमात्मामें अहंकार और इस जगत्की भ्रान्ति है ही नहीं । वह तो शान्त, निरालम्ब, सर्वात्मक, अविनाशी मोक्षरूप है । वास्तवमें तो न अहं है, न जगत् है; क्योंकि जो शान्त और अद्वितीय है, वह तो सर्वात्नकरूप है । ऐसी दशामें उसमें क दिव और भोक्तव कैसे और कहाँसे सम्भव

हो सकते हैं। ज्ञान भी आत्मखरूप ही है, अतः जो कुछ दीखता है, वह सब तद्रुप ही है। इसलिये अहंकारसहित सारा जगत परमात्मासे अभिन है। एक आत्मा ही जब अज्ञानके कारण अनेकरूपताको प्राप्त हुआ-सा दीखता है, तब वही संसार कहलाता है और वह संसार खयं असत् है, इसी कारण तत्त्वदृष्टिसे विचार करनेपर उसकी सत्ता उपलब्ध नहीं होती । जैसे प्रवहणशील होनेके कारण सागर तरङ्गोंके रूपमें प्रतीत होता है, उसी तरह चिद्रुप होनेके कारण यह ब्रह्म ही अपनी मत्तासे निर्मल जगत्के रूपमें विकसित हुआ-सा जान पड़ता है । जैसे मेघाच्छादित आकाशमें वक्ष, हाथी, घोडे और मूग आदिका आकार परिलक्षित होता है, वैसे ही अवयव एवं आकाररहित परंब्रह्ममें सृष्टि और अहंकारका रूप दीख पड़ता है। यह सारा जगत् परब्रह्ममें उसका अवयव-सा प्रतीत होता है। रामभद्र ! उसकी उपमा यों समझो---जैसे वटवक्ष और

उसके बीजमें कार्य-कारणभाव है, वैसी ही कार्य-कारणता जगत् और ब्रह्ममें है । वस्तुतः तो न तुमलोग हो, न हमलोग हैं, न ये जगत् हैं और न आकाश आदि ही हैं; बिल्क सर्वोपद्रवश्-य अपरोक्ष ब्रह्म ही सर्वत्र अशोपक्षप्रसे वर्तमान है ।

रघुकुलतिलक ! जैसे वायु और स्पन्दनमें भेद-प्रतीति होती है, वैसे ही अद्वितीय ब्रह्म और जीवात्मामें भी अज्ञानसे भेद प्रतीत होता है; अत: इस विषयमें ऐसा समझना चाहिये कि चित्र और अचित्का भेददर्शन ही संसार है तथा अद्वितीय ब्रह्म और जीवात्माकी एकता ही मोक्ष है। इस प्रकार यह सारा निर्विकार परब्रह्ममय है, अतः इसे भी निर्विकार, आदि-अन्तरहित और निरामय ही समझो । संकल्पजनित नगरके समान द्वैताद्वैत-विकाररूप यह जगत जीवके अपने ही संकल्पसे उत्पन्न होता है और अपने ही संकल्पसे नष्ट भी हो जाता है। वस्तुत: इस जगत्-रूप ब्रह्ममें कुछ भी उत्पन्न नहीं होता-ठीक वैसे ही, जैसे जलकी तरङ्गका उठना वास्तवमें उत्पन्न होना नहां है और उसका नष्ट होना वास्तवमें नारा नहीं है: क्योंकि दोनों अवस्थाओंमें वह एकमात्र जल ही है।

रघुनन्दन ! क्षणमात्रमें ही एक देशसे दूसरे अत्यन्त दूर देशमें प्राप्त हुए संवित् ( ज्ञान ) का उन दोनों देशोंके मध्यमें जो निर्मल रूप होता है, वही परम्रक्ष परमात्माका सर्वोत्कृष्ट रूप है । जीवन्मुक्तोंकी स्थिति तथा आचारके अनुसार व्यवहार करते हुए उस निरामास, सत्य तथा वासना और इच्छासे रहित चित्स्वन्ह्पसे धुनेरु-गिरिकी तरह कभी चलायमान न होना ही विद्या है तथा भलीमाँति विवेक-विचारपूर्वक अन्वेषण करनेपर जिसकी उपलब्धि नहीं होती, वही अविद्या है । अविद्याका अभाव हो जानेपर क्या कहीं चिति और चेरयका भेद सम्भव हो सकता है ? अर्थात् नहीं । और भेदका अभाव हो जानेपर फिर चिति अपने

अंदर कैसे किसीको प्रकट कर सकेगी; इसिल्ये हात्ति—विषयदरून्य चिन्मात्र स्थिति ही खतः प्रकट होती है। वास्तवमें तो ब्रह्म और जगत् एक ही हैं, अज्ञानके कारण वे अनेक-से अर्थात् विभिन्न जान पड़ते हैं। अज्ञानसे ही सर्वय्यापी, परिपूर्ण तथा छुद्ध ब्रह्म अपूर्ण एवं अञ्चद्ध-सा प्रतीत होता है। वही ब्रह्म अञ्चानसे निर्विकार होते हुए विकारयुक्त, हान्त एवं समस्त्रप होते हुए अदान्त एवं विषम, सत् होते हुए अदस्य होनेके कारण असत्, तद्र्प होते हुए अतद्र्प, विभागरित होते हुए विमागवाळा, जडतारिहत होते हुए जडतायुक्त, निर्विवय होते हुए विमय्यी, अवयवश्रून्य होते हुए सावयव, खप्रकाश होते हुए घनान्यकार और पुरातन होते हुए नृतनके समान प्रतीत होता है। वह परमाणुसे भी अय्यन्त स्क्ष्म होकर जगत्-समृहोंको अपने उदरमें समेट लेनेवाळा है।

वतम राम ! वह अनन्त और अपार होकर भी किसी एक स्थानपर नियतरूपसे स्थित नहीं रहता तथा आकाश-में भी वनकी कल्पना और पर्वतका निर्माण करनेमें तत्पर रहता है। ( अर्थात असम्भवको भी सम्भव कर सकता है।) वह सङ्ग पदार्थोंमें सबसे सङ्ग, स्थूलोंमें सबसे स्थल, गरिष्ठोंमें सबसे अधिक गरिष्ठ और श्रेष्ठोंमें सबसे बढ़कर श्रेष्ठ है तथा कर्ता, कर्म और कारणसे रहित है | वह जगतुका उद्गमस्थान होकर भी नित्य अरण्यकी भाँति शून्य है और असंख्य पर्वतोंकी कठोरतासे यक्त होनेपर भी आकाशके लवांशसे भी कोमल है । वह प्रत्येक वस्त और प्रत्येक कालखरूप होकर प्रायः सबसे परे, प्राचीन होनेपर भी कोमल और नवीन, प्रकाशखरूप होकर भी अन्धकारके सदश मिलन और प्रलयकालीन तमखरूप होकर भी प्रकाशरूपसे सर्वत्र व्याप्त है। वह प्रत्यक्ष होते हुए भी आँखोंकी पहुँचके बाहर, परोक्ष होते हुए भी सामने उपस्थित, चिद्रुप होते हुए भी जड और जड होते हुए भी चिद्रप है। वह ब्रह्म अनहंभावरूप होकर अहंभाव और

अहंभावरूप होकर अनहंभाव तथा अन्यक्ष्य होकर आत्मरूप और आत्मरूप होकर अन्यरूप-सा स्थित है । इस चिड़पी परिपूर्ण सागरके भीतर ये त्रिमुदनरूपी तरहों, दवता ही जिनका खभाव है, स्फुरित-सी हो रही हैं । यह चिड्रप परमदेत्र यद्यपि देश-काल आदि अवयत्रोंसे रहित है, तथापि रात-दिन असदूप जगत्का वैसे ही त्रिस्तार करता रहता है, जैसे जल तरङ्गसमृहका । इस चिद्रपी जलकी जो द्रवता है वही जगत कहलाता है । उस जगत्के संवित-द्वारा उपलब्ध खादिष्ट रूप, रस आदि विषय ही अङ्ग हैं और वह भुवनरूपी आवर्तीसे यक्त है। इस उदीस चितिके प्रकाशित रहने-

पर सम्पूर्ण प्रकाशशील पदार्थोंकी श्री उसके सामने शान्त हो जाती है और पुनः उसीसे उत्पन्न भी होती है, जैसे सूर्य आदिके तेजसे उनका अपना प्रकाश । यह चिदाकारा रङ्गभूमिके समान है, इसमें नियति (ईश्वरका विवान ) म्हपी नर्तकी भुवन-रचनारूपी नाटकके विश्वमोंसे युक्त होकर अनवरत कार्यमें संख्य हो रात-दिन नाचती रहती है । इस परब्रह्म परमात्माका उन्मेप ही जगत्का सौन्दर्य है और निमेप ही प्रव्यका सचक है । वास्तवमं तो वह उन्मेप और निमेषसे रहित होकर अपने खब्दामें ही स्थित रहता है।

(सर्ग ३४-३५)

#### जीवनमुक्तिकी प्रशंसा तथा 'इच्छा ही वन्धन हैं और इच्छाका त्याग ही मुक्ति है' इसका सविस्तर वर्धन और उससे छटनेके उपायका निरूपण

श्रीवसिष्टजी कहते हैं---रघुकुळभूषण राम ! जितने अनर्थस्त्रस्य सांसारिक पडार्थ हैं, वे सभी जलमें आवर्त-की भाँति भिन्न-भिन्न रूप धारण करके चमत्कार पैडा करते हैं अर्थात इच्छाओंको उत्पन्न करके चित्तको मोहमें डाल देते हैं; परंतु जैसे सभी लहरें जलखरूप ही हैं, वैसे ही सम्पूर्ण पदार्थ वस्तुत: नश्वर खनावके ही हैं । जैसे बालककी चिन्तासे कल्पित यक्ष-पिशाच आदिका रूप उसके सामने आकाशमें दीख पहता है: परंतु मझ-जैसे जानीके लिये वह कुछ भी नहीं है. उमी तरह मेरी दृष्टिमें तत्वतः यह विश्व कुछ नहीं है. परंतु अज्ञानीके चित्तमें यही सत्य-सा प्रतीत होता है। यह विश्व पत्थरपर खुदी हुई पुत्रिक्वोंकी सेनाकी भाँति रूपालोक तथा बाह्य और आभ्य तर विवयसे शून्य है, फिर इसमें विश्वता कैशी ? परंतु अज्ञानियोंके लिये यह रूपालोक और मनन आदिसे यक्त प्रतीत होता है । श्रीराम! जगत्को जगद्रपसे जानना भ्रम है और इसे जगद्रपसे न जानना भ्रमशून्यता है। राघव! त्वत्ता और अहंता आदि सारे विश्वम-विळास शान्त, शिव तथा

शुद्ध ब्रह्मखरूप ही हैं, इसीलिने मुझे ब्रह्मके अतिरिक्त और कुछ भी नहीं दिखायी पड़ता---टीक वैसे ही जैसे आक्रारामें कानन दिर्शित्वर नहीं होता ।

श्रीरान ! जिसकी चेटा प्रारव्यप्राप्त कर्मोंमें कठपुतली-की तरह इच्छाशून्य तथा न्याकुलतारहित होती है, वहीं विशान्त मनवाला जीवन्युक्त मुनि है । जीवन्युक्त ज्ञानीको इस जगत्का जीवन वाँसकी तरह बाहर-भीतर-से शुन्य, रमहीत और वासनारहित प्रतीत होता है। जिसकी इस दर्य-प्रपञ्चमें रुचि नहीं हैं और हृदयमें जिसे दिन्यात्र अदस्य बहा ही अच्छा लगता है, उसने मानो शहर-भीतरसे शान्ति प्राप्त कर ली और वह इस भवन्तमस्से पार हो गया ।

रधनन्दन ! शानजोंका कहना है कि मनका इच्छा-रहित हो जाना ही समाधि है; क्योंकि मनको जैसी शान्ति इच्छाका त्याग कर देनेसे प्राप्त होती है. बैसी सैकड़ों उपदेशोंसे भी उपळव्य नहीं होती । इच्छाकी उत्पत्तिसे जैसा दु:ख प्राप्त होता है, वैसा दु:ख तो नरकमें भी नहीं मिलता; और इच्छाकी शान्तिसे

# कल्याण ः



श्रेषनागपर भगवान् विष्णु, खर्गमें इन्द्र और पातालमें प्रह्लाद ( उपशम-वन्तरण सर्ग ४२ )

जैसा सुख मिलता है, वैसे सुखका अनुभव तो ब्रह्मलोकमें भी नहीं होता । इसीलिये समस्त शाखों, तपस्याओं, यभों और नियमोंका पर्यवसान इतनेमें ही है कि इच्छा-मात्रको ही दु:खदायक चित्त कहते हैं और उस इच्छा-की शान्ति ही मोक्ष कहलाता है। प्राणीके हृदयमें जैसी-जैसी और जितनी-जितनी इच्छा उत्पन्न होती है, उतनी-उतनी ही उसके दु:खोंके वीजोंकी मूँठ बढ़ती जाती है तथा विवेक-विचारद्वारा जैसे-जैसे उसकी इच्छा क्षीण होती जाती है, वैसे-वैसे ही उसके दु:खोंकी चिन्तारूपी विषुचिका शान्त होती जाती है। सांसारिक विषयोंकी इच्छा आसक्तिवश ज्यों-ज्यों घनी मृत होती जाती है, त्यों-त्यों दु:खोंकी चिन्तारूपी विषेठी तरङ्गें बढ़ती जाती हैं। यदि अपने पौरुष-प्रयक्षके बलसे इस इच्छा-रूपी व्याधिकी चिकित्सा न की जा सकी तो मैं यह दढ़तापूर्वक समझता हूँ कि इस व्याधिसे छूठनेके लिये दूसरी कोई औषध है ही नहीं। यदि एक ही साथ सम्पूर्ण इच्छाओंका पूर्णतया त्याग न किया जा सके तो धीरे-धीरे थोडा-थोडा करके ही उसका त्याग करना चाहिये । रहना चाहिये इच्छा-त्यागके माधनमें संलग्न ही: क्योंकि सन्मार्गका पथिक दु:खभागी नहीं होता । जो नराधम अपनी इच्छाओंके क्षीण करनेका प्रयतन नहीं करता, वह मानो दिन-पर-दिन अपन-आपको अन्यकृपमें फेंक रहा है। इच्छा ही दु:खोंको जन्म देनेवाली इस संस्तिरक्षी बेळका बीज है। यदि उसे आत्मज्ञानरूपी अधिसे मळीमाँति जला दिया जाय तो यह पुन: अङ्गरित नहीं होती ।

रबुकुलभूपण राम ! इच्छामात्र ही संसार है और इच्छाका अवेदन—अभात्र ही निर्वाण है । इसलिये निर्यक नाग प्रकारके उलट-फेरपे न एडकर केवल

ऐसा यह करना चाहिये कि इच्छा उत्पन्न ही न हो। जिसे अपनी बुद्धिसे इच्छाका दिनाश करना दुस्ताच्य प्रतीत होता हो, उसके लिये गुरुका उपदेश और शास्त्र आदि निश्चयही निर्श्वन हैं। जैसे अपनी जन्म-भूषि जंगलमें हरिणीकी सुत्य निश्चित है, वैसे ही नानाविव दःखोंका विस्तार करनेवाळी इच्छाखपी विषके विकारसे युक्त इस जगत्त्में मनुष्योंकी पृत्य विल्कल निश्चित है । यदि मनुष्य इच्छाद्वारा बाळकों-जेसा मृढ न वना दिया जाय तो उसे आत्मज्ञानके छिने बहुत थोड़ा ही प्रयत करना पड़े । इसिंछ रे सब तरहसे इच्छाको ही शान्त करना चाहिये; क्योंकि उसकी शान्तिसे परम पदकी प्राप्ति होती है । इच्छारहित हो जाना ही निवाण है और इच्छायुक्त होना ही बन्धन है; इसलिये यथाराक्ति इच्छाको जीतन। चाहिये । भला, इतना करनेमें कौन-सी कठिनाई है ! जनमा जरा और मृत्युरूप करत और धैरके वृक्ष-समहोंका बीज इच्छा ही है। अतः उसे शमस्त्रपी अग्रिसे सदा थीतर-ही-भीतर जला डालना चाहिये । जहाँ-जहाँ हच्छाका अमाब है, वहाँ-वहाँ मुक्ति निश्चित ही है; अतः विवेक-वराग्य आदि उपायोंकी प्रातिपर्यन्त अपनी शक्तिके अञ्चलार उत्पन्न हुई इच्छाका सर्वथा विनाश कर डाळना चाहिने । इसी तरह जहाँ-जहाँ इच्छाका सम्बन्ध है, वहाँ-वहाँ पुण्य-पापमयी द्र:खराशियों तथा विरुद्धत भी हाओंसे शक्त बन्धन-पाशोंको उपस्थित ही समझो । ज्यां-ज्यों पुरुपकी आन्तरिक इच्छा शान्त होती जाती है, त्यों-त्यों उसका मोक्षके छिये कल्याणकारक साधन बढ़ता जाना है । विवेकहीन आत्माकी इच्छाकों जो मळीगाँति पूर्ण करना है, वही मानो संसाररूपी विप-वृक्षको सींचना है।

(सर्ग ३६)

#### तत्त्वज्ञान हो जानेपर इच्छा उत्पन्न होती ही नहीं और यदि कहीं उत्पन्न होती-सी दीखे तो वह ब्रह्मस्वरूप होती है—इसका सयुक्तिक वर्णन

श्रीवसिष्टजी कहते हैं--रघुनन्दन ! यदि आत्माके अतिरिक्त यहाँ कोई दूसरी वस्त विद्यमान हो, तब तो इच्छाप्रवंक उसे प्राप्त करनेकी चेष्टा की जाय: परंत जब उसके सिवा दूसरी किसी वस्तुकी सत्ता है ही नहीं, तब आत्मासे भिन्न किस पदार्थकी इच्छा कैसे की जाय १ वह चिदात्मा आकाशरूप है और खयं आकाश ही आकाशरूप विषय और उसका ज्ञाता है तथा आभास भी आकाशखरूप ही है---जगतका ऐसी दशामें यहाँ इच्छाका विषय ही क्या है। जहाँ निर्वाण है, वहाँ दृश्य-प्रपञ्च आदि नहीं रहते और जहाँ दश्य-प्रपद्ध वर्तमान है, वहाँ निर्वाणका रहना असम्भव है । इस प्रकार छाया और आतपकी भाँति इन दोनोंके परस्पर सहयोगका अनुभव नहीं होता। यदि ये दोनों एक साथ रहते तो परस्पर बाधित होनेके कारण दोनों असत्य हो जाते और असत्यमें निर्वाण रहता नहीं; क्योंकि निर्वाणका अनुभव अजर-अमर और दु:खरहित रूपसे होता है। अधम प्राणियो ! दृज्य-प्रपञ्च तो आत्माको बन्धनमें डालनेवाला है, अत: तुमलोग उसे भस्म क्यों नहीं कर डालते और स्पष्टरूपसे स्क्रिरत होती हुई परमार्थ-वस्तुका दर्शन क्यों नहीं करते।

जब कार्य-कारणभाव आदि सव वुळ ब्रह्मरूप ही भासने लगता है तभी इस विस्तृत चिन्मात्रस्वरूप प्रत्यगात्मामं ब्रह्मता सिद्ध होती है । अतः जो लोग इस एकमात्र चिदाकाशस्वरूप सर्वात्मक ब्रह्मके सर्वत्र व्याप्त रहते हुए ब्रह्मज्ञानके लिये अन्य साधनोंका अन्वेषण करते फिरते हैं, उन मृगरूपी शिष्योंसे हमारा कोई प्रयोजन नहीं है । जब न दुःख है न सुख है, जगत् भी शान्त और मङ्गलभय है तथा चिन्मात्रतासे भिन दसरी कोई बस्त है ही नहीं, तब इच्छा कहाँसे

उरपन्न हो सकती है। जैसे मिट्टीके बने हुए योद्राओंकी सेनामें मिट्टीके अतिरिक्त और कुछ नहीं है, बैसे ही सदात्मक जगत् और अहंता आदि दृश्य-प्रपञ्चमें ब्रह्मके सिवा और कुछ नहीं है।

श्रीरामजीने पूछा—सुनीश्वर ! यदि ऐसी बात है तब तो इच्छाका उदय हो या न हो; क्योंकि वह भी तो ब्रह्मरूप ही टहरी । ऐसी दशामें उसके विधि-निषेधसे कौन-सा प्रयोजन सिद्ध होगा !

श्रीवसिष्ठजीने कहा-श्रीराम! आत्मतत्त्वका यथार्थ ज्ञान हो जानेपर इच्छा ब्रह्मरूप ही हो जाती है. उससे भिम्न नहीं रहती; अत: तुमने जैसा समझा है, वह बिल्कुल सत्य है: किंत इस विषयमें मेरी यह बात और सनो। जब-जब आत्मज्ञानका उदय होता है, तब-तब इच्छा शान्त हो जाती है। जैसे सुर्योदय होनेपर रात्रि विलीन हो जाती है, वैसे ही आत्मज्ञान हो जानेपर इच्छा आदि सभी विकार शान्त हो जाते हैं। ज्यों-ज्यों ज्ञानका उदय होता है, त्यों-त्यों द्वैतकी शान्ति और वासनाका विनाश होता जाता है। ऐसी स्थितिमें मला, इच्छा कैसे उत्पन्न हो सकती है। सम्पूर्ण दृश्य पदार्थीसे वैराग्य हो जानेके कारण जिसकी किसी विषयमें इच्छा उत्पन्न होती ही नहीं, उस पुरुषकी अविद्या शान्त हो जाती है और निर्मल मुक्तिका उदय हो जाता है । फिर तो उसका दृश्य-प्रपञ्चविषयक वेराग्य और अनुराग--दोनों नष्ट हो जाते हैं। उस समय उसका एकमात्र ऐसा खभाव ही हो जाता है कि उसे द्रष्टा और दस्यकी शोभा रुचती ही नहीं । ऐसी परिस्थितिमें उस तत्त्वज्ञानीकी इच्छा और अनिच्छा---दोनों ही ब्रह्मखरूप ही हैं. इसमें तनिक भी संशय नहीं है अथवा तत्त्वज्ञानीमें अवस्य ही इच्छा उत्पन्न ही नहीं होती । यदि किसी मनुष्यको तत्त्वज्ञानकी प्राप्ति हो

गयी तो उसकी इच्छा शान्त हो जाती है; क्योंकि प्रकाश और अन्धकारकी तरह इच्छा और तत्त्वज्ञान-ये दोनों एक साथ रह ही नहीं सकते। और जिसकी सारी इच्छाएँ शान्त हो गयी हैं, उसको भला, कौन किस प्रयोजनके लिये क्या उपदेश दे सकता है। जो इच्द्राओंका श्लीण अत्यन्त हो जाना. प्राणियोंको आह्वादित करना आत्मानन्दका अथवा अनुभव है, वही तत्त्वज्ञानकी प्राप्तिका लक्षण है। तत्त्वज्ञानीको जब किसी भी भोगपदार्थमें खादका अनुभव नहीं होता, तब सारा दृश्य-प्रपन्न उसे फीका लगने लगता है। उस समय उसकी इच्छाका प्रसार रुक जाता है और तभी उसे मुक्ति भी मिल जाती है। तत्त्वज्ञान हो जानेसे जो एकता और अनेकता अर्थात् द्वैताद्वेतके प्रपञ्चसे मुक्त होकर शान्त हो गया है, उसके इच्छा और अनिच्छा आदि सभी भाव शिवात्मक---परब्रह्मखरूप हो जाते हैं । उसका न इच्छासे न अनिच्छासे, न सद्वस्तुसे न असद्वस्तुसे, न अपनेसे न परायेसे, न जीवनसे न मरणसे—यों किसीसे भी सरोकार नहीं रह जाता ।

रघुवीर ! जिसे निर्वाणका तत्त्व्वान हो गया है, उसके हृदयमें तो इच्छा उत्पन्न होती ही नहीं । यदि कदाचित् उसमें इच्छा-सी उत्पन्न हो भी जाय तो वह शाश्वत ब्रह्मखरूप ही होती है । 'यह जगत् न दु:खरूप है न सुखरूप, बल्कि अज, शिवखरूप और शान्त है'— ऐसी भावनासे जिसका अन्तःकरण शिलाकी भाँति सुदृद्ध हो गया है, उसे विद्वान्त्रेग तत्त्व्व कहते हैं । इस प्रकार पूर्ववर्णित परमात्मतत्त्वका निश्चय करके जो धीरात्मा योगी निरितशयानन्दखरूप परमात्माकी भावनासे विवको अमृतरूपमें परिवर्तित कर देनेकी भाँति दु:खका सुखरूपमें अनुभव करता है, वह प्रचुद्ध कहा जाता है। जगत्की सत्ताका अभाव समझमें आ जानेपर जब एकमात्र दश्यानुमवरहित चिन्मय आकाश ही सर्वत्र व्याप्त

दीखता है, तब सबमें समानरूपसे रहनेवाले, सौम्य, शान्त एवं आनन्दमय परमारमांमें स्थिति हो जानेपर जीवका अहंताका भ्रम मिट जाता है। यह जो कुछ चराचरात्मक जगत् दिखायी पड़ रहा है, वह सब शान्त चिदाकाशात्मक ब्रह्मरूप ही है। इसके सिवा और जो कुछ दीखता है, वह दूसरेके मनोराज्यके नगरकी तरह असत् है। खममें देखे गये नगर और बालकद्वारा कल्पित ग्रेतकी तरह यह जो कुछ दीख रहा है, उसमें असत्यताके अतिरिक्त और क्या है अर्थात् वह निश्चय ही असत्य है। चूँकि सत्य ब्रह्म ही 'अहम्ए' 'इदम्' आदि रूपसे असत्य-सा भासित होता है, इसलिये यह आन्ति भ्रान्तिप्रस्त पुरुषके विना ही स्फरित होती है; अत्रप्य वह असत्य है।

रामभद्र ! वास्तवमें तो चाहे इच्छा हो या अनिच्छा, सृष्टि हो अथवा प्रलय; इससे यहाँ न तो किसीकी कोई हानि है और न इससे कुछ लाभ ही है। ये जो इच्छा-अनिच्छा, सत्-असत्, भाव-अभाव और सुख-दु:ख आदिकी कल्पनाएँ हैं, इनमेंसे किसीका भी तत्त्वज्ञानीके चिदाकाशमें उत्पन्न होना सम्भव नहीं है । विवेकद्वारा प्राप्त हुई शान्तिसे तप्त हुए जिस विवेकीकी इच्छाएँ दिन-पर-दिन क्षीण होती जाती हैं, उसीको मोक्षका अधिकारी कहा जाता है। किंत जिस अविवेकीका हृदय इच्छारूपी छुरीसे विद्व हो गया है. उसमें ऐसी भीषण वेदना होती है, जिसे ये मणि. मन्त्र और महौषय आदि भी मिटानेमें समर्थ नहीं हो सकते । वस्तुतः तो इस परमात्मामें जगत् आदि कुछ भी पदार्थ न तो उत्पन्न होता है और न नष्ट ही होता है; बल्कि निदागत खप्तकी तरह केवळ प्रतिभासित होता है । प्रतिभासमात्र होनेके कारण पृथ्वी आदि कारणोंसहित इस देहकी भी सत्ता नहीं है. केवल चिन्मात्र ब्रह्म ही स्थित है।

रघुकुलतिल्क ! योगीलोग ज्ञानरूप सिद्धौषध-चूर्णके प्रयोगसे आधे क्षणमें ही जगत्को आकाशरूपमें और आकाशको तीनों लोकोंके रूपमें परिवर्तित कर देते हैं। जैसे आकाशमें सिद्धसंकलपद्वारा किएत असंख्य नगर गुप्तरूपसे स्थित रहते हैं, वैसे ही अनन्त चिन्मय परब्रक्षके संकल्पमें सहकों सृष्टियाँ अन्तर्हित रहती हैं। जैसे महासागरमें उठी हुई विशाल लहिंगि परस्पर संयुक्त होनेपर भी एक-दूसरीसे पृथक्-सी स्थित जान पड़ती हैं; परंतु वास्तवयें वे जलसे मिल नहीं हैं, वेसे ही महान् चेतन-ब्रह्ममें बहुत-सी बई-विश्व सिल वेही हैं होनेपर भी पृथक-सी स्थित हैं। वास्तवयें वे जलसे भिल नहीं हैं वेसे ही महान् चेतन-ब्रह्ममें बहुत-सी बई-विश्व सिल वेही हो शिर्म परस्पर निली हुई होनेपर भी पृथक-सी स्थित हैं। वास्तवयें तो वे उससे पृथक् महीं हैं। श्रीराम!सारे भूत-प्राणी अविनाशी परम शिक्खरूप ब्रह्ममें

## चेतन ही जगत है-इसका तथा तत्त्वज्ञानी और जगतके खरूपका वर्णन

श्रीवितिष्ठजी कहते हैं —श्रीराम ! ब्रह्मका खरूप सबसे स्क्ष है, इनलिये जो-जो क्स्नु जिस-जिस स्त्रपसे अत्यन्त अणुखरूप है, वह-वह उसी-उसी रूपमें सूक्ष्मथून ब्रह्मक्तु है । ऐसी दशामें ब्रह्मकरत्तु ही सर्वत्र वर्तमान है । जैसे घटादि पदार्थ अगल-वगल तथा उपर-नीचे सर्वत्र निष्टी ही है, उससे मिन्न नहीं, वैसे ही इस जगत्को जिसने जिस रीतिसे परीक्षा करके देखा, उसे वस्तुत: यह ब्रह्मखरूप ही दीख पड़ा । जैसे सुवर्णके भूगणादि सैकड़ों रूपोंमें परिवर्तित हो जानेपर भी उन रूपोंमें सुवर्णक ही वर्तमान रहता है, वह दूसरा चुळ नहीं हो जाता, वैसे ही शान्त ब्रह्मके अनेकों जगद्भाव तथा जीवमावमें परिणत होनेपर भी यह उनमें अपने शान्तब्रह्मस्स्प्रसे ही स्थित रहता है।

रावत ! जिस महात्मा पुरुपकी दृष्टिमें सारा विश्व ही निराकार चेतनाकारारूप ब्रह्ममें प्रतीत होता है, उस मनो-व्यापारसून्य योगीको किसी निमित्तसे किसी पदार्थकी इच्छा कैसे उद्यन हो सकती है ! जो पूर्णतया शान्त तथा विशेष-रूपसे इच्छाओंसे रहित हो गया है, उस सत्ता-असत्ता अर्थात् वेमन एवं दारिद्यको समानरूपसे देखनेवाले हानीकी महिमाका आकटन करनेमें कीन

स्थित हैं और उसीमें ये सारी सृष्टियाँ भी आकाशमें श्रून्यताके उछासकी भाँति खण्छन्दरूपसे स्थित हैं । राषव ! काल, उसके अन्तर्गत ब्रह्माण्ड-समृह, उसके भीतर चौंदह भुवन, उन भुवनोंमें 'अहं' 'स्वं' आदि भोक्ता, भोकाओंके भोगोंके साधनभूत इन्द्रियसमृह, इन्द्रियोंके विषय शब्द-स्पर्श आदि और अद्भुत मोग—यह सब कुछ एकनात्र शान्त, अज, अव्यय विदाकाश ही है—यों निश्चय हो जानेपर राग आदि किसी भी विकारका उत्पन्न होना सम्भय नहीं है। (सर्ग ३७)

सपर्थ हो सकता है। जो विश्वाद ज्ञानखरूप, आत्म-प्रकाशसम्पन और चिदाकाशरूप हो गये हैं, उनका न कुछ विगड़ता है और न कुछ बनता है; किंतु जो अज्ञानी उसके मृगतृष्णारूपी नदीके तटके समान भ्रान्त आत्मामें जन्म-मरण असत् होते हुए भी भ्रमवश सत्-से प्रतीत होते हैं। जब उनकी सम्यक्ररूपसे परीक्षा कर की जाती है, तब न तो भ्रान्ति रह जाती है, न परीक्षक रहते हैं और न जनन-मरणका ही नाम-निशान रह जाता है। उस समय केवल अविनाशी शान्त ब्रह्म ही रह जाता है। जो में हूँ, जो तुम हो, जो इच्छाएँ एवं दिशाएँ हैं, जो क्रिया, काल और आकाशादि हैं, तथा जो लोकालोक आदि पर्वत हैं, उन सबमें शिव-खरूप चिदाकाश ब्रह्म ही व्याप्त है। इसी तरह जो बाह्य और आन्तर त्रिपय हैं, जो भूत आदि तीनों काल हैं, जो जगत है तथा जो जरा, मरण और पीडा आदि हैं, वे सभी महाचिदाकाशखरूप ब्रह्म ही हैं। जो वासनारहित हो गया है, जिसे वर्तमान भोग नीरस माछम देते हैं और भावी भोगोंकी जिसे इच्छा नहीं है, ऐसे साधकके लिये सत्-शास्त्रके अतिरिक्त आत्मस्यवकी प्रातिका और हेत क्या हो सकता

रघुनन्दन ! जिसे संसारको क्षीण कर देनेवाले स्वाभाविक सत्य अर्थका साक्षात्कार हो गया है, वह पुरुष संकल्परहित हो जाता है; क्योंकि वह संकल्पको आत्मासे पृथक जानता ही नहीं, इसलिये यह संकल्पाभास असत् है। जिसके आवरण क्षीण हो गये हैं और जिसकी सारी इच्छाएँ शान्त हो गयी हैं, वह परमानन्दरूपी अमृतसे परिपूर्ण हो जाता है और निरतिशयानन्द-खरूप ब्रह्म-सत्तासे ही सुशोभित होता है । जैसे पूर्णिमाके चन्द्रमासे सारा आकाश-मण्डल उदीप्त हो जाता है, वैसे ही जिसकी बद्धि ज्ञानालोकसे प्रकाशित है और जो समस्त संदेहरूपी घोर अन्धकारात्मक कुहासेको छिन-मिन्न कर देनेके लिये वायुके समान है, उस पुरुषसे सारा देश उद्घासित हो उठता है। विचारजन्य तत्त्वज्ञानसे देखनेपर जिसका प्रत्यक्ष दर्शन नहीं होता, वह सदाके लिये सत्ताहीन है; इसलिये जगत्का रूप खरूपरहित है और ब्रह्म खयं अपने ही रूपमें स्थित है।

श्रीराम ! जैसे खाम्ब्रष्टा पुरुषोंको खाम सत्-सा प्रतीत होता है, बेसे ही अज्ञानियोंकी दृष्टिमें मेरा दृरिर भी सत् ही है; परंतु मेरी दृष्टिमें वह निश्चय ही उसी प्रकार असत् है, जैसे सुष्ठम पुरुषकी दृष्टिमें खाम । उसके

माथ जो मेरा व्यवहार होता है, वह ख-खरूपस्थित परव्रह्म-खरूप ही है: परंत वे जो कुछ देखते हैं, भले ही देखा करें. उनसे मेरा कोई प्रयोजन नहीं है। मैं अपने वसिष्टरूपमें तो कुछ नहीं हूँ, किंतु ख-खरूपसे परव्रक्षमें स्थित हूँ । यह व्यापक ब्रह्मसत्ता मानो तुम्हारे ही लिये वसिष्ठरूपसे प्रकट हुई है और मेरी यह वाणी भी ब्रह्म-सत्तारूप ही है । जिसे प्रतिकृष्ट दु:ख आदि भी अनुकृष्ट प्रतीत होते हैं, उस श्रद्ध ब्रह्मखरूप तत्त्वज्ञानीके हृदयमें न तो भोगोंकी इच्छा ही जाप्रत होती है और न मोक्षेच्छा ही । मनुष्योंका जो यह बन्धन और मोक्षका क्रम है. यह तो स्वभावके ही अधीन है। यह संसार-पीडा तो मोहके कारण ही उत्पन्न हुई है । कैसा आश्चर्य है जो गीके ख़रमें सागरका भ्रम हो रहा है। जब-जब ज्ञान-रूप सूर्य अपने पूर्ण प्रकाशसे स्थित होता है, तब-तब भोगरूपी अन्धकारका नाश हो जाता है और उसका अस्तित्व रहते दूर भी वह अनुभवमें नहीं आता । यों भोगान्धकारके नष्ट हो जानेपर बुद्धि आदि करणोंका समृह अज्ञानकी सत्तासे रहित हो जाता है और ब्रह्माकार-बृत्तिके प्रकाशसे उद्गासित हो उठता है। इसीलिये वह दीपकके प्रकाशकी तरह ब्रह्मभूत होकर चारों ओर भासित होने लगता है। (सर्ग ३८-३९)

# जीवनमुक्तके द्वारा जगत्के खरूपका ज्ञान, खभावका लक्षण तथा विश्व और विश्वेश्वरकी एकता और खात्मभूत परमेश्वरकी पूजाका वर्णन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—रघुनन्दन ! विषयभोग भवस्त्री महान् रोग हैं, भाई-बन्धु आदि सुदृढ़ बन्धन हैं और धन-सम्पत्ति महान् अनर्थके कारण हैं—यों समझकर अपने द्वारा आत्माम ही शान्ति-छाभ करना चाहिये । जैसे सुषुति-अवस्थामें पड़े हुए पुरुपको समझा भान नहीं होता और समझ्हाको सुषुतिका ज्ञान नहीं होता, बंसे ही ब्रह्मस्वस्त्पमें स्थित पुरुपको जगत्का भान नहीं होता और जगजालमें फँसा हुआ ब्रह्मसस्वस्त्रपसे अनिमन्न रहता है । परंतु जिसकी बुद्धि पूर्णतया शान्त हो गयी है तथा

जो जीवन्मुक्त तत्त्वज्ञानी है, वह ब्रह्म और जगत्के प्रकाशमान रूपको वैसे ही जानता है, जैसे जाप्रत् और खप्रद्रष्टाको क्रमशः उनके रूपकी जानकारी रहती है। तत्त्वज्ञानीको इस सम्पूर्ण जगत्के यथार्थ खरूपका ठीक-ठीक ज्ञान हो जाता है, जिससे वह शरत्काळीन मेधके समान शुद्धारमा होकर मळीमाँति शान्त हो जाता है।

रामभद्र ! जैसे जहाँ सूर्य रहेंगे वहाँ प्रकाशका रहना अवस्थम्भावी है, उसी प्रकार जहाँ तत्त्वज्ञानमयी बुद्धि रहेगी, वहाँ विषयोंसे पूर्ण वैराम्य रहेगा ही । यह जगद्ग्पी चित्र,

जो कर्ता, कर्म और करण आदि सामग्रियोंसे रहित, द्रष्टा, दश्य और दर्शनसे शून्य तथा उपादेय पदार्थीस हीन है, दीवालकपी आधारके बिना ही आविर्भत हुआ है । तत्त्रज्ञानकी प्राप्ति हो जानेसे जाग्रत-कालमें जो राग और वासनासे रहित सुप्रति-अवस्था प्राप्त होती है, उसे तत्त्वज्ञ पुरुष खभाव कहते हैं और उसमें परिनिष्ठित हो जाना मुक्ति कहलाती है। ऐसी निष्ठा प्राप्त हो जानेपर तत्त्वज्ञानीको कर्ता, कर्म और करणसे हीन, द्रष्टा, दृश्य और दर्शनसे श्रन्य तथा बाह्य और आभ्यन्तर विषयोंसे रहित ब्रह्म जगद्रपसे स्थित जान पड़ता है अर्थात् जगत् ब्रह्मखरूप ही प्रतीत होता है। उस समय उस ज्ञानीको ऐसा लक्षित होता है कि प्रकाशमान वस्तमें प्रकाशमान वस्तु प्रकाशित हो रही है, पूर्णमें पूर्ण स्थित है और हैताद्दैतरहित प्रत्यगात्मामें दैताद्दैतरान्य ब्रह्म ही अखण्ड एकरसरूपसे स्थित है। वस्तुतः तो ब्रह्मके सृष्टिरूपमें स्थित होनेपर भी आकाशमण्डलके सदृश शान्त एवं सत्यखरूप खयं परमात्मा ही अपने सत्यखरूपमें शिला-जठरकी भाँति अक्षुच्य हुआ स्थित है। जैसे भविष्यमें जिस नवीन नगरका निर्माण करना होता है. उसका नक्शा पहलेसे ही चित्तमें वर्तमान रहता है, उसी तरह यह पूर्ण प्रकाशखरूप जगत् ब्रह्ममें ही स्थित है। जैसे गन्धर्वनगर एवं तल-मलिनता आदि दोषोंका बाध हो जानेपर आकाश अकस्मात् ही अपने शून्यखभावसे दीखने लगता है, उसी तरह तत्वज्ञान हो जानेपर जब सृष्टि उत्पत्ति-विनाशसे रहित मिथ्या सिद्ध हो जाती है. तब हठात् आनन्द्धन ब्रह्म ही विशेषरूपसे भासित होने लगता है।

खुकुल्भूषण राम ! जैसे किसी सहायककी अपेक्षा किये बिना ही बायुमें स्पन्दन होता है और जैसे सूर्य आदिकी प्रभाका प्रसार होता है, वैसे ही यह जगत् परम्रक्ष परमात्मामें स्थित है और उसीसे प्रादुर्भृत होता है। जैसे जलमें द्रबन्ध, आकाशमें शून्यता और बायुमें स्पन्दन ओतप्रोत है. वेसे ही परब्रह्म परमात्मामें अनिर्वचनीय विवर्तरूप यह जगत् है। महाचिद्रप महाकाशमें जो यह जगत् भासित होता है, वह चिद्रप ही है, जो मणिमें उसकी निर्मलताकी तरह स्फुरित होता है। जैसे वायु और उसके स्पन्दनका भेद कथनमात्र है, वास्तविक नहीं, वैसे ही विश्व और विश्वेश्वरका भेद भी असत् रूप ही है। जो तीनों कालोंमें सत् है और जिसमें द्वैतकी सम्भावना नहीं है, वह महाचिन्मात्रखरूप ब्रह्म ही विश्व-रूपमें भासता है। वास्तवमें तो न विश्व ही सत् है और न विश्वका खरूप ही । जो रूप ब्रह्मका है, वही रूप जगत्का है तथा जो रूप आकाराका है, वही रूप उसके गुण सारी शून्यताका है; फिर इनमें द्वैत-होना असम्भव है । पत्थरपर ख़दी हुई सेनामें पाषाणत्वकी तरह एकात्मा, सर्वव्यापक, निर्मल, चिन्मात्र, सर्वस्वरूप परब्रह्म प्रमात्माके स्थित रहते कार्य-कारणकी विचित्रता कहाँसे और कैसे सम्भव हो सकती है तथा द्वैतके सम्भव न होनेके कारण आकारामें आकारासून्यता कैसे हो सकेगी।

बस्स राम ! ज्ञान-प्राप्तिक िल्ये पूर्ण विवेकरूपी उपचारसे यथाप्राप्त पूजन-सामप्रोद्वारा बुद्धपूर्वक खभाव-रूप परमेश्वरकी पूजा करनी चाहिये; क्योंकि विचार, शम, सस्सङ्ग और त्यागरूपी पुणोंद्वारा पूजित हुआ परमेश्वर तुरंत मोक्षरूपी फल प्रदान करता है । सज्जनशिरोमणे ! वह परमेश्वर तो अपना आत्मा ही है । एक-मात्र यथार्थ अनुभवरूपी पूजन-सामग्रीसे पूजित होनेपर, जो सर्वोत्तम मोक्ष-फल प्रदान करनेवाला है, वह आत्मा-रूपी ईश्वर जहाँ वर्तमान है, वहाँ उसे छोड़कर मला, कौन ऐसा मूर्ख होगा, जो किसी दूसरेका आश्रय ग्रहण करेगा । मनुष्यको अपने अंदूर शमरूपी अमृतके सिंचन-से विवेकको धीरे-शीरे ऐसा बढ़ाना चाहिये, जिससे वह विषयोंकी भान्तिसे पुनः नष्ट न हो जाय । उसे चाहिये कि वह देहकी सत्ताकी अवहेलना करके उसमें स्थित तास्विक वस्तुका साक्षाक्तार करे और लजा, मय,

विषाद, ईर्ष्या, धुख और दुःखपर संमानरूपसे विजय प्राप्त करे।

राधव ! जैसे संकल्पकी शान्ति हो जानेपर संकल्प-नगर सदाके लिये शान्त हो जाता है तथा जैसे जाप्रत् पुरुषके लिये खप्न नष्ट हो जाता है, वैसे ही आरम-ज्ञानीकी धिष्टमें यह सारा जगत् सदाके लिये अस्त-सा दीख पड़ता है। यदि कोई पुरुष अविधा-खरूप जिस-किसी काल्पनिक उपदेशसे भी कृतार्थ हो गया हूँ यो अपनेको मानने लगता है तो अज्ञानी होनेके कारण वह वास्तवमें अकृतार्थ ही है। मूर्खतासे विमोहित होनेके कारण ही वह अपनेको कृतार्थ समझने लगता है, परंतु दूसरे ही क्षण जब उसे नाना प्रकारके कष्ट आ घेरते हैं, तब उसे अपनी अकृतार्थताका ज्ञान होता है। विद्वानोंका मत है कि जो काल्पनिक उपाय है, वह क्षणभरमें ही भाव, अभाव और इच्छाके विश्रम-विलाससे दु:खदायी हो जाता है; अतः यह मोक्षका उपाय नहीं है। जगद्भमका पूर्णतया ज्ञान हो जानेपर जो वासनारहित स्थिति प्राप्त होती है, उसीको निर्वाण कहा जाता है। उसके प्राप्त होनेपर सम्पूर्ण विषय खतः ही नीरस हो जाते हैं। (सर्ग ४०-४२)

#### जगत्की असारताका निरूपण करके तत्त्वज्ञानसे उसके विनाशका वर्णन

श्रीवसिष्टजी कहते हैं---रघुवीर ! जो अज्ञानरूपी ज्वरसे मुक्त हो गया है और जिसका आत्मा ज्ञान-प्राप्ति-से शान्त हो गया है, उसका यही लक्षण है कि उसे फिर भोगरूपी जल रुचिकर नहीं लगता । जैसे खप्नमें दृष्टिगोचर हुए पदार्थ जाग जानेपर उस खन्नद्रष्टाको न तो किसी प्रकारका आनन्द देते हैं और न उसकी दृष्टिमें उनकी सत्ता ही रहती है, उसी तरह 'यह मैं हूँ, यह जगत् हैं इत्याकारक अममें अनुभूत हुए पदार्थ तत्त्वज्ञानीके लिये न तो आनन्ददायक होते हैं और न अपना अस्तित्व ही रखते हैं । जैसे विश्वमस्वरूप यक्ष और यक्षनगर वास्तवमें मिथ्या हैं, परंत परस्पर सहयोगी होनेके कारण वे सड़पसे स्थित दीखते हैं, वैसे ही अहंता और जगत् भ्रमरूप ही हैं । वस्तुत: तो वे मिथ्या ही हैं । जैसे आवरणश्रन्य होनेके कारण विश्रमरूपी यक्ष जंगलमें स्करित होते हैं, वैसे ही इन चौदह भुवनोंका भी स्फरण होता है । सत्ताकी उत्पत्तिसे शून्य यह विस्तृत दृश्य-प्रपञ्च द्रष्टात्मक ही है अथवा द्रष्टारूप नहीं भी है; क्योंकि परमार्थ चिद्रप सत् क्या कहीं तुच्छ दश्यरूपसे स्थापित किया जा सकता है ! अर्थात कदापि नहीं । जैसे वसन्तन्नातका

रसप्रवाह दृक्ष और लताओंके रूपमें दृष्टिगोचर होता है, वैसे ही अपने खरूपमात्रसे परिपूर्ण कर देनेवाळी आत्मसंविद् ही सृष्टि है।

रघुद्रह ! यह जो जगत्का आभास है, वह विशुद्ध चिन्मात्रका वेदनरूप ही है; फिर इसमें एकत्व और द्वित्वकी कल्पना कैसे हो सकती है: अतः तुम पूर्णरूपसे निर्वाणमें स्थित हो जाओ । सज्जनो ! तुमलोग चिन्मय आकाशरूप हो जाओ, परम रस निरतिशयानन्दका पान करो और निर्वाणानन्दखरूप नन्दनवनमें निश्राङ्क होकर निवास करो । अरे भ्रान्तबुद्धि मनुष्यो ! तुमलोग संसाररूपी काननकी इन अत्यन्त शून्य महस्थलियोंमें मगमरीचिकाके पीछे भान्त हुए हिरनोंकी तरह क्यों भटक रहे हो ? तुमलोगोंकी बुद्धि त्रिलोकीरूपी मृग-तृष्णाके जलकी चकाचौंधमें पड़कर अंधी हो गयी है और तुम्हारे हृदयको आशाने अभिभूत कर लिया है, अतः तमलोग व्यप्र होकर तृष्णाके पीछे मत दौडो । बाह्य और आन्तरिक भोगरूपी मृगतणाके जलका पान करनेवाले हिरनरूपी जीवो ! तुमलोग व्यर्थ ही परिश्रम करके अपनी आय मत गैंवाओ, मत गैंवाओ । यह जगत गन्धर्वनगरके समान है। इसमें विवेकका अपहरण करनेवाले महान् अहंकारसे युक्त होकर तुमलोग अपना विनाश मत करों । इन प्रुखखरूप दीखनेवाले सांसारिक विषयभोगोंको दुःखरूप ही समझों । मनुष्यों ! ये मानव-देह वायुके झेंकेसे चञ्चल हुई पीपलवृक्षकी ऊपरी शाखाके पत्तोंपर स्थित ओसकी बूँदोंके सहश क्षणमङ्कुर हैं, अतः तुमलोग इन अन्धकारपूर्ण गर्मशप्याओंपर शयन मत करों । आदि-अन्तरहित पारमार्थिक ब्रह्ममावमें लगातार शान्तमावसे स्थित रहों । ब्रष्टा-दृश्य आदि विरुद्ध समावरूपी दोषसे अपना विनाश मत कर डालो । यह संसार तो अज्ञानीकी ही दृष्टिमें सत्य है । वास्तवमें तो इसमें कुछ भी सत्य नहीं है । 'यह मैं हूँ और यह मेरा है' इस प्रकारक अभिमानरूपी आन्तिकी सर्वया शान्ति ही मुक्ति के और वह मुक्ति जिस-किसी भी प्रकारसे स्थित योगीकी अपनी सत्ता ही है ।

रघुकुलतिलक राम ! जो संसार-मार्गमें चलते-चलते थकावटसे चर हो गया है, उस पथिकके लिये निर्वाणता. वासनाशून्यता, त्रिविधतापशून्यता और उत्कृष्ट ज्ञान--ये शान्ति प्रदान करनेवाले विश्रामस्थान हैं । यह जगत्-रूपी पदार्थ परस्पर अनिर्वचनीय अर्थोंसे भरा हुआ है। इसे तत्त्वज्ञानी जैसा समझता है, वैसा मूर्ख नहीं जानते: और जैसा मूर्ख जानता है, वैसा तत्त्वज्ञानी नहीं समझते अर्थात् अज्ञानीके लिये यह द:खमय है और ज्ञानीके लिये आनन्दमय । जीवन्मक्त ज्ञानीके लिये भ्रान्तिकी शान्ति हो जानेपर जगतका खरूप भी नष्ट हो जाता है । उसकी दृष्टिमें तो अपने खरूपमें स्थित एकमात्र परब्रह्म परमारमा ही विद्यमान दीखता है । जैसे खब जले हुए घास-फ्रसोंकी भस्मराशि वायके वेगसे उड़कर न जाने कहाँकी कहाँ चली जाती है, बैसे ही सत्परुषोंकी संगतिसे आत्मखरूपमें विश्राम प्राप्त हो जाने-पर इस जगत्का अस्तित्व न जाने कहाँ विलीन हो जाता है । क्योंिक जो समस्त प्राणियोंकी रात्रिके समान है, उस परमानन्दमें संयमी पुरुष जागता रहता

है और जिस संसारमें प्राणी जागते रहते हैं, वह तत्त्वद्रष्टा ज्ञानीके लिये रात्रिके समान है । जैसे जन्मान्यको रूपका अनुभव नहीं होता, वैसे ही ज्ञानीको जगत्का अनुभव नहीं होता और यदि कदाचित् होता भी है तो वह भ्रमनुल्य एवं असद्गूप ही होता है । अज्ञानियोंके लिये दुःख-रूपसे प्रसिद्ध जो तीनों लोक हैं, वे अज्ञानियोंकी ही दिधमें हैं, तत्त्वज्ञानीकी दृष्टिमं उनका अस्तित्व नहीं हैं; क्योंकि वे सत नहीं हैं।

श्रीराम ! जैसे निर्दियोंका जल जबतक समुद्रमें नहीं मिल जाता, तबतक नदी, प्रवाह आदि सैकड़ों नाम-रूपोंमें व्यवहृत होता है, किंतु जब वह समुद्रमें मिल्कर एकाकार हो जाता है, तब एकमात्र जल ही कहलाता है, बैसे ही बाह्य और आभ्यन्तररूपमें जो अर्थों एवं अनर्थांका समुद्राय स्फुरित होता है, वह व्यापक मन ही है; क्योंकि उसीसे अर्थोंका आभास होता है । जैसे जल और उसकी तर्कुमें कोई भेद नहीं है, बैसे ही मन और सांसारिक पदार्थोंमें मिन्नता नहीं है; क्योंकि पवन और उसके स्पन्दनकी तरह इन दोनोंमेंसे एकका बाध हो जानेपर दोनोंका अभाव हो जाता है । इसिल्ये परमार्थतः इस असार संसारमें सांसारिक पदार्थ और मन—इन दोनोंके एकरूप होनेके कारण इनमेंसे एककी हाम्ति होते ही निस्तंदेह दोनों-के-दोनों साथ-ही-साथ तुरंत शान्त हो जाते हैं ।

संसारके सभी पदार्ष संकल्परूप ही हैं, इसिलिये विवेकी पुरुषको उनकी कामना नहीं करनी चाहिये । मन भी संकल्परूप ही है, इसी कारण सम्यक् ज्ञान हो जानेसे उन दोनोंकी शानित हो जाती है । जैसे मिद्रीकी मूर्तिम कोई पुरुष अज्ञानवश राष्ट्रताकी कल्पना कर लेता है, किंतु ज्यों ही विवेकसे उसे ज्ञात होता है कि यह मिद्री है त्यों ही उसकी शत्रुता और भय—दोनों उस मूर्तिसे निकल जाते हैं, बैसे ही ज्ञानीके ये अर्थ और मन—दोनों ही खतः नष्ट हो जाते हैं । जैसे पास ही सोये हुए पुरुषका खप्न और

डरपोक बच्चेके सामने दीखनेत्राला यक्ष असत है, उसी तरह प्रारब्धानुसार प्राप्त होनेवाले सुख-दुःखादि भोगोंका साधनभूत जगत्, संसारकाल, कालकृत जन्मादि विकार, उसका भोक्ता अज्ञानी और अज्ञानीके शब्दादि विषय---ये सभी असत् हैं । जैसे धीर-बीर पुरुषकी दृष्टिमें पिशाचबुद्धिका अस्तित्व नहीं रहता, वैसे ही ज्ञानीकी दृष्टिमें अज्ञानीके जगत्की सत्ता नहीं रहती । अज्ञानी तो चिरकालतक ज्ञानीको भी अज्ञ ही समज्ञता है; क्योंकि उसकी दृष्टिमें तो बन्ध्या भी पुत्र-पौत्रोंके विस्तार-द्वारा बढ़ती है, जो सर्वथा असम्भव है।

रामभद्र ! यह संसार तो मनसे ही उत्पन्न होता है और परमात्मज्ञानसे शान्त हो जाता है, परंतु मनष्य सीपीमें चाँदीके भ्रमकी भाँति संसारश्रममें पड़कर व्यर्थ ही कष्ट उठाता है। संसारके अभाव और परब्रह्म प्रमात्माके वास्तविक खरूपको यथार्थ जान छेना ही ज्ञान है। निर्वाणसे भिन्न 'अहम्' इत्याकारक भ्रमरूप

जो सत्ता है, वह तो दु:खका ही कारण होती है। इस अहंकारका खरूप मृगतृष्णाके जलके सदृश असत् एवं शून्य है-ऐसा ज्ञान हो जानेपर पूर्णतया शान्त हो जाता है । बोधखरूप परमात्मतत्त्वका ज्ञान न होनेसे यह अज्ञानी जीव देश-काल आदि सामग्रीके बिना ही चित्तताको प्राप्त हो जाता है। वस्तुत: तो यह आत्मा एक ही है । यद्यपि शुद्ध चिदात्मामें अज्ञान आदि किसीका होना सम्भव नहीं है, तथापि अज्ञानावस्थामें एक दूसरेके बोधनके लिये उसमें उसकी कल्पना कर ली जाती है । अतः तत्त्व-ज्ञानके द्वारा मूळाज्ञानका उपराम हो जानेपर जब महानुभात्रोंका अभिमान नष्टहो जाता है, तब वे ख-खरूपमें लीन हो जाते हैं । उन्हें निरतिशयानन्दकी प्राप्ति हो जाती है, जिससे वे शान्त एवं विक्षेपरहित होकर निरन्तर सचिदानन्दघन परमात्मामें ही समाधिस्थ रहते हैं। (सर्ग ४३)

श्रीरामजीने कहा-मुनिवर ! अब आप समाधिरूपी बृक्षके खरूपका, जो विवेकी पुरुषोंके जीवनोपयोगी फलोंसे सुशोभित, लताओंसे परिवेष्टित, पृष्पेंसे सुरभित और मनरूपी मृगको विश्राम देनेवाला है, क्रमशः वर्णन कीजिये।

श्रीवसिष्ठजी बोले—खुनन्दन ! मैं उस समाधिरूपी वृक्षका वर्णन कर रहा हूँ, सुनो । वह विवेकी पुरुषरूपी वनमें उत्पन्न हुआ है और ऊपरको बढ़ता ही जा रहा है। पत्रों, पुष्पों और फलोंसे लदा हुआ वह बृक्ष विवेकी-जनोंको सर्वथा जीवन प्रदान करनेवाळा है। विद्वानोंका कहना है कि दु:खके कारण अथवा स्वयं ही-जिस-किसी भी प्रकारसे इस संसारकपी वनसे उत्पन हुआ जो परम वैराग्य है, वही उस समाधिरूपी वृक्षका बीज है और चित्त उस वीजके उगनेके लिये उत्तम क्षेत्र है,

प्राणियोंके श्रान्त हुए भनरूपी मृगके विश्रामके लिये समाधिरूपी कल्पद्वमकी उपयोगिताका वर्णन जो ग्रमकर्म-समृहरूपी हलसे जोता गया है, रात-दिन ज्ञान्ति आदि जलसे सींचा गया है और प्राणायामरूपी जल-प्रवाहसे युक्त है। जब विवेकी-जनरूपी काननमें चित्तरूपी भूमि विवेकद्वारा परिष्कृत हो जाती है, तब संसारसे वैराग्यरूप समाधि-बृक्षका बीज खयं ही जाकर उस भूमिमें गिरता है । उस समय दृढ़ बुद्धिवाले पुरुषको चाहिये कि अपने चित्तरूपी भूमिमें गिरे हुए उस ध्यान-समाधिबीजको खेदरहित होकर यत्नपूर्वक सींचता रहे तथा कायिक, वाँचिक और मानसिक तप एवं दानसे, अमानित्व आदि गुणोंसे और तीर्थस्थानोंमें निवासरूपी शान्तिमयी वृत्तिसे उस बीजकी यत्नपूर्वक रक्षा करता रहे । इस प्रकार सिंचन पश्चात् जब उस बीजमें अङ्कर निकल आणे, तब उसकी रक्षाके लिये रखवाली करनेमें अत्यन्त निपुण संतोष नामक पुरुषको उसकी प्रियपत्नी मुदिताके साथ रक्षकरूपमें नियुक्त कर देना चाहिये । तत्पश्चात् उस अङ्करका विनाश कर डालनेके लिये ट्रट पड़नेवाले पूर्व-वासनाओंमें स्थित आशारूपी बिहुगों, पुत्र-कलत्रादिके अनुरागरूपी पक्षियों और काम-गर्व आदि गीघोंको उस रक्षकके द्वारा भगा देना चाहिये । फिर इस अङ्करके खेतसे अत्यन्त कोमल सत्कर्मरूपी झाड्ओंसे रजोगुणको तथा अचिन्त्य-ब्रह्मरूपी आलोक प्रदान करनेवाले विवेक-रूपी सूर्यकी धूपसे तमोगुणरूपी अज्ञानान्धकारको साफ कर देना चाहिये । उस अङ्करका विनाश कर देनेके लिये उसपर तरङ्गोंके समान चञ्चल एवं विनाशी सम्पत्तिरूपी नारियाँ तथा दुण्कृतरूपी मेघोंद्वारा प्रेरित वज टूटे पड़ते हैं, इसलिये धैर्य, औदार्य, दया आदि मन्त्रों तथा जप, स्नान, तप और दम आदिके सहयोगसे प्रणवार्थ-चिन्तनरूपी त्रिशुलके द्वारा उनका निवारण कर देना चाहिये । इस प्रकार जब उस ध्यान-बीजकी मलीमाँति रक्षा की जाती है, तब उससे विवेक नामक नवीन अञ्चर उत्पन्न होता है, जो जन्मसे ही उन्नति-शील और सौन्दर्यशाली होता है।

राघव ! तदनन्तर उस अङ्कुरसे अपने-आप दो पत्ते निकळते हैं, जिनमें एक है 'शाख-चिन्तन' और दूसरा है 'सरपुरुपोंका सङ्ग' । आगे चळकर जब यह संतोषरूपी लचासे वेष्टित और वेराम्यरूप रससे अनुरक्षित होता है, तब यह तना, दृहमूळता और समुन्नतिको धारण करता है । इस प्रकार शाख-चिन्तनरूपी वर्षोके जळसे आळावित होकर जब इसका हृद्य वैराम्यरूपी रसले परिपुष्ट हो जाता है, तब यह अपनी आयुके थोड़े ही समयमें परमोरकृष्ट उन्नतिको प्राप्त हो जाता है । धीरे-धीरे शाखार्थचिन्तन, सरपुरुष-समागम और वेराम्यरूपी रससे जब वह अत्यन्त हृष्ट-पुष्ट हो जाता है, तब राम-द्रेषरूपी बंदरींद्वारा क्षुव्य किये जानेपर वह जरा-सा भी किप्पत नहीं होता । तदनन्तर

विज्ञानसे अलंकृत आकारवाले उस वृक्षसे आत्मरससे सुशोभित तथा दूर देशतक विस्तार करनेवाली ये स्फुटता ( आत्मतत्त्वका स्पष्ट आविर्भाव ), सत्यता, सत्ता ( आत्मतत्त्वका स्पष्ट आविर्भाव ), सत्यता, सत्ता, ( आत्मतत्त्वका स्पष्ट आविर्भाव ), सत्यता, सत्ता, शान्तता, मैत्री, करुणा, कीर्ति और आर्यता आदि लताएँ ( शाखा-प्रशाखाएँ ) उत्पन्न होती हैं । यो गुणरूपी पत्तों तथा यशरूपी पुष्पोंसे लदी हुई इन लताओंसे समृद्ध हुआ वह ध्यानसमाधि-वृक्ष संन्यासी ( अहंकार-त्यागी ) के लिये पारिजात-सा बन जाता है अर्थात् कल्पवृक्षका काम करता है ।

रामभद्र ! इस प्रकार जब वह उत्तम ज्ञानरूपी ( समाधिरूपी ) बृक्ष लता, पळव और पुष्पोंसे विभूषित हो जाता है, यशरूपी पुष्पगुच्छोंसे उसकी अद्भुत छटा दीखने लगती है, उसमें गुणरूपी पल्लव लहलहाने लगते हैं और उसकी आकृति प्रज्ञारूपी मञ्जरियोंसे सुशोभित हो जाती है, तब वैराग्य-रसको टपकानेवाला वह वृक्ष दिन-पर-दिन आगामी ( मूलाज्ञानके उच्छेदक ब्रह्मसाक्षाकाररूपी ) ज्ञानका प्रदाता होता है । उस समय वह वर्षाकालीन मेघकी तरह सारी दिशाओंको शीतल कर देता है और सम्पूर्ण सांसारिक तापको वैसे ही शान्त कर देता है, जैसे दिनमें प्रकट हुए सूर्यके तापको रात्रिमें चन्द्रमा शान्त कर देता है। जैसे मेघोंकी घटा छाया पैदा कर देती है, वैसे ही वह बुक्ष उपशमरूपी छायाका विस्तार करता है । वह उपशम चित्तको ऐसा सुदृढ़ बनाता है, जैसे पूर्वी हवा बादलको घना कर देती है। वह आत्मज्ञानके मूलवन्धको वैसे ही अपने-आप सुरह कर लेता है, जैसे कुलपर्वत अपने मुलको । तथा वह अपने ऊपर 'क्रीवल्य' नामक फलके उत्पन्न होनेमें सहायक शानि आदि माङ्गलिक पुष्पगुच्छों-की रचना करता है। पुरुषक हृदय-काननमें जब प्रति-दिन छायावितानसे संयुक्त विवेकरूपी कल्पवृक्ष वृद्धिगत होता रहता है, तब भूतलके त्रिविध तापोंका हरण

करनेवाली बुद्धिरूपी लता उल्लिसित हो उटती है और उससे तुषारगर्भके समान मनोहर शीतलता प्रकट होती है। उसी छायामें मनरूपी मृग, जो अनेक जन्मोंमें मटकनेवाला प्राचीन बटोही है और मार्गमें नानावादियों-के कोलाहल्से व्यप्न हो गया है, संसाराटवीमें भटकते-भटकते थककर—यहाँ विश्राम पाकर सुखकी साँस लेता है।

राधवेन्द्र ! सत्तामात्र ही जिसका आत्मा है, ऐसे पुरुषरूपी चमडेका अपहरण करनेके छिये काम आदि छ: रात्र उसके पीछे पडे हैं और वह नाना प्रकारके असार शरीरादि-रूप कॅटीली झाड़ियोंमें अपनेको छिपाता फिरता है, जिससे उसका मुख छिन-भिन हो गया है। वासनारूपी वायसे प्रेरित होकर संसाराटवीमें भटकता मनोमूग अहंतारूपी मृगमरीचिकाकी ओर सर्वदा दौड़ते रहनेसे अन्तः करणकी तृष्णारूपी विषके दाहरी अत्यन्त व्याकुल हो गया है। बड़े-बड़े भोगोंमें यह आदरबुद्धि रखनेवाला है । इसी कारण दर देशमें उत्पन्न हुए हरे-हरे तुणरूपी विषयोंके लिये दौडते रहनेसे इसका शरीर जर्जर हो गया है और पुत्र-पौत्रके पालनकी व्यप्रतासे संतत होकर यह अनर्थरूपी गड्डेमें जा गिरा है । सम्पत्तिरूपी लतामें फँसकर जब यह लड्खड़ाकर गिर पड़ता है, इस समय प्राप्त संकटोंसे इसका शरीर घायल हो जाता है और जब यह ताप-शान्तिके लिये तृष्णारूपी सहावनी सरिताके निकट जाता है, तत्र हर्ष-शोक आदि तर्क्नोंसे आहत होकर दूर जा पड़ता है । फिर यह व्याधिरूपी दुष्ट व्याघोंके भयसे भाग छूटनेमें ही लग जाता है । उस समय इसे दैव---प्रारब्धकी कुछ भी सम्भावना नहीं रहती, जिससे वह मानो व्याध आ पहुँचा है-इस प्रकारके भयसे अपने आकारको संकुचित कर लेता है।

राजकुमार ! यह मनोमुग ज्ञानेन्द्रियोंके आखादके विषयभूत स्थानोंसे उत्पन्न दु:खरूपी वाणोंसे भयभीत, काय-कोधादि शत्रुओंके आक्रमणसे व्यप्न और प्रस्थरके

प्रहारके सददा दु:खानुभवके संस्कारोंसे युक्त है। खर्ग-नरकरूपी ऊँचे-नीचे स्थानोंमें वारंबार चढ़ने और गिरनेसे यह अत्यन्त व्याकुल हो गया है । काम-क्रोचादि त्रिकार-रूपी पत्थरोंकी निरन्तर चोट लगनेसे इसका शरीर च्र-चर हो गया है। तृष्णारूपी सुन्दर छता-कुञ्जोंमें प्रवेश करते-करते इसकी देह क्षत-विक्षत हो गयी है । इससे परमात्माकी मायाका कुछ भी ज्ञान नहीं है, इसलिये इसने अपनी बुद्धिसे नाना प्रकारके व्यवहारोंकी कल्पना कर ली है । जिसे काबुमें लाना अत्यन्त कठिन है, ऐसे कामरूपी गजेन्द्रकी गर्जनासे यह भयभीत हो गया है और इन्द्रियसमूहरूपी गाँवमें पहुँचकर पुनः डरके मारे भागनेमें ही तत्पर है । विषयरूपी अजगरोंके विषैले फुक्तारोंसे इसे मुर्च्छा है । यह कामुक कामिनीरूपी भूमिमें पहुँचकर प्राय: विषयरससे अत्यन्त मर्दित हो गया है। क्रोधरूपी दावानलसे दग्ध हो जानेके कारण इसकी पीठपर छाले पड गये हैं. जिसकी गरमीसे यह छटपटा रहा है और विषयोंमें बारंबार भ्रमण करनेके कारण भीषण द:खोंकी प्राप्तिसे इसके भीतर भी जलन हो रही है । अपने आत्मामें संलग्न नाना प्रकारकी अभिलाषाएँ ही मानो मच्छर हैं। जो इसे डँस जानेके लिये इसके पीछे पड़ गये हैं। भोगोंके लोभसे उत्पन मनोहर प्रमोदरूपी सियार बहुत दिनोंसे इसके पीछे दौड रहा है। एक तो यह यों ही अपने कर्म और कर्तृत्वके चक्करमें पड़कर उदभान्त हो गया है, ऊपरसे दखितारूपी सिंह इसका पीछा कर रहा है। यह आसक्तिरूपी व्यामोहके पत्र-कलत्रादिमें वडासेसे अंधा हो गया है, जिससे इसका शरीर कपटरूपी पर्वतशिखरसे छुढ़ककर गड्ढेमें गिर रहा है। मानरूपी सिंहकी दहाइसे इसका हृदय काँप उठा है. जिससे यह भयभीत हो गया है और प्रसिद्ध मृत्युरूपी व्यान्नके प्रहार करनेपर अगस्त्य-पुष्पकी तरह सुखपूर्वक विदीर्ण करनेपोस्य दीख रहा है। निर्जन वनमें गर्वरूपी अजगर इसे शीष्र ही निगळ जानेके ळिये ताक लगाये बैठा है। अनेक-विय कामनाओंकी सिद्धिके लिये यह जहाँ-तहाँ अपने यवाङ्कर-तुल्य दाँतोंको छिपाता फिर रहा है अर्थात् दीनता प्रकट कर रहा है। युवावस्थारूपी प्रियतमा पत्नीने क्षणभर मित्र-सा आलिङ्गन करके इसका परित्याग कर दिया है तथा झंज्ञावात-सहश्र कुपित हुई हिन्द्रयोंने इसे नरकादि दुर्गम स्थानोंमें ले जाकर डाळ दिया है। इस प्रकारका यह मनोमृग जब जन्मान्तरार्जित पुण्यके उदयसे कभी शमादि साधनसे युक्त होकर इस पूर्शेक्त समाधिवृक्षके नीचे आ जाता है, तब वह वैसे ही

विश्राम-सुखका अनुमव करता है जैसे रातके अन्यकार और शीतसे पीड़ित प्राणीको सूर्योदय होनेपर आनन्द प्राप्त होता है।

श्रोताओ ! आत्मज्ञानसे शून्य मूर्बलोग ताली, तमाल और मौलसिरीके बृक्ष-गुन्मोंमें बने हुए विश्रामस्थानोंमें प्रचुर पुष्पोंके विल्ञासरूपी हासांके समान तुच्छ अनित्य मोगोंमें फँसे रहनेके कारण जिस निरितश्यानन्दका नाम भी नहीं जान पाते, उस मोक्ष नामक परम आनन्दको तुमलोगों-का अपना मनरूपी मृग इस समाधि-बृक्षके नीचे आनेसे प्राप्त कर सकता है। (सर्ग ४४)

#### ध्यान-ब्रक्षपर चढ़नेका कम और उत्तरोत्तर परमोच्च स्थानपर आरूढ़ होते हुए परमानन्दस्वरूपकी प्राप्तिका वर्णन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं---शत्रुसूदन राम ! इस प्रकार जब इस मनोम्रगको उस समाधि-वृक्षकी छायामें विश्राम-संख्का अनुभव होने लगता है, तब वह उसीसे प्रेम करने लगता है, और किसी वृक्षके नीचे नहीं जाता । तदनन्तर इतने समयके बाद वह विवेकप्रणी समाधि-वृक्ष धीरे-धीरे अपने भीतर स्थित पारमार्थिक आत्मखरूपभूत मोक्षफलको प्रर्णरूपसे प्रकट करता है । तब उस उत्तम बृक्षकें नीचे बैठा अपना यह मनोमृग उस ध्यानद्रमकी शाखाओंके अग्रभागमें लटकते हुए मोक्षरूपी पावन फलको देखता है। उस फलका आखादन करनेके लिये विशाल अध्यवसायसे यक्त तथा जड दृश्य वर्गका अत्यन्त अभाव कर देनेवाला विरक्त पुरुष ही उस बृक्षपर चढ़ता है। उस उत्तम फलको प्राप्त करनेकी इच्छासे विवेकपूर्ण ध्यान-वृक्षपर चढ़ा हुआ पुरुष पुरानी केंचुलका परित्याग करनेवाले साँपकी तरह अपने प्राक्तन संस्कारोंका त्याग कर देता है। वह अपनेको उस ऊँचे स्थानपर चढा हुआ देखकर अइहास करने लगता है और विचारता है--- 'ओह ! इतने समयतक

में कैसा दीन बना रहा। उस समय वह करूणाश्व आदि जिनका खरूप है, ऐसी उस बुक्षकी शाखाओं के मध्यमें भ्रमण करता हुआ छोमरूपी सर्वको वश्में करके सम्राट्की उपेक्षा करता है और न अग्रासकी इच्छा; बिल्क सम्पूर्ण बृत्तियों उसका अन्तःकरण चन्द्रमाकी भाँति सौम्य एवं शीतछ हो जाता है। उसकी दृष्टिमें खी, पुत्र, मित्र और धन-सम्पत्ति आदि सारे पदार्थ जन्मान्तरमें प्राप्त हुए अथवा खप्तमें उरपन्न हुएके समान छगले छगते हैं। उन्मचकी चेष्टाके समान जिसका आकार है तथा जो तरङ्कोंकी तरह क्षणमङ्कुर आधारवाछी है, ऐसी संसाररूपी नर्दाकी चाळोंको अपने सामने उपस्थित देखकर वह हैसता है। उसमें छोकेंवणा, दारेवणा, वित्तेपणा आदि कोई भी एकणा नहीं रहती। अधूर्वपदमें विश्वान्त होनेके कारण वह

अविषदसे वहाँ—'अभयं सत्त्वसंद्युद्धिर्श्वानयोगव्यवस्थितिः।'
 ( गीता १६ । १-६ में वर्णित )
 वैवीसम्पत्तियोंका ग्रहण हैं ।

जीता हुआ ही मृतक-तुल्य हो जाता है। उसकी दृष्टि केवल शुद्ध-बोधस्तरूप सर्वोत्कृष्ट उस परमात्मज्ञानरूप फल्पर ही लगी रहती है, जिससे वह परमोच्च स्थानपर आरूढ़ हो जाता है। संतोषरूपी अमृतसे परिपुष्ट हुआ वह पुरुप अपनी पूर्वदशाका वारंवार स्मरण करके अनर्थस्ररूप अर्थोंक (धनोंके) नाश हो जानेपर भी परम संतष्ट ही रहता है।

रघुनन्दन ! इस प्रकार परमार्थरूप फल प्रदान करनेवाली उस महापदवीपर गमन करता हुआ वह ज्ञानी पुरुष वाणीके अगोचर भूमिका---जीवनमुक्त-स्थितिको प्राप्त हो जाता है । दैववश बिना प्रयत्न किये ही कहींसे अकस्मात् भोगोंके प्राप्त हो जानेपर भी वह उनसे विरक्त ही रहता है। वह मौनी पुरुष सांसारिक वृत्तियोंसे उपराम, उन्मत्तकी तरह आनन्दयुक्त और अंदरमें परिपूर्ण मनवाला होकर किसी अनिर्वचनीय स्थितिको प्राप्त हो जाता है। वह योगी पुरुष आकाशकी तरह समतायुक्त होकर सम्पूर्ण दश्य-बुद्धिका परित्याग करके निरतिशयानन्द ब्रह्मभावरूप फलको प्रहण करता है, उसीका आनन्द लेता है, उसीका अनुभव करता है और उसीसे परितृत होता है। इस प्रकार जो लोकैपणासे विरक्त हो गया है, दारैषणाका त्याग कर चुका है और धनैषणासे पूर्णतया मुक्त हो गया है, वही उस परम-पदमें विश्राम पाता है। जिस पुरुषकी दृश्य-पदार्थीमें आत्यन्तिकी विरक्ति देखी जाती है, वही तत्त्वज्ञानी है: क्योंकि अज्ञानीमें दृश्यका त्याग करनेकी सामर्थ्य ही नहीं है । आत्मनिष्ठ होनेके कारण जो तृष्णासे रहित हो गया है तथा तीनों एवणाओंका परित्याग कर चुका है, उस ज्ञानीका ध्यान इच्छा न रहते हुए भी अपने-आप होता रहता है।

रघुवीर ! विषयोंसे जो आत्यन्तिक विरक्ति है, बही समाधि कहलाती है । जिसने उसका सम्पादन कर ल्या, वह निश्चय ही मनुष्यरूपमें परव्रक्ष है, उसे हमारा प्रणाम है । जिसकी विषय-विरक्ति अत्यन्त सुदृह हो गयी है, निस्संदेह उसके ध्यानको इन्द्रसहित देवता और असुर भङ्ग करनेमें समर्थ नहीं हो सकते । बुद्धिमानो ! विश्व शब्दका अर्थ तो मूखोंके लिये ही है, वह पण्डितोंका विषय नहीं है; इसलिये जिस भूमानन्द ब्रह्ममें तत्त्वज्ञानी और मूर्ख तथा विश्व और विश्वेशका अभेदरूपसे मान होता है, उसीमें तुमलोग भी विश्राम करो । क्योंकि इस जगत्में मनन आदि भूमिकाओंमें आरूढ़ होनेकी इच्छावाले विवेकियों अथवा आत्मसाक्षात्कारादि भूमिकाओंमें आरूढ़ हुए सिद्धोंमेंसे किसीने भी पदार्थोंमें परमात्मासे अतिरिक्त सत्ता-असत्ता अथवा हैत-अहैतका निर्णय नहीं किया है।

इस निर्वाणकी प्राप्तिके लिये तीन उपाय हैं-एक शास्त्रार्थिचन्तन, दूसरा तत्त्वज्ञानियोंकी संगति और तीसरा ध्यान । इनमें उत्तरोत्तर श्रेष्ठ है। यद्यपि जगद्-भ्रान्ति निर्मूळ है, तथापि जिस ज्ञानसे उसका शीव ही विनाश नहीं हो जाता, उस ज्ञानसे मनुष्यका अज्ञान उसी प्रकार नहीं दूर होता, जैसे चित्रलिखित अग्निसे सर्दी नहीं भिटती। जैसे अज्ञानीके अज्ञानके कारण जगद्-भ्रम बढ़ता जाता है, वैसे ही तत्त्वज्ञानीके ज्ञानके प्रभावसे वह भ्रम नष्ट हो जाता है। तत्वज्ञानीके चित्तमें जगत्की स्थिति और स्फरणा चित्त-प्रकाशखरूप ही भासती है: क्योंकि बोध हो जानेपर ज्ञानीकी दृष्टिमं निस्संदेह न तो अहंकार रह जाता है और न जगत्की स्थिति ही रहती है । उसको तो परमप्रकाशस्त्ररूप जगत्की कोई अपूर्व ही स्थिति भासती है, परंतु जो पूर्ण ज्ञानी नहीं है, उसका चित्त सुखे और गीले काष्ट्रकी भाँति बोध और अबोध दोनोंसे संयुक्त रहता है । इन दोनों ज्ञान और अज्ञानमें जो भाग प्रबल होता है, वह तद्रप होकर ही रहता है; किंतु तत्त्वज्ञानी जगत्के भाव-अभावकी सत्यता-को बिल्कुल नहीं मानता । (सर्ग ४५)

#### ध्यानरूपी करपद्रुमके फलके आख़ादनसे मनकी स्थितिका तथा मुक्तिके विभिन्न साधनींका वर्णन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--रघुनन्दन ! जब परमार्थरूप-फलका ज्ञान हो जाता है और मुक्तिकी स्थिति दढ़ हो जाती है, तब बोध भी अज्ञानका बाध हो जानेसे शीव्र ही असद्रूप और मनोमृग परमार्थ-रूप हो जाता है। उस समय उसकी पूर्वकालकी मृगता-विपयरूपी तृणोंके अन्वेपणकी खभावता--न जाने कहाँ विद्धत हो जाती है और अनन्त परमात्मखरूपका प्रकाश करनेवाली परवार्थ-दशा ही शेष रह जाती है। मनस्ता---मननखभावता न माछुम कहाँ विलीन हो जाती है और निर्वाध, विभागरहित, सर्वन्यापक, पूर्ण, विद्युद्ध, सदूषिणी परमानन्दमयता ही रह जाती है । उस समय परमार्थखरूपताको प्राप्त होकर मन न जाने कहाँ चला जाता है तथा वासना. कर्म, हर्ष, अमर्प आदि भी कहाँ चले जाते हैं-इसका कुछ भी पता नहीं चलता। जिसे सम्पूर्ण भोगोंसे विरक्ति हो गयी है, जिसकी इन्द्रिय-वृत्तियाँ पूर्णतया शान्त हो गयी हैं, सम्पूर्ण दस्य जिसके लिये नीरस हो गया है, जो अपने आत्मामें ही रमण करनेवाला है, जिसकी मनोवृत्तियाँ क्रमश: नष्ट हो गयी हैं तथा जो बिना प्रयासके ही विश्रान्ति प्राप्त कर चुका है, ऐसे योगीकी समाधि स्वत: ही सिद्ध हो जाती है; फिर इस विषयमें विचार ही कौन चलावे।

विश्रमोंसे जो दृढ़ वैराग्य है, वही ध्यान कहलाता है और वही जब भलीभाँति परिपक्ष हो जाता है, तब बज़के समान सुदृढ़ अर्थात् वज़ध्यान हो जाता है। यह जो भोगोंसे वैराग्य है, यही अङ्कुरित होनेपर ध्यान कहा जाता है और पीठवन्धसे सुवद्ध होनेपर उसीकी समाधि संज्ञा होती है। जो दृश्यप्रपश्चके खादसे मुक्त हो गया है और जिसे सम्यग्जानकी प्राप्ति हो चुकी है, उस मुनिकी तो अविराम निर्विकल्प समाधि लगी रहती है। जब

भोग अच्छे नहीं लगते, तब सम्यग्ज्ञानका उदय होता है और जिसे विषय-भोग रुचिकर नहीं लगते, वह ज्ञानी कहा जाता है। जिस ज्ञानीको अपने खभावमें विश्राम प्राप्त हो चुका है, उसका खभाव मोगी कैसे हो सकता है; क्योंकि आत्मविरुद्ध खभाव ही भोग है। फिर उस खभावके क्षीण हो जानेपर भोगिता कहाँसे और कैसे प्राप्त हो सकती है। श्रीराम! साधकको चाहिये कि वह पहले वेदान्त श्रवण करे, फिर खाध्याय करे, तरपश्चाद प्रणव आदिका जप करे। तदनन्तर समाधिमं लीन हो। समाधिसे विरत होनेपर वह थका हुआ साधक पुन: पूर्ववत् श्रवण, पाठ और जपका ही आश्रय ले।

राघवेन्द्र ! जो संसारका भार ढोते-ढोते अत्यन्त थक गया है और संकटोंको होलते-झेलते जिसका शरीर जर्जर हो गया है, अतएव विश्राम करना चाहता है, उसके उस विश्राम-ऋमको सुनो । जैसे पथिक यज्ञ-यूपोंसे दूर हट जाता है, वैसे ही ऐसा पुरुष अज्ञानियोंको दूरसे ही त्याग देता है और तत्त्वज्ञानियोंका अनुगामी होकर स्नान, दान, तप और यज्ञ आदिका अनुष्ठान करता है तथा सदा परोपकारमें तत्पर रहता है, जिससे 'परप्रज्ञानग' कहा जाता है। वह सभी जनोंका प्रिय तथा शास्त्रानुकुल पवित्र कर्मोंका रसिक होता है और सभीके साथ सौम्य व्यवहार करता है। ऐसे पुरुषकी नवीन संगति, जो नवनीतस्थळी---- मक्खनके समान खच्छ, स्नेहभरी, कोमल, मनोहर और सुखाद होती है, सम्पर्कमें आनेत्राले जनको सुख प्रदान करती है। विवेकी पुरुपके चरित्र, जो चन्द्रमाके किरणसमृहकी तरह अत्यन्त शीतल और पवित्र होते हैं, सुननेवाले मनुष्यको पूर्ण रूपसे शीतल कर देते हैं।

सत्पुरुषोंके सङ्गसे जैसी निर्भय शान्ति प्राप्त होती है,

वैसी शान्ति राशि-राशि पुष्पोंसे भरे हुए उचानखण्डोंमें भी नहीं मिछती। विवेकी पुरुषोंकी संगति मन्दाकिनीके जलकी तरह छोगोंके पापोंका प्रक्षाटन करके विशुद्धता प्रदान करती है। संसार-सागरसे पार जानेकी इच्छावाले विरक्त विवेकी पुरुषोंके समागमसे मनुष्यका हृदय वैसे ही शीतल हो जाता है, जैसे हिम और पुष्पहारोंसे निर्मित घरोंमें निवास करनेपर होता है। क्रमशः किये गये न्यायोचित निष्काम कर्मसे बद्धि विश्वद्ध हो जाती है और बुद्धिके निर्मल होनेपर जैसे खच्छ दर्पण प्रतिबिम्बको तरंत धारण कर लेता है, वैसे ही मनुष्य शास्त्रोंके अभिप्रायको अपने अन्त:करणमें यथार्थरूपसे प्रहण कर लेता है। फिर विवेकी पुरुषके हृदयमें शास्त्रार्थ-रससे सुशोभित उत्तम प्रज्ञा उन्नतिको प्राप्त होती है। जिसका आत्मा साध-समागमसे ग्रद्ध तथा शास्त्रार्थ-चिन्तनसे परिमार्जित हो गया है, वह प्राज्ञ पुरुष परम शोभा पाता है। प्राज्ञ पुरुष शास्त्र और सत्पुरुषोंके सङ्गक्ता ऐसा अनुसरण करता है. जिससे इनमें अत्यन्त आसक्ति होकर इन्हींका अनुभव होता रहता है । क्रमशः सज्जनताको प्राप्त करके वह शास्त्रार्थकी भावनासे पूर्णतया भावित हो जाता है। फिर भोगोंका तिरस्कार करके वह पिंजरेसे छटे हुएकी तरह शोभा पाने लगता है । भोगोंके पीछे दौड़ना बहुत बड़ा दुर्भाग्य है, इसलिये दिन-पर-दिन उसका त्याग करनेवाले विवेकी पुरुषके द्वारा उसका कुल उसी प्रकार चमकने लगता है, जैसे चन्द्रमासे तारोंका समह।

राघव ! जिन्होंने तीनों लोकोंको तृग-गुल्य समझ
लिया है, उनकी प्रशंसा महात्मालोग वेसे ही
करते हैं, जैसे खर्मलोकमें खर्मवासी कल्पष्टक्षका गुण
गाते हैं। ऐसा पुरुष भूतल्पर उदित हुए चन्द्रमाके
समान होता है, अतः जिनके नेत्र विस्मयसे उत्कुळ हो
गये हैं, ऐसे साधु-महात्मा सौहार्दवश उसका दर्शन
करनेके लिये आते हैं। भोगोंके प्रति उसकी
आदरखुद्धि सदाके लिये नष्ट हो जाती है। इसलिये

न्याययुक्त भोगोंके प्राप्त होनेपर भी बह उनका आदर नहीं करता । तदनन्तर जैसे स्वास्थ्य चाहनेवाळा व्यक्ति वैद्यका आश्रय ग्रहण करता है, उसी प्रकार सर्वोत्कृष्ट कल्याणकी प्राप्तिके ळिये वह खयं ही सत्सङ्ग करता है। उस सत्सङ्गके परिणामख्यरूप उसकी बुद्धि परम उदार हो जाती है, जिससे बह अस्यन्त निर्मळ जळ्याळे सरोवरोंमें प्रविष्ट हुए गजराजकी तरह शास्त्रार्थ-चिन्तनमें निमग्न हो जाता है। जैसे सूर्यदेय अन्धकार-पीड़ित प्राणीको अपने निकट आनेपर अपने प्रकाशसेपूर्ण कर देते हैं, वैसे ही सज्जन पुरुष अपने सम्पर्कमें आये हुए मनुष्यको विपत्तियोंसे उवारकर देवी सम्पत्तियोंसे यक्त कर देता है।

जो विवेकी है, उसकी बुद्धि पहलेसे ही दूसरेका घन प्रहण करनेसे विरत रहती है; क्योंिक उसे प्रारब्धानुसार प्राप्त हुए अपने ही धनसे संतोष रहता है तथा पर-धनके ग्रहणसे विरत एवं संतोषामृतसे परिपूर्ण हुआ वह क्रमशः अपने सार्थोंकी भी उपेक्षा कर देना चाहता है। वह याचकको कण, पिण्याक (खली) और शाक आदि जो कुळ अपने पास मीमृद्ध रहता है, वह सब दे देता है। यहाँतक कि उसी अभ्यासयोगसे वह अपना मांस भी दे डालता है। विवेकी पुरुषको चाहिये कि पहले वह पर-धनके ग्रहणसे यह्नपूर्वक विरत हो जाय। जब इसका पूर्णतया अभ्यास हो जाय, तब उसे विवेकत्वलसे खार्थमात्रसे आसिक्त हटा लेनी चाहिये।

श्रीराम! जैसे सरोजर वर्षाके जल्से ही मरता है, उसी तरह मनुष्यका अन्तःकरण संतोषसे ही परिपूर्ण होता है। जैसे वसन्त ऋतुके आगमनसे सुन्दर पुष्पोंसे लदे हुए वृक्षोंसे वन लहलहा उठता है, वैसे ही साधु पुरुष संतोषसे ही गम्भीर, शीतल, मनोहर, प्रसन्न और रसशालिनी ओजखिताको पाकर शोभित होने लगता है। किंतु जो असंतुष्ट है और सदा धनके

छिये छाछायित रहता है, उसकी प्रकृति दीन हो जाती है और वह पादपीठ (खड़ाऊँ या पनहीं) की रगड़से पिसे हुए कीड़ेकी माँति चेष्टा करता रहता है तथा एक दु:खसे दूसरे दु:खको प्राप्त होता रहता है।

जो धनके लोभी होते हैं, उनकी आकृति विकृत हो जाती है । उन्हें क्षुट्य समुद्रमें गिरे हुए तथा ल्हरोंके धपेड़ोंसे व्याकुल हुए जीजोंकी माँति कभी खस्थ स्थिति प्राप्त नहीं होती । अर्थसम्पत्ति और नारी—ये दोनों ही उत्ताल-तरङ्गोंकी तरह क्षणविष्यंसी हैं और सर्पके फनकी छत्रच्छायाके समान हैं, अतः कौन विद्वान् इनमें मन लगायेगा । धनके उपार्जन और रक्षणमें जो यातनाएँ

मोगनी पड़ती हैं, उन्हें जानता हुआ भी जो मृढ़ धनकी अभिलाषा करता है, वह मनुष्य होते हुए भी पशु-नुल्य है; अतः उसका स्पर्शतक नहीं करना चाहिये। अ जो संतोषरूपी हँसुआसे मनके बाह्य इन्द्रिय-व्यापारोंको और आन्तरिक संकल्प आदिको एक साथ ही काट डालता है, उसका क्षेत्र—ज्ञानवीजकी उत्पत्तिका स्थान हृदय—प्रकाशित हो उठता है। पुरुषको चाहिये कि पहले संसारसे किरक्ति प्राप्त करे। वैराग्य हो जानेपर सत्पुरुषोंका सङ्ग और शास्त्रोंका अभ्यास करे। शास्त्रोंके अथोंकी हृद मावना करके भोगोंसे दूर रहे। तब कहीं उसे संतोष सुदृढ़ होता है और उसकी हृद्धतासे प्रसार्थतत्वकी प्राप्ति होती है। (सर्ग १६-१७)

## वैराग्यके दृढ़ हो जानेपर पुरुषकी स्थिति, आत्माद्वारा विवेक नामक दृतका भेजा जाना, विवेकज्ञानसम्पन्न पुरुषकी महिमा तथा जीवके सात रूपोंका वर्णन

श्रीवासिष्ठजी कहते हें—रघुकुल्यमूषण राम! जब संसारसे विरक्ति सुदृढ़ हो जाती है, सपुरुषोंका सङ्ग प्राप्त हो जाता है, बुद्धिद्वारा शाखों—'तत्त्वमिस' आदि महावाक्योंके अर्थका ज्ञान हो जाता है, भोगोंकी रुण्णा नष्ट हो जाती है, विषय नीरस लगने लगते हैं, साधुताका उदय हो जाता है, प्रकाशमय आत्मा प्रत्यञ्च हो जाता है तथा हृदयमें आत्मोदयकी पूर्ण भावना हो जाती है, उस समय विवेकी पुरुष उसी प्रकार धनकी कामना नहीं करता, जैसे लोग अन्धकारको नहीं चाहते और जो सम्पत्ति उसके पास षहलेसे मीजदूर रहती है, उसे वह सूखी एवं जूँठी पत्तल्की तरह त्याग देता है। यद्यपि इन्द्रियोंके भोगरूपी विषय बारंबार उसकी इन्द्रियोंके सम्पर्कमें आते हैं, तथापि उसे उनका अनुभव नहीं होता; क्योंकि उसका मन

तथा जानक सात रूपाका वणन
सर्वथा शानक सात रूपाका वणन
सर्वथा शान्त हो गया रहता है । अतः विवेकी
पुरुष एकान्त स्थानोंमें, दिशाओंके छोरोंमें, सरोवरोंमें,
काननोंमें, उचानोंमें, पुण्य-प्रदेशोंमें अथवा अपने ही घरोंमें,
मित्रोंकी विळासपूर्ण क्रीडाओंमें, रुचिर वाटिकाओंमें,
आयोजित भोजनादि व्यापारोंमें तथा शाखोंके तर्कपूर्ण
विचारोंमें आसक्ति न होनेके कारण वहाँ चिरकाळतक
स्थित नहीं रहता । यदि कहीं वह उन स्थानोंमें कुछ
देरतक टहर गया तो वहाँ भी वह तत्त्वक्रका ही
अन्वेषण करता है; क्योंकि वह विवेकी, पूर्ण शान्त,
इन्द्रिय-निम्नही, खात्माराम, मौनी और एकमात्र
विज्ञानखरूप ब्रह्मका ही कथन करनेवाळा होता है ।
इस प्रकार अभ्यासके बळसे वह शान्त विवेकी पुरुष खयं
ही परमपदखरूप परमात्मामें विश्राम प्राप्त कर लेता है ।
राघव ! बोधके विना न तो अथोंकी उपळिट्टा हो

सम्पदः प्रमदाश्चीव तरङ्गोत्तुङ्गमङ्खुराः । कस्त्वास्वहिकणच्छत्रच्छायाद्य रमते बुधः ॥
 अर्थोपार्जनरश्चाणां जानन्नपि कदर्थनाम् । यः करोति स्पृहां मृदो न्युप्द्यं तं न संस्पृहोत् ॥
 ( नि० प्र० उ० ४७ । ४९-५० )

सकती है और न पदार्थींके अभावकी ही सिद्धि होती है--ऐसी आन्तरिक अनुभूतिका जो विषय है, उसे परमपद कहते हैं । एकमात्र बोधके साथ अत्यन्त घनिष्ठ सम्बन्ध होनेके कारण जहाँ वस्तुतः न बोधता है, न पदार्थ है और न पदार्थींका अमान है, उसे तुम प्रमपद समझो । जिन्हें परमात्मतत्त्वसाक्षात्काररूप परमपदमें विश्राम प्राप्त हो चका है तथा जो मनोलयकी अवस्थाको पहुँच चके हैं। ऐसे सजनोंको विषय उसी प्रकार नहीं रुचते, जैसे हृदयहीन पत्थरोंको दुधके खादका अनुभव नहीं होता । जैसे दीपक अन्धकारका नाश कर देता है, वैसे ही निर्मल प्रमातमपदमें स्थित ज्ञानी पुरुष अपने हृदयस्थित अज्ञानरूपी अन्धकारको तथा बाहरी राग, द्वेष, भय आदिको दूर हटा देता है । जिसमें तमोगुणका सर्वथा अभाव है, जिसके सम्पूर्ण अंश रजोगुणसे रहित हो गये हैं तथा जो सत्त्वगुणको भी छाँघ चुका है, वह मनुष्यरूपमें सूर्य है; अतः उसे प्रणाम करना चाहिये । ये जितने चराचर जीव तथा भूत-प्राणी हैं, वे सव-के-सब स्वेच्छानुसार उपहार-सामग्री प्रदान करके निरन्तर उसी आत्माका प्रजन करते हैं । इस प्रकार जब अनेक जन्मोंतक यथाभिमत इच्छासे यह आत्मा पूजित होता है, तब अपने पुजारीपर प्रसन्त हो जाता है। फिर तो प्रसन्त हुआ खयं देवाधिदेव महेरवररूप आत्मा पूजककी शुभ कामनासे उसे ज्ञान प्रदान करनेके लिये अपने पावन दूतको त्ररंत प्रेरित करता है।

श्रीरामजीने पूछा—मुने ! परमेश्वररूप आत्मा किस दूतको प्रेरित करता है और वह दूत किस प्रकार ज्ञानोपदेश करता है—यह मुझे वतलङ्ये।

श्रीविसिष्टजीने कहा—रामभद ! आत्मा जिस दूतको प्रेरित करता है, उसका नाम विवेक है, वह सदा आनन्द देनेत्राळा है । वह अधिकारी पुरुषके हृदयरूपी गुफामें वैसे ही स्थित हो जाता है, जैसे आकाशमें चन्द्रमा । वही विवेक वासनायुक्त अज्ञानी जीवको ज्ञान प्रदान करता है और धीरे-धीरे इस संसारसागरसे उद्वार कर देता है । यह ज्ञानरूप अन्तरात्मा ही सबसे बड़ा परमेश्वर है । वेद-सम्मत जो प्रणव है, वह इसी-का बोधक शुभ नाम है । नर, नाग, सुर, असुर—सभी जप, होम, तप, दान, पाठ, यज्ञ और कर्मकाण्डद्वारा नित्य इसीको प्रसन्न करते हैं । चिन्मय होनेके कारण यही सर्वत्र विचरण करता है, जागता है और देखता है। इसीलिये इसके आँख, कान, हाथ, पैर सर्वत्र व्याप्त\* हैं। यही चिदात्मा विवेक-दतको उद्बुद्ध करके उसके द्वारा चित्तरूपी पिशाचको मारकर जीवको अपनी दिव्य अनिर्वचनीय स्थितितक पहुँचा देता है । इसिलये सम्पूर्ण संकल्प-विकल्पोंको, विकारोंको तथा अर्थसंकटोंको छोड़कर अपने पुरुषार्थसे खयं ही उस चिदात्माको प्रसन्न कर लेना चाहिये; क्योंकि इस संसाररूपी रात्रिके घने अन्धकारमें, जिसमें मनरूपी पिशाच घुम रहा है और काम-क्रोधादि षहुर्मिरूपी काली घटा छायी हुई है, अपना आत्मा ही पूर्णिमाने चन्द्रमाकी तरह सर्वत्र प्रकाश करता है।

यह संसार एक भीषण समुद्रके समान है। इसका भीतरी भाग मरणरूपी अगाध भँवरोंके कछोलेंसे आकुल हो रहा है। यह तृष्णारूपी तरङ्गोंसे चन्नल हो रहा है। इसे अपना मनरूपी प्रचण्ड वायु उद्देलित कर रही है। यह चराचर भूतरूप जलकाणोंसे व्याप्त है और इन्द्रिय-रूपी मकरोंसे भरे रहनेके कारण अत्यन्त गहन है। इस समुद्रको पार करनेके लिये विवेक ही महान् जहाज है। इस समुद्रको पार करनेके लिये विवेक ही महान् जहाज है। इस प्रकार शाखविहित अभीष्ट पूजनसे प्रसन्न हुआ

'विश्वतश्रञ्जुरत विश्वतोमुखो विश्वतोबाहुरूत विश्वतस्पात्' आदि श्रुतियाँ भी ऐसा ही प्रतिपादन करती हैं।

सर्वतः प्राणिपादं तस्तर्वेतोऽश्विद्यिरोमुखम् ।
 सर्वतः श्रुतिमहशेके सर्वमाद्वत्य तिष्ठति ॥
 (गीता १३ । १३ )

आत्मा पहले विवेकक्ष्यी पावन दूत भेजकर सत्सङ्ग, शालाभ्यास और परमार्थ वस्तुके उत्तम ज्ञानद्वारा जीवको अद्वितीय, निर्मेळ एवं सर्वोच्च पदतक पहुँचा देता है। राघवेन्द्र ! जिनका विवेक परिपृष्ठ हो गया है और जिन्होंने वासनारूपी मल्क्षा परित्याग कर दिया है, उन महात्माओं के अंदर कोई अपूर्व ही महत्ता उत्पन्न होती है। वस्तुतः आन्तिके स्ररूपका यथार्थ ज्ञान हो जानेसे वासना अपने-आप निवृत्त हो जानेपर उसमें सत्यत्वकी भावना किसे हो सकती है। वासनाका अभाव ही संसारका उपशमन है। वासना ही महाकाय यश्चिणी है, इसीळिये बुद्धिमान् लोग इसका विनाश करनेमें तर्पर रहते हैं।

पूर्वाभ्यासवश पुरुषोंकी अज्ञानप्रयुक्त उन्मत्तता जैसे-जैसे उत्पन्न हुई रहती है, वैसे-वैसे ही वह ज्ञानके भलीभाँति अभ्यस्त होनेसे समयानुसार धीरे-धीरे विनष्ट भी हो जाती है। ज्ञानी परुष ज्ञानयज्ञमें दीक्षित होकर ध्यानरूपी यप---यज्ञस्तम्भको सददृरूपसे गाड् देता है और संसारकी असत्ताके अनुभवद्वारा विश्वविजय करके सर्वख-त्यागरूप दक्षिणा देकर सर्वोच्च स्थान प्राप्त कर लेता है । उस समय चाहे अंगारोंकी वृष्टि हो, प्रलयकालकी वास चलने लगे अयवा सूतल उड़कर आकाशमें चला जाय, परंतु ज्ञानी पुरुष अपने खरूपमें ही समभावसे स्थित रहता है । पूर्ण वैराग्यसे जिसका मन सर्वथा शान्त हो गया है और जिसने अपने मनको पूर्णतया निरुद्ध कर लिया है, ऐसा पुरुष सदा वज्र-तुल्य सदृह समाधिमें ही स्थित रहता है । इसके अतिरिक्त उसकी दूसरी स्थिति नहीं होती: क्योंकि बाह्य पदार्थींसे अत्यन्त वैराग्य हो जानेसे मन जैसा प्रणेरूपसे शान्त होता है, वैसा शान्त वह साधारण शास्त्राभ्यास, उपदेश, तप और इन्द्रियनिग्रह आदिसे नहीं होता।

वासनासे रहित हो जानेपर तो सभी जीव समान हैं, परंतु वासनाकी विषमताके कारण वे सुखे पत्तेकी तरह उड़-उड़कर विभिन्न खर्ग-नरक आदि छोकोंने गिरते हैं। इसल्विये साधक-को सबसे पहले परम पुरुपार्थका अवलम्बन करके ध्यानमें विन्न करनेवाली तन्द्राको जीतना चाहिये। तत्पश्चात् बाह्य दृष्टिसे ऊपर उठकर पूर्वजन्मार्जित वासनासमृह्र्ष्पी संसार-पाशके सुदृह्ह पिंजड़ेको तत्त्व-साक्षात्कारद्वारा शीन्न ही तोड़कर चारों ओरसे पूर्णानन्दैकरस ब्रह्मरूपसे स्थित हो रहना चाहिये।

श्रीरामजीने कहा—भगवन् ! जैसे क्षीरसागर आदि सातों समुद्रोंमें क्षीर आदिके मेदसे सात प्रकारके जल हैं, उसी प्रकार सात प्रकारके रूपोंको धारण करनेवाले जीवोंके मेदको मेरी जानकारीके लिये आप वर्णन करनेकी कृपा करें।

श्रीवसिष्ठजी बोले---रघुनन्दन ! किसी प्राचीन कल्पके किसी जगत्तमें कहींपर कुछ जीव सुष्रति-अवस्था-में स्थित थे। वे अपने प्राणयक्त शरीरोंके कारण जीवित ही थे। उनमें जो लोग खप्न देख रहे थे. उनके खप्न-सदश ही इस जगतको समझना चाहिये और उन्हीं जीवोंको 'स्वप्नजागर' कहा जाता है । उन सोये हुए जीवोंका जो अपने-आप प्रकट हुआ खप्न-प्रपञ्च है, वहीं कभी-कभी जब हमलोगोंका विषय बन जाता है, तब हमलोगं उनके 'खप्ननर' कहलाते हैं । चिरकाल-के पश्चात् जब उनका वह खप्न जाग्रत्-रूप हो जाता है, तब उनके खप्नके वे जीव 'खप्न-जाग्रत्' कहे जाते हैं। वास्तवमें वे उनके खप्नमें ही स्थित हैं। इस खप्न-प्रपञ्चके समाप्त होनेपर यदि ज्ञान हो गया, तब तो वे तत्त्वज्ञान प्राप्त करके मुक्त हो जाते हैं और यदि ज्ञान न हुआ तो गाढ़ निदाने वशीभूत होकर वे संकल्पानसार उसी प्रकारके दूसरे शरीर धारण कर लेते हैं और उसी तरहका दूसरा कल्पित जगत्कल्प देखते हैं: क्योंकि कल्पनाशसरूपी आकाशकी कहीं निख-काशता नहीं रहती । चिरकालके अभ्याससे जिन जीवोंका जागराभिमान घनीभत संकल्पमें है तथा जिनके मनकी चेष्ठाएँ भी संकल्पमें ही हैं, वे जीव 'संकल्प-जागर' कहलाते हैं । वे संकल्पका उपरामन हो जानेपर पुन: पूर्वत्रत् अथवा उससे भी विलक्षण व्यवहार करने लगते हैं, अत: उनके रारीरमें हमलोग 'संकल्पपुरुष' रूपसे स्थित माने जाते हैं । जो विशाल आत्मावाले प्रधान पुरुष ब्रह्माके रूपसे अवतीर्ण हुए हैं और पहलेके उत्पत्तिविकासरूप खप्पसे रहित हैं, वे 'केवलजागर' कहे गये हैं । पुन: वे ही जीव जब प्रौढ़ होकर जन्मान्तरोंमें जनम धारण करते जाते हैं और जामत, खपन, सुपुतिमें विचरते रहते हैं, तव 'चिरजागर'

कहलाते हैं । वे चिरजागर जीव ही जब पापरूप हुष्कमींके आवेशसे जब-स्थावररूपमें प्रकट होते हैं और जाप्रत्-अवस्थामें भी वनीमूत अज्ञानसे परिपूर्ण हो जाते हैं, तव 'वन-जागर' कहें जाते हैं । जो शास्तार्थिवन्तन और सत्सङ्ग-के द्वारा उपदेश प्रहण करके ज्ञानसम्पन्न हो गये हैं और जाप्रत्कों भी खप्न-सरीखे देखते हैं, वे 'वाप्रत्खप्न' कहलाते हैं । जिन्हें सम्यग्ज्ञानकी प्राप्ति हो गयी है और जो परमप्रमं विश्राम कर चुके हैं, तुरीय भूमिकाको प्राप्त हुए ये जीव 'क्षीणजागर' कहे जाते हैं । (सर्ग ४८-५०)

## दृश्य जगत्की अन्ता, सबकी एकमात्र ब्रह्मरूपता तथा तत्त्वज्ञानसे होनेवाले लाभका वर्णन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं-स्घुनन्दन ! सृष्टिका कोई कारण नहीं है, इसीलिये न यह उत्पन्न होती है और न नष्ट । जैसा कारण होता है, वैसा ही कार्य उत्पन्न होता है । परंतु जब सृष्टिका कारण ही कल्पित एवं मिथ्या है, तब उससे होनेत्रात्रा सृष्टिरूप कार्य भी कल्पित और मिथ्या ही सिद्ध होता है। जैसे प्रशान्त महासागरके भीतर व्हर और भँवर आदि उससे अभिन्न रूपमें ही स्थित हैं, उसी प्रकार धोभरहित परब्रह्ममें जगत और चित्त आदि स्थित हैं, जो इस ब्रह्मसे भिन्न नहीं है । जैसे अपने भीतर अनेक वर्तनोंको रखनेवाळा मिट्टीका लोंदा एक रूपसे ही स्थित रहता है, उसी प्रकार अपने उदरमें अनेक ब्रह्माण्डभाण्डको धारण करने-वाला सर्वात्मा निर्मल ब्रह्म भी एक ही है। जैसे सुवर्ण अपने भीतर कटक, कुण्डल आदि अनेक नान-रूपवाले आभूषणों तो धारण करता है और उन सबके रूपमें खयं ही स्थित होता है, उसी प्रकार सुवर्णस्थानीय बहा ही दस्य जगतुके रूपमें स्थित है । ज्ञानी पुरुष खप्तकालमें खप्रको ही जाप्रत-रूप जानते हैं; क्योंकि उन्होंने वासनाओंसे व्यप्र मनको ग्रहण नहीं किया है और वे

जाप्रत्कालमें जाप्रत्को ही खप्त समझते हैं; क्योंिक उन्हें सत्यखरूप आत्माका बोध हो चुका है।

जैसे शरद ऋतमें वादल छिन-भिन्न हो जाते हैं और पता लगानेपर मृगतृष्णाका जल मिथ्या सिद्ध होता है. उसी प्रकार बारंबार इन्द्रियोंके सम्पर्कमें आनेपर भी यह दश्य-प्रपञ्च तत्त्वज्ञान होते ही गल जाता है । जैसे प्रज्वित अग्निमें सोना, घी और इन्चन सब विलीन होकर एकरूप हो जाते हैं, वैसे ही विज्ञानकालमें जगत्, मन और द्रष्टा आदि सब एकमात्र ब्रह्मभावको प्राप्त हो जाते हैं। जाम्रत्को खप्तवत् निथ्या समझ लेनेपर वह अपनी कठोरता या दढ़ताको छोड़ देता है और आगसे पिघले हुए सुवर्णकी भाँति अत्यन्त कोमल बन जाता है। तालर्य यह कि उसके भिथ्यालका दढ़ निश्चय हो जाता है. जैसे पिघला हुआ सुवर्ण ही फिर कठोर हो जाता है. उसी प्रकार देश-कालरूप निमित्तके विना ही जाग्रह और खप्तका निर्माण करके यथास्थित बोधस्त्रस्य साक्षी चेतन आत्पा ही जगत्के रूपमें धनीमाक्को प्राप्त-सा हो जाता है। इस प्रकार विचारके द्वारा जब जाग्रत् भी स्नप्ततुल्य सुकुमार मिथ्या

जाता है, तब खत: क्षीण होने लगता है और उसके प्रति होनेवाली वासना उसी प्रकार घटने लगती है. जैसे वर्षाका जल शरकालमें क्षीण होने लगता है। विवेकी परुषकी दृष्टिमें अत्यन्त तच्छताको प्राप्त हुई दृज्य-लक्ष्मी विद्यमान होनेपर भी रुचिकर नहीं लगती। खप्तकी भाँति उसे मिथ्या समझ लेनेके कारण वह उसमें रस नहीं लेता है। महामते! जैसे पास ही खंडे हुए प्रहवोंको सामने दिखायी देनेपर भी मगतणाका मिथ्या जल उनकी प्यास नहीं बुझा सकता, वैसे ही ये असत्य विषय किसी भी विवेकी परुषको कैसे रुचिकर प्रतीत हो सकते हैं ?

श्रीराम ! जिसे असत्य समझ लिया गया, उसमें उपादेय-बुद्धि कैसे रह सकती है ! भला कौन ऐसा पुरुष

है. जो खप्तको खप्त समझ लेनेपर उसमें दीखे हुए सवर्णको लेनेके लिये दौडता हो । जब दश्य जगतको स्वप्नके समान मिथ्या समझ लिया गया, तब उसके प्रति होनेत्राली आसक्ति दूर हो जाती है तथा द्रष्टा और दरयकी दशाओंमें जो चिजाड-ग्रन्थिरूप दोप प्राप्त हुआ है, उसका उच्छेद हो जाता है । गन्धर्वनगरके समान दीखनेवाला जो भ्रान्तिरूप सम्पूर्ण जगत् है, वह अन्ध-कारके समान है । तत्त्वज्ञान होनेपर सब ओर फैले हुए दीपकके प्रकाशके समान यह प्रकाशित हो उठता है और इसकी अन्धकाररूपता दर हो जाती है। जैसे बादलोंके हट जानेपर केवल स्वच्छ आकाश दिखायी देता है, उसी प्रकार जगतकी भ्रान्ति दर हो जानेपर एक ग्रद्ध बद्ध परब्रह्म परमात्माका ही अनुभव होने लगता है ।

(सर्ग ५१)

## स्रष्टिकी असत्यता और एकमात्र अखण्ड ब्रह्मसत्ताका प्रतिपादन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--स्वृतन्दन! यह जगत् मृद्ध पुरुषकी दृष्टिमें हैं: इसीलिये उसके मनमें भी है । परंतु जो विवेकी पुरुष है, वह शास्त्रद्वारा निश्चित तथा प्रत्रांपरसे समन्वित अर्थको ही देखता है और उसीको प्रहण करता है। शास्त्रनिषिद्ध वस्त दृष्टिपथमें आ जाय तो भी वह न तो उसकी ओर देखता है और न उसे ग्रहण ही करता है।

सभी प्रकारोंसे यक्त यह जो कुछ भी स्थावर-जङ्गम जगत दिखायी देता है, वह सब कल्पके अन्तमें नष्ट हो जाता है । सृष्टिके पहले जो संसारकी शोभा नष्ट हो चुकी थी, वही फिर आविर्भूत हुई है-इसका उल्लेख करना असम्भव है: क्योंकि नष्ट हुई वस्तकी फिर उत्पत्ति कैसे सम्भव हो सकती है ? यदि नष्टकी उत्पत्ति होती तब यह संदेह किया जा सकता था कि यह वही है या अन्य ? परंतु हम तो अनुभवका स्मरण करनेवाले हैं: अतः नष्टकी उत्पत्ति कैसे खीकार कर सकते हैं र जो वस्त उपलब्ध होकर भी शून्य दशाको प्राप्त हो जाती है, वह नष्ट ही है: क्योंकि उपलब्धका अदर्शन ही नाश है । यदि नाराकी कोई और परिभाषा हो तो वह कैसी है, यह तम्हीं बताओं । यदि कहें कि नष्ट हुई बस्त ही फिर उत्पन्न हुई है तो ऐसी प्रतीति किसको होती है ? अतः जो वस्त उत्पन्न है, उसका नाश अवस्य होता है। और पन:-पन: दसरेकी ही उत्पत्ति या प्रवृत्ति होती है: यही कहना उचित है।

वृक्षके बीच-बीचमें जो स्कन्ध, शाखा, उपशाखा, पुष्प तथा फलादिरूप अवयव हैं, उनमें समस्त वृक्ष-शरीरको व्याप्त करके स्थित बीज-सत्ता तो अखण्ड एकरूप ही है । जब सर्वत्र एक ही सत्ता है, तब उसमें कार्यकारणभावकी कल्पना कैसे की जा सकती है ? विचार तथा अपने अनुभवरूप प्रमाणसे यह सब शान्त, अनादि, अनन्त और आकाशके समान निर्मल केवल बोधखरूप परमात्मा ही है; क्योंकि सब कुछ

परमात्माका ही खरूप है । वह परमपदखरूप परमात्मा वाणीका अविषय, अञ्यक्त, इन्द्रियातीत, नाम-रूपसे रहित, सर्वभृतखरूप, श्रन्यमय तथा सत् एवं असत् भी है । वस्तुतः वह न वायु है, न आकाश है, न मन है, न बुद्धि आदि है और न श्र्न्यरूप ही है । वह कुळ न होकर भी सर्व-खरूप है । कोई और ही ( विलक्षण एवं अनिर्वचनीय ) परम व्योग ( चिन्मय आकाशरूप ) है । उस परमपदमें स्थित एवं समस्त कल्पनाओंसे मुक्त तत्वज्ञानी ही उस परमात्मवस्तुका अनुभव करता है, दूसरे लोग तो केवल अभ्यासमें लाये गये शाखोंके अनुसार ही उसका वर्णन करते हैं । वह परमात्मा न काल है, न मन है, न जीव है, न सत् है, न असत् है, न देश है, न दिशा है, न इनका मध्य है, न अन्त है, न बोध है और न अनोध ही है ।

योगीलोग उस परमात्मपदको सर्वात्मक और समस्त पदार्थोसे रहित देखते हैं। वह आदि-पद ज्ञानयोगी महात्माओंकी दृष्टिमं सर्वरूप, सर्वात्मक, सर्वार्थरहित और सर्वार्थपरिपूर्ण है। जिसका अन्तःकरण खच्छ है, जो तत्त्वज्ञ एवं ज्ञान्त है और परम प्रकाश-खरूप प्रनात्माको प्राप्त है, वहीं उसके खभावको देख या समझ पाता है । जैसे सुवर्ण-पिण्डके भीतर आभूपण तथा मुद्रा आदिका समृह कल्यित है, उसी प्रकार 'यह' 'तम' और 'मैं' इत्यादिके रूपमें प्रतीत होनेवाला भूत. वर्तमान और भत्रिप्यकालके जगतका भ्रम उस परमात्मामें कल्पनासे ही स्थित है, वास्तवमें नहीं । परव्रह्मरूपी काष्ट-स्तम्भमें यह त्रिलोकीरूपिणी पतली यद्यपि खदी हुई नहीं है तो भी प्रतीत हो रही है, साक्षीरूपी शिल्पीकी दृष्टिमें समायी हुई है। खम्मेमं तो ख़ुदी हुई पुतलियाँ ही दृष्टिगोचर होती हैं, परंतु उस क्षोभरहित परब्रह्म परमात्मारूपी महासागरमें विना हुए ही ये सृष्टिकी तरङ्गें दृष्टिगोचर हो रही हैं। नित्य निरतिशयानन्दमय जलसे भरे हुए चैतन्य-रूपी सरोवरमें चिन्त्रय मेघोंकी अमृतमयी वर्षाके समान ये दृष्टिगत सृष्टियाँ भासित हो रही हैं। वह परमात्मा विभागशून्य--अखण्ड एकरस है तो भी उसमें ये सृष्टि-दृष्टियाँ विभागपूर्वक स्थित हैं। ब्रह्म क्षीभरहित है तो भी उसमें ये क्षभित-सी देखी जाती हैं तथा वह परमात्मा सचिदानन्दघन है, उसमें इन दृष्टिगत सृष्टियोंका कहीं पता नहीं है तो भी ये उसके भीतर प्रतीत होती हैं। (सर्ग ५२)

## परमात्मामें सृष्टिश्रमकी असम्भवता, पूर्ण ब्रह्मके खरूपका निरूपण तथा सबकी ब्रह्मरूपताका प्रतिपादन

श्रीयितिष्ठणी कहते हैं—रघुनन्दन ! उस ग्रुद्ध बुद्ध परमात्मामें सृष्टिके कारणभूत मळ, आकार, बीज, माया, मोह और अम आदि किसीका भी होना सम्भव नहीं है । वह केवळ ( अद्वितीय ), शान्त, अत्यन्त निर्मळ और आदि-अन्तसे रहित है । वह इतना सृक्ष्म है कि उसके भीतर आकाश भी प्रस्तरके समान स्थूळ कहा जा सकता है । जिसकी उत्पत्तिका कोई कारण नहीं है, उस हस्य-प्रपञ्चकी सत्ता यहाँ कदापि सम्भव नहीं है तथा जो सदा खानुभवंकगम्य नित्य परमात्मवस्तु है, उसकी

सत्ताका निराकरण करनेकी शक्ति किसमें है ! संसार ब्रह्मखरूप होनेके कारण चैतन्यमय ही है । इसमें जो जड आकारकी प्रतीति होती है, वह भ्रमसे ही है । इसिन्य सब कुछ एक, अजन्मा, शान्त, हैताहैतसे रहित तथा निरामय ब्रह्म ही है । पूर्ण परब्रह्म परमात्मासे पूर्णका ही बिस्तार हो रहा है । पूर्णमें पूर्ण ही बिराज रहा है । पूर्णसे पूर्णका ही उदय हुआ है तथा पूर्णमें पूर्ण ही प्रतिष्ठित है । वह पूर्ण ब्रह्म शान्त, सम, उदय-अस्तसे रहित, निराकार, अजन्मा, आकाशको माँति व्यापक,

विज्ञुद्ध और अद्वितीय है। वह सर्वरूप है और सद्-अस्त्-खरूप तथा एक होकर ही सदा उदित रहता है। सक्का आदि वही है। मोक्ष उसका अपना ही खरूप है तथा वह उत्कृष्ट बोअरूप है।

'त्', 'मैं' और 'यह जगत्'—इत्यादि जो शब्द हैं, इनका अर्थ बहा ही है और वह ब्रग्नमें ही विद्यमान है। वह ब्रह्म शान्त, सवमें समानरूपसे ही प्रकाशित होनेवाळा तथा सत् है। वह पृथक् स्थित न होकर ही अपने खरूपमें प्रतिष्ठित है । समुद्र, पर्वत, मेघ, पृथ्वी तया विस्फोट आदिसे युक्त होकर भी यह जगत् अजन्मा तथा काष्रमौनके समान निष्क्रिय ब्रह्मरूपसे ही स्थित है। उस ब्रह्मों न तो ज्ञातापन है, न कर्तापन है, न जडता है और न भोक्तापन है, न शून्यता है, न अर्थरूपता है और न आकारारूपता ही है। वह प्रस्तरके भीतरी भागकी भौति ठोस, सत्य, घन, अद्वितीय, जन्म आदिसे रहित, सर्वव्यापी, सर्वरूप, शान्त, अनादि, अनन्त तथा त्रिधि-निषेध रूपोंमें प्रतिपाद्य एक रूप ही है। मरना-जीना, सत्य-असत्य तथा ग्रुम और अग्रुम जो कुछ भी है, वह सब एकमात्र जन्मरहित चेतनाकाश-खरूप है । जैसे छहरोंका समुराय जळरूप ही होता है, उसी प्रकार सव कुछ ब्रह्म ही है। शान्तोंमें भी परम ज्ञान्त चेतनाकाशखरूप बहाका ही रूप यह जगत है, जो आदि और अन्तमं अव्यक्त तथा मध्य-कालमें ही इस प्रकार व्यक्त होता है। जैसे जल ही लहर आदिके रूपमें दृष्टिगोचर होता है, उसी प्रकार ब्रह्म ही जगत्-रूपमें भासित होता है । जो उत्पन्न होता है और उत्तन है, वह कार्यस्य तथा जो उत्पन्न

नहीं होता है और उत्पन्न नहीं है, बह कारणरूप भी उस चेतन परमत्वासे भिन्न नहीं है। अतः इस सृष्टिका कोई कारण नहीं है। जैसे प्रयत्न-पूर्वक खोज करनेपर भी खरगोशके सींगका पता नहीं छम सकता, बैसे ही इस सृष्टिका कोई कारण नहीं उपटब्ब होता।

रा रत्त सिष्टमा काइ कारण नहीं उपळच हाता।

श्रीरामजीने पूछा—मझन् ! जैसे चटवीजके भीतर
भात्री विशाल बृक्ष विद्यमान होता है, वैसे ही
ज्ञानमय परमाणु परमात्मामें यह सारी सृष्टि विद्यमान रहती
है, ऐसा क्यों न गान लिया जाय ?

श्रीवरिष्ठजीने कहा—श्रीराम ! जहाँ बीज है, वहाँ वउवृक्षकी विशाल शाखा हो सकती है; क्योंकि वह सहकारी कारणोंसे उत्पन्न होती और फैलती है; परंत जब सम्पूर्ण भूतोंका प्रख्य हो जाता है, तब कौन-सा साकार बीज रोप रह जाता है और उसका सहकारी कारण भी क्या रहता है; जिसके सहयोगसे जगत्की उत्पत्ति हो । जो शान्त परवहा है, उसमें आकारकी कल्पना ही क्या हो सकती है ? उसमें तो परमाणुत्वका भी योग नहीं होता, फिर बीजल कैसे आ सकता है ? इस प्रकार विचार करनेपर बीजसूत कारणका होना जब सर्वथा असम्भव है, तब जगत्की सत्ता किस प्रकार, किस साधनसे, किस निमित्तसे, कहाँ और क्या हो सकती है; इसलिये जो अहारूप परमतत्त्व है, वही अपने खरूपभून संकल्पसे यह जगत् बनकर स्थित है। यहाँ न तो कोई वस्त उलन होती है और न उसका नाश ही होता है। जैसे आकारामें अवकारा और जलमें द्रवत्व है, उसी प्रकार प्रमालामें आत्ममयी ग्रुद्ध सृष्टि भिन्न-सी स्थित प्रतीत होती है। (सर्ग ५३-५४)

ब्रह्ममें ही जगत्की करपना तथा जगत्का ब्रह्मसे अभेद, पाषाणोपाख्यानका आरम्भ—बसिप्रजीका छोकगतिसे विरक्त हो सुदूर एकान्तमें इटी वनाकर सौ वर्षीतक समाधि लगाना

श्रीविसष्टजी कहते हैं—रखुनन्दन ! उत्पत्ति-विनाश, पदार्थ सृष्टिके आरम्भक्ताळमें उत्पन्न नहीं हुए थे; प्रहण-त्याग, स्थूळ-सूक्ष्म, चर-अचर आदि सभी क्योंकि इनकी उत्पत्तिका कोई कारण नहीं था । जैसे नदियोंकी तरङ-लेखा पहलेकी भाँति आज भी वह रही है. वसे ही चेतनका ग्रथम संकल्प ही कल्पके आदिसे प्रत्यपर्यन्त पदार्थिक खभावका व्यवस्थापक है। पदार्थोंकी रचना दृष्टियोंमें ही प्रकट है। उनकी वास्तविक मत्ता नहीं है । जैसे जल-तरडोंकी शोमा ही निर्दियोंकी रचना वन गयी है, उसी तरह चेतन आकाशमें विद्यमान चैतन्यक्ष बीजकी सत्ता ही उसके भीतर सप्टिरूपताको प्राप्त हो गयी है अर्थात स्टिकी सत्ता चेतन सत्तासे प्रथम नहीं है । सब प्रकारके भेद-झानका निवारण हो जानेपर पुरुषमें जो एक ग्रुद्ध ज्ञानका उदय होता है, तद्दा ही वह वन जाता है; इसीसे वह मक्त बहा जाता है । अत्यन्त खच्छ चेतन आकाशमें जो चैतन्यका निरन्तर प्रकाश होता है. उसीको 'जगत' नामसे कहा जाता है । इसलिये उसमें बन्धन और मोधकी दृष्टियाँ कैसे रह सकती हैं ? चेतन आकाशमें जो यह 'जगत' नामक मिलनता प्रतीत हो रही है. प्रवीक्तरूपसे विचार करनेपर यह निष्कालंक एवं निर्वाणकृप ब्रह्म ही सिंह होता है। कोई भी ऐसा स्थान नहीं है, जहाँ यह बहा व्यात न हो । यह जगत अनेफ रूप नहीं है. अपित आकाशमें शन्यत्व तथा समद्रमें द्रवत्येत समान ब्रह्मसे अभिन्न ही है ।

स्थुनस्तम ! खिनस्य आवाण परम्म प्रभारमार्मे सर्पत्र और सदा सब दुछ स्थान-संस्रोचके विना महीग्रीति विश्वपान है । साथ ही वह सर्वशा सच्छ है अर्थात् वह अपनी महिनतासे ब्रह्मको दृषित नहीं करता है । वैसे संप्र्णे आकारामें नीटक्पसे मासित होनेवाळी शूर्यता अपने मटके मिलनता पेदा करके उसे तृषित नहीं करती । श्रीराम ! इस विश्वपर्य पापाणास्थान सुना रहा हूँ, सुनो—यह अविद्यालयी रोगको हर करनेके छिने रस्तयन है । पूर्वकालमें मैंने ही जो दुछ देखा था, उसीका इस आस्यायिकामें वर्णन है । यह विश्वित्र होनेके साथ ही इस प्रसंत्रके

अनुकल है । एक सपथकी बात है, मैं जानने योग्य परमास-तत्त्वका ज्ञान प्राप्त कर देनेके कारण पूर्णकाम हो गया था। इसव्यिमे मेरे मनमें यह इच्छा हुई कि घनीभत धमसे भरे हुए इम छोकव्यवहारको छोड़ दूँ। तब ध्यानमें एकतान होकर धीरे-धीरे दीर्वकालिक विश्रामके लिये सम्पर्ण चञ्चलताका त्याग करके मैंने एकान्त स्थानमें रहनेकी अभिन्नापा की और शीवनाप्रवेक शानिकी और अग्रमर होने लगा । उस उपय में दिसी देवताके स्थानमें स्थित था और जगतकी विविध एवं क्षणभङ्गर गतियोंका अवलोकन कर रहा था। इतनेमें ही मैं यह सोचने लगा कि 'इस खोनकी अवस्था वही नीरस है । देखनेमें सुन्दर और परिणाममें विनाशशील होनेके कारण आपात-रमणीय है, इसिक्टिये मैं ऐसा मानता हूँ कि यह कहीं किसीको, किसी भी कारणसे और कभी भी सख नहीं दे सकती । अतः कौन-सा ऐसा प्रदेश होगा. जो विल्कल सुना हो और जहाँ रहनेसे इन पाँचों बाह्य विषयोंकी वेदनाएँ अनुभवमें न आवें ? मेरे विचारसे तो यह आकाश ही, जो सब ओरसे सना होनेके कारण विक्षेपके उपकरणोंसे रहित है, मेरी समाधिके लिये अधिक उपयोगी होगा । मैं इसके किसी दुखर्ता कोनेमें उत्तम योगनुक्तिका आश्रय रेकर स्थित रहुँगा, आकाराके एक कोरेगें संकल्पसे ही अटी बनाकर उसके भीतर बजके भीतरी भागके समान सुदृढ़ हो वासनारहित होकर निवास करहेंगा ।

ऐरा संचिकर तटकाशकी धारके सवान निर्माठ आकाशमें अमें ही में आने वहा, त्यों ही देखता हूँ कि इस आकाशका भी सारा अन्तः प्रान्त विदेशके कारणोंसे व्यात है । अनेक प्रकारके भृतगण यहाँ विचर रहे हैं। तब में आकाशकां भृतगणोंको त्यागकर बहाँसे दूरातिदूर एकान्त व्यावमें जा पहुँचा, जो अत्यन्त विर्तृत और स्ना थः। वहाँ वद्युत वीनी-बीभी हवा चल रही थी। खनमें भी भृतगण वहाँ नहीं पहुँच सकते थे। न तो वहाँ मङ्गळस्चक ग्रुभ शकुन होते थे और न उत्यात-

स्वक अपराकुत । तुम उस स्थानको संसारी पुरुषोंके लिये अलम्य समझो । उस स्थानको संसारी पुरुषोंके सिने अपने संकल्पसे ही एक कुटीका निर्माण किया । उसका मीतरी माग खच्छ एवं विराद था । उसकी दीवारोंमें कहीं छेद नहीं थे । इसलिये वह वनीभूत जान पहती थी तथा देखतेंमें कमल-कोराके समान छुन्दर लगती थी । फिर मैंने मन-ही-मन यही संकल्प किया कि यह छुटी समस्त भूतोंके लिये अगम्य हो जाय । तत्पश्चात् में उन सब भूतोंके लिये अगम्य कुटीरमें प्रविष्ट हुआ । वहाँ प्रधासन लगाकर शान्तचित्त हो मैंने अत्यन्त मौन धारण कर लिया । साथ ही यह निश्चय किया कि सी वर्षके बाद ही में इस सगाधिसे उट्टेंगा । इसके बाद

में निर्विकल्प समाधिमें स्थित हो गया । उस समय ऐसा जान पड़ता था मानो मैंने निद्राकी मुद्रा धारण कर छी हो । मेरी चुद्धिमें समता थी । मैं निर्मल आकाशके समान चुद्धभावसे अपने स्वरूपमें प्रतिष्ठित था । ऐसा लगता था मानो आकाशसे खोदकर मेरी प्रतिमा प्रकट की गयी हो । वह सौ वर्षीका समय मेरे लिये एक पलके समान व्यतीत हो गया; क्योंकि समाधिमें चित्तको एकाग्र करनेवाले पुरुषके लिये बहुत समयतक रहनेवाली कालकी गतियाँ भी थोड़ी हो जाती हैं।तदनन्तर अहंकाररूपी पिशाच इच्छारूपिणी पत्नीके साथ कहींसे मेरे पास आ धमका ।

( सर्ग ५५-५६ )

## अहंकाररूपी पिशाचकी शान्तिका उपाय-सृष्टिके कारणका अभाव होनेसे उसकी असत्ता तथा चिनमय असकी ही सृष्टिरूपताका प्रतिपादन

श्रीविभष्टजी कहते हैं--श्रीराममद्र ! अज्ञानरूपी बालकाने अपने अन्तःकारणमें अहंभायरूपी पिशान्त्रकी कल्पना कर ली है, जो बास्तवमें जैसे हाथमें दीपक छेकर बुँढ़नेवालेको अन्यकारका खरूप नहीं दिखायी देता, वैसे ही विचारशील परुप यदि देखे तो उसे अज्ञानकी उपलब्धि नहीं हो सकती । अञ्चतारूपिणी पिराचीके खळ्पपर विचार करते हुए जैसे-जैसे उसकी ओर देखा जाता है. बेसे-ही-बेसे वह छिपती जाती है । सृष्टिकी सत्ता होनेपर ही अविद्याका अस्तित्व सम्भव हो सकता है, और किसी हेतसे नहीं । द्वितीय चन्द्रमाके होनेपर ही इसरा शशचिद्र उपलब्ध हो सकता है। परंत यह स्रिट तो कभी उत्पन्न हुई ही नहीं । केवल अज्ञानियोंके अनुभवमें आती है। वास्तवमें वह है नहीं। जैसे आकाशमें कभी बक्ष पैदा नहीं हुआ, उसी प्रकार सृष्टिका कोई कारण न होनेसे वह पूर्वकालमें ही उत्पन्न नहीं हुई थी। मन-सहित छः इन्द्रियोंसे ज्ञात न होनेवाला निराकार परब्रह्म

मनसहित छः इन्द्रियोंके विषयभूत साकार जगत्का वस्तुतः कारण कैसे हो सकता है ? कहते हैं वीजक्रपी कारणसे अङ्करव्हपी कार्य उत्पन्न होता है; परंतु जहाँ बीज ही नहीं है, नहीं अडूर कैसे हो सकता है ? कारणके बिना कार्यकी उत्पत्ति कदापि सम्भव नहीं है। आकाशमें कव, किसने, कौन-सा बृक्ष स्पष्टरूपसे देखा या पाया है । सदा सममावसे रहनेवाटा चेतनाकाराहरप ईश्वर ही अपने खरूपमें सृष्टिङ्पसे स्कृरित हो रहा है। उसका खमाव ही सृष्टिके नामसे विख्यात है। अतः चिन्मय होनेके कारण यह स्रष्टि चैतन्यरूप ही है। स्रष्टिके आरम्भमें विपयज्ञानश्चन्य जो द्युद्ध एक अजन्मा अन्यय आदि और अन्तसे शून्य परव्रदा स्थित था, वही हमारे समक्ष स्रष्टिरूपसे विराजमान है। वास्तवमें यहाँ स्रष्टि नामकी कोई वस्तु है ही नहीं और न ये भूगोछ तथा म्यगोल आदि ही हैं । सब कुछ शान्त, अवलम्बनशून्य, ब्रह्ममात्र ही है और ब्रह्ममें ही स्थित है। मान्य, भावक और भाव आदि भूमियोंकी जो निरन्तर उत्पत्ति है, वह सव स्वच्छ चिदाकाश ही खयं अपने आपमें स्थित है। ऐसी अवस्थामें कहाँसे सृष्टि हुई, कहाँसे अविद्या आयी और कहाँ अञ्चता एवं अहंकार आदिकी स्थिति है ! सब शान्त, चिद्धन ब्रह्म ही तो है । इस प्रकार मैंने तुमसे अहंकारकी शान्तिका उपाय बताया है । अहंभावको यदि अच्छी तरह जान लिया जाय तो बालकल्पित पिशाचकी माँति वह स्रत: शान्त हो जाता है ।

समस्त सृष्टियाँ ब्रह्ममें ही कल्पित हैं—इस दृष्टिसे प्रसातमा ब्रह्मका कोई अणु अंश भी ऐसा नहीं है, जो सृष्टियोंसे ठसाटस भरा हुआ न हो । प्रंतु वे सृष्टियाँ भी कहीं उपलब्ध नहीं होती हैं । वह सब बुळ प्रब्रह्मरूप आकाश ही है। सृष्टियों में कोई मृहमातिमृहम भाग भी ऐसा नहीं है, जो सदा ब्रह्मखरूप न हो। इसल्विये ब्रह्म और सृष्टि इन नामोंमें ही उच्चारणमात्रका भेट है, इनसे प्रतिपादित होनेवाली वस्तुमें नहीं। सृष्टि ही परब्रह्म है और परब्रह्म ही सृष्टि है। अग्नि और मृर्यकी उष्णताओंके समान इनमें तिनक भी भेद नहीं है। श्रीराम! व्यवहारमें लगे हुए ज्ञानीके लिये भी यह सब कुछ शान्त, एक, अनादि, अनन्त, खच्छ, निर्विकार, शिखाके सहश अत्यन्त वन और मीन ब्रह्मक्स ही है। (सर्ग ५०-५८)

### समाधिकालमें वसिष्ठजीके द्वारा अनन्त चेतनाकाश्चमें असंख्य ब्रह्माण्डोंका अवलोकन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं---राघवेन्द्र ! तदनन्तर, (सौ वर्षोंके पश्चात ) मैं ध्यानसे जगा-समाधिसे विरत हुआ । उस समय वहाँ मुझे एक मधर ध्वनि सुनायी दी, जो बड़ी मनोरम थी, परंत उसके पद और अधर अधिक स्पष्ट नहीं थे । वह ध्वनि पदार्थ और वाक्यार्थ-का बोध करानेमें समर्थ नहीं थी। किसी नारीके कण्ठसे निकळी हुई वाणीके समान उसमें खाभाविक कोमळता और मध्रता थी. खरमें काफी लोच था. उच्चखरसे उचारित न होनेके कारण उस ध्वनिमें गम्भीरता (दूरसे स्रनायी देनेकी योग्यता ) नहीं थी । इस प्रकार उसके विषयमें मैंने कुछ कालतक तर्क-वितर्क किया। वह आधाज ऐसी लगती थी, मानो भ्रमरोंका गुंजारव हो रहा हो, तन्त्रीके तार झंकृत होने लगे हों। वह न तो किसी बालकका रोडन था और न द्विजवालकके वेदाध्ययनका खर ही । कमळकोशमें गंजारव करनेवाले भ्रमस्की ध्वति-से वह आयाज भिरुती-जुलती थी। उस शब्दको सुन-कर मुझे बड़ा विस्मय हुआ | में दसों दिशाओंमें दृष्टि फैलाकर वह शब्द करनेवाले ग्राणियोंका अन्वेषण करने लगा । उस समय वहाँ मेरे हृदयमें यह विचार उत्पन्न हुआ-'अहो ! आकाशका यह भाग लाखों योजनकी

निकाशिम असस्य ब्रह्माण्डाका अवलाकन दूरी लाँवकर बहुत ऊँचाईगर स्थित है। जिन मार्गोसे सिद्ध पुरुष ही विचरण करते हैं, उनसे भी सून्य यह प्रदेश है। इसलिये इस एकान्त स्थानमें ऐसे शब्दकी उत्पत्ति कहाँसे हो रही है? में यबपूर्वक दिएपात करने-पर भी शब्द करनेवालेको नहीं देख रहा हूँ। मेरे सामने यह जो अनन्त निर्मल आकाश है, सब ओरसे सूना-ही-सूना दीख रहा है। प्रयत्नपूर्वक देखनेपर भी यहाँ मुझे कोई प्राणी नहीं दीखता है। अच्छा तो मैं अपने इस देहाकाशको प्यानके द्वारा यहीं ज्यों-का-त्यों स्थापित करके चेतनाकाश-खरूप होकर अध्याकृत आकाशक साथ उसी तरह एक हो जाता हूँ, जैसे जलविंदु साधारण जलके साथ विक्कर एकरूप वन जाता है।

यों सोचकर में इस शरीरका त्याग करतेके ठिये पद्मासनसे बैठ गया और समाधि त्यानेके ठिये मैंने पुन: अपनी आँखें बंद कर ठीं । तदनत्तर इन्द्रिय-सम्बन्धी बाह्य विषयोंका तथा आन्तरिक विषयोंका भी स्पर्श त्यागकर में एकमात्र संकल्परूप चित्ताकाश वन गया । इसके बाद क्रमशः उस चित्ताकाशको भी त्यागकर में बुद्धितत्वके स्थानमें पहुँच गया । फिर उसे भी छोड़कर चेतनाकाशमय अपने याम्तविक खरूपर्में पहुँच गया

फिर तो चंतन्यत्रय महाकाशके साथ एक होकर मैं असीम और सर्वव्यापी वन गया । निराकार और निराधार रहकर समस्त पदार्थोका आधार वन गया। तत्र वहाँ मुझे झंड-के-झंड बैलोक्य, सैकड़ों संसार तथा टाखों या असंख्य बद्माण्ड दिखायी देने लगे । वे सव ब्रह्माण्ड अव्याकृत, निर्मेल आकाशमात्र रूपवाले थे । अतः वे परस्पर एक दूसरेकी दृष्टिमें नहीं आते थे। वे नाना प्रकारके आचार-विचारोंसे सम्पन्न थे; परंतु एक दूसरेके लिये शून्यहरप ही थे। परम चेतन आकाराके कोपमें स्थित हुए वे सब लोक राज्यताके जाल ही थे, सत्य नहीं थे। कवसे उनकी सृष्टि हुई थी, यह किसीको ज्ञात नहीं था । वे सव-के-सब अज्ञानरूप दोपसे युक्त प्रत्यगात्मामें अनादिकालसे ही कलियत थे । चैतन्यके चमकारसे चमकृत चेतनाकाशमें सैकड़ों समूद्र, सूर्य, आकाश तथा मेर आदि पर्वतोंसे युक्त खप्तजालके समान वे लोक भावित होते थे तथा रजोगुण और तमोगुणसे कलुपित जान पड़ते थे। वास्तरमें कारणोंकी सत्ता न होनेसे कारणरहित पृथ्वी आदिका अनुभव तो भ्रतात्मक ही था। अतः ब्रह्मरूप अविद्यानकी सत्ता लेकर ही वे सब जगत् विद्यान थे। उस अधिष्ठान सत्ताको न छेकर तो वे खरूपतः विद्यान नहीं ही थे। मुगत्रणाके जल-प्रवाह.

दो चन्द्रमानी प्रतीति तथा आकाशकी नीलिमाने समान वे लोक अगस्त्प अनुभवसे ही उराच हुए थे। अतः स्वरूपतः सन्य नहीं थे, परंतु सत्यस्त्रप अधिप्रानकी सत्तासे सत्य जान पृत्रते थे। परव्रव्रस्त्रपी गूल्दके बुक्षमें भोग आदि विचित्र रसोंसे परिपूर्ण ब्रन्नाण्डरूपी फललगे थे, जो हवाके झोंकोंसे झूम रहे थे। देवता, असुर और मनुष्य आदि प्राणी उन फलोंके भीतर मच्छोंके समान प्रतीत होते थे। तुम, मैं और यह आदि अभियानपूर्ण बुद्धिके बलसे अत्यन्त हृद ब्राम्थे गये वे सब लोक गीली निर्देशिस वने हुए उन खिलीनोंके समान जान पृत्रते थे, जो सूर्यकी किरणोंसे सुखकर कड़े हो गये हों।

बास्तवमें वे जगत् परमार्थ-वंतन्याह्य ही थे, तथानि उससे भिन्नके समान प्रतीत होते थे। अप्राप्त होकर भी प्राप्त-से जान पड़ते थे तथा सदा असत् होकर ही सद्य-से भासित होते थे। आस्मारूपी स्पृंके तेजके भीतर वे केवल आसारूप थे और वायुके स्पन्दनकी माँनि खतः उत्पन्न हुए थे। श्रीराम! उस समाधिकालमें मैंने अनन्त चेतनाकाशके भीतर अकारण ही उत्पन एवं विनष्ट होनेवाले बहुत-से लोक देखे, जो तिमिर-रोग (रतींथी) से युक्त आँसोंबाले पुरुषके हारा रेखें गये ध्यमनत ही सिद्ध होते थे। (पर्म ५९)

श्रीवसिष्ठजीका समाधिकालमें अपनी स्तृति करनेवाली स्त्रोका अवलोकन और उनकी उपना करके अनेक विश्वित्र जमार्का दर्धन करना तथा नहाम्रुक्तक समय सब जीवोके वकुति-कीन हो जानेपर पुनः किसको सुष्टिका ज्ञान होता है, श्रीरायके इस प्रश्नका उत्तर देना

श्रीधिसिष्टजी कहते हैं— खुनन्दन ! तदनन्तर उपर्युक्त रूपसे पूर्वोक्त राज्यके कारणका विचार करता हुआ में आवरणरहित चेतनाकाराख्य होकर दीर्घकाल-तक इधर-उधर अमण करता रहा । इसके बाद वीणाकी ध्वनिके समान यह शब्द मेरे धानोमें पड़ा । क्राक्श: उसके पद स्पष्ट होने लगे । फिर मुझे यह माद्या हुआ कि किसी-के द्वारा आर्या छन्दका पद गाया जा रहा है । फिर जहाँसे बह शब्द प्रकट हो रहा था, उस स्थानपर दृष्टि पड़ी ।

वहाँ सुत्रे एक की दिखायी दी, जो तूर मही थी। वह सुवर्ण-बदके समान गौरफाल्सिसे आकाशमण्डलको प्रकाशित कर रही थी। उसके गलेके हार तथा शरीरके वक्ष कुछ-कुछ हिल रहे थे। उसके नेआगन अलकावलियोंसे फिथित् आहुन तो रहे थे। उसे देखकर ऐसा जान पड़ता था मानी दूसरी उन्हीं आ गयी हो। उसका सुख्यण्डल पूर्ण चन्द्रमाके समान मनोहर था। वह जब इसती थी, तब फ्रलोंके देरसे झरते जान पड़ते थे । आकाशका कोश ही उसके रहनेका घर था । उरका सौन्दर्य चन्द्रमाक्री किरणोंको लिजत कर रहा था । वह ऐसी जान पड़ती थी मानो मोतियोंके समृहसे उसका निर्माण हुआ हो । वह कमनीय कान्ति-मती नारी मेरा अनुसरण करनेके लिये उद्यत जान पड़ती



थां। मेरे पास खड़ी हो मचुर मुस्कान और उत्तम भाव-विळास-से सुशोभित वह मनोहारिणी की मधुर स्वरसे कोमळ वाणीमें इस आर्याङन्दका पाठ करने ळगी——

> असदुचितिएक्तचेतन-संस्तिचिरिति प्रमुद्यमानानाम् । अवरुभ्वनतदेविद्यपिन-मभिनोमि भवन्तमेव सुने ॥

'मुने ! आपका अन्तःकरण उन राग, द्वेष, काम, क्रोध, लोभ, मोह आदि दोपोंसे सर्वथा राज्य है, जो असत् पुरुषों-के ही इदयमें रहने योग्य हैं। आप संसार-सरितामें इक्कर मोहित होनेवाले प्राणियोंके आश्रयमूत तटवर्ती दक्ष हैं; अतः मैं सब ओरसे आपकी ही स्तुति करती हूँ।'

श्रीराम ! यह सुनकर मैंने उस मनोहर मुख एवं मधुर स्वरवाली खीकी ओर देखा और यह सोचकर कि 'यह तो स्त्री है, इससे मेरा क्या प्रयोजन है ?' उसकी अव-हेळना करके मैं आगे वह गया । तदनन्तर छोकसम्होंसे युक्त माया दिखायी दी, उसे देखकर मुझे बड़ा विस्मय हुआ । फिर उसका भी अनाद्र करके मैं आकाशमें विचरण करनेको उद्यत हुआ । इसके वाद मैंने आकाशमें स्थित हुई जगन्मायाका निरीक्षण करनेके लिये चेतनाकाशरूपसे ज्यों ही चेश की, त्यों ही वे सारे-के-सारे उम्र जगत् उसी तरह शून्यरूप हो गये जैसे स्वप्त, संकल्प ( मनोराज्य ) तथा कथामें वर्णित जगत् शून्यरूप होते हैं। इस प्रकार बताये गये वे सभी लोक परस्पर होनेवाले प्रलयकालके दर्यको वैसे ही नहीं देखते या जान पाते हैं, जैसे एक ही वरमें सीये हुए अनेक पुरुप एक दूसरेके खप्तमें होनेवाले रण-कोलाहलको नहीं सनते हैं। श्रीराम ! चेतन-में ही सब कुछ है, चेतनसे ही सब कुछ है, चेतन ही सब कुछ है और चारों ओरसे चेतन-ही-चेतन है । सारी सत्ता चिन्भय तथा सद्दुप ही है । यही मैंने वहाँ पूर्णरूपसे देखा । \* यह जो दश्योंका दर्शन होता है, वह भ्रममात्र है, आकाशमें उगे हुए वृक्षकी मञ्जरी है। सब कुछ चेतनाकाशका स्वरूप ही है—इस वातका मुझे वहाँअनुमव हुआ । बुद्धि-रूप आकाराके साथ एकरूप होकर व्यापक, अनन्त एवं बोधस्वरूप हुए मैंने इसका अनुभव किया। सम्पूर्ण जगत्का यह त्रिला हुआ जाल ब्रह्माकाशरूप ही है, दसों दिशाएँ ब्रह्माकाश ही हैं तथा कला, काल, देश, द्रव्य और क्रिया आदि भी ब्रह्माकाशरूप ही हैं। जो सब प्रकारके नाम और रूपसे रहित, पापाणकी प्रतिमाके समान मौन और ज्योति-स्वरूप है, वही परब्रह्म परवात्मा यतिनचित

नाम-रूपात्मक होकर जगत् कहलाता है। वहाँ समाधि-कालमें ऐसे लाखों जगत् भी अनुभवमें आये थे, जिनमें चन्द्रमण्डल भी उप्ण थे और सूर्य भी शीतलतार्का मृतिं जान पड़ते थे। श्रीराम! कोई जगत् पातालमें गिर रहे थे, कितने ही आकाशमें उड़ रहे थे और बहुतेरे सम्पूर्ण दिशाओंमें आन्तिपूर्ण परोंमें प्रतिष्ठित थे। इस तरह चैतन्य-समुद्रके चश्चल खुद्बुदोंके रूपमें दिखायी देनेवाले उन असंख्य लोकोंमें ऐसी कौन-सी वस्तु है, जो मैंने न देखी हो।

श्रीरामजीने पूछा—मुने ! महाकत्यके विनाशकाळमें जब समस्त भूतोंका समुदाय मूळप्रकृतिमें विळीन हो जाता है, तव पुनः किसको किस तरह सृष्टिका ज्ञान होता है ?

श्रीवासिप्टजीने कहा—श्रीरामभद्र! महाप्राव्य-कालमें पृथ्वी, जल, वायु, अम्नि और आकाश—इन सम्पूर्ण विशेष पदार्थोंका विनाश हो जानेपर ब्रह्मासे छेकर स्थावर-तकके सभी जीव-जगत् जब मृत्यप्रकृतिमें विछीन हो जाते हैं, तब पुन: जिस प्रकार इस जगत्का अनुभव होता है, वह बताता हूँ, सुनो । महाप्रव्यके पश्चात् जो ब्रह्म शेष रहता है, वह शब्दादि व्यवहारसे वर्णन करने योग्य नहीं होता । उसे मुनिजन परमार्थ-वैतन्यधन कहते हैं । यह जगत् उसका हृदय है, अत: उससे भिन्न नहीं है ।

वहीं परमात्मदेव विनोद पूर्वक यह अनुभव करता है कि जगत मेरा अपना स्वभाव और हृदय है । वास्तविक रूपसे वह जगतकी सत्ता नहीं मानता है । इस प्रकार जब हम विचार करते हैं। तब जगत नामकी कोई वस्त नहीं पाते हैं। फिर क्या नष्ट होता है और क्या उत्पन्न। जैसे परम कारण परमात्मा अविनाशी है, वैसे ही उसका हृदय भी । महाकल्प आदि भी उसके अवयव ही हैं । अतः वे भी परमात्मासे भिन्न नहीं है । केवल अज्ञान ही यहाँ जगत् और परमात्मामें मेदकी प्रतीति कराता है; परंत विचारपूर्वक देखा जाय तो उस अज्ञानका भी कहीं पता नहीं लगता है । अतः एकमात्र सिन्दानन्दघन प्रमात्मा ही सदा और सर्वत्र विराजमान है । जगत्, उसकी उत्पत्ति तथा विनाश सर्वया मिथ्या कल्पना हैं । इसलिये कभी कहीं किसीका कुछ भी न तो नष्ट होता है और न उत्पन्न ही होता है। यह जो दश्य जगत् है, वह सब शान्त, अजन्मा, ब्रह्मरूपसे ही स्थित है। यह अनादि जगजाल कभी उत्पन्न नहीं हुआ है । यहाँ इसके रूपमें केवल ज्ञानखरूप परव्रद्ध परमात्मा ही है । इस प्रकार विचारदृष्टिसे देखनेपर अष्ट सिद्धियोंसे युक्त ऐश्वर्य भी त्रणके समान निस्तार ही सिद्ध होता है। ऐसा जानने-वाला अधिकारी परुप अपनेमें ब्रह्ममावका निश्चय करके अपने आत्मामें ही पूर्ण संतुष्ट रहता है। (सर्ग ६०-६१)

वसिष्टजीके द्वारा चिदाकाशरूपसे देखे गये जगतोंकी अपनेसे अभिकताका कथन, आर्यापाठ करने-वाली स्त्रीके कार्य तथा सम्भाषण आदिके विषयमें श्रीरामके प्रका और वसिष्टजीके उत्तरका वर्णन

श्रीरामचन्द्रजीने पृष्ठा—भगवन् ! उस समय आपने पिक्षयोंकी-भाँति आकाशमें उड़ते हुए जो जगत्-समूहका अवळोकन किया था, वह एक देशमें स्थित होकर किया था या सम्पूर्ण चिदाकाशमय शरीरसे !

श्रीवसिष्ठजी बोले-स्घुनन्दन ! उस समय तो मैं सर्व-व्यापी, अनन्तात्मा चेतनाकाशरूप हो गया था, उस अवस्थामें मेरा कहीं आना-जाना कैसे सम्भव हो सकता था ! न तो एक स्थानपर खड़े हुए पुरुवकी माँति ही स्थित था और न गतिशील ही था, इस प्रकार आत्म-खरूप चिदाकाशमें ही रहकर मैंने अपने इस अगरिच्छिन्न शरिरके द्वारा यह सारा जगतमुह देखा था । जैसे शरीरा-मिमानीके रूपमें स्थित होनेपर मैं परसे लेकर मस्तकतक- के अपने सभी अङ्गोंको देखता हूँ, उसी प्रकार मैंने हन चर्मचक्षुओंके विना भी चिन्सय नेत्रसे हारे जगससुदाय-का अवजेकन किया था। इस विषयमें तुम्हारे किये प्रमाण है, सपनेमें देखा हुआ संसार-विश्वम; क्योंकि स्वप्नमें जो हश्य अनुभूत होता है, वह चेतनाकाशरूप ही है, उसके सित्रा दूसरा कुछ नहीं है। जैसे दृष्टा अपने पत्र, पुष्प और फळ आदिको देखता है, वसे ही मैंने भी अपने ज्ञानरूपी नेत्रसे सारे जगत्को देखा था। जैसे अवयवी अपने अवयवोंको अपनेमें ही अभिन्नरूपसे देखता है, उसी प्रकार मैंने इन समस्त सर्गांको अपनेसे अभिन्न ही देखा और समझा था। श्रीराम! बोधस्करूप आस्माके साथ एकताको प्राप्त हुआ में आज इस समय भी उन विविध सर्गोंको उसी तरह इसरिर, आकाश, पर्वत, जल और स्थलमें भी देख रहा हूँ।

श्रीरामजीनं पृद्धा—ब्रह्मन् ! कमळनयन ! आप जब इस प्रकार अनुभव कर रहे थे, तब आर्याछन्दका पाठ करने-बाळी उस कान्तिमती नारीने क्या किया ?

श्रीयसिष्टजीने कहा—श्रीराम! यह भी चिदाकारारूपसे ही आकारामें मेरे समीप निनयपूर्वक खड़ी थी और उसी आर्याळन्दका पाठ कर रही थी । उस समय यह देवाङ्गगा-सी जान पड़ती थी । जैसे मेरा शरीर चिदाकारामय था, उसी प्रकार उसका भी था । मैंने उस पूर्वशरीरसे वैशी ळळना कभी नहीं देखी थी । मेरा शरीर चेतन-आकारा-मात्र था, वह भी चेतनाकारामय रूप धारण किये हुए थी और सारा जगज्जाळ भी उस समय वहाँ चिदाकारारूपसे ही स्थित था ।

श्रीरामजीने पूछा—भगवन् ! शरीरमें स्थित जीभ, तालु,

अंठ तथा प्राणींके प्रयत्नींसे उत्पन्त हुए वर्णीद्वारा जो वाक्य सम्बन्त होता है, वह आक्ताश-शरिरधारिणी उस ब्रीके सुखरे कैसे प्रकट हुआ ? विशुद्ध चेतनाकाशरूप आत्माओंको उपका दर्शन और आम्यन्तर मनका अनुभव होना कैसे सम्भव है ? उस समय आपने जो जगत्के दर्शन और सम्बाषण आदि व्यवहार किये थे, उनकी सङ्गति कैसे लगती है ? आप इस विषयमें अपना यथार्थ निश्चय वताइये।

श्रीचिन्छजीने कहा —श्रीराम! जैसे स्वप्नमें चिदाकाश ही बाह्य तथा आम्यन्तर पदार्थांके रूपसे उदित होता है वेसे ही मेरे उस समाधिकालमें भी यह सारा दश्य प्रपञ्च चिदाकाशस्त्रपसे ही स्थित था। केवल वही दस्य चिदाकाशक्य रहा हो, ऐसी वात नहीं है, किंत ये जितने पदार्थ हमलोगोंकी बुद्धिके विषय हैं, ये सब-के-सब तथा यह सारा संसार भी स्वच्छ चिदाकाशरूप ही हैं । हमारे लिये जैसा वह था, बैसा ही सारा जगत है । जैसे स्वप्नमें पृथ्वीपर खेती आदिके रास्तींपर आने-जाने-के तथा पर्वत-प्रासाद आदिके ऊपर शयन आदिके जो व्यवहार होते हैं, वे सब चिदाकाशरूप ही हैं, उसी तरह उस समय 'मैं', 'तुम', 'बह स्त्री' तथा 'बह' और 'यह' सब कुछ चिदाकाशरूप ही या। खनन्दन! तदनन्तर जैसे खप्तमें स्वप्नगत मनुष्योंके साथ व्यवहार-कार्य चळता है, उन समय उस खोके साथ मेरा वार्ताळाप-व्यवहार भी उसी तरह आरम्भ हुआ । जैसे वह स्वपन-सदश व्यवहार चिदाकाशरूप ही था, उसी प्रकार तुम मझको, इस आत्माको तथा जगतको भी चिदाकाशरूप समझो । (सर्ग ६२)

## ख्यजगत्की भी ब्रह्मरूपता एवं सत्यताका शतिपादन

श्रीरामचन्द्रजीने पूछा—सुने ! मुख, जीभ आदि अवयवींसे रिहेत एकमात्र संकल्परूप देहसे आपका उस स्त्रीके साथ सम्भापण आदि व्यवहार कंसे हुआ ? उस दशामें आपने क च ट त प आदि वर्णांका कैसे उन्हारण किया ?

श्रीवसिष्ठवीनं कहा—श्रीराम ! चिदाकाशखरूप तत्त्वज्ञानियोंके संकल्पम्थ देहवाले मुखसे, क च ट त प आदि वर्णीका किसी कालमें भी वैसे ही उच्चारण नहीं होता, जैसे मृतकोंके मुखसे कोई अक्षर नहीं निकलता है। (खमकी भाँति ही वहाँ भी हुआ।)

श्रीरामचन्द्रजीने पृछा-भगवन् ! जब यह जगत् स्त्रपन्हप ही है, तब जाप्रत्-रूपसे कैसे स्थित है ? तथा असत्य होकर ही यह सत्य-सा कैसे हो गया ?

श्रीवसिष्टजीने कहा---श्रीराम! यह सव जगत् कैसे स्वप्नमय ही है, यह सुनो-स्वप्नके समान ही ये जगत् न तो आत्मासे भिन्नरूप हैं, न आत्माके समान सत्यरूप हैं और न स्थिर ही हैं। ये सब-के-सब एकमात्र अनिर्वचनीय आत्मसत्तासे स्थित हैं। वे सब जगत् एक-दूसरेको किंचिन्मात्र भी नहीं देख पाते तथा कोठीके भीतर रखे गये जड वीजोंकी एक राशिकी तरह भीतर-ही-भीतर सड-गलकर नष्ट भी हो जाते हैं । नष्ट होकर भी वे चेतन-रूप ही रहते हैं, सर्वथा शून्य नहीं हो जाते। वे आपसमें एक-दूसरेको नहीं जानते । अज्ञानसे उनका चेतनारूप दक जानेके कारण निरन्तर सीये द्वएके सदश स्वप्नका-अनुभव करते हैं । सोये हुए स्वमरूप जगज्जालकी व्यवस्थाके अनुसार व्यवहार करनेवाले जो राक्षस स्वप्तमें स्वप्नगत देवताओंद्वारा मारे गये, वे अब भी उसी स्वप्नमें स्थित हैं। श्रीराम! बताओं तो सही, इस तरह जो स्वप्तमें मारे गये, वे क्या करते हैं ? अज्ञानके कारण मुक्त नहीं द्वए तथा चेतन होनेके कारण पत्थरके सदश भी स्थित न रहे । वे लोग पर्वत, सागर, पृथ्वी तथा अनेक

जीव-जनतुओंसे भरे इस सम्पूर्ण दश्य-प्रपञ्चको चिरकाल-तक उसी तरह अनुभव करते हैं, जैसे हमलोग । ( इसीळिये उनका अपना-अपना स्त्रप्न चिरकाळकी अनुवृत्तिसे हमटोगोंके अनुभवकी तरह जाग्रदवस्थारूप ही हो जाता है।) उनके कल्प और जगत्की स्थिति भी वैसी ही है, जैसी हमलोगोंकी है और हमलोगोंके जगतकी स्थिति भी वैसी ही है जैसी उन लोगोंकी है। उनके स्वप्तके वे पुरुष अपने तथा अन्य पुरुषके भी अनुभवसे सत्य ही हैं; क्योंकि अपनी तथा दूसरेकी सत्ता-का निमित्तभूत जो अधिष्ठानस्वरूप चेतन है, वह सर्व-व्यापी होनेके कारण सत्य एवं सम है । जैसे आत्मामें वे स्वमके पुरुष सत्य हैं, वेसे ही दूसरे पुरुष भी। जिनका प्रत्येक स्वप्नमें मुझे अनुभव होता है, वे सत्य ही हैं। तुमने अपने स्त्रप्तमें जो अनेक नगर तथा नागरिक देखे थे, वे सन वैसे ही अब भी स्थित हैं; क्योंकि सर्वव्यापी ब्रह्म सर्वस्वरूप है। भीतमें, आकारामें, पाषाणमें, जलमें और स्थलमें सर्वत्र मिन्न-भिन्न पदार्थोंके अंदर चिन्मात्र परमात्मा ही विराजमान है; वही सम्पूर्ण विश्वरूपसे स्थित है; अतः चिन्मात्र परमात्माके सर्वव्यापी होनेसे जहाँ-तहाँ सर्वत्र ही जगत् हैं। इनकी संख्या यहाँ कैसे वतलायी जा सकती है ? तत्त्वज्ञानियोंकी दृष्टिमें वह सारा जगत् परब्रह्म ही है; परंतु अज्ञानियोंके मनमें दश्य-प्रपञ्चरूपसे स्थित हैं। (सर्ग ६३)

## श्रीवसिष्टजीके पूछनेपर विद्याधरीके द्वारा अपने जीवन-वृत्तान्तका वर्णन, अपनी युवावस्थाके व्यर्थ बीतनेका उल्लेख

ओर देखकर कौतुकपूर्वक पूछा—'कमलपुष्पके भीतरी और कहाँकी रहनेवाली हो ?'

श्रीविसिष्ठजी कहते हैं—श्रीराम! तदनन्तर मैंने उस भाग—केसरकी-सी सुनहरी कान्तिवाली सुन्दरी! तुम सन्दरी लळनासे, जिसके नेत्र नील कमल-से त्रिलसित, कौन हो ? मेरे पास किसलिये आयी हो ? किसकी खिले हुए मालती-पुष्पके समान शोभा पाते थे, उसकी पुत्री या पत्नी हो ? क्या चाहती हो ? कहाँ गयी थी ?



विद्याधरीने कहा-मुने ! मैं अपना बृत्तान्त ठीक-ठीक बतला रही हूँ, सुनिये । यद्यपि परायी स्त्रीके साथ एकान्तमें वार्ताळाप करना उचित नहीं है तथापि में बड़े कष्टमें हूँ और संकटसे छुटकारा पानेके हेतु प्रार्थना करनेके लिये आयी हूँ; अतः आप करुणावश मझसे विना किसी हिचकके मेरा समाचार पूछ सकते हैं। महर्षे ! परमोत्कृष्ट चिन्मय आकाशके किसी छोटेसे कोनेमें आपका यह आश्रमरूपी विलक्षण संसार वसा हुआ है । इसमें पाताल, भूतल और खर्ग-ये तीन प्रकोष्ठ (बड़े-बड़े ऑगन ) हैं । वहाँ हिरण्यगर्भ ब्रह्माके आकारमें स्थित हुई मायाने कल्पना नामक एक कुमारी-( गृह-स्वामिनी ) का निर्माण किया है । इन तीनोंमें जो भूतल है, वह कंगनकी-सी आकृतिवाले द्वीपों और समुद्रोंसे घिरा हुआ है; अतः उनके रंगोंसे अनुरश्चित हो ताम्रवर्णका दिखायी देता है; साथ ही कुछ ऊँचा भी है । इस प्रकार यह भूतल उपर्युक्त कंगनसे विभूषित जगल्लक्मीकी कलाईके समान जान पड़ता है। द्वीपों

और समुद्रोंके अन्तमें चारों ओरसे दस हजार योजनोंतक सुवर्णमयी भूमि स्थित है । उसके अन्तिम छोरपर लोकालोक नामसे विख्यात पर्वत है, जो जगल्लक्ष्मीकी ऊँची कलाईके समान शोभा पानेवाले इस भूपीठको कंगनके समान चारों ओरसे घेरे हुए है । उस लोकालोक-पर्वतके शिखरोंपर रत्नमयी बड़ी-बड़ी शिलाएँ हैं, जो आकाशके समान निर्मेल हैं । उन शिलाओंके बीचमें लोकालोक पर्वतके उत्तर भागमें उसके पूर्ववर्ती शिखरकी जो एक शिला है, उसके भीतर मैं निवास करती हूँ। उस शिळाका व्यचा-भाग कभी क्षीण न होनेवाले वज्रसार मणिके समान कठोर है । विधाताने मुझे वहाँ बाँध रखा है और इस प्रकार विवश होकर मैं उस प्रस्तर-यन्त्रमें वास कर रही हूँ । मुने ! में समझती हूँ कि उस शिलामें रहते हुए मेरे असंख्य युग बीत गये । केवल मैं ही नहीं बँधी हूँ, मेरे पतिदेव भी उसके भीतर वैसे ही बँघे हैं, जैसे सायंकालिक कमलकोशमें भ्रमर बँध जाता है। उस शिळाके कोटरमें, उसके संकीर्ण स्थानमें पतिके साथ रहकर मैंने दीर्घकालतक स्रख-दु:खका अनुभव किया है और इस अनुभवमें मेरे असंख्य वर्ष-समूह बीत गये हैं; किंतु अभीतक हम दोनों अपने एकमात्र दोष ( कामना ) के कारण मोक्ष नहीं पा रहे हैं । उसी तरह परस्पर ममता बाँघे हम दीर्घकालसे वहीं रहते हैं।

मुनीक्षर ! उस पाषाणके संकटमें केन्नल हमीं दोनों नहीं बँधे हैं, हमारा सारा परिवार भी वहीं बँधा पड़ा है । उसमें बँधे हुए मेरे पित ब्राह्मणकुल्में उत्पन्न हुए हैं और प्राचीन कालके वृद्ध पुरुष हैं । यद्यपि वे सैकड़ों वर्षोंसे जी रहे हैं तथापि एक स्थानसे दूसरे स्थानतक चल नहीं सकते । वे नचपनसे ही ब्रह्मचारी हैं । वेदाध्ययनमें तत्पर रहते और छात्रोंको पढ़ाते हैं, किंतु आलसी हैं । एकान्त स्थानमें अक्तेले ही बैठे रहते हैं । उनके बर्तावमें कुटिलता नहीं है । वे चपलतासे कोसों दूर रहते हैं ।

वेदनेताओं में श्रेष्ठ महर्षे ! में उन्होंकी भार्या हूँ; किंतु मुझमें एक व्यसन है । में उन पतिदेवके विना पल्यस् भी देह धारण करनेमें समर्थ नहीं हूँ । व्रह्मन् ! मेरे पतिने मुझे पत्नीरूपमें किस प्रकार प्राप्त किया और हम दोनोंका यह खाभाविक स्नेह प्रस्पर किस प्रकार बढ़ा, यह बताती हूँ, मुनिये ।

पहलेकी बात है, मेरे पतिन जनके परचात् बाल्यावस्थामें ही किंचित् ज्ञान प्राप्त कर थिया और एक सत्पुरुवकी भाँति अपने निर्माट गृहमें वे रहने लगे। उन दिनों उन्होंने विचार किया कि में वेदोंके खाध्यायमें संलग्न रहनेवाल ब्राह्मण हूँ। मुझे अपने ही अनुरूप ऐसी भार्या कहाँसे प्राप्त हो सकती है, जो उत्तम जन्मके कारण शोभा पा रही हो ? इस प्रकार चिस्कालतक चिन्तन करके उन्होंने अपने कर्तव्यका निश्चय किया और खर्य ही मेरे नाथने अनित्व मौन्दर्यसे युक्त अङ्गाली मुझ नारीको मोनसिक संकल्परे प्रकट किया। मानो चन्द्रदेशने निर्माट चाँदनी प्रकट की हो। मनसे उत्पन्न होनेके कारण में उनकी प्रकार मार्या हुई और जैसे यसंत ऋतुमें मन्पार हुक्षदी जत्तम एवं सुन्दरी महरी बहुती है, उसी प्रकार में भी बहुने लगी।

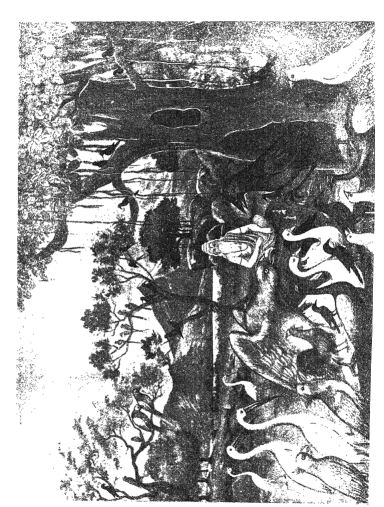
में निरन्तर ठीळा-विळासमें ही निरत रहने लगी। मेरे नेत्र टीटा-पूर्ण तिरही चितवनसे देखने हमें। मुझे सदा गाना-बजाना ही प्रिय लगने लगा। भोगोंसे कभी मुझे तृति नहीं होती थी। मेरा दिनोंदिन भोगोंमें अनुराग वद्ता गया । आदरणीय महर्षे ! मेरे पतिदेव दीर्घसूत्री और खाध्यायशील होनेके कारण तपस्यामें ही लगे रहे । उन्होंने किसी तरहकी भी अपेक्षा मनमें लेकर मेरे साथ अवतक विवाह नहीं किया। इसिक्टिये यौवनसम्पन्न तरुगी श्री मैं उन्हें प्राप्त न कर सकनेके कारण व्यसनकी आगरी उसी प्रकार जलने लगी, जैसे कोई कमलिनी आगसे क्षण्य रही हो । फुलोंकी वर्पासे हरी-भरी सारी उचान-मुनियाँ मेरे लिये तनी हुई बालुकाराशिसे आच्छादित सूनी मरुमूबियोंकी भाँति दाहक प्रतीत होने लगीं। जो पदार्थ सुन्दर, उचित, खादु और मनोहर हैं, उन्हें देखकर मेरी ये आँखें आख़ओंसे भर आतीं । मैं रमणीय स्थानमें रोती । जो स्थान न रम्य है न अरम्य---मध्यन कोटिका है, वहाँ मैं सौम्य हो जाती और जो अद्धन्दर स्थान है वहाँ मैं प्रसन्न रहती। न जाने महा दीना नारीकी ऐसी अवस्था कैसे हो गयी ? भगवन ! इस प्रकार गेरे नवीन योवनके बहुत-से (सर्ग६४) दिन व्यर्भ बीत गरे।

## विद्याधरीका वैराग्य और अपने तथा पतिके लिये तत्वज्ञानका उपदेश देनेके हेत उसकी वरिष्ठ ग्राविसे शर्वना

विद्याधरी बोली—सुने ! तदनन्तर जैसे दारक्ताल बीतनेपर रसहीन हुए पछुत्रोंकी टाली पिट जाती है, उसी प्रकार दीर्घकालके पश्चात् मेरा वह अनुराग विरागके रूपमें परिणत हो गया । मैं सोचने लगी— भेरा खामी बूढ़ा होनेके कारण एकान्तवासका रसिक, नीरस और स्नेहरून्य हो गया । यद्यपि उसकी दुद्धिमें कुटिलता नहीं है, तो भी वह मेरी ओरसे सदा भौन ही रहता है; अत: मैं समझती हूँ कि मेरे जीवनका कोई फल नहीं

है, इसिल्ये अब इसे रखनेसे श्या त्या । वयपनसे ही विश्वता हो जाना अच्छा है, गर जाना भी अच्छा है अथवा रोगोंका शाकामण तथा दूसरी-दूसरी विपत्तियोंका टूट पड़ना भी अच्छा है; परंतु जिसका स्थाव मनके अनुकूल न हो, ऐसे पतिका भिल्ना अच्छा नहीं । उसी स्त्रीका जीवन सफल है, जिसका पति सदा उसके अनुकूल चलता हो; वही धन-सम्पत्ति सार्थक है, जिसका साधु-पुरुष उपयोग करते हैं तथा वही बुद्धि, वही साधुता





और वही समद्शिता उत्तम है, जो मधुर एवं उदार है। यदि पित और पत्नी एक-दूसरेके प्रति पूर्ग अनुराग रखते हों तो उनके मनको आधि-व्याधियाँ, निपत्ति-समृह तथा दुर्मिन्न लानेवाले उपद्रय मी कष्ट नहीं पहुँचा सकते। जिन क्षियोंके पित प्रतिकृल खमाववाले हों अथवा जो क्षियों विववा हो गयी हों, उनके लिये फूलोंसे मरी हुई पुष्पवादिकाएँ तथा नन्दनवनकी मूमियाँ मी मरुम्मिके समान दुःखद हो जाती हैं। संसारके सारे पदार्थ खियोंद्वारा स्वेन्छानुसार स्याग रिये जाते हैं, परंतु वे किसी भी दशामें पितको नहीं त्याग सकतीं।

मनीश्वर ! अब मेरा वह पतिविपयक अनुराग वैसे ही विरागरूपमें परिणत हो गया है, जैसे पालेकी यारी या जलायी कमिलिनीका राग क्रमशः नीरस हो जाता है। मुने ! अब मुझे समस्त पदार्थीके प्रति वैराग्य हो गया है, इसलिये में इस समय आपके उपदेशसे अपनी मुक्ति चाहती हूँ । जिन्हें मनोवाञ्छित वस्तओंकी प्राप्ति नहीं हुई, जिनकी बुद्धि परमात्त्रपद्में विश्राम न पा सकी तथा जो मरणतुल्य दु:खोंके प्रवाहमें वह जा रहे हैं, ऐसे लोगोंके लिये जीनेकी अपेक्षा मर जाना अच्छा है। मेरे पतिदेव भी अब मोक्ष पानेके छिपे ही दिन-रात चेष्टा करते रहते हैं । जैसे राजा किसी राजाकी सहायतासे दूसरे राजापर विजय पानेके लिये सचेष्ट होता है, इसी प्रकार मेरे पति भी मनके द्वारा ही मनको जीतनेके प्रयत्नमें सावधानीके साथ लगे हुए हैं। ब्रह्मन् ! आप मेरे उन पतिका और मेरा भी अज्ञान दूर करनेके लिये न्याययक्त वाणीद्वारा उपदेश देकर आत्मतत्त्वका ज्ञान कराइये । जब मेरे पति मेरी उपेश्चा करके ही परमात्म-तत्त्वके चिन्तनमें लग गये, तब वैराग्यने मेरे लिये संसारकी स्थितिमें नीरसता पैदा कर दी।

मैं संसारकी वासनाके आवेशसे शून्य हूँ, इसिक्विं आकाशमें विचरनेकी शक्तिरूप सिद्धि प्रदान करनेवाळी

'खेचरी मुद्रा' नामक तीव्र एवं अभीष्ट धारणाको बाँधकर स़स्थिरचित्त हो गयी हूँ । उक्त धारणाके द्वारा आकाशमें विचरनेकी शक्ति पाकर मैंने पुन: दूसरी धारणाका अम्यास किया, जो सिद्ध पुरुपोंका सङ्ग एवं उनके साथ सम्भाषणरूप फल देनेवाली है। ( इसीलिये आज यहाँ आकर आपके साथ वार्ताळाप करनेका सौभाग्य प्राप्त कर सकी । ) तत्पश्चात् में अपने निवासभूत ब्रह्माण्डके पूर्वापर भागघटित ( नीचे-ऊपरके सम्पूर्ण ) आकारको मळीमाँति देखनेकी इच्छासे तदाकार भावनामयी घारणा बाँधकर स्थित हुई । वह धारणा भी मेरे लिये सिद्ध हो गयी। फिर मैं अपने उस ब्रह्माण्डके अंदरकी सभी वस्तुओंको देखकर जब बाहर निकली, तब वह लोकालोक पर्वतकी स्थूलशिला मुझे दिखायी दी । मेरे पतिदेव केवल शुद्ध वेदार्थके एकान्तचिन्तनमें ही लगे रहते हैं। उनकी सारी एषणाएँ दूर हो चुकी हैं। वेन तो किसीका आना जानते हैं न जाना---उन्हें न तो भूतकालका पता रहता है, न वर्तमान और भविष्यका ही। अहो ! उनकी कैसी अद्भुत स्थिति है ! परंतु वे मेरे पति विद्वान् होते हुए भी अबतक परनपदको प्राप्त न कर सके । अब वे और मैं दोनों ही परमपदको पानेकी इच्छा रखते हैं । ब्रह्मन् ! आपको हमारी यह प्रार्थना सफल करनी चाहिये; क्योंकि महापुरुवोंके पास आये हुए कोई भी याचक कभी विफल्मनोख नहीं होते । दूसरोंको मान देनेवाले महर्षे ! मैं आकाशमण्डलमें सिद्ध-समूहोंके वीच सदा चूमती रहती हूँ; परंतु यहाँ आपके सित्रा दूसरे किसी ऐसे महात्माको नहीं देखती, जो अज्ञानके गहन वनको दग्ध करनेके लिये दावानलके तुल्य हो । ब्रह्मन ! करुणासागर ! संत-महात्मा अकारण ही प्रार्थी-जनोंकी मनोबाञ्छा पूर्ण किया करते हैं, इसलिये आपकी शरणमें आयी हुई मुझ अबलाका आप तिरस्कार न करें। तत्त्वज्ञानका उपदेश देकर मुझे और मेरे पतिको कृतार्थ करें। (सर्ग६५)

## श्रीवसिष्ठजीका विद्याधरीके साथ लोकालोकपर्वतपर पापाणशिलाके पास पहुँचना, उस शिलामें उन्हें विद्याधरीकी वतायी हुई सृष्टिका दर्शन न होना, विद्याधरीका इसमें उनके अभ्यासाभावको कारण वताकर अभ्यासकी महिमाका वर्णन करना

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--श्रीराम ! ब्रह्माण्डके पूर्ववर्णित ऊर्ध्व आकाशमें संबलपदारा कल्पित आसनपर बैठे हए मैंने, उसी आकाशमें कल्पित आसनपर स्थित हुई वह नारी जब मेरे पूळनेपर उपर्युक्त बातें कह चुकी, तब पुनः उससे प्रश्न किया-- 'त्राले ! शिलाके पेटमें तुम-जैसे देहचारियोंकी स्थिति कैसे हो सकती है ? उसमें हिलना-डुलना कैसे होता होगा ? तथा तुमने वहाँ किस लिये घर चनाया ११

विद्यापरी बोली—मने ! जैसे आपलोगोंका यह संसार बहुत ही विस्तृतस्थ्यसे प्रकाशित हो रहा है, उसी प्रकार उस शिलाके उदरमें सृष्टि और संसारसे युक्त हम-लोगोंका जगत भी स्थित है। वहाँ भी यहाँकी भाँति ही देवता, असर, गन्धर्व, पृथ्वी, पर्वत, पाताल, समृद्र, वायु, अग्नि, आकाश, सर्व और चन्द्रमा आदि सव वस्तएँ हैं।

मने ! यदि आप मेरी बातको असम्भव समझते हों तो आइये, उस सृप्टिको अच्छी तरह देख लीजिये, मेरे साथ चलनेके लिये कपा कीजिये: क्योंकि बढ़े लोगोंको आश्चर्यक्क वस्तएँ देखनेके लिये बडा कौतहल होता है।

रघनन्दन ! तब मैंने 'बहुत अच्छा' कहकर उसकी बात मान ली और शून्य ( आकाश )-रूप हो शून्यरूपधारिणी उस नारीके साथ शून्य आकाशमें उसी तरह उड़ना आरम्भ किया, जैसे आँधी या ववंडरके साथ फूळोंकी सुगन्ध उड़ती है । तदनन्तर दूरतकका रास्ता तै करनेके बाद आकाशकी श्रन्यताको लाँघकर मैं उस नारीके साथ आकाशवर्ती भूतसमुदायके पास जा पहुँचा । चिरकालके बाद आकाशमें प्राणियोंके संचारमार्गको पारकर मैं लोका-लोक पर्वतके शिखरके ऊपर आकाशभागमें पहुँच गया, उस शिखरके पूर्वोत्तर भागमें स्थित चन्द्रतुल्य उज्ज्वल बादलके

पीठभागसे नीचे उतरकर वह नारी मुझे उस ऊँची शिलाके पास ले गयी, जो तपाये हुए सुवर्णकी बनी जान पड़ती थी। मैंने उस ग्रम्त्र शिलाको जब अच्छी तरह देखना आरम्भ किया, तब उसमें वह जगत मुझे नहीं दिखायी दिया । केवल वह सुवर्गभयी शिला ही अग्निलोक ( सुमेर ) के उच्चतम तटकी भाँति दृष्टिगोचर हुई । तव मैंने उस कान्तिमती नारीसे पूछा--- 'तुम्हारी वह सृष्टिभूमि कहाँ है ? उस लोकके रुद्र, सूर्य, अग्नि और तारे आदि कहाँ हैं तथा भूर्भवः आदि सातों भिन्न-भिन्न छोक कहाँ हैं ? समुद्र, आकाश और दिशाएँ कहाँ हैं ? प्राणियोंके जन्म और नारा कहाँ हो रहे हैं ? बड़े-बड़े मेघोंकी घटाएँ कहाँ घिरी हुई हैं ? ताराओंकी तड़क-भड़कसे युक्त आकाश यहाँ कहाँ दिखायी देता है ? कहाँ हैं शैलशिखरोंकी वे श्रेणियाँ ? कहाँ हैं महासागरोंकी पड्डियाँ ? कहाँ हैं मण्डलाकार सातों द्वीप और कहाँ हैं तपाये हुए सुवर्णके सदृश वह भूमि १ कार्य और कारणकी कल्पनाएँ कहाँ हैं ? भूतों और उनके भवनोंका भ्रम कहाँ हो रहा है ? कहाँ हैं विद्याधर और गन्धर्व ? कहाँ हैं मनुष्य, देवता और दानव तथा कहाँ हैं ऋषि, राजा और मुनि ? नीति-अनीतिकी रीतियाँ कहाँ चलती हैं ? हेमन्त ऋतुकी पाँच पहरवाळी रातें यहाँ कहाँ हो रही हैं ? खर्ग और नरकके भ्रम कहाँ हैं ? पुण्य और पापकी गणना कहाँ हो रही है ? कला और कालकी कीडाएँ कहाँ होती हैं ? देवताओं और असुरोंमें कहाँ वैर देखे जाते हैं तथा देख और स्नेहकी रीतियाँ कहाँ उपलब्ध होती हैं ?' मेरे इस प्रकार छनेपर शिलाके समान निर्मल नेत्रवाली उस सन्दरीने आश्चर्यचिकत दृष्टिसे मेरी ओर देखकर प्रकार कहा।

विद्याधरी बोली-सर्वस्वस्तप ब्रह्मर्थे ! मैं भी अब पहलेकी भाँति अपने उस सम्प्रण जगतको तो इस शिलाके भीतर नहीं देख रही हूँ, परंतु मैंने जिन मनुष्य, गन्धर्व आदिका पहले वर्णन किया है, उन सबको दर्पणमें इस शिलामें प्रतिविस्वित स्थित प्रतिविम्बकी भाँति देखती हूँ । इस समय जो कुछ दीखता है, वह पहले देखे गये नगरसे भिन्त-सा है। मने ! मझे जो उस जगत्का कुछ-कुछ दर्शन हो रहा है, उसमें नित्यका मेरा अनुभव ही कारण है। आपको यह अनुभव नहीं है, इसीलिये आपको उसका दर्शन नहीं हो रहा है। इसके सिवा चिरकाळतक हमळोगोंमें जो यह एक अद्वैतकी चर्चा चलती रही है, उससे विशुद्ध आतिवाहिक ( सुक्ष्म मनोमय ) देहका विस्मरण हो गया है । इसके कारण भी आपको वह जगत् नहीं दीखता और मझको स्फटरूपसे उसका दर्शन होता है । मैंने चिरकालसे जिसका अत्यन्त अभ्यास किया था. मेरा वह जगत भी आकाश-लताके समान अदस्य हो गया है: क्योंकि मैं स्पष्टरूपसे उसे नहीं देख पा रही हैं। जो संसार पहले मेरे लिये अत्यन्त प्रकट था. उसीको इस समय मैं दर्पणमें प्रतिबिम्बितकी भाँति अस्पष्टरूपसे देख रही हूँ। नाथ! हम दोनोंमें परस्पर दीर्घकालतक जो सम्भावण हुआ, उससे अपने अत्यन्त विशुद्ध एवं व्यापक स्वास्थ्य ( धारणाभ्यास जनित मनोमयदेहरूपता ) का विस्मरण हो गया । प्रभो ! जो अभ्यासजनित संस्कार शुद्ध चेतन आकाशके रससे उद्बुद्ध होकर प्रकाशित होता है, उसीके आकारका अन्तरिक चित्त भी हो जाता है। बाल्यावस्थासे लेकर अवतक वही वस्तुस्थिति देखी जाती है। भगवन् ! यह जो आपके साथ संवाद हुआ है, इसने अपने जगत्के निरन्तर अभ्यासके कारण वीजगत्के भ्रमसे युक्त हुई मुझको निश्चय ही वशमें कर लिया। इसीलिये वह संस्कार छप्त-सा हो गया। भूत और

वर्तमानकालके दो भ्रमोंमेंसे वर्तमानकालका भ्रम ही बल्यान् होनेके कारण विजयी हुआ ।

में एक पाषाण-शिलमें निवास करनेवाली अबला है, बाला एवं आपकी शिष्या हैं: फिर भी मैं तो इस शिलाके भीतर स्थित हुई सृष्टिको देखती हूँ और आप सर्वज्ञ होकर भी नहीं देखते । देखिये, यह अभ्यासका विस्तार कैसा आश्चर्यजनक है। अभ्याससे अज्ञानी भी धीरे-धीरे ज्ञानी हो जाता है, पर्वत भी चुर्ण हो जाता है और बाण अपने महान लक्ष्यको भी बेध खालता है। देखिये. यह अभ्यासकी प्रवलता कैसी है। मुने! अभ्याससे कट पढ़ार्थ भी मनको प्रिय लगने लगता है-अभीष्ट वस्त बन जाता है । अभ्याससे ही किसीको नीम अच्छा ळाता है और किसीको मध । निकट रहनेका अभ्यास होनेपर जो भाई-बन्ध नहीं है। वह भी भाई-वन्ध (आत्भीय) बन जाता है और दूर रहनेके कारण बारंबार मिळनेका अभ्यास न होनेसे भाई-वन्धओंका रनेह भी घट जाता है। भावनाके अभ्याससे ही यह आतिवाहिक शरीर भी, जो केवल विद्युद्ध चेतनाकादारूप है, आधिभौतिक बन जाता है। यह आधिमौतिक शरीर भी धारणाके अभ्यासकी भावनासे पश्चियोंके समान आजारामें उडनेकी लिद्धि प्राप्त कर लेता है। देखिये, अभ्यासकी कैसी महिमा है! निरन्तर अभ्यास करनेसे दस्साध्य पदार्थ भी सिद्ध ( स्रलभ ) हो जाते हैं, शत्रु भी मित्र बन जाते हैं और विष भी अमृत हो जाते हैं । जिसने इष्ट वस्तुके लिये अभ्यास छोड़ दिया है, वह मनुष्योंमें अधम है । वह कभी उस वस्तको नहीं पाता---ठीक उसी तरह, जैसे वन्थ्या स्त्री अपने तर्भसे पुत्र नहीं पाती । जो नराधम अपनी अभीष्ट वस्तुके लिये अभ्यास (बारंबार प्रयत्न ) नहीं करता, वह अनिष्ट वस्तुमें ही रत रहता है; इसळिये वह अनिष्टको ही प्राप्त होता है और एक नरकसे दूसरे नरकमें गिरता रहता है । जिससे संसार असार वन जाता

हैं। पर विवेकका सेवन करनेवाले जो श्रेष्ठ पुरुष आत्म-विचार नामक अभ्यासको नहीं छोड़ते, वे निश्चय ही इस बढ़ी-चढ़ी विस्तृत माया-मदीको पर कर जाते हैं। इष्ट बस्तुके लिये किया गया चिरकालिक अभ्यासस्पर्ध सूर्य प्रजाजनोंके समक्ष ऐसा प्रकाश फैलाता है, जिससे वे देहरूपी भूतलपर रहकर जन्म-मरण आदि सहस्रों अनयोंको पैदा करनेवाली इन्द्रियरूपिणी रात्रिको नहीं देखते । बारंबार किये जानेवाले प्रयक्षको अभ्यास कहते हैं, उसीका नाम पुरुषार्थ है। उसके विना यहाँ कोई गित नहीं हैं । अपने विवेकसे उत्पन्न हुए दृढ़ अभ्यास नामक अपने कर्मको यत कहते हैं । उसीसे यहाँ सिद्धि प्राप्त होती हैं, और किसी उपायसे नहीं । इन्द्रियोपर विजय पानेमें समर्थ वीरपुरुपके लिये अभ्यास-रूपी सूर्यके तपते रहनेपर भूमिमें, जलमें और आकाशमें भी ऐसी कोई अभिल्यित वस्तु नहीं है, जो सिद्ध नहीं हों सकती । भूमण्डलमें तथा पर्वतकी समस्त निर्जन गुफाओं जितने भयके कारण हैं, वे सब अभ्यासशाली पुरुपके लिये अभयदायक बन जाते हैं । (सर्ग ६६, ६७)

#### श्रीवसिष्टजीके द्वारा आविवाहिक शरीरमें आधिभौतिकताके श्रमका निराकरण

विद्याधरीने कहा—अत: मुने ! अव हम दोनों निर्मेल परमात्मामें सर्ववीधानुकूल समाधिक्ष्प धारणा-द्वारा अपने प्राचीन शातियाहिक माक्का पुनः अभ्यास करें। ऐसा करनेसे ही इस शिलाके मीतरका जगत् प्रकट होगा।

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं---श्रीराम! उस पर्वतपर विद्याधरीने जब यह युक्ति-युक्त वात ऋही, तय में पद्मासन लगाकर बैठ गया और संगधिमें स्थित हो गया । उस समय सम्पूर्ण बाह्य पटार्थोंकी भावनाका त्याग हो जानेपर चिन्मात्रखरूप होकर मैंने उस पूर्व-के अर्थकी—आधिभौतिक देहादिकी भावना एवं उसके संस्कार-मलका भी सर्वथा त्याग कर दिया। तत्पश्चात चेतनाकारारूपताको प्राप्त हो मैंने उसी तरह उत्तम दृष्टि प्राप्त कर ली, जैसे शरकाल आनेपर आकाश निर्मलताको धारण कर लेता है । तदनन्तर सत्यखरूप परमात्माक सुदृढ़ घ्यानाभ्याससे मेरी देहमें आधिभौतिकताकी भ्रान्ति निश्चय ही दर हो गयी तथा तत्काल ही उदय एवं अस्तसे रहित होने पर भी नित्य उदित रहनेवाळी और अत्यन्त निर्मल महाचैतनाकाशरूपता प्रकट-सी हो गयी। इसके बाद जब मैं सार्क्षारूप अपने ही निर्मल तेजसे देखने लगा, तब वास्तवमें मुझे न तो वह आकाश दीख पड़ा

और न वह पापागशिला ही कहीं दिखायी दी । सब कुछ केवल परमतत्त्वमय ही दृष्टिगोचर हुआ । मैंने खरूपबोधके पहले कभी जिसकी आकृति ज़िलामयी देखी थी, वीधके पश्चार, उसे खच्छ चिद्धन ब्रह्माकाशरूप ही देखा, पृथ्वं। आदि विकागेंके रूपमें उस सद-वस्तुको कहीं नहीं देखा । प्रिय श्रीराम ! यह जो वर्तमान-कालका दश्य-प्रपन्न मनको प्रत्यक्ष दिखायी दे रहा है, यह आविभौतिक देह आदिकी कल्पनाद्वारा अत्यन्त असद्रपसे ही प्रकट हुआ है। अत: इसे तुम प्रत्यक्ष ही असत् सम्बा और उस योगिप्रत्यक्षको ही मुख्य प्रत्यक्ष जानो; त्योंकि उसमं सद्रुप परमात्माके यथार्थ खरूपका साक्षात्कार होता है। अहा ! परमेश्वरकी माया कैंसी विचित्र है, जिससे प्राक्-प्रत्यक्षमें ( अर्थात् पहलेसे ही जो प्रतास है, उस साक्षी चेतनमं ) तो परोक्षताका निश्चय हो रहा है और इस परोक्ष मनमें प्रत्यञ्जभावकी कल्पना आ गयी है । यद्यपि सुवर्णसे कड़ा बनता है-इसका सभीको अनुभव है, तथापि यह निश्चय है कि सुवर्ण कड़ा नहीं है। उसी प्रकार सुक्ष्मशरीरमें आधिमौतिकता नहीं है । यह जीव विचार न करनेके कारण भ्रमको यथार्थ और यथार्थको भ्रम समज्ञ रहा है। अहो ! यह कैंसी मृदता है। जैसे

सीपीमें चाँदी, मृगगृष्णामें जल और एक चन्द्रमामें दो चन्द्रमामा चुद्धि मिथ्या ही है, उसी प्रकार आतिवाहिक (सृक्ष्म) शरीरमें आविभौतिकता (स्थूल्ल्प्पता) की चुद्धि भी मायासे ही हो रही है, वह वास्तविक नहीं है। जो असत् है, उसे सन्य मान लिया गया है और जो सन्य है, उसे असत् समझ लिया गया है। अहो ! जीवके अविचारसे उत्पन्न हुए इस मोहकी कैसी महिमा है। जो आदि-प्रत्यक्ष (स्क्ष्मशरीर) को छोड़कर इस वर्तमान प्रत्यक्ष (स्थूल्क्शरीर) में ही सत्यवृद्धि करके स्थित है, वह मानो मृगतृष्णाका जल पीकर गृरिका अनुभव वरता हुआ सुख्दुर्वक कैटा है।

विषयोंका जो सुख है, वह क्षणमङ्कुर है-इसका सबको वारंबार अनुभव होता है। इसलिये उप सुख- को दु:खरूप ही कहा गया है तथा जो नित्य, अनिद और अनन्त आत्मसुख है, उसीको वास्तिक सुख बताया गया है। अज्ञानीकी दृष्टिमें यह जगहूप आन्त ही सत्यह्मपताको प्राप्त हो गयी है। मिदरा पीकर मतवाले हुए पुरुषको ये सुस्थिर दृक्ष और पर्यत ही नाचते-से प्रतीत होते हैं। जो योगियोंके प्रत्यक्ष अनुभवमें आये हुए, सर्वत्र अप्रतिहत, अहैत बोधरूप, पूर्णावर्ग्देकरस चिरव्यक्ष्य महस्ती सत्ता प्रत्यक्ष होनेपर भी दूसरे तुच्छ प्रत्यक्ष (नेत्र आदि इन्द्रियोंसे दीखने-वाले रूप आदि) विषयको सत्य मानकर उसका आश्रय लेते हैं, वे महान् मूर्ख हैं। अपने आपको ही धोखा देनेवाले उस नुणतुल्य अक्षम पुरुषोंसे हमारा कोई प्रयोजन नहीं है।

विद्याधरीका पापाण-जगत्के ब्रह्माजीको ही अपना पति वताना और उन्हें समाधिसे जगाना, उनके और देवतादिके द्वारा विसष्टजीका स्वागत-सत्कार, विसष्टजीके प्रञ्जेपर ब्रह्माजीका उन्हें अपने यथार्थ स्वरूपका परिचय देना और उस कुमारी नारीको वासनाकी देनी वताना

श्रीविसप्डजी कहते हैं—श्रीराम ! तदनत्तर अवाध विद्यावाली वह विद्याधरी उस शिलाके भीतर स्थित हुई सृष्टिमें प्रविष्ट हुई । फिर में भी उसके साथ संकल्परूप होकर वहाँ जा पहुँचा । वह उद्यक्तील तथा उत्कृष्ट श्रोभासे युक्त नारी उस जगत्के ब्रह्मलोकमें पहुँचकर ब्रह्माजीके सामने वैठ गयी और बोली—'मुनिश्रेष्ट ! ये ही मेरे पति हैं, जो मेरा पालन करते हैं । इन्होंने पूर्वकालमें मेरे साथ विवाह करनेके लिये अपने मनके द्वारा मुझे उत्यक्त किया था । ये पुरातन पुरुष हैं और में भी अब जरावस्थाको आ पहुँची हूँ । इन्होंने आजतक मेरे साथ विवाह नहीं किया, इसलिये में विरक्त हो गयी हूँ । इनको भी बराग्य हो गया है । ये उस परम पदको प्राप्त धरता चाहते हैं, जहाँ न कोई द्रष्टा है, न दश्य है और न शून्य ही है । इसलिये मुनीश्चर ! आप मुझको और इनको भी तच्वानका उपदेश देकर उस परब्रझ

परमात्माके पथमें लगा दीजिये, जो वैज्ञानिक प्रलय-तक रहनेवाली सारी सृष्टियोंके मूल कारण हैं।'

मुत्रसे ऐसा कहकर वह उन ब्रह्माजीको जगानेके लिये इस प्रकार बोली—'नाथ! ये मुनिनाय विषष्ठजी आज इस घरमें पवारे हैं। ये मुनि दूसरे ब्रह्माण्ड-रूपी घरमें रहनेशले ब्रह्माजीके पुत्र हैं। प्रभो! गृहस्थके घरपर आये हुए अतियिके योग्य पूजाहारा आप इन गृह्मागत महार्गिका यूजन कीजिये। समाधिसे उठिये और अर्थ, पाय देकर इन मुनीश्वरकी पूजा कीजिये; क्योंकि आप-जैसे महारमाओंको महापुरुवोंकी पूजासे प्राप्त होनेश्वला महान फल ही रुचता है।

श्रीराम ! उस निषाधरीके ऐसा कहनेपर वे परम बुद्धिमान् ब्रह्माजी समाधिसे जाग उठे। नीतिके ज्ञाता उन विद्वान् ब्रह्माने धीरेसे अपनी आँखें खोळों, मानो शिशिर ऋतुकी समाप्ति होनेपर वसन्त ऋतुने पृथ्वीपर उसमा हुए दो फूर्जोंको विकसित कर दिया हो । उनके ने निमिन्न अङ्ग धीरे-धीरे अपनी-अपनी सजगता ( ज्ञानयुक्त चेष्टा ) प्रकट करने छगे, मानो असन्त ऋतुके नृतन पछ्छ नृतन रसकी अभिज्यक्ति कर रहे हों । तदनन्तर देक्ताओं, सिद्धों और अपसराओंके समुदाय चारों ओरसे बहाँ उसी तरह आ पहुँचे, जैसे प्रात:काछ किसित कमळोंसे सुशोभित सरोकरमें छुंड-के-छुंड हंस आ गये हों । ग्रह्माजीने सामने खड़े हुए मुझको और उस विळास-श्मालिनी विद्याधरीको देखा । देखकर वे प्रणव्यूर्वक खरसहित उच्चारित होनेवाळी सुन्दर वेदवाणीके समान मधुर वचन बोळे ।

उस दूसरे संसारके ब्रह्माञीने कहा — भुने ! आपने ह्यथपर रखे हुए जाँकलेके समान इस असार संसारके सार तत्त्वको देख और जान ख्रिया है । आप ज्ञानकर्षी अमृतकी वर्षा बरनेवाले महामेब हैं । आपका खागत है । महर्षे ! इस समय आप इस अत्यन्त दूखर्ती मार्गपर आ पहुँचे हैं । बहुत दूख्का रास्ता तै करनेके कारण आप बहुत यक गये होंगे । यह आसन है, इसपर वंटिये ।

उनके ऐसा कहनेपर मैं बोळा—'भगवन्! में आपको प्रणाम करता हूँ।' ऐसा कहता हुआ में उनकी दृष्टिके संकेतसे दिखाये गये एक मणिमय पीठपर बैठ गया। फिर तो देवता, ऋषि, गन्धर्व, मुनि और विद्याक्षरोद्धारा मेरी स्तुति की जाने त्या। इसके बाद पूजा, नमस्कार तथा अन्य समुचित नीतिमुक्त व्यवहार सम्पादित हुए। दो घडीमें जब सम्पूर्ण भृतगणोद्धारा किया गया प्रणाम-समारोह शान्त हुआ, तब उन अहाजीसे मेंने कहा—''भूत, वर्तमान और अधिष्यके खामी ब्रह्मदेव! यह क्या बात है कि यह नारी मेरे पास गयी और कहने त्या बात है कि यह नारी मेरे पास गयी और कहने त्या बात है कि यह नारी मेरे पास मया और कहने त्या बात है कि यह नारी मेरे पास मया और कहने त्या बात है कि यह नारी मेरे पास मया और कहने त्या बात है कि यह नारी मेरे पास मया और कहने त्या बात है कि यह नारी मेरे पास मया और कहने त्या बात है कि यह नारी मेरे पास मया और कहने त्या बात है कि यह नारी मेरे पास मया और कहने त्या बात है कि यह नारी मेरे पास मया और कहने त्या बात है कि यह नारी मेरे पास मया और कहने त्या बात है कि यह नारी मेरे पास मया और कहने त्या बात है कि यह नारी मेरे पास मया और कहने त्या वा समस्त झानोंमें पारंगत हैं।

जगत्यते ! बताइये, यह काममृहा श्री आपके शिवयमें क्या कहती है । देश ! जब आपने इसे अपनी पत्नी बनानेक लिये ही उत्पन्न किया था, तब फिर इसे उस पदपर क्यों नहीं प्रतिष्ठित किया, इसको वैराग्यकी और आप क्यों ले गये ?"

दूसरे जगतके बहाजी बोले-मने ! सुनिये, जैसी वात है, उसे आपके सामने ठीक-ठीक बता रहा हूँ; क्योंकि सत्पुरुवोंके सामने सब वातें यथार्थ और पूर्णरूपसे कहनी चाहिये । मुने ! वह जो शान्त, अजन्मा, अजर एवं अनिर्वचनीय परमार्थ सदस्तु ब्रह्म है, उसीको चेतन अथना चित्तत्व कहते हैं । चंतन्य उसका एकमात्र खरूप है। उसी प्रमात्माने अपने खरूपभूत चैतन्यसे मुझे प्रकट किया है। मै चिदाकाशरूप ही हूँ और सदा अपने खरूपमें ही स्थित रहता हूँ । जब सृष्टि उत्पन्न होकर यथावत् रूपसे स्थित हो जाती है, तब मेरा व्यावहारिक नाम खयम्भू होता है। वास्तवमें न तो में उत्पन्न होता हूँ और न कुछ देखता ही हूँ । मैं समस्त आवरणोंसे मुक्त रहकर चेतनाकाशरूप हो चेतनाकाशमें ही स्थित हूँ । यह जो आप मेरे सामने हैं और में आपके सामने हूँ तथा हमलोगोंमें जो यह परस्पर सम्भाषण हो रहा है: यह वैसा ही है, जैसे समृद्रमें एक तरङ्गके आगे दूसरी तरङ्ग हो और स्वयं समुद्र ही उन तरङ्गोंके घात-प्रतिघातके रूपमें राब्द कर रहा हो । इस विषयमें मेरी ऐसी ही मान्यता है। इस प्रकार समुद्रसे तर्ज़ोंकी कल्पनाके समान जिसने अपनी और दूसरेकी दृष्टिसे देखे जानेवाले भेदकी किंचित कल्पना कर ली है तथा कालवशात अपने खरूपको भी किंचित भुला देनेके कारण जिसकी आकृति कुछ मिलन-सी हो गयी है, वह मैं चिदाभासमात्र ही हूँ । ऐसे रूपवाले सङ्ग ब्रह्माके अन्त:करणमें जो ममता और अहंताकी वासनाः

A SECRETARY OF A SECRETARY OF THE SECRET

उदित हुई है, वह उस कुमारी खीसे भिन्न जो आप हैं, आपको अन्य-सी प्रतीत होती है और मझे अनन्य-सी जान पड़ती है । वह वासना हन दोनोंकी दृष्टिसे उदित ( प्रकट ) भी है और अनुदित (अप्रकट ) भी । बस्तुतः मैं अविनाशिनी सत्तावाला हूँ: क्योंकि कभी मेरी उत्पत्ति नहीं हुई है। मैं आत्मक्यपरे अपने आपमें ही स्थित हैं। स्वभावसे ही मैं अच्यत. अवने आत्मामें रमण करनेवाला तथा खयं ही सब कुछ करनेमें समर्थ हूँ । यह कुमारी जीके रूपमें जो सामने खड़ी है. ग्रासनाकी अधिष्ठात्री देवी ही है । यह न तो मेरी गृहिणी है और न गृहिणी वनानेके निमित्त मैंने इसका सत्कार ही किया है। अपनी वासनाके आवेशवश इसके मनमें यह भाव उत्पन्न हो गया कि 'मैं ब्रह्माजीकी पत्नी हैं।' इस भावनाको लेकर यह स्तयं ही अत्यन्त दःह रहा रही है और वह भी व्यर्थ । यही सारे जगतके भीतर वासना बनकर बैठी हुई है। (समें ६२)

## पापाण-जगतके ब्रह्माद्वारा वासनाकी क्षयोनग्रावता एवं आत्मदर्शनकी इच्छा बताकर शिलाकी चिति-इयता तथा जगतकी परमात्मसत्तासे अभिन्नताका अतिपादन करके वसिष्टजीको अपने जगनुमें जानेके लिये प्रेरित करना

अन्य जगत्के बह्याजी कहते हैं—मुनिश्रेष्ट ! (मैंने अपने संकल्पसे कल्पित हो परार्घ वर्षीकी आसु त्रिता दी ) अब चिदाकाशरूप में निरतिशयानन्दख्ररूप, ब्रह्माकाशमयी परम केत्रल्यरूपा स्थितिको प्राप्त करना चाहता हैं, इसीसे यहाँ मेरी वासनाद्वारा रचे गये इस संसारमें नित्य, नैभित्तिक, दैनन्दिन और आत्यन्तिक—ये चारों प्रकारके प्रलय उपस्थित हो गये हैं। मुनीश्वर ! इस महाप्रलयकालमें अब मैंने इसे त्याग देने—इस वासनाका मूलोन्छेद करके इसे अपनी सत्तासे गिरा देनेके उद्योग-का निश्चित रूपसे आरम्भ कर दिया है, इसीसे यह विरस्ताको प्राप्तं अर्थात् विनाशोन्स्य हो गयी है। जब मैं चित्ताकाराख्यताको त्यागकर आदि-चेतन।काराख्य महाकाश होने जा रहा हूँ, तब यहाँ महाप्रलयका आना और वासनाका विनाश होना अवस्यम्भावी है । यही कारण है कि यह विरस होकर मेरे मार्गकी और दौड़ रही है। मला ऐसा कौन उदारबुद्धि प्राणी है, जो अपने जन्मदाताका अनुसरण न करता हो ? आज यहाँ चारों युगोंका विनाश उपस्थित है । अन्तिम कल्प, अन्तिम मन्बन्तर तथा\_अन्तिम कल्यिगकी समाप्तिका समय आ गया है. इसिलिये आज ही प्रजा, मनु, इन्द्र तथा देवताओंका यह

अन्तकाल आ पहुँचा है । आज ही यह कलाका अन्त, पहाकल्पका अन्त, मेरी वासनाका अन्त और मेरे देहाकाश-का भी अन्त होनेत्राला है। ब्रह्मन ! इसीलिये यह वासना अव धीण होनेको उचत है। जब करावेंसे भरा हुआ सरोवर ही सप्य रहा हो। तत्र गन्धलेखा कहाँ टहर सकती है ? केवल अभिमान ही जिसका शरीर है, ऐसी इस वासनाको खभावत: खयं ही आत्मदर्शनकी इच्छा होती हैं । आत्मप्ताञ्चात्कारके लिये किये गये धारणाभ्यास-रूप योगसे उसने अन्य ब्रह्माण्डमें जाकर वहाँ आपके जगतका दर्शन किया, जहाँ धर्म आदि चारों बगोंकि अनुषानमें लगी हुई खतन्त्र प्रजा निवास करती है। आफारामें विचरती हुई इस विद्यापरीने उसी सिद्धिकी सामर्थ्यसे लोकालोक-पर्वतके शिखरकी शिला देखी, जो इसके अपने जगत्की आधारभूत है तया हनारी दृष्टिमें केवल आकाशरूप ही है । जिस जगतरूपी पर्वतपर यह जगत है और जिसमें उसकी शिलाहपता है, वहाँ तथा हमारे जगत्-रूप पदार्थीमें ऐसे-ऐसे अनेक दूसरे जगत् भी हैं। यह जगत्रूपी भ्रान्ति जिनकी समझमें आ गयी अर्थात जिनकी दृष्टिमें यह चेतनाकाशके साथ एकरूपताको प्राप्त हो गयी, वे कभी मोहमें नहीं पड़ते हैं और शेप जितने लोग हैं, वे भ्रमके ही मागी होते हैं।

मुने ! इस विचायरीको वैराग्यके कारण उत्पन्न अपने मनोरयको सिद्ध करनेकी इच्छा हुई । इसीिलिये इसने अन्य बहुत-सी धारणाओंका अन्यास करके उनके प्रभावसे आपका ्रीन प्राप्त करको विक्रमां कार्यके अपका प्रभावसे आपका ्रीन प्राप्त किया । आदि-अन्तसे रहित एवं अनाम्य विचारूपा ब्रह्मकी चिन्मपी नायाशिक सव और व्याप्त है। इस जगत्में कोई भी कार्य न तो कभी उत्पन्न होते हैं और न नष्ट ही होते हैं । केल्क्र चिति ही इच्य, काल और क्रियाके रूपमें प्रकाशित हो तप रही है । ये जो देश, काल, क्रिया, इस्य, पन और हुद्धि आदि हैं, सब-के-सब चितिरूपी शिल्मके पुतले हैं। इनका न कभी उदय होता है और न अस्त ही । इस चारको आप अच्छी तरह सक्क्ष लें । यह चिच्छिकि ही शिल्मका आकार धारण करके स्थित है । जैसे स्पन्दन वायुका खरूप है, उसी प्रकार सारा जगत्-समुदाध इस चिच्छिकिका अभिन्न अङ्ग ही है । यह जो चितिरूप

शिला है, आदि-अन्तसे रहित है: किंत भ्रमसे सादि और सान्त बन जाती है। निराकार होती हुई भी साकार हो जगत्ररूप अङ्गोंसे युक्त वनकर स्थित हो जाती है। जैसे महाकाशके भीतर दूसरे-दूसरे आकाश ( घटाकाश, गठाकाश आदि ) महाकाशकी सत्तासे ही विद्यनान हैं, अपना पृथक अस्तित्व नहीं रखते हैं, उसी प्रकार सम्प्रग जगत शुन्यरूप होते हुए भी शान्तस्त्ररूप सर्वव्यापी चेतनाकारा प्रसात्मामें उसीकी सत्तासे सर्वत्र विद्यमान है । परंतु वे अपनी पृथक् सत्ता नहीं रखते हैं, इस दृष्टिसे उनके विषयमें 'हैं' और 'नहीं हैं'—ये दोनों वातें कही जा सकती हैं। मनिवर विश्वष्ट ! अब आप यहाँसे अपने जगतको जाइये और इस समय अपने पूर्व-कलियत एकान्तवर्ती आसनपर समाधि लगाकर परम शान्तिका अनुमव कीजिये । मेरे जो कल्पित बुद्धि आदि जागतिक पदार्थ हैं, वे प्रलयको प्राप्त हो परम अन्यक्त तत्त्वमें निल जायाँ; क्योंकि इस समय हम परब्रह्म परमात्मपदको प्राप्त हो रहे हैं। (सर्ग ७०)

## पापाण-चिलाके भीतर वसे हुए ब्रह्माण्डके महाप्रलयका वर्णन तथा ब्रह्माके संकल्पके उपसंहार-से सम्पूर्ण जगतका संहार क्यों होता है, इसका विवेचन

----

श्रीयसिष्ठजी कहते हैं— स्वृतन्दन ! ऐसा कहकर वे भगवान् झड़ा सम्पूर्ण झड़ाळोक्ष्रासियोंके साथ पद्मासन लगाकर बेठ गये और फिर कभी न ट्रटनेवाळी समाधिमें स्थित हो गये । उन्हींका अनुसरण करती हुई वह वासनाकी अधिष्ठात्री देवी सती-साध्वी कुमारी विद्याधरी भी उन्हींकी भौंति ध्यानमझ हो शान्त हो गयी । उसका कोई भी अंश (स्पृति-वीजभेद ) शेप नहीं रह गया । वह आकाशरूपिणी ( शूर्यस्वभावा ) हो गयी । झड़ा-जीका संकल्प धीरे-धीर विरस होने लगा । जिस समय उनके संकल्पमें विरसता आयी, उसी ध्वणसे तुरंत ही पर्वत, द्वीप और समुद्रोंसहित पृथ्वीकी तृण, गुल्म, लता और धान आदिको उरम्ब करनेकी सारी शक्ति धीरे-धीरे

नष्ट होने लगी । जैसे हमलोगों के अङ्ग संवेदनशक्तिके क्षीण होनेपर नीरस हो जाते हैं, उसी प्रकार ब्रह्माजीकी अङ्गभुता पृथ्वीकी संवेदनशक्तिका उपसंहार होनेसे वह नीरसताको प्राप्त हो गयी । ब्रह्माजीके हारा उपेक्षित होनेपर पृथ्वी आदि तथा असुर आदि —ये दो तरहके महाभूत सब ओरसे क्षुत्र्य हो उठे । चन्द्रमा, सूर्य, वायु, इन्द्र, अभ्रि और यम—ये सब-के-सब महाप्रख्यके कोलाहल्ले व्याकुल हो गये । उनका अधिकार एवं प्रभाव ब्रह्मजोकमें मिल गया । वे अपने स्थानसे नीचे गिरने लगे । भूकर्मोंके कारण बड़े-बड़े पर्वत जोर-जोरसे झूमने और श्लोंके खाने लगे, मानो वे झूण्टा झूल्नेके सुखका अनुभव कर रहे हों। उनके ऊपरकी वृक्षश्लेणियाँ

कटकट शब्दके साथ टूट-टूटकर गिरने व्या । मृकस्पके कारण कैंत्यास, मेरु और मन्दराचळकी कन्दराएँ हिळने व्या और कल्पबृश्वींसे टूटकर ठाळ रंगके पुण्य-पुष्छींकी वर्षा होने व्या । रखुनन्दन ! ळोकान्तर पर्वत, नगर, समुद्र और वनपर्यन्त सारा जगद् कल्पान्तकाळकी उत्पात-वायुके झोंकेसे परस्पर टकराकर हताहत होते हुए प्राणियोंके कोळाहळसे व्यात एवं जीर्ण-शीर्ण हो गया, मानो रुद्रदेवके वाणोंसे दग्य हुआ विपरस्पर भरे हुए समुद्रमें गिर रहा हो ।

रघुनन्दन ! जब विराट्खरूप खयम्भू ब्रह्माने अपने प्राणींका आकर्षण एवं निरोध किया, तब वातुरकन्य नामसे स्थित आकाराजन्मा वायुने अपनी मर्यादा ( ग्रह, नक्षत्र आदिको धारण करनेकी जिम्मेदारी ) छोड़ दी । ब्रह्माजीने जब प्राणवायुम्हप वातस्त्रन्धका अपने भीतर उपसंहार करना आरम्भ किया, तब पूर्वोक्त मर्यादाको त्यागकर साम्यावस्थाको पहुँचनेके लिये वायुमें क्षोम उत्पन्न हुआ और उस क्षोम-के कारण निराधार होकर आकाशमण्डलसे तारे ट्रट-ट्रटकर वैसे ही भूमिपर गिरने लगे, जैसे कहीं आग लगनेपर यदि जोरसे हवा चलती हो तो बड़े-बंडे छआठे उड़ने और गिरने लगते हैं । उस समय आकाशसे भूतळपर गिरते हुए तारे वृक्षसे झड़ते हुए फुलोंके समान जान पड़ते थे । ब्रह्माजीका संकल्परूप ईंधन जब प्रलयोन्मुख हो गया, तव जैसे जऊती हुई लपटें बुझ जाती हैं, वैसे ही सिद्धोंकी गतियाँ भी शान्त हो गयीं। अपनी शक्तिका नाश हो जानेपर प्रलय-वायुको वेगसे पतली रूईको समान आकाशमें उड़ते और भटकते हुए सिद्धसमुदाय मूक होकर नीचे गिरनं लगे। भूकम्पसे चञ्चल हुए देवगिरि सुमेहके शिखर इन्द्रादि देवताओंके नगरें तथा कल्पवक्षोंके समृहोंसहित धड़ाधड़ धराशायी होने लगे।

खुनन्दन ! पहले न तो कोई असत् वस्तु थी और

न सत् ही; किंतु सभी विकारोंसे रहित एकमात्र चिन्तय परमाकाश ही था; जो अकेला ही सम्पूर्ण दिशाओंमें व्यात था । उसी परमाकाशने अपने खख्पका परियाग न करके निर्विकार रहते हुए ही अपनी आकाशताकी अपनेसे भिन्न वस्तुके रूपमें कल्पना की। उसे अपनेसे पृथक् चेत्यके रूपमें जाना । चित्र होनेसे वह चेतन कहा गया है। जैसे छोग संकल्पनगरको शून्य-रूप होते हुए भी साकार देखते हैं, वैसे ही अजन्मा परमात्ना शून्यरूप आकाशको ही देहरूप देखने लगा । आकाशमें आकाशको ही अपना शरीर मानने लगा। श्रीराम! इस प्रकार विचार करनेसे सिद्ध होता है कि ये जो ब्रह्मा हैं, वे ही यह वर्तमान जगत, बनकर स्थित हैं । विराट ब्रह्माका जो देह है, वहीं यह जगत है। संकल्पाकाशक्प ब्रह्माजीको जो भ्रम हुआ है, वही इस जगत्के रूपमें मासित हो रहा है और उसीको ब्रह्माण्ड कहा गया है। संकल्पसे ही जिसकी कल्पना हुई है, वह यह सारा जगत. आकाशरूप ही है। वास्तवमें न तो जगत है और न कहीं त्वत्ता-मत्ता ( 'तुम' और 'मैं' के माव ) ही हैं। चिन्मात्र परब्रह्म परमात्ना खयं ही अहुत आत्माकारामें जगत आहिरूप प्रकाशसे प्रकाशित हो आखाद या अनुभवका विषय हो रहा है, जैसे वाय अपनी गतिशीळताके कारण अनुअवमें आती रहती है। यह जगत् अद्वैतको छोड़ देनेपर कुछ है, ऐसा जान पड़ता है और दैतको त्याग देनेपर कुछ भी नहीं है, ऐसा प्रतीत होता है। वास्तवमें जगत्को द्वेत और अर्द्देत दोनोंसे रहित, शून्य, निर्मल और निरामय चेतनाकाश रूप ही समझो। राधवेन्द्र ! अनाहि, नित्यानुभवरूप जो एकमात्र साक्षी चेतन है, वही दृश्य वनकर स्थित है। उससे भिन्न दसरी कोई दस्य नामक वस्त नहीं है । सत्यानुभवक्रप प्रवात्वामें जो अनेक प्रकारके अज्ञान प्रतीत होते हैं, वे ही विचित्र भ्रम पैरा करके सुविस्तृत दृश्य जगतका महान् दश्य उपस्थित करते हैं। (सर्ग ७१-७२)

ब्रह्मा और जगतकी एकताका स्थापन तथा हाट्य

श्रीयनिष्ठजी कहते हैं---राघवेन्द्र ! ये विराटक्पचारी विवाता सगष्टि मनरूप होनेके कारण स्थयं ही मन हैं, अत: इनके लिये दुसरे मनकी आवश्यकता नहीं है । यही नहीं, ये विराट पुरुष रुपयं ही इन्द्रियाँ हैं। अत: इन्हें दूसरी इन्द्रियोंके उद्भोगकी आवश्यकता नहीं होती। इन्होंने हीतो अन्य सब शरीरोंमें बन्दियोंकी सृष्टि की है । इन्द्रियसमुदाय इनकी कल्पनागांत्र ही है। इन्द्रिय और चित्तमें अवयवावयशी-भाव सम्बन्ध है । इन्द्रियाँ अवयव हैं और चित्त अवयवी— इन दांनोंका शरीर एक है, अतः इनमें थोड़ा-सा भी मेद नहीं है । पूर्णत: एकता है । संसारके जो कोई भी कार्य हैं, वे सब-बेत्सव उस बिराइ पुरुषके ही हैं; क्योंकि ब्रह्मके तंकल्प ही विभिन्न व्यष्टि-वृत्तिसे अपनेमें भेदका आरोप करके जगद्-व्यवहारके रूपमें चल रहे हैं। उसीकी सत्तासे अनन्ताकार जगत्की मत्ता है। और उसके मंत्रताके उपग्रहारसेही जगतका मंद्रार है। वासु और उसकी देशमें वैसी एकता है, वैसी ही एकता या एक-मुत्ता हरा। और जगत्की भी है । जगत, हहा और विराट्— ये तीनों पर्यापनाची शब्द हैं। जगत् और बहा ग्रुद चेतनाकाशस्य परपात्नाके संकल्पपात्र ही हैं।

र बुनन्त ! मेरे सामने ब्रह्मलेक था । ब्रह्मार्जी व्यक्तमभन हो गरे थे । मेंने थीरे-थीरे सम्पूर्ण दिश्काओंमें दृष्टि डाळी । उस समय अपने सम्पूर्ण देखा, तथ्याक्-काळमें तपते हुए सूर्यक अतिरिक्त पश्चिम दिशामें भी एक दूसरा सूर्य प्रकट हुआ, जो स्पष्ट दिखायी देता था । बहु पश्चिम दिशाके मध्यमारामें दाह-सा उत्यन्त कर रहा था, मानो किसी पर्वतके उत्पर रहाँकी वनस्थळीमें दावानळ गाव्यित हो उठा हो, आकाशमें अग्निळोक प्रकट हो गया हो अथवा महासागरमें बढनापिन विद्यात हो उठा हो। फिर तो कमशः नैक्संत्यकोण, दक्षिण दिशा, अग्निकोण, पूर्वदिशा, ईशानकोण, उत्तर दिशा,

ह्याँके उदयसे जगतके प्रलयका रोमाञ्चकारी वर्णन वायव्य कोण तथा पश्चिम दिशामें भी एक-एक सूर्य प्रकाशित हो उठा । उन सबको देखकर मुझे बड़ा आश्चर्य हुआ । मैं त्रिवाताकी प्रतिकृत्वतापर विचार करने व्या । इतनेमें ही मृतलसे भी शीघ़ ही एक सूर्य प्रकट हुआ, मानो समुद्रसे बडवानल अपरको उठ गया हो । फिर दिशाओंके मध्यवर्ती आकाशमें ग्यारहवाँ सूर्य उदित हुआ। दिशाओंके मध्यवर्ती सूर्यको ग्यारहवाँ कहा गया है, इससे सिद्ध होता है कि उसके ऊपर भी वारहवाँ सूर्य प्रकट हो चुका था। इस प्रकार एक भूतलगर, एक मध्य आकाशमें और एक उससे भी ऊपर—तीन सूर्य एकके ऊपर एकके ऋग्से दिखायी देते थे। इस तरह कुळ मिळाकर बारह सूर्य प्रकट हुए थे। इनमें ग्यारहवाँ सूर्य भगवान् रुद्रका ही शरीर था और उसके भीतर तीन सूर्योंके रूपमें मानो तीन नेत्र प्रकट हो गये थे। वह अकेटा ही वारह सूर्योंके वरावर देरीप्यमान था । वह वारह सूर्योंका ससदाय-सा जान पड़ता था, जो सम्पूर्ण दिशाओंमें प्रचण्ड दाह उलक कर रहा था। जैसे दावानल सृखे वनको जला देता है, वैसे ही वह समस्त जगत्को दग्ध करने लगा। इन सूर्योक उदय होनेसे समस्त प्रक्षाण्डमण्डलको मुखा देनेवाळा ग्रीव्य ऋतुका भीषण दिन प्रकट हो गया था । कहीं भी उल्मुकों ( छुआठों ) के समूह नहीं दिखायी देते थे। निना अप्रिके ही अप्रिशह हो रहा था ( अर्थात् सूर्यकी प्रचण्ड किरणोंसे ही सब कुछ स्वाहा हो रहा था. लैकिक अप्नि नहीं दिखायी देती थी ) । कमलनयन श्रीराम ! िष्णा अग्निके ही होनेवाले उस अग्निदाहसे मेरे सारे अङ्ग दावानळसे झळसे झरकी भाँति व्यथित हो उठे। तब मैं उस प्रदेशको छोड़कर बहुत दूर चला आया ।

१. पश्चिम दिशामें सूर्यके प्रकट होनेका जो पहले वर्षक आ गया है। उसका यहाँ अनुवादमात्र है। तास्त्र्य यह कि अवतक आठों दिशाओं तथा मध्याङ्ककालिक सूर्यको लेकर नौ सूर्य वसिष्ठजीके दृष्टिपथमें आ गये थे।

राघवेन्द्र ! वहाँसे मेंने दसों दिशाओंमें उदित हो तपते हुए बारह सूर्योंके समुदायको देखा, जिसंके प्रचण्ड नेजसे सातों विशाल महासागर काढ़ेकी भाँति खौल रहे चे और उनसे महान् एल-एल शब्द प्रकट हो रहा था। समस्त लोकों और नगरोंके भीतरी भाग प्रचण्ड ज्वालाओं तथा अंगारोंसे भर गंगे थे। आगकी लपटें लाल रंगके गाढ़े कपड़ोंके समूहकी भाँति दिखायी देती थीं, जिन्होंने सारे पर्वतोंको सिन्द्री रंगका वना दिया था । लोकपालों-के जलते हुए वहे-वहे घरोंमें ज्वालाव्यात दिशारूपी वस्त्र छिन्दिर जिद्यतकी माँति दीतिमान् दिग्हायी देते थे। नगरोंके समूह कटकट और चटचट शब्दके कोलाइकसे ारिपूर्ण हो रहे थे। भूतळसे शिलाके समान भनीमूत इंडाकार धूम प्रकट करके वे वारह सूर्य समस्त मुक्तोंके निवास-मण्डपको मानो सहस्रो फाँचके छन्मोसे सुरोभित कर रहे थे । प्राणियोंके निवासभूत नगरोंके धराशायी होने और फटनेसे मयानक चटचट शब्द हो रहे थे । तारे टूट-ट्रटकर गिर रहे थे । सभी स्थानोंमें अपने-अपने घरोंके भीतर तापसे जलते हुए जन-समुदाय इधर-उधर भाग रहे थे। चीखने-चिल्लानेके साथ मरे-पचे प्राणियोंके दग्ध शरीरोंसे सम्पूर्ण दिशाओंमें दुर्गन्ध फेंळ रही थी । समुद्र-की तपी हुई जलराशिमें राँधे जाते हुए जलचरोंके समुदाय इटपटा रहे थे। सम्पूर्ण दिशाओंमें फैरी हुई आगसे गाँवों और नगरोंका सब कुछ स्वाहा हो गया था। वहाँ कोई रोनेवाला भी नहीं रह गया था । दिग्गजोंके शरीर दम्ब होकर फट गये थे । वे अपने दाँतोंसे दिगन्त पर्वतीं-को उठाये हुए ही जल गये थे। पर्वतींकी गुफाओंमें मरे हुए प्रममंग्डल उन सूर्योंके कुण्डलरी जान पड़ते थे। चराशायी होते हुए पर्वतोंसे पिसकर कितने ही नगरोंके समुदाय नूर-चूर हो गये थे । गिरिराजींवर निवास करने-वाले गजराजोंको वे सूर्यभण्डल पच-पचकी आवाजके साथ पन्ना रहे थे। इंतापसे तत होकर उछलते हुए म्राणियोंको देखकर ऐसा जान पड़ता था. मानो उनके

निवासभूत समुद्रों और पर्वतोंको भीषण ज्वर आ गया हो । उन सूर्योंके तापसे हृदय फट जानेके कारण निस्सार हुए विद्याघर और उनकी अङ्गलाएँ नीचे गिर रही थीं । कुछ टोग जोर-जोरसे रोने-चिछानेके कारण यक गयेथे और कहा योगीछोग ब्रह्मरन्ध्रको फोड्कर ऊर्ध्वगतिको प्राप्त हो असर पद (मोक्ष )मं प्रतिष्ठित हो चुके थे । स्वर्गलोकमें जलती हुई ज्वाळाओंद्वारा भूतळसे केकर पाताळतकका भाग खूब तप रहा था । सूखते हुए समुद्रमें निरन्तर **पकते** हुए भयंकर जलचर उळ्ळते और छटपटाते दिखायी देते थे। जलकर्या इन्यन न जिल्नेसे धानो वडवानल उद्यक्तक आकाशमें चला गया था और वहाँ सहस्रों रूप चारण करके मानो गगनाङ्गनाओंको पकाउकर गुल्य कर रहा था। महाप्राजय-कालका प्रचण्ड शनल ज्वालारूपी पलाश-पृष्य-के सवान ठाळ रंगवाळे बस्तसे सुशोभित हो नटराजकी भाँति ताण्डव नृत्य-सा करनेके छिये उद्यत हुआ था। उल्सक ही मानो उसके लिये पुष्पहार थे। वेगसे फटते हुए बाँच आविके फट-फट शब्द मानो उसके पेरोंकी धमक थे। यह उद्भट भटकी भौति वीरोबित शब्द करता हुआ कालक्षी मुजाबोंको ऊपर उठापे, घूमरूपी केरा छिटकाये, जगत्रक्षी जीर्णक्रटीमें चृत्य कर रहा था। उस समय वनोंक समूह, ग्राम, नगर, मण्डल, द्वीप, दर्ग, जंगल, साल, पृथ्वीके समस्त छिद्र, उसके उत्परका महान आकाश, दसों दिशाएँ, युलोक तथा उसके ऊपरका भाग---ये सब-के-सब जल रहे थे। गड़दे, रहट, बाजार, हाट, अङ्गालिका और नगरसमूहसे सुशोभित दिशाओंके तटप्रान्त. पर्वतीके शिखर, सिद्धोंके समूह, पर्वत, सागर, सरोवर, ताळाव, तळेया, नदी, देवता, असुर, मनुष्य, सर्प, तथा पुरुष-समूह रुद्रदेवके नेत्रोंकी सनसनार्ता हुई व्यालाओंसे दग्ध हो रहे थे।

अनेक सूर्येकि उदय और अस्त आदिसे विण्याचळ भी व्यथित हो उठा था । आकाश ज्याळारूपी कमळोंसे सुरोजित सरोजरके अनान दिखायी देता था। ष्ममालाएँ श्रमरावित्योंका श्रम उत्पन्न करती थीं । उस महाप्रत्यकालमें छाती पीट-पीटकर रोती हुई जगल्लक्ष्मीके हृदयस्थलपर रखे हुए हाथकी कलाईमें यह दग्ध हुई पृथ्वी सोनेके कंगन-सी जान पड़ती थी । ससुद्र काथके समान दिखायी देते थे, फेन-राशिके विकाससे पुष्ट हो रहे थे तथा सूर्यके प्रतिविध्वरूपी तिल्किसे अलंकत अपने मुखपर तरङ्गरूपी हाथोंसे आधात करते हुए मानो ( सिर पीट-पीटकर ) रो रहे थे । सुवर्ण-द्रव, निकटवर्ती पर्वत, इन्द्र, कल्पवृक्ष, देवागार तथा गुहा-गृहोंसे युक्त सुन्दर आकारवाल सुमेर पर्वत उस समय ससी तरह पिघल गया, जैसे कड़ी धूप होनेपर वर्फ गल जाता है । बाहर-मीतरसे शीतल एवं श्रद्ध हिमवान पर्वत उस प्रचण्ड प्रलयाग्निसे लाखके समान क्षण्भरमें पिघल गया । श्रीराम ! उस अवस्थामें भी मल्यपर्वत अपने निर्मल सौरभको नहीं छोड़ सका था; क्योंकि उदारचेतः महापुरुष विनाशके समय भी अपने उत्तमगुणका परित्याग नहीं करते हैं । महान् पुरुष स्वयं नष्ट होता हुआ भी दूसरोंको आह्नाद ही प्रदान करता है । किसीको भी दुःख नहीं देता है । ठीक वैसे ही, जैसे चन्दन दग्ध होनेपर भी जीवधारियोंको आनन्द ही देता है । अरस्य वस्तु कभी अवस्तुता (असत्ता या निकृष्ट अवस्था ) को नहीं प्राप्त होती, जैसे सोना प्रलयाग्निसे दग्य हो जानेपर भी सर्वथा नष्ट नहीं होता है । (सर्ग ७३–७५)

# प्रलयकालके मेघोंद्वारा भयानक दृष्टि होनेसे एकार्णवकी दृद्धि तथा प्रलयाग्रिका वुझ जाना

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--- खुनन्दन ! जब भूमण्डल और पर्वत-समूहका विस्तार अङ्गार-राशिसे भर गया. सर्वत्र ज्वालामालाओंका समृह छा गया और द्वादश सर्यों-का तेज सुरपष्टरूपसे प्रकाशित होने लगा; जब बहारूपी प्रस्तररहित सरोवरमें ज्वालारूपी दलोंसे सुशोभित एवं चिनगारीरूप केसरों एवं उल्मुकोंसे युक्त प्रलयाग्निरूपी कमिलनीके वासुप्रधान सर्प एवं पर्वतरूप मूल पातालतक महान अङ्गररूपी कीचड़में मग्न हो गये, तब आकाशको संचरणके योग्य देख मशकमें पानी ढोनेवाले ऊँटोंकी सेनाके समान कल्पान्तकालिक संवर्तक नामवाले मेघोंके समूह जो काजलकी माँति काले थे, गर्जन-तर्जन करते हर निकट आ गये। फिर तो वहाँ प्रवल प्रचण्डवार षष्टि होने लगी । आकाशमें वज़की कठोर गडगडाहर धुनायी देने लगी, मानो सारा ब्रह्माण्ड फुटा और फटा जा रहा हो । जैसे दावानलके प्रज्वलित होनेपर सारे वनमें भीषण लपतें छा जाती हैं, उसी प्रकार

आकाशरूपी बनमें त्रियुत्का प्रकाश छा जानेके कारण वह वर्षा बड़ी भयावनी जान पड़ती थी। पृथ्वी चटचट शब्दके साथ टूटने लगी, उसकी अङ्गारराशियों फ्रट-फ्रटकर बुझने लगीं। मेथोंकी गर्जनाओंके साथ ही बढ़ती हुई धोर वृष्टिसे लोक-लोकान्तर धराशायी होने लगे। अङ्गारयुक्त जगत्रूष्णी गेहमें विलास करनेवाली वह वृष्टि धरतीकी ज्वालारहित वाष्प-शोभासे सरहत हुई। उस शोभाने प्रकट होकर मानो सरबीकी भाँति उसकी अगवानी की।

तदनन्तर जब पृथ्वी, जल, तेज और वायु—्इन चारों महाभूतोंमें परम विश्लोभ उत्पन्न हो गया, तब उस महाप्रलयकी बेळमें तीनों लोक ऐसे जान पड़ते थे, मानो तमालके वन उड़ रहे हों। सारी जिलोकी भस्म-मेघ धूम-मेघ, महाकल्पान्तकारी-मेघ, वाष्परूपी-मेघ तथा ऊपर छाये हुए जलकणारूपी मेघ—इन पाँच प्रकारके मेघोंसे आच्छादित हो रही थी। आकाशमें लगातार खम्मोंके समान मोटी मुसल्धार वृष्टि हो रही थी, कल्पान्तकारकी

तस्यामि दद्यायां तु मल्योऽमल्मीरमः। आसीत्यजल्युदारात्मा न नाशेऽप्युत्तमं गुणम् ॥
 नश्यलि महान् ह्यादं न खेदं सम्प्रयच्छति । चन्दनं दम्धमप्यासीदानन्दायैव जीवताम् ॥
 ( निर्वाण प्रकरण उ० ७५ । ५१-५२ )

आगको बजा देनेवाळी उस अन्धाधन्य वर्षासे दम-दमकी घनी घोर आवाज हो रही थी । उस समय सारे समुद्र नदियोंके समहोंद्वारा, जिनमें गङ्गा एक छोटी तरङ्ग-सी जान पड़ती थी, भरे जा रहे थे। आकाशवर्ती भयानक मेघोंकी ही भाँति वे सरिताएँ भी अपनी जलराशिसे समद्रोंको परिपूर्ण कर रही थीं । पर्वतोंका आधारपीठ भूतल जीर्ण-शीर्ण होकर खण्ड-खण्ड हो चुका था, इसिन्धिये उन पर्वतोंके तटप्रान्त गल गये थे । इचर उन्हें प्रलय-कालकी वायु उड़ा रही थी। इस अवस्थामें उन लड़कते हुए पर्वतींके गिरनेसे संसारके सारे समद उनके द्वारा संकीर्ण-से हो रहे थे। समद्रकी तरङ्गोंद्वारा ऊपर फेंके गये प्रस्तरखण्डोंसे बादलोंको छिन-भिन्न कर देनेवाली प्रलयनायु समुद्रकी गर्जनाके समान भीषण एवं गम्भीर घोष करती हुई सारी दिशाओंके तस्प्रान्तको नप्र-अप्र देती थी। प्रचण्ड वायुके टकरानेसे पर्वत-समृहोंकी गुफाओंमं जो भाँय-भाँयकी आवाज उठ रही थी, उससे सारा संसार व्यात हो गया था। लोकपालोंके नगर झोंके खा-खाकर चक्कर काटते हुए

सत्र ओर गिर रहे थे। वड़-बड़े पर्वतोंके विस्तृत भाग नष्ट हो गयेथे।

उस समय धुम और भस्मके बादल प्रकट होने ळगे, पानीकी बाढ़से जनपद और नगरोंके समृह धराशायी होने लगे । ऊँची-ऊँची तरङ्गें उठने लगीं और भूतक तथा पर्वत डूबने लगे। भँगरोंमें पड़कर घर्षर-चनि करने-वाले और आपसमें टकराकर एक दूसरेको विदीर्ण कर देनेके लिये उचन ऊँचे-ऊँचे पर्वत समद्रमें बिखरे पत्तोंके समान चक्कर काउ रहे थे। घुमते हुए सैकड़ों धूमकेतुओंके उत्पात उठ रहे थे। इससे इस जगत्की ओर देखना अत्यन्त कठिन हो गया सातवें पाताछतकका सारा संसार अपने स्थानसे न्यत इए हीपों और सागरोंसहित भूमण्डलके वड़े-बड़े खण्डों और छड़कते हुए अन्य पाताल-भण्डलोंसे पूर्ण-सा जान पड़ता था । नीचे सातवें पातालतक, मध्यमें भूमण्डल एवं पर्वतोंतक और ऊपर आकाश-मण्डलतक एकार्णव बना हुआ सारा जगत् प्रलय-त्रायुसे परिपूर्ग हो रहा था। (सर्ग ७६-७७)

#### 

श्रीविसष्टजी कहते हैं—रधुनन्दन! जब वायु, वर्षा, हिम और दूसरे-दूसरे उत्पातोंके आगननसे भूनण्डल नष्ट-श्रष्ट हो गया, तब संमुद्धके जलका बेग इस तरह बढ़ने लगा जैसे कल्प्युगमें राजाका बेग । वह एकार्णव आकाश-गङ्गा-के प्रवाहमें पड़ी हुई मेधधाराओंके गिरनेसे बेगपूर्वक बढ़ने लगा । तत्काल प्रकट हो मेह और मन्दराचलके समान प्रकाशित होनेवाली सहस्रों सरिताओंने भी उसे बढ़ानेयें योग दिया । इस प्रकार जलसे भरे होनेके कारण बह एकार्णव उच्चताके अमिमानसे गुक्त हो गया । उसने बढ़-बढ़ पर्वतोंकों सूखे तिनकोंके समान प्रकड़कर अपनी विस्तृत मेंवरोंमें डाल दिया । वे बहीं चक्कर काउने लगे । उस एकार्णवने ऊँची उटती हुई उत्ताल तरक्षोंके अप्रभागसे

सूर्यनण्डलको भी निगल लिया । प्रचण्ड वायुके द्वारा उत्पन्न किये गये अपूर्व जल-प्रवाहरूपी कुल-प्रवृतींसे युक्त हुआ वह महार्णव महान् वुर्पुर और भयानक घर्घर ष्वनिके साथ अपने विशाल बेगको बहाता जा रहा था । ब्रह्माण्ड-खण्डों- के बारंबार एक-दूसरेसे टकरानेके कारण उसकी उद्धता बहुती जा रही थी और वह जपर-नीचे लाखों योजनेतिक केले हुए उच्चतम पदार्थोंको भी आत्मसात् करता जा रहा था । पंख्युक्त पर्वतींके समान उठी हुई असंख्य तरङ्ग-समृह्रकूपी मुजाओंहारा वह महासागर पुष्कर और आवर्तक नायक कल्पान्तकानि मेगोंका मानो आलिङ्गन कर रहा था । जिलेकीको अथना म्रास बनाकर पूर्णतः तृत हो वर्घर स्वरंगे गीत-सा गा रहा था और उम्पर्वतक्षी कङ्गणोंसे

अळकृत अपनी तरङ्गमयी मुजाओंको उठाकर चृत्य-सा करता जान पड़ता था। रष्टुनन्दन! उस समय न तो आकाश था, न दिगन्त था, न नीचेका लोक था, न ऊपर-का लोक था, न कोई भूतर्ज़्या था और न कहीं सृष्टि ही थी। सर्वत्र केवल जल-ही-जल दक्षिगोचर होता था।

रघुनन्दन ! जब तपोळोकपर्यन्त सारा जगत् प्रलय-कालके एकार्णवर्में निमम्न हो गया, तब सत्यलोकके निकट आकारामें स्थित होकर मैंने महान् प्रकाशसे युक्त ब्रह्मछोक-पर उसी प्रकार दृष्टि डाली, जैसे सूर्य प्रात:काल संसार-पर अपनी प्रभा विखेरते हैं । दृष्टि डाठते ही समाधिमें अविचलभावसे स्थित हुए परमेष्टी ब्रह्मा अपने मुख्य-मुख्य परिवारके साथ दिखायी दिये, वे ऐसे जान पडते थे मानो पत्थरकी बनी हुई प्रतिना हों । वहाँ देवनाओं तथा शुद्ध अन्त:करणवाले मुनियोंका समुदाय भी बैठा था। शुक्र, बृहरपति, इन्द्र, कुबेर, यम, सोम, वरुण, अग्नि तथा अन्य देवर्षि भी वहाँ देखनेमें आये । देव, गुन्धर्व, शिद्ध और साध्योंके नायक भी वहाँ उपस्थित थे । वे सब-के-सब पद्मासन लगाये इस तरह ध्यानमन होकर बैठे थे. मानो चित्रमें अङ्कित किये गये हों । वे निष्प्राणके समान दहाँ चेष्टाशून्य होकर बैठे थे । तदनन्तर पूर्वीक बारह सूर्य भी उसी स्थानपर आये और उन्हीं लोगोंकी भाँति षद्मासन लगाकर ध्यानमें मन हो गये । इसके बाद दो ही घड़ीमें मैंने अपने सामने बैठे हुए ब्रह्माजीको इस अवस्थामें देखा । वे ब्रह्मका चरम साक्षात्कार प्राप्त करके अविद्याकल्पित सारे प्रपञ्चका बाथ हाँ जानेसे निद्रारहित ( प्रबोधको प्राप्त ) हो गये थे । जैसे जगा हुआ पुरुष स्वप्तमें देखे गये पदार्थसमूहको बाबित और केवल अपनेको ही अवशिष्ट देखता है, वैसे ही ने आत्माविष्ट दिखायी दिये। फिर, महालोकमें ब्रह्माजीके परिवारके जितने लोग थे. उन सबको मैंने वहाँ वेसे ही तिरोहित पाया, जैसे तत्वज्ञानी महापुरुषोंकी वासना तत्त्वज्ञानसे बावित होकर

अदृश्य हो जाती है । जैसे खप्तसे जगा हुआ पुरुष अपने सामनेके स्वप्नगत नगरको नहीं देखता है, वैसे ही मैंने दहाँ किसीको भी नहीं देखा । उस समय वह ब्रह्मलोक तथा उनका ब्रह्माण्ड, जो ब्रह्माजीके संकल्पसे ही बना था, निर्जन वन-सा सुना हो गया । जैसे भूतलपर अकस्मात् कोई भगंकर दुर्घटना होनेसे कोई नगर सर्वथा नष्ट हो गया हो, वहीं दशा उस ब्रह्माण्डकी हुई थी । तदनन्तर आकारामें स्थित हुए मैंने ध्यान लगाकर यह जाना कि सभी छोग ब्रह्माजीके समान ही नाम-रूपका परित्याग करके निर्वाण-पदको प्राप्त हो गये हैं । वासनाका लय हो जाने-पर वे सब-के-सब अपने विश्व ब्रह्मरूपमें स्थित हो जाने-के कारण अदस्य हो गये थे । जैसे जगे हुए पुरुषोंके स्वप्नलोक उनके स्वप्नरूपमें ही लीन हो जानेसे दृष्टिगोचर नहीं होते हैं । जैसे स्वप्नमें अपना शरीर आकाशमें उड़ता दिखायी देता है, फित जागनेपर वह वासना शान्त हो जानेके कारण कुछ भी नहीं दीखता है, इसी प्रकार जामत-कालमें भी वासना रहनेपर ही शरीर दिखायी देता है। तत्त्वज्ञानके द्वारा वासनाका सर्वया क्षय हो जानेपर कछ भी नहीं दिखायी देता । वासनाका क्षय होनेसे ब्रष्टा, दृश्य और दर्शनरूपी रोग शान्त हो जाता है, बासनाकी सत्ता रहनेपर ही यह सृष्टितामक पिशाची प्रकट होती है।

रधुनन्दन ! सृष्टिके प्रारम्भयं ब्रह्माको सृष्टि रचनेकी इच्छा उद्यक्त होती है । तदनन्तर पूर्वकाळ्यी जगत्-ज्ञासनाओं-का जगदूर्य उद्भय होता है । इसिंछिये वासनाकी शान्ति-को निर्वाण समझना चाहिये और वासनाकी सत्ताको ही संसाररूपी अन जानना चाहिये । चित्तकी वृत्तिको जगा-कर बहिर्मुख कर देनेसे बन्धन होता है और उसे प्रस्कानामें लीन कर देनेपर निर्वाण प्राप्त होता है । चित्तवृत्तिका जागरण ही संसाररूपी शिशुको प्रकट करनेवाल्य गर्भाव्य है । उससे उत्पन्त हुआ यह जगत् असत् होकर भा सत्ते समान भासित होता है । चित्तके संकल्पका जाग्रम् होना ही बन्धन वताया गया है और उसे सुळाकर—आत्मामें ळीन करके अपने चैतन्य-स्वरूपका अनुभव करना ही मोक्ष कहा गया है। रघुनन्दन!बन्ध, मोक्ष आदिकी सारी राङ्काएँ कोडकर निर्वाणरूप, बासनाकान्य, अनन्त, अनादि,

विद्युद्ध, वेवल बोधस्वरूप, द्वैताद्वैतसे रहित, परि-पूर्ण ब्रह्मस्वरूप हुए आकाराके समान विराद अन्तः-करणसे युक्त, वन्धनसुक्त तथा शान्तभावसे स्थित रहना चाहिये। (सर्ग ७८-७९)

## त्रव्यक्षेत्रवासियों तथा द्वाद्य स्वयंका निर्वाण, अर्हकाराभिभानी रुद्रदेवका आविर्भाव, उनके अवयवों तथा आयुथका विवेचन, उनके द्वारा एकार्णवके जलका पान तथा शून्य ब्रह्माण्डकी चैतनाकाशरूपताका प्रतिपादन

जांबिसड़की कहते हैं— स्कुतन्दन ! इस तरह ब्रक्षब्रोकके वे सभी निवासी, जैसे क्सी जल जानेसे दीपक
बुक्त जाते हैं, वैसे ही बासनका नाग होनेसे अहहव
हो गये । ब्रह्माजीके ब्रह्मलं हो जानेसर पूर्वेक्त वारह
सूर्य अपनी प्रभासे प्रकाशित हो पृथ्या आहि जगत्की
साँति उस ब्रह्मलेकको भी जलाने छने । ब्रह्माजीके
नगरको दग्ध करके उन्होंकी भाँति व्यानगरायण हो
वे भी तेल्यिहित दीपककी भाँति शान्त हो गये—
निर्वाण-पदको प्राप्त हो गये । तदनन्तर जैसे रातमें
अञ्चलार भूमण्डलको ब्यात कर छेता है, वैसे ही उत्ताल
गरकोंसे युक्त उस एकार्णवकी व्यक्ति विधाताके उस
लेकको भी जलसे आप्लिबित कर दिया । इस प्रकार जब
ब्रह्मलेकपर्यन्त वह सारा ब्रह्मण्ड एकार्णवके जलसे परिपूर्ण
हो गया, तव वे कल्यान्तकारी नेव लिच-भिन्न हो उस
अक्टराशिमें ही विलीन हो गये ।

इसी बीचमें मैंने वहाँ एक स्थंकर रूप देखा, जो आकाशके सध्यभागसे प्रकट हुआ था ! उसे देखकर कें कुछ डर गया । उसकी आछाति कल्पान्तकाछिक जगत्के समान काळी थी । उसने सारे आकाशको ज्यास कर रखा था और देखनेमें ऐसा जान पड़ता था, मानो कल्पमरको सारी रातोंका एकत्र संचित हुआ अन्धकार ही देह थारण करके खड़ा हो गया हो । वह प्रात:काळके एक ळाख स्वीका प्रकाशमान तेज अकेळा

ही धारण करता था । उसके तीन नेत्र थे, जो तीन सर्वोंके समान दिखायी देते थे और सुस्थिर विद्युत्-समहके समाग भगंतर जान पड़ते थे । उन नेत्रींकी प्रभासे उनुसा मुहामण्डल अत्यन्त देदीप्यमान दिखायी देता था ! वट प्रस्म अपने अङ्गोंसे ज्यायापुद्ध विखेर रहा था । उसके पाँच मुख, दस भुजाएँ और प्रत्येक मखमें तीद-तीन नेत थे । उहने अपने हापमें एक त्रिशूल ले एडा था। उस अनन्त आकाशनें उसवा वह त्रिशाल शरीर व्याप्त हो रहा था । वह पुरुष आगेकी ओर बढ़ा आ रहा था । आकाराके समान विशाल और वेषके सभान व्याप वर्गरको धारण करके वह खड़ा था। एकार्णवमें हुवे हुए ब्रह्माण्डसे वाहर आकाशपें उसकी स्थिति थी । वह ऐसा प्रतीत होता था मानो आकाश हाथ-पेर आदि शरीरको धारण करके दृष्टिपथमें आ रहा हो । अपनी नासिकासे निकली हुई सोंसके आने-जानेसे वह उस एकार्णवको कस्पित किये दे रहा था। वह अपने बाहुद्ण्डसे क्षीरसागरको विक्षुच्च कर देनेवाले भगवान् विष्यके समान जान पहता था । ऐसा लगता था मानो उस कत्यान्तकाळीन महासागरकी जळशशि ही पुरुपरूप धारण करके एडी हो गयी हो । अथवा जिसका कोई कारण नहीं, वह सबका कारणसूत अहंकार ही मूर्तिभान होकर आ गया हो या शुल्पवितोंका समूह ही अपने पंखसमृहोंद्वारा उड़नेकी ठीटा करता हुआ समस्त

आकाशको परिपूर्ण करके उत्परको उठ गया हो । उसके हाथमें त्रिशूज था और उतके तीन नेत्र थे। इन लक्षणोंसे मैंने पहचान लिया कि ये भगवान् रह हैं। तब मैंने दूरसे ही उन परमेश्वरको नमस्कार किया।

श्रीरामजीने पृछा— मुने ! स्व्रदेवने वैसा भयंकर रूप क्यों धारण किया था ! वे काले और विशालकाय क्यों हुए थे ! उनके पाँच मुख कौन-कौन और कैसे हैं ! वे कैसे और कौन-सी दस मुजाएँ धारण करके वहाँ उपस्थित हुए ! उनके तीन नेत्र कौन-कौन-से थे ! उनका शरीर ऐसा भयंकर क्यों था ! वे अकेले क्यों थे ! उनका शरीर ऐसा भयंकर क्यों था ! वे अकेले क्यों थे ! वहाँ प्रकट होनेमें उनका प्रयोजन क्या था ! वे किससे प्रेरित होकर आये थे ! उन्होंने वहाँ क्या किया था ! और उनकी छाया कीन थी ! ये सब वातें मुझे बताइये ।

श्रीवसिष्ठजीने कहा-शीराम ! वे परमेश्वर वहाँ अहंकारके अभिमानीरूपसे रुद्रनामधारी होकर प्रकट हुए थे। उस समय उनकी जो मूर्ति दिखायी दी थी, वह निर्मल आकारारूपी ही थी। वे महातेजस्वी भगवान् रुद्र आकारा-रूपधारी होनेके कारण आकाशके समान ही स्थामवर्णसे युक्त दिखायी देते थे। चेतनाकाशमात्र ही उनका सारभूत खरूप है, इसलिये वे आकाशात्मा कहे गये हैं। सम्पूर्ण भूतोंके आत्मा और सर्वव्यापी होनेके कारण ही वे विशालकाय बताये गये हैं । उन अहंकाररूपी रुद्रकी प्रत्येक शरीरसे सम्बन्ध रखनेवाळी जो पाँच ज्ञानेन्द्रियाँ हैं, उन्हींको ज्ञानी पुरुष उन रुद्रदेवके पाँच मुख बताते हैं । इसीलिये ज्ञानेन्द्रियाँ सब ओरसे प्रकाशखभाव कही गयी हैं । पाँच कर्मेन्द्रियाँ ( वाक, पाणि, पाद, पायु, उपस्थ ) तथा उनके पाँच विषये ( बोलना, म्रहण करना, विचरना, मलत्याग करना और विषयसखकी उपलब्धि कराना )---ये दस वामशः उनकी दाहिनी-वायीं मजाएँ हैं । उस प्रलयकालमें सम्पूर्ण भूतोंसे परित्य ह

होकर आकाशमात्र रूपधारी वे रुद्धदेव एक क्षणतक वहाँ सबको विक्षुच्य करते हुए-से स्थित रहते हैं । फिर कारणभूत अहंकार-शरीरसे रहित हो परम शान्त हो जाते हैं। सन्त, रज और तम—ये तीन गुण; भून, भविष्य और वर्तमात—ये तीन काल; चित्त, अहंकार और बुद्धि—ये त्रिविध अन्त:करण; अ, उ और म—ये प्रणवके तीन अक्षर तथा ऋक्, साम और यजुर्—ये तीन वेंद्र ही उन मगवान् रुद्धदेवके नेत्ररूपसे स्थित हैं। उन्होंन अपनी मुट्टीमें त्रिलोक्तीरूप त्रिश्चरूको धारण कर रख है। उस समय सम्दत भूनगणोंमें भी उनके सिवा सूसरा कोई स्थित नहीं या। इसल्यि वे वहाँ अहंकारस्कर रुद्धके स्थान देहाभिमानी-से हाकर खड़े थे।

श्रीराग ! तर्नन्तर मेंने देखा, वे परमेधर वहाँ उद्य-पूर्वक स्वास-वायुके वेगसे उस महासागरको पी जानेके कार्यमें प्रवृत्त हुए । उनके फैले हुए मुख्का भीतरी भाग ज्वालामालाओंसे व्याप्त दिखायी देता भा 4 उनकी धासत्रायुसे आकृष्ट हुआ महासागर उनके भीतर उसी तरह समा गया, मानो वह वडवानलमें विलीन हो गया हो । अहंकारखरूप भगवान् रुद्र ही कल्पपर्यन्त बडवानल होकर समुद्रमें निवास करते हैं और उसका जल पीते रहते हैं । किंतु प्रलयकालमें वे सारे समुद्रकी ही पी जाते हैं । जैसे जल पातालमें, साँप विलमें और पाँचों प्राणवायु प्राणियोंके मुखाकारामें प्रविष्ट हो जाते हैं, उसी प्रकार वह सारा समुद्र वेगपूर्वक रुद्रदेवके मुखके भीतर एक ही क्षणमें समा गया । उन स्थालकाधारी रुद्रने थोड़ी ही देरमें उस जलको इस तरह पी लिया, जैसे सूर्यदेव अन्धकारको और सत्पुरुषोंका सङ्ग दोष-समृहको पी जाता--नष्ट कर देता है । तलश्चात वाव-लोकसे लेकर पातालतक सारा स्थान धृति, धृत, अथु, समुद्र तथा भूतगणोंसे रहित होकर शून्य, सप पूर्व शान्त आकाशमात्र रह गया । रघुनन्दन ! उस समय वहाँ आकाराके समान निर्मल तथा चेटारहित वेतल ये

चार पदार्थ ही दिखायी देते थे—एक तो वे नील गगनकी-ती आकृतिवाले सगवान् रुद्ध ही दिखायी देते थे, जो आकारके सध्यसगमें बिना किसी आधारके स्थित थे। तू-रा ब्रह्माण्ड-सदनका निचला भाग था, जो सातों पातालेंसे भी नीचे बहुत दूर दृष्टिगोचर होता था। वह पृथ्वी और आकारके तल-माग-सा जान पड़ता था। वह पृथ्वी और आकारके तल-माग-सा जान पड़ता था। वह पृथ्वी और आकारके तल-माग-सा जान पड़ता था। तिसरा पदार्थ था, ब्रह्माण्डनण्डलके ऊपरका भाग, जहाँ अत्यन्त वूर होनेके कारण दृष्टि नहीं पहुँचती थी; अतएव वह तुर्ण्य आकारके समान नीला जान पड़ता था। ब्रह्माण्डने वे उर्ध्व और अभोमाग अत्यन्त दूर होनेके कारण एक दूसरेसे विलग थे। उन दोनोंके वीचमें जो अनादि, अनन्त और विस्तृत ब्रह्मके समान निमल आकारा था, उसीको उस समय मैंने चौथे पदार्थके रूपमें देखा था। इन चारोंके सिवा दूसरी कोई वस्तु वहाँ मेरे देखनेमें वहीं आर्था।

पार्थित पदार्थोंका वह भाग, जो ब्रह्माण्ड-कपाल कहळाता है, कमल्दरलके समान स्थित है। जल आदि कस्तुएँ आधाररूपसे आश्रय लेनेके लिये उसीकी ओर दौड़ती हैं, जैसे बच्चे अपनी माँकी ओर दौड़ जाते हैं । जैसे प्याससे प्राणी जलकी ओर भागे जाते हैं, उसी प्रकार वे जलदि पदार्थ ब्रह्माण्ड नामक महाशरीरके निकटतम भागकी ओर दौड़ते हैं । जैसे शरीरसे जुड़ हुए हाथ-पैर आदि अवयव अपनी अत्यन्त हह संयोगकी स्थितिको नहीं छोड़ते हैं, वैसे ही तैजस आदि पदार्थ भीतरसे ब्रह्माण्ड-शरीरका ही आश्रय ले अपनी स्थितिको नहीं छोड़ते हैं।

इस ब्रह्माण्डसण्डको यद्यपि किसीने धारण नहीं दिया है तथापि वह परमात्माकी अचिन्त्य धारणाप्मिका शिक्तिसे अच्छी तरह धारित ही है । उसीके कारण यह पतनो-न्सुख होनेपर भी गिरता नहीं है । यह सारा जगत आकाररहित होनेपर भी खणनगरके समान साकार दिखायी देता है । जैसे चैतन्य शिक्ता प्रकाश होता है, वैसा ही यह जगत् भी स्थित है । जैसे आकाशमें क्यामता और शून्यता है, जैसे वायुमें गिनशिळता है, उसी तरह चेतनाकाश परमात्मामें यह जगत् स्थित है ।

#### रुद्रकी छायारूपिणी कालरात्रिके

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—स्युनन्दन ! तदनन्तर उस समय उस महाकाशमें मैंने देखा, भगवान् स्व मत्त-से होकर अकाण्ड ताण्डवमें प्रवृत्त हो रहे हैं । उनकी आकृति बहुत दूरतक फैली हुई थी । उनका शरीर आकाशके समान ही व्यापक दिखायी देता था । उनका आकार सहत बड़ा था । उन्हें देखकर ऐसा लगता था, मानो एकार्णवका जल ही तत्काल देह घारण करके खड़ा हो गया हो । इसके धाद मुझे दिखायी दिया कि उनके शरीरसे लग्ना-सी निकल रही है, जो ताण्डव-नुत्यमें उनका अनुकरण एवं अनुसरण करनेवाली है । उस समय भेरे मनमें यह प्रश्न उठा कि हादश स्विकि विश्वमान न रहनेपर जब आकाशमें महान अन्यकार ला

## स्वरूप तथा ताण्डव-चृत्यका वर्णच

रहा है, तब यह छाया कंसे स्थित हुई है ! मैं इस प्रकार विचार कर ही रहा था कि वह तत्काल गृत्य करती हुई शीव्रतापूर्वक उनके आगे जाकर खड़ों हो गयी । उसका रारीर भी बहुत विस्तृत था तथा वह भी अपने तीन नेत्रोंसे सुशोभित हो रही थी । उसका रंग धोर काल्य था । वह बहुत ही दुर्बल थी । उसके अक्षेमें नस-नाड़ियोंके जाल सुस्पन्ट ि्रवायी देते थे । वह जरासे जर्जर हो रही थी । आकृति विशाल थी, मुन्पपर आगकी ज्वालएँ व्यास थीं । वनके चन्नल पत्र-पुप्प आदि सुनुट बनकर उसके मस्तक्तकी शोमा वज्ञते थे । वह कोयुकेके समान कार्ला थी मानों कार्ला रात्रि ही उसका रूप धारण करके आ गयी हो, अन्यकारल्डकी ही मूर्तिमती

हो गयी हो । वह बहुत छंबी थी । उसका मूँह विकराल दिखायी देता था । वह इस तरह खड़ी थी मानो आकाराको नापनेके लिये उद्यत हो । अपने बड़े-बड़े घुटनों और भुजाओंके भ्रमणसे वह समस्त दिशाओंको मानो नाप लेना चाहती थी । वह ऐसी दुवल थी मानो बहुत कालतक उसे उपवास करना पड़ा हो। उसके विशाल शरीरमें सर्वत्र गड्ढे-ही-गड्ढे दीख रहे थे। वह भाजलकी-सी काली और मेघमालाकी भाँति वायुके बेगसे चञ्चल जान पड़ती थी । जब वह बहुत बड़ी और दर्बल होनेके कारण खडी होनेमें भी असमर्थ हो गयी. तब विधाताने मानो उसे नस-नाड़ियोंकी लंबी रस्सियोंसे बाँध दिया ( जिससे वह अच्छी तरह खड़ी रह सके )। नस-नाड़ियों और ॲंतडियोंकी रस्सियोंद्वारा उसके सिर और हाथ-पैर आदि सभी अङ्ग इस तरह बँघे हुए दिखायी देते थे. मानो मूळसे लेकर शाखाओंके अग्रमागतक सूतोंसे वँधी हुई कॉटेरार वृक्षकी झाड़ी हो । अनेक वर्णींके सर्यादि देवताओं तथा दानवोंके मस्तकरूपी कमलोंके समुहोंकी माला उसके कण्ठमें शोभा दे रही थी । हवासे प्रज्वलित तथा निर्मल प्रभासे पूर्ण अग्निकी ज्वाला ही उसके लिये आँचल थी। उसके लंबे-लंबे कानोंमें नाग झुल रहे थे । उसने दो मनुष्योंकी लाशोंकी कुण्डलके रूपमें धारण कर रखा था । जैसे सूखी हौकीकी लतामें दो बड़े-बड़े फल लटक रहे हों, उसी प्रकार उसकी छातींमें कुछ-कुछ हिलते हुए काले रंगके दो स्तन दिखायी देते थे, जो बहुत बड़े होनेके कारण जाँध-तक लटक रहे थे। उसके शरीरको देखकर मैंने यह अनुमान कर लिया कि यह वहीं कालरात्रि है, जिसके विषयमें साधुपुरुषोंने यह निर्णय किया है कि ध्ये भगवती काली हैं। ' उसके तीन नेत्र आगकी ज्वालासे परिपूर्ण थें । ल्लाटप्रान्त इन्द्रनील-मणिके समान चमक रहा था। उसकी दोनों घेढ़ियाँ गहरी होनेके कारण भयंकर जान पड़ती थीं । वात-स्कन्ध ( प्रवह आदि

वायु ) रूपी तागोंमें पिरोयी हुई ताराविष्याँ उसके कण्ठदेशमें मुक्ताहारका काम दे रही थीं । वह वर्षा करनेवाले कल्पान्तकालके मेश्नोंकी भाँति शोभा पानेवाली अनणशील भुजाओंद्वारा सम्पूर्ण दिख्मण्डल्को व्याह करके खड़ी थीं । वे भुजाएँ अपने गखोंकी कान्ति विखेर रही थीं । हिमालय और सुमेर पर्वत उसके दोनों कानोंमें चाँदी और सोनेकी बालियाँ वनकर शोभा बढ़ा रहे थे । ब्रह्माण्डरूपी धुँबुरुओंसे बनी हुई विशाल माल्य असके किटमागमें करभनीका काम दे रही थीं । हिसालय नगर, वन, ब्रीप और प्रामरूपी कोमल पह्नवंसे अलंकत सातों कुळपर्वत उस मगवती कालीके गलेकी पुष्पालएएँ वने हुए थे ।

श्रीराम ! उस देवीके अझोंमें मैंने पुर, नगर, ऋत, तीनों लोक, मास तथा दिन-रातरूपी फूलोंकी मालाएँ देखी थीं । उसके शरीरमें व्यक्त रूपमे स्थित नगर, ग्राम और पर्वत आदि मानो पुनर्जन्म पानेके आनन्दसे उल्लिसत हो उसके साथ-साथ नाच रहे थे। कभी-कभी वह नहीं नाचती थी तो भी पर्वत, वन और काननोंसहित नाना आकारवाळा सारा जगत जो मखन फिर छौटा था, नाचता ही रहता था। वह कालकात्रि जब चतराईके साथ नृत्य करने त्याती थी, तत्र चन्द्रमाः सूर्य, दिन और रात उसके नखाग्र-मागकी रेखाओंके भीतर विद्यमान प्रभामें निल्कर घूमते हुए सुवर्ण-सूत्रके समान दीर्घाकार प्रतीत होते थे । जब भगवती कालरात्रिका ताण्डच-चृत्य होने लगता था, तब इन्द्र आदि देवता और असर अपनी-अपनी अधिकार-प्रवृत्तिसे और-ही-और वनकर वायसे उड़ाये गये मच्छरोंके समान अथवा अस्थिर विद्युत्के समान आरो-जाते दिखायी देते थे। भगवतीके शरीरमें जो सर्ग दिखायी देता था, उसमें सृष्टि-प्रलय, सुख-दु:ख, भव-अभव, इच्छा-अनिच्छा, विधि-निषेध, जन्म-मरण एवं भ्रम आदि विभिन्न प्रकारके भाव कभी सदा एक साथ और कभी ओखळी, चटाई, पाल, घट, पिटारी, मूसल, डोल या पृथक्-पृयक् रूपसे सुशोभित होते थे । सम्पूर्ण कलाओंसे युक्त देवी कालरात्रि चैतन्य-शक्तिरूपा फूलके समान मानकर उनकी माला धारण करके तृत्य जगन्मयी, अनन्त एवं विशाल आकाशकोशके सदश

शरीरवाळी है । वह देवी सूप, कुदाळ, विशुद्ध बाल्टी, बटलोई और धम्मे—इत्यादि वस्तओंको भी करती थी । (सर्ग ८१)

## रुद्र और काली आदिके रूपमें चिन्मय परमात्मसत्ताकी ही रफ़र्तिका प्रतिपादन तथा सचिदानन्द्रधनका विरुास ही रुद्रदेवका रूत्य है-इसका कथन

श्रीरामचन्द्रजीने पृद्धा-भगवन् ! जब प्रलय-कालमें सब कुछ नष्ट हो गया, तब वह देवी कालगत्रि अपने किस शरीरसे नाच रही थी ! सप, फाल और घट आदिसे ( जो उस समय नष्ट हो चुके थे ) उसका माल धारण करना क्या है ? यदि ये सब वस्तर धीं ही तो किर त्रिलंकीका नारा क्या हुआ ? और यदि त्रिलोकी नष्ट हो गयी थी तो काळीके शरीरमें इन सब वस्तुओं-की स्थिति क्यों और कैसे सम्भव हुई १ निर्वाणको प्राप्त हुआ जगत फिर आकर नाचने कैसे लगा ?

श्रीवितष्टजीने कहा--श्रीराम ! वास्तवमें न वह पुरुष था, न वह स्त्री थी, न वह नृत्य हुआ, न वे दोनों रुद्ध और काळी वैसे विशेषणोंसे युक्त ही थे । उनके आचार-व्यवहार भी वैसे नहीं थे और उनकी वे आकृतियाँ भी नहीं थीं । जो कारणोंका भी परम कारण है—यह अनादि, चिन्मय आकाशखरूप, अनन्त, शान्त, प्रकाशरूप, अविनाशी, सर्वव्यापी, सचिदानन्द-धन, शिवख़क्प साधात बहा ही भैरव ( रुद्र ) के आकारमें दिखायी देता था । जगतका नाश हो जानेपर उस रुद्रदेवके रूपमें शित हुआ वह चेतनाकाशस्वरूप परमात्ना ही था । चेतन होनेके कारण वह परमात्मा अपरं चैतन्यस्त्रभार वैभवको छोड़कर नहीं रह सकता । जैसे सुवर्ण कटक-कुण्डल आदिके रूपमें अवस्थित होता ही है, वह उन आकृतियोंका सर्वथा

त्याग करके नहीं रहता, उसी प्रकार परमात्मा भी ळीळाके ळिने उना, महेरवर आदि संगुण रूप धारण करता ही है । वह अपने छीछा-खभावको सर्वथा छोड नहीं सकता । बुद्धिमान् रघुनन्दन ! तुम्हीं बताओ, सुत्रर्ण कटक-कुण्डल आदि आकृतियोंको क्यों नहीं धारण फरेगा ? क्योंकि वह उसका खमान है। इसी प्रकार ब्रह्म भी संकल्पद्वारा एकसे अनेक रूपमें प्रकट होता है, यह उसका श्रुतिप्रसिद्ध खमात्र है। कोई भी पदार्थ अपने खभावके विना कैसे रह सकता है ?

रवनन्दन ! जन्म, मरण, मात्रा, मोह, मन्दता, अवस्तता, वस्तता, विवेक, चन्य, मोधा, शुभ, अशुभ, विद्या, अविद्या, निराकारता, साकारता, क्षणकाल, दीर्धकाल, सत्, असत्, सदसद्भात्र, पूर्वता, पाण्डित्य, देश, काल, क्रिया, इन्य, कलना, केलि, कल्पना, रूप आदि विषयोंका बाह्य इन्द्रियोंद्वारा ग्रहण, उन्हीं विषयोंका मनके द्वारा चिन्तन, ज्ञानेन्द्रिय, कर्मेन्द्रिय, तेज, जल, वाय, आकाश तथा पृथ्वी आदिके रूपमें जो यह दरप-प्रपन्न फैला हुआ है, यह सब ग्रुप निरामय चेतनाकाशन्हप परमात्मा ही है । यह अपनी ग्राह चिदाकाशरूवताका परित्याग न करत। इआ ही सर्वः खब्दप होकर श्रित है । मैंने जिस चिनाय परमाकाशका वर्णन किया है, वह परमात्मा ही यहाँ शिव कहा गया है। यह सनातन पुरुष है। यही विष्णुरूपसे स्थित होता है और यही पितामह ब्रह्मा है । यही चन्द्रमा, सूर्य, इन्द्र, बरुण, यम, कुबेर, अम्नि, बायु, मेघ और महासागर है । यही भूत, भविष्य और वर्तमान काल है । जो वस्तु है और जो नहां है, वह सब प्रभाकाशरूप प्रमात्मा ही है ।

श्रीराम! मैंने जिस चिन्मय प्रमाकाशास्त्रस्प प्रमात्माका वर्णन किया है, वही श्रुतियोंमें शिव कहा गया है और वही प्रलयकाल्यों रुद्ध होकर नृत्य करता है। विद्वानों और पुण्यात्माओंमें श्रेष्ठ रघुनन्दन! उस रुद्धदेवकी जो आकृति वतायी गयी है, वह वास्तवमें उसकी आकृति नहीं है। उस समय सिंबदानन्द्धनस्प आकाश ही उस आकृति वस समय सावत्र वात्त है। तत्त्वरिष्टसे मैंने वह आकृति उस समय शान्त चेतनाकाशस्य ही देखी। मैंने ही

उसे यथावत्र्रूपसे जाना । दूसरा कोई पुरुष जो तत्त्वरृष्टिसे रहित है, उसे उस रूपमें नहीं देखता है । जैसे सुवर्ण ही विभिन्न आङ्वतियोंसे सुरोभित होनेवाले कटक-कुण्डल आदि अलङ्कारोंके रूपमें स्थित होता है, वैसे ही सत्त्वरूप चेतन ब्रह्म ही अपने सभावसे स्ट्ररूप धारण करके विराजमान होता है । जो चिद्घन परमात्माका स्पन्द है, वहीं भगवान् शिवका स्पन्द ( स्फुरण ) है । वहीं हम लोगोंके सामने वासनावश चृत्यरूपके रूपमें प्रकाशित होता है । अतः प्रलयकालमें वे भगवान् शिव भयंकर आङ्कतिवाले स्ट्र होकर जो वेगपूर्वक चृत्य करते हैं, उसे सिंहदानन्द्रधन परमात्माका अपना सहज विलास ही समझना चाहिये । (सर्ग ८२-८३)

### शिव और शक्तिके यथार्थ स्वरूपका विवेचन

श्रीरामजीने पृद्धा—मुने ! अव यह बताइये कि जो काली चृत्य करती है, उसका क्या खरूप है ? तथा वह जिन सूप, फाल, कुदाल और मूसल आदि वस्तुओंकी प्राला धारण करती है, उनका खरूप क्या है ?

श्रीयसिष्ठजीने कहा —श्रीराम ! वे जो भैरव या रूद बताये गये हैं, उन्होंको चेतनाकारा-खरूप शिव कहते हैं । उनकी जो मनोमयी स्पन्दशक्ति है, उसे काळी समझो । वह शिवसे भिन्न नहीं है । जैसे वायु और उसकी गित-शिक एक हैं, जैसे अगि और उसकी उष्णता या दाहक-शिक एक ही हैं, वैसे ही सिचरानन्दचन शिव और उनकी स्पन्दशिक (कियाशिक) रूपा माया दोनों सरा एक ही हैं । जैसे गितशिक से वायु और उष्णताशिक अग्नि ही लक्षित होते हैं, उसी प्रकार अपनी स्पन्दशिक द्वारा निर्मल चिदानन्दचन शानतस्क्रप शिवका ही प्रतिपादन होता है । स्पन्दन या मायाशिक के द्वारा ही शिव लक्षित होते हैं, अन्यथा नहीं । शिवको बहा ही समझना चाहिये। उस शान्त-

स्वरूप शिवका वर्णन बड़े-बड़े वाणीविशारद विद्वान भी नहीं कर सकते । मायामयी जो स्पन्दनशक्ति है, वही ब्रह्मखरूप शिवकी इच्छा कही जाती है । वह इच्छा इस दश्याभास-रूप जगत्का उसी तरह विस्तार करती है, जैसे साकार पुरुषकी इच्छा काल्पनिक नगरका निर्माण करती है। इस प्रकार शिवकी इच्छा ही कार्य करती है । निराकार ब्रह्म-शिवकी वह मायामयी स्पन्दनशक्तिरूपा इन्छ। ही इस सम्प्रण दश्यजगतका निर्माण किया करती है। वही अपने अन्तर्गत चिदाभासके द्वारा उद्दीत होकर जीव-चैतन्य अथवा चितिराक्ति कही गयी है। वही जीनेकी इच्छा-वाले प्राणियोंका जीवन है। वह खयं ही जगत्के रूपमें परिणत होनेके कारण समन्त स्रष्टिकी प्रकृति ( उपादान ) है । दृश्याभासोंमें अनुभूत होनेवाले उत्पादा, आप्य, संस्कार्य और विकार्यरूपी चार प्रकारके फलोंका सम्पादन करनेके कारण वहीं क्रिया भी कहळाती है। ब्रह्माण्डरूप धारण करनेवाळी वह राक्ति या काळी प्रलयकालमें जब समद्र आदिके जलसे भीगी होती है. तव बडवाग्निकी शिखाके समान तपनेवाले ग्रीष्मऋतके

प्रचण्ड सूर्य आदिकी ज्योतियोंसे सुखायी जाती है; इसलिये उसे 'ग्रुष्का' भी कहते हैं । दुर्शेपर खभावतः अत्यन्त क्रोध करनेके कारण वह 'चण्डिका' कही गयी है। उसकी अङ्गकान्ति उत्पर्य—नील कमलके समान है; इसलिये उसका नाम 'उत्पला' भी है। एकमात्र जयमें प्रतिष्ठित होनेके कारण उसे 'जया' कहा गया है। सिद्धियोंका आश्रय होनेसे वह 'सिद्धा' कही गयी है। चूँकि जया है, इसीलिये 'जयन्ती' भी है। विजयका आधारभूत होनेसे उसे 'विजया' कहा गया है । अत्यन्त पराक्रमके कारण वह 'अपराजिता' नामसे प्रसिद्ध है । उसका निग्रह करना किसीके लिये भी दुष्कर कार्य है, अत: उसका नाम 'दुर्गा' है । ओंकारकी सारमता शक्ति होनेसे वह 'उमा' कही गयी है । अपने मन्त्रका गान या जप करनेवालोंके लिये त्राणकारक तथा परमपरुपार्थरूप होनेके कारण उस देवीका नाम 'गायत्री' है। जगतुके प्रसवकी भूमि होनेसे उस जगजननीका नाम 'सावित्री' है। ंसर्ग और अपवर्गके साधनभूत कर्म, उपासना एवं ज्ञानमयी दृष्टियोंका प्रसार करनेके कारण उस देवीको 'सरखती' कहा गया है । पार्वतीरूपमें उस देवीके अङ्ग और शरीर अत्यन्त गौर हैं, इसलिये वह 'गौरी' कहलाती है । वह महादेवजीके आधे शरीरमें संयुक्त है ( अतएव भगवान् शिवको 'अर्घनारीश्वर' कहते हैं )। स्रप्त और जामत् जितने भी त्रिभुवनके प्राणी हैं, उनके हृदयमें नित्य-निरन्तर अकारादि मात्राओंसे रहित शब्दब्रह्म (प्रणव) के नादका उच्चारण होता रहता है। वह नाद अर्धमात्रास्त्ररूप होनेसे 'इन्द्रकला' कहलाता है । वह इन्द्रकला ही 'उमा' है। शिव और शिवा ( रुद्र और काळी ) दोनों ही आकाशरूप हैं। अतः उनका शरीर काला दिखायी देता है (इसीलिये उन्हें काल-भैख और काली कहते हैं )।

स्पन्दन (स्फुरण) मात्र ही जिसका एक ख़रूप है, बहु भगवती काव्य 'क्रियाशक्ति' है । बही 'दान दे', 'स्नान करे' और 'अिंगमें आहुति हे' इत्यादि विधि-वाक्योंद्वारा विहित दान, स्नान और यह आदि श्रेष्ठ शरीर धारण करती है । वास्तवमें वह अनादि, अनन्त चिति-शित है और अपनी इच्छासे ही अपनेमें सम्पूर्ण वैदिक क्रियारूपसे प्रकाशित होती है । वह आकाश-रूपिणी है । वही स्पन्दन (स्फुरण) रूप धर्मवाळी कान्तिमती दश्मळ्क्ष्मीके रूपमें प्रकट होती है । उस काळी देवीके जो नाना प्रकारके अभिनय और स्तृत्य हैं, वे ही ब्रह्माजीकी स्रष्टिमें ये जन्म, जरा और मरणकी रितियाँ हैं । वह नीळ कपळिनीके समान कान्तिवाळी होनेके कारण 'काळी' कहळाती है । वही 'क्रियाशिक्ति' एवं 'ब्रह्मीण्डकाळिका' कही गयी है । वह अपने ही अवयवभूत इस दश्य-ळक्ष्मीको हृदयमें धारण करती है ।

रघनन्दन ! जैसे शून्यता आकाशका अङ्ग है, गतिशीलता वायुका अङ्ग है, चाँदनीमं खिळनेवाले कुमुद आदि पुष्प चाँदनीके अङ्ग हैं, उसी तरह क्रिया एवं दश्य-जगत् चितिराक्तिके अङ्ग हैं । वास्तवमें उसका खरूप शिव, शान्त, आयासरहित, अविनाशी एवं निर्मल समझना चाहिये । उसमें थोड़ी-सी भी निश्चलता या चेष्टाशीलता नहीं है। इसलिये चितिशक्तिके खजानेमें मौजूद सारी स्रष्टिवरम्पराएँ आत्माकी सत्यताके कारण ही सत्य प्रतीत होती हैं । वह भी उसीको, जो उनकी भावना करता है । दूसरेके लिये वे सब-की-सब असत्य ही हैं । भूत, भविष्यत् और वर्तमानके जितने भी संकल्प तथा खप्नके नगरसमूह हैं, वे सब सत्य ही हैं, अन्यथा वह परब्रह्म सर्वरूप है, यह कथन कैसे ठीक हो सकता है ? अन्य देशोंमें स्थित जो पर्वत, ग्राम आदि हैं, वे वहाँ जानेसे दूसरेको भी उपलब्ब होते हैं, उसी तरह कोई योगसिद्ध पुरुष यदि प्रकायप्रवेश-सिद्धिके द्वारा खप्नद्रप्राके हृदयमें जाकर उसका मनम्बप होकर देखता है तो वह उसके खप्नगत पदार्थोंको उपलब्ध कर सकता है। जैसे गाढ़ निदामें

१. ब्रह्माण्डस्थी वीजकोबोंका निर्माण करनेवाळी ।

सोंथे हुए पुरुषको उठाकर एक स्थानसे दूसरे स्थानपर भी उसके भीतर सोया हुआ जगत् न तो चालित रख दिया जाय तो भी उसके शरीरके छड़के होनेपर भी होता और न लोटता है । जैसे दर्पणमें प्रतिविम्ब उसका खानगत नगर नहीं छड़कता है, वैसे ही होता है, उसी तरह काळीके शरीरमें जगत्की स्थिति है। नृत्य करती हुई काल्यात्रिके शरीरके चालित होनेपर (सर्ग ८४)

## प्रकृतिरूपा कालरात्रिके परमतत्त्व शिवमें लीन होनेका वर्णन

श्रीयिसछनी कहते हैं— स्पुतन्दन ! जो तत्त्व नहीं है, उसकी दृष्टिमें वह चितिशक्ति ही क्रिया-रूप है । वह अनामय ( निर्विकार ) है तथापि खमावसे ही वृत्य करती है । उस क्रिया-रूप चिति-शक्ति कुदाल और पिटारी आदि आभूपण हैं । जैसे वायुकी गित या चेष्टा वायुसे भिन्न नहीं है, वैसे ही शिवखरूप परमात्माकी इच्छा-खरूपा वह कालरात्रि उससे भिन्न नहीं है । जैसे वायुके भीतरकी चेष्टा वायुरूप ही है; अतएव उसे चेष्टा नहीं भी कह सकते हैं, वैसे ही शिवकी इच्छा रिवके खरूपसे भिन्न नहीं है, अतएव शिवक्त हच्छा रिवके खरूपसे भिन्न नहीं है, अतएव शिवक्त हच्छा रिवके खरूपसे भिन्न नहीं है । इस दृष्टिसे शिवमें इच्छाका अभाव है ।

वह कालरात्रि जब उस महाकाशमें वृत्य कर रही थी, उस समय उसने प्रेमावेशवश खयं अपने आवरणकारी अंशको हटाकर निकटवर्ती शिवका वैसे ही स्पर्श कर लिया, जैसे समुद्र जलकी रेखा अपने नाशके लिये ही बख्यानलका स्पर्श कर लेती हैं। परम कारणरूप शिवका स्पर्श होते ही वह कालरात्रि धीरे-धीरे क्षीण होकर अव्यक्त भावको प्राप्त होने लगी। पहले तो वह अपने विशाल आकारका परित्याग करके पर्वताकार बन गयी। फिर नगराकार होकर विचित्र कल्पना-रूप पल्लवसे सुशोभित इक्षके समान सुन्दरी बन गयी। इसके बाद उस आकारको भी छोड़कर वह ल्योमाकार हो शिवके ही खरूपमें वैसे ही प्रविष्ट हो गयी, जैसे नदी अपने वेगको शान्त करके महासागरमें भिल जाती है। तदनन्तर शिवासे रहित हो वे शिवखरूप परमाल्मा एकाकी शिवखरूपमें ही शेष रह

गये । उस पूर्ववर्णित आकाशमें वे सर्वसंहारकारी रुद्र सारे उपद्रवोंकी शान्ति होनेपर अकेले शान्तभावसे स्थित द्वए ।

श्रीरामजीने पूछा—भगवन् ! शिवजीका स्पर्श प्राप्त होते ही वह परमेश्वरी शिवा क्यों शान्त हो गयी ? यह मुझे यथार्थरूपसे वताइये ।

श्रीवसिष्टजीने कहा--श्रीराम ! वह शिवा परमेश्वर शिवकी इच्छारूपा प्रकृति कही गयी है । वही जगन्मायाके नामसे विख्यात है । वह परमेश्वर शिवकी खाभाविक स्पन्द-शक्ति है । वे परमेश्वर प्रकृतिसे परे पुरुष कहे गये हैं। वायु भी उन्हींका खरूप है। वे शिवरूप-धारी शान्त परमात्मा शरकालके आकाशकी भांति निर्मल एवं परम शान्तिमान् हैं । स्पन्दन (स्करणा या चेष्टा ) मात्र ही जिसका स्वरूप है, वह परमेश्वरकी इच्छारूपा चिति-राकि भ्रमरूपिणी प्रकृति है। वह तभी-तक इस संसारमें भ्रमण करती है, जबतक कि नित्य-तृप्त, निर्विकार, अजर, अनादि, अनन्त एवं अद्वैत प्रमात्मा शिवका साक्षात्कार नहीं कर लेती । यह प्रकृति एकमात्र चैतन्यवर्मिणी है । अत: उसे चिति-शक्ति ही समझना चाहिये । यह चिति देवी जब शिवका स्पर्श करती है, तब पूर्णतः शिवखरूप ही हो जाती है । जैसे नदी समद्रका स्पर्श करते ही अपने नाम और रूपको त्यागकर उसके भीतर समा जाती है, वैसे ही प्रकृति प्रस्वका स्पर्श प्राप्त करते ही उसके भीतर एकताको प्राप्त हो अपनी प्रकृति-रूपताका परित्याग कर देती

है । उस समय प्रकृति चिति—निर्वाण-रूप परम पदको प्राप्त हो तद्भूप वन जाती है, जैसे नदी समुद्रमें मिळकर समुद्ररूप हो जाती है। रघुनन्दन ! वह चिति शक्ति तभीतक मोहवश इन व्याकुळ सृष्टिपरम्पराओं

और उनकी जन्म आदि दशाओं में भ्रमण करती रहती है, जबतक कि परब्रहा परमात्माका दर्शन नहीं कर ठेती। उनका दर्शन कर ठेनेपर वह तत्काळ उन्हींमें समा जाती है। (सर्ग ८५)

## रुद्रदेवका ब्रह्माण्डरवण्डको निगलकर निराकार चिदाकाशरूपसे स्थित होना तथा वसिष्ठजीका उस पाषाण-शिलाके अन्य भागमें भी नृतन जगतको देखना और पृथ्वीकी धारणाके द्वारा पार्थिव जगतका अनुभव करना

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं---श्रीराम! जब मैं खड़ा-खड़ा वह सब देख रहा था, तब मुझे दिखायी दिया कि वे भगवान् रुद्र तथा ब्रह्माण्डके वे दोनों खण्ड या. कपाल चित्र-लिखितके समान निश्चेष्ट हैं। तदनन्तर एक ही महर्तमें आकाशके बीच रुद्धदेवने ब्रह्माण्डके उन दोनों खण्डोंको अपनी सूर्यरूपिणी दृष्टिसे उसी तरह देखा, जैसे चुलोक और भूलोकको देख रहे हों । फिर पलक मारते-मारते उन दोनों ब्रह्माण्डखण्डोंको अपनी श्वास-वायके द्वारा खींचकर उन्होंने पाताल-गुफाके समान मुँहमें डाळ लिया । इस प्रकार ब्रह्माण्डखण्डरूपी दुग्धसार तथा मिष्ठान्तराशिको अपना प्रास वनाकर वे भगवान रुद्ध उस समस्त आकाशमें चिदाकाशरूप होकर अकेले ही रह गये । तदनन्तर वे एक ही मुहूर्तमं बादलके समान हल्के और छोटे हो गये । फिर छडीके समान और उसके बाद वित्ते भरके हो गये। तत्पश्चात जिन्हें वैसे विशाल रूपमें देखा गया था, वे रुद्ध मुझे काँचके टुकड़ेकी एक कणिकाके समान दिखायी दिये। इसके बाद मैंने आकाशसे दिव्यदृष्टिद्वारा देखा, वे परमाणुके बरावर हो गये थे । परमाणुरूप होनेके पश्चात् वे अदृश्य हो गये । इस तरह भरे-पूरे जगत्से लेकर रुद्र-शरीरतक वह सारा महान् आरम्भ मेरे देखते-देखते शरत्कालके मेघखण्डकी भाँति विलीन हो गया । श्रीराम ! जैसे भूखा हिरन छोटेसे पत्तेको निगठ जाता है, उसी प्रकार भगवान् रुद्धने जब इस प्रकार आवरणों-

सहित समस्त ब्रह्माण्डको उदरस्थ कर व्या, तव इश्यस्त्यी मलसे रिहित केवल चेतनाकाश-रूप शान्त परब्रह्म परमात्मा ही शेष रह गया। उसका न कहीं आदि है, न अन्त। चिन्मय आकाशमात्र ही उसका खरूप है। रघुनन्दन! इस तरह मैंने पापाणखण्डके कोटरमें द्र्पणमें दीखनेवाले प्रतिविम्बकी भाँति उस महान् विश्वमरूप ब्रह्माण्ड एवं उसके महाप्रव्यका दृश्य देखा था।

तदनन्तर उस विद्याधरीका, उस शिलाका तथा उस संसारश्रमका स्मरण करके मैं वैसे ही आरुचर्य-चिकत हो गया, जैसे कोई गाँवका रहनेवाला गुँवार पहले-पहल राजद्वारपर पहुँचकर विस्मयसे विमुग्ध हो जाता है । इसके बाद मैंने पुन: उस सुवर्णशिलाको ध्यानसे देखना आरम्भ किया । फिर तो मुझे कालीके शरीरमें स्थित हुए संसारकी भाँति उसमें सर्वत्र नृतन सर्ग दृष्टिगोचर होने लगे । वह घनीभूत मण्डलाकार सुवर्णमयी विस्तृत पाषाणशिला एकरूपमें ही स्थित थी और संध्याकालके मेघकी भाँति परम सुन्दर दिखायी देती थी । इसके बाद मैंने आश्चर्यचिकत हो उस शिलाके दूसरे भागके विषयमें भी उसी परादृष्टिसे विचार करना आरम्भ किया । विचार करते-करते देखता हूँ तो उस शिळाका दूसरा भाग भी उसी तरह जगत्के आरम्भसे ठसाठस भरा हुआ है । वहाँ पूर्ववत् एक छिद्र (आकाश) में नाना पदार्थोंसे सुन्दर संसार बसा हुआ था। उस शिलाके जिस-जिस प्रदेशको मैंने देखा,वहाँ-वहाँ दर्पणमें प्रतिविम्बकी भाँति मुझे निर्मल जगत्का दर्शन हुआ।

रवनन्दन ! तदनन्तर चेतनाकाशस्त्रस्य निर्विकार अनन्त एवं सर्वव्यापी ब्रह्मरूपसे स्थित हुए मैंने जव समाहित-चित्त होकर देखा तो अपने शरीरके भीतर ही मुझे सृष्टिरूपी वृक्ष एक अङ्करके रूपमें स्थित दिखायी दिया । जैसे डेहरीके भीतर रखा हुआ बीज वर्षके जलसे भीग जानेपर अङ्कारित हो जाता है, उसी प्रकार मेरे भीतर सृष्टि-बीज अङ्करित हुआ था । जैसे वीजके भीतर विद्यमान अङ्कर सींचनेसे विकसित हो ऊपरकी ओर निकल आता है, उसी प्रकार मूर्त, अमूर्त, जड और चेतन सभी वस्तुओंमें जगत् विद्यमान है। जैसे स्रवतावस्थासे खप्नावस्थाको प्राप्त हुए चिन्मात्र पुरुषकी अपनी ही चेतनासे खप्नजगत्की दृश्य-लक्ष्मीका विकास होता है अथवा जैसे खप्नावस्थाके हट जानेपर जगे हुए पुरुषके समक्ष जाग्रत्-कालका दश्य-प्रपञ्च विकासको प्राप्त होता है, उसी तरह जिसने सृष्टिके आरम्भमें अपने खरूपका पृथक रूपसे अनुभव किया है,

ऐसे आत्मामें इस सृष्टिका उदय होता है। हृदयाकाशमें उदित हुआ यह सर्ग चेतनाकाशसे पृथक् नहीं है।

तद्नन्तर पृथ्वीकी युक्त होकर मैं धारणासे ध्यान करने लगा । पृथ्वीकी धारणा उसके अभिमानी जीवकी खरूपता प्राप्त करके मैं द्वीप, पर्वत, तृण और वृक्षादिरूपी देहसे युक्त हो वहाँके जगत्का अनुभव करने लगा । मैं सम्पूर्ण भूमण्डल बन गया । नाना प्रकारके वन और वृक्ष मेरे शरीरके रोम हो गये । नाना प्रकारकी रत्नाविष्याँ मेरे शरीरमें व्याप्त थीं और अनेकानेक नगर मेरे लिये आभूषणका काम दे रहे थे । प्रथ्वीका रूप धारण करके में नदी, वन, समुद्र, दिगन्त, पूर्वत तथा द्वीप नामक प्राणियोंके भोग्यस्थलों और जंगल-समूहों से व्याप्त हो गया । नाना प्रकारके पदार्थोंकी श्रेणियोंसे भरे हुए अनेकानेक मण्डल-कोश मुझमें दृष्टिगोचर होने लगे तथा मैं लता, सरोवर, सरिता और कमळसमृहोंसे सुशोभित होने लगा। ( सर्ग ८६-८७ )

# श्रीनसिप्टजीके द्वारा जल और तेजस्-तत्त्वकी धारणासे प्राप्त हुए अनुभवका उल्लेख

श्रीरामजीने पूळा— भगवन्! अव यह वताइये कि उस समय आपने विभिन्न भूभागोंके भीतर कहीं ब्रह्माण्डोंकें दर्शन किये थे या नहीं ?

श्रीविसष्टजीने कहा—रधुनन्दन ! पहले शिळामें जैसे सम्पूर्ण जगत देखा गया था, वैसे ही उस समय भूमण्डळके सभी स्थानोंमें मुझे जगत्का जाळ-सा बिळा हुआ दिखायी दिया । वह सारा दश्यमय प्रपञ्च द्वैतमय होता हुआ भी वास्तवमें शान्त अद्वैत ही है । सभी स्थानोंमें जगत् है और सर्वत्र सवके आधाररूपसे ब्रह्म विराजमान है । अतः सब कुळ परम शान्त चिदाकाश-स्वरूप ब्रह्म ही है और सभी अनेक प्रकारके आरम्भोंसे परिपूर्ण है। रधुनन्दन! यद्यपि यह दश्य 'सत्' और 'अहम्' इत्यादि रूपसे अनुभवमें आता है, तथापि उसका अस्तिल

परमार्थ-दशामें है ही नहीं और यदि है तो वह सब अजन्मा—निर्विकार ब्रह्म ही है।

मैंने धारणाद्वारा पृथ्वीका रूप धारण करके जैसे वहाँ नाना प्रकारके जगत् देखे थे, वेसे ही जल्दत्त्वकी धारणासे जलरूप होकर वहाँ भी वैसे ही जगत्का दर्शन किया । जैसे काट-छाँटकर खच्छ किये गये इन्द्रनीलमणिके समान नील वर्णवाले भगवान विष्णु शेषनागके अङ्गोंपर भगवती लक्ष्मीजीके साथ विश्राम करते हैं, उसी प्रकार स्थाम-शरीरवाले मेंने भी बादखोंके आसर्नोंपर विद्युन्मयी वनिताके साथ विश्राम किया । रसरूप होनेके कारण मैंने जिह्नासम्बन्धी एक-एक अगुके साथ रहकर उत्तम अनुभव प्राप्त किया, जिसे मैं अपने शरीरका नहीं, केवल ज्ञानरूप आरमाका ही

अनुभव मानता हूँ । जलकणका रूप धारण करके हवाके रथपर चढ़कर मैंने आकाशकी निर्मल गल्यिमें सुगन्धकी माँति विचरण किया । जलकी समता प्राप्त करा देनेवाली उस जलमयी धारणाके द्वारा अजड होकर भी जड (जल)सा बनकर तथा समस्त पदार्थों के भीतर ज्ञातारूपसे रहता हुआ भी दसरों के दारा अज्ञात होकर रहा ।

रवनन्दन! तत्पश्चात में तेजस्तत्त्वकी बढ़ी हुई धारणाके द्वारा चन्द्रमा, सर्च, तारा और अग्नि आदि विचित्र अवयर्शेसे यक्त तेज बन गया। तेजके सदा सत्त्व-प्रधान होनेके कारण मैं प्रकाशरूप बनकर चमक उठा । संसारमें जितने भी रूप हैं, वे सब प्रकाशके ही अङ्ग हैं । अतः सदा प्रकाशकी गोदमें शयन करनेवाले शुक्क, कृष्ण और अरुण आदि समस्त वर्णोंका में स्वरूपदाता पिता हो गया । अपने तेज:खरूपसे मैं दिग्वधुओंके लिये खच्छ दर्पण बन गया । रात्रिरूपी कुहरेको नष्ट करनेके लिये वायु-खरूप हो गया । चन्द्रमा, सूर्य और अग्निका तो जीवन-सर्वस्व ही था। मैं स्वर्गलोकके लिये कुंक्सका आलेप बन गया। मैं तेज बनकर सुवर्ण आदिमें सुन्दर वर्ण (रंग)बन गया, मनुष्य आदिमें पराक्रम हो गया, रत्न आदिमें चकाचौंध पैदा करनेवाली कान्ति वन गया और वर्षाऋतुमें विद्युत्का प्रकाश हो गया । तेजकी धारणासे तेजोभय होकर मैं उन वृत्र आदि असुरोंके मस्तकपर वज्रका प्रहार बन गया, जो अपने थप इसे रात्रुओंका सिर फोड़ डाळते थे। साथ ही सिंह आदिके हृदयमें पराक्रम बनकर बैठ गया। रणाङ्गणमें निर्भय विचरण करानेवाळा जो उद्भट पराक्रम वीरपुरुषोंके भीतर प्रसिद्ध है, वह भी मैं ही बन गया। वह भी साधारण पराक्रम नहीं, अपित जो कठोर लोह-कवचोंको तोड़नेवाले खड्डोंके परस्पर आघातोंसे उत्पन्न हुई टंकारध्वनिसे अत्यन्त पट् तथा महान् आडम्बरसे

युक्त हो । सूर्यखरूप होकर मैंने दसों दिशाओं में फैले द्वए किरणरूपी हार्थोंसे जगतरूपी पक्षीको, जिसके बड़े-बड़े पर्वत अङ्ग थे, पकड़ लिया । उस समय मझको यह सारा भृतल एक छोटेसे गाँवके समान दिखायी दिया। चन्द्रमाके रूपमें प्रकट होनेपर मेरा आकार अमृतसे भरी हुई झीलके समान हो गया । मैं चलोकरूपी सन्दरीका मुख बन गया । निशारूपिणी निशाचरीके हास्य-सा लगने लगा और रात्रिमें यत्र-तत्र प्रवेश करनेवाले परुषोंके लिये प्रकाश-दीपका काम देने लगा। मैंने अग्नि बनकर दावानलकी ऐसी ज्वाला फैलायी, जिससे लकड़ियोंका तत्काल विदारण हो जाता था और मेरी दुर्निवार दीप्ति बढ़ जाती थी। बड़े-बड़े कार्ष्ट्रोंके फटने और फटनेसे अत्यन्त कठोर शब्द उत्पन्न होते थे । यज्ञाग्नि बनकर मेंने हिवण्यदिका भी कल्याणकारी कार्य सम्पन्न किया । कहीं लोहार आदिकी प्रयोगशालाओंमें मैंने तह लोहपिण्ड आदिमें रहकर हथौड़े आदिसे ताडित होनेवर उन ताड्नकर्ताओंको जलानेके लिये आगकी चिनगारियाँ प्रकट की थीं।

श्रीरामजीने पृष्ठा——मानदाता मुने ! उस अवस्थामें आपको सुस्का अनुभव हुआ या दुःखका ! यह मुझे मेरी जानकारीके छिये बताइये ।

श्रीविसष्टजीने कहा—रखुनन्दन ! जैसे सोया हुआ पुरुष चेतन होता हुआ भी जडताका अनुभव करता है, वैसे ही चेतनाकाश अपने संकल्पसे दृश्यभावको प्राप्त होकर जडताका-सा अनुभव करता है । जब ब्रह्म अपनेको पृश्वी आदिके रूपमें समझता है, तब सुक्की माँति जड-सा बनकर स्थित रहता है । इसका जो सिच्चरानन्दात्मक यथार्थ खभाव है, उसका कभी अन्यथाभाव नहीं होता । (सर्ग ९०-९१)

#### धारणाद्वारा वायुरूपसे स्थित हुए वसिष्ठजीका अनुभव

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं---स्युनन्दन ! तदनन्तर मैं जगत्को देखनेके कौत्रहलसे धीर-चित्तवृत्तिके द्वारा वाय-मयी विस्तृत धारणा करके वायुरूप हो गया और लता-बळरीरूपिणी ललनाओंको नचाने लगा । कमल, उत्पल और कुन्द आदि पुष्पसमृहोंकी सुगन्धका संचय करके उसकी रक्षा करने लगा। नन्दनवनमें मेरा आना-जाना अत्यन्त मधर और उदार होता था: क्योंकि वहाँ बड़ी मधुर सुगन्ध सुलभ होती थी। चन्द्रमण्डलमें जो श्रेष्ठ अमृत है, उसका चिरकाल-तक उपभोग करके पूर्णरूपसे घिरे हुए मेघोंकी घटारूप श्यापर सोकर तथा कमलवनोंको कम्पित करके मैं प्राणियों-के श्रमका निवारण किया करता था। आकाशरूपी प्रध्यका मैं ही सौरम था। अतएव उसके गुणभूत सभी शब्दों-का मैं सहोदर भाई बन गया। प्राणियोंके अङ्गों और उपाङ्गोंमें प्रेरक बनकर उनकी नाड़ीरूप नालियोंमें जल-सा हो गया था । मैं सुगन्धरूपी रत्नोंका छटेरा, विमान-रूपी नगरोंकी आधारभूमि, दाहरूपी अन्यकारका निवारण करनेके लिये चन्द्रमा तथा शीतरूपी चन्द्रमाकी उत्पत्तिके लिये भीरसागर था । एक ही क्षणमें मैं समस्त पर्वतोंको फेंकनेमें समर्थ था । वायुरूप बनकर मैंने छः प्रकारकी क्रियाएँ करते-करते प्रलयपर्यन्त कभी भी विश्राम नहीं लिया । मेरे वे छः कर्म इस प्रकार थे । हिम और धी आदिको जमा देना-उसका पिण्ड बनाना. कीचड़ आदिको सुखाना, मेघ आदिको धारण करना, तण आदिमें हलचल पैदा करना, सुगंधको इधर-उधर ले जाना तथा ताप हर लेना ।

श्रीराम! इस प्रकार उस समय पृथ्वी आदि पाँच भूतोंका रूप धारण करके मैंने उस त्रिलोकीरूप कमलके उदरमें भलीमोंति विहार किया। पृथ्वी, जल, वायु और तेजके समूहरूप वृक्षोंके शरीरमें निवास करते हुए मैंने मूल-जालके द्वारा पृथ्वीका रस पीया और उसके खादका अनुभव किया । अमृतसे पूर्ण घनीभृत अङ्गवाले तथा चन्दन-द्रवके समान शीतलता आदि गुणोंसे सुशोभित चन्द्रविम्बोंपर जो बर्फकी बनी हुई शय्याओंके समान थे, मैंने अच्छी तरह लोट-पोट किया है । उपभोगके बाद बचा हुआ पुष्परस भ्रमरको देते हुए मैंने सभी दिशाओं और सभी ऋतुओंमें समस्त वनसमृहोंके भीतर नाना प्रकारकी सुगन्धोंसे परिपूर्ण पुष्पराशियोंका अच्छी तरह सेवन किया है । कुसद, कह्नार और कमलोंसे पूर्ण निलनी-यनमें मैंने मधुर बोली बोलनेवाली हंसियोंके साथ लीला-पूर्वक कोमल कलकल नाद किया है। रघुनन्दन ! मेरी कृपासे प्रसन हुए सूर्य आदि देवताओंने शरीरसे कृष्ण, रक्त, इवेत, अश्वेत, पीत एवं हरित वर्णीसे हरे वृक्षोंकी भाँति मेरे शरीरमें स्थिति प्राप्त की थी । समुद्रोंसे घिरी हुई तथा सात द्वीपोंके कारण मानो सात रूप धरनेवाली इस भूमि-को मैंने अपनी कलाईमें कंगनकी भाँति धारण कर लिया था । श्रीराम ! समस्त ब्रह्माण्डरूप होनेके कारण यद्यपि सारे पाताल मेरे चरण बन गये थे, मैं भूतलको उदरके रूपमें धारण कर रहा था और आकाश मेरा मस्तक था, तथापि मैंने अपनी परम सुक्ष्म चिन्मात्रस्वरूपताका कभी त्याग नहीं किया था । इस प्रकार चिदाकाशरूपसे स्थित हुए मैंने भूमि, जल, अग्नि और वायुका स्वरूप धारण किया। जैसे प्रसिद्ध चिति-शक्ति खयं ही स्वप्नमें नगर आदिका रूप धारण करती है, उसी प्रकार मेरेद्वारा भूमि आदिका स्वरूप-धारण माया शक्तिका विस्तार ही था। (सर्ग ९२)

## कुटीमें लौटनेपर वसिष्ठजीको अपने शरीरकी जगह एक घ्यानस्य सिद्धका दर्शन, उनके संकल्पकी निष्टत्तिसे कुटीका उपसंहार, सिद्धका नीचे गिरना और वसिष्ठजीसे उसका अपने वेराग्यपूर्ण जीवनका वत्ताना

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--रघुनन्दन ! इस प्रकार धारणाके द्वारा तिद्ध हुए पृथ्वी आदिके रूपसे जगत्-शरीरका अवलोकन करनेके बाद पूर्वीक्त कौतुकदर्शनके संकल्प और प्रयत्नसे निवृत्त हो में पुनः पहलेके समाधि-स्थान आकारा-कटीरके प्रदेशकी ओर लौट आया। वहाँ आनेपर देखता हूँ कि मेरा अपना शरीर कहीं भी स्थित नहीं दिखायी देता है । वहाँ अपने सामने बैठे हए किसी दूसरे ही सिद्धपुरुषको मैं देख रहा हूँ, जो अकेल है। वह सिद्ध समाधिनिष्ठ होकर बैठा था और अभीष्ट परम पदको प्राप्त हो चुका था। उसने पद्मासन बाँच रखा था । वह परम शान्त था और समाधिमें चित्तके स्थिर हो जानेसे उसका शरीर हिल्ता-डुल्ता नहीं था । भस्मनिर्मित त्रिपुण्ड्की रेखाओंसे युक्त, सौम्य तथा समान विस्तारवाले कंघोंसे उसकी ग्रीवा बड़ी सुन्दर दिखायी देती थी । उसका मन ब्रह्मतत्त्वमें विश्राम ले रहा था । इसलिये उसका शरीर सुस्थिर और मुख अत्यन्त प्रसन्न था। उस प्रसन्न मुखसे सुशोभित उसके मस्तककी जो निश्चल अवस्था थी, उसके कारण वह सिद्ध वड़ा सन्दर दिखायी देता था। नाभिके निकट उत्तानभावसे रखे हुए उसके दोनों हाथों-की शोभा दो प्रफुछ कमलोंकी शोभाके समान जान पड़ती थी । उन हाथोंकी शोभाके रूपमें मानो हृदय-कमलके प्रकाश ही बाहर प्रकट हो गये हों--ऐसा जान पड़ता था । उन कर-कमलोंकी प्रभासे यह सिद्धपुरुष प्रकाशित हो रहा था । उसके दोनों नेत्रोंकी पलकें बंद थीं। उसकी बाह्येन्द्रियोंके सारे व्यापार क्षीण हो गये थे । विक्षोभसे रहित तथा पूर्णरूपसे शान्त, अन्तःकरणरूपिणी गुफाको उसने अपनी घोर मनोवृत्तिके द्वारा इस तरह

धारण कर रखा था, मानो समस्त उत्पातींसे रहित शान्त आकाशको धारण किया हो । उस कुटीमें जब मैंने अपना शरीर नहीं देखा और सामने उस मुनिको ही देखा, तब मैंने अपने ग्रुद्ध चित्तके द्वारा वहाँ यों विचार किया ।

''जान पड़ता है ये कोई महान् सिद्ध महात्मा हैं, जो मेरी ही तरह सोच-विचारकर एकान्त महाकाशमें विश्राम लेनेकी इच्छासे इस दिगन्तमें आ पहुँचे हैं। 'मैं समाधिके योग्य एकान्त स्थान पा जाऊँ इस चिन्तामें ही पड़कर ये सत्यसंकलपशाळी महात्मा इधर आये हैं और इन्हें यह कुटी दिखायी दी है । उसके बाद दीर्घकालतक जब मैं नहीं लौटा हूँ, तब मेरे पुन: आगमनकी बात इनके ध्यानमें नहीं आयी है और इन्होंने शवरूपमें पड़ हुए मेरे शरीरको यहाँसे हटाकर स्वयं इस कुटियामें आसन जमा लिया है । मेरा वह शरीर तो अब नष्ट हो गया । अतः अब इस आतिवाहिक देहसे ही में अपने सप्तर्षिळोकको चळुँ"--ऐसा निश्चय कर मैं ज्यों ही वहाँसे चलनेको उद्यत हुआ, त्यों ही मेरे पूर्वसंकल्पका क्षय हो जानेसे वह कटी अदृश्य हो गयी और वहाँ केवल आकाशमण्डल रह गया । फिर तो समाधिमें स्थित हुए वे सिद्धवाबा निराधार होकर नीचेकी ओर गिरने लगे।

मैंने पहले यह संकल्प किया था कि जबतक मैं यहाँ रहूँ, तबतक यह कुटी भी रहें, परंतु अब वह संकल्प क्षीण हो जानेसे कुटिया नष्ट हो गयी और सिद्ध महास्मा क्षण-मरमें वहाँसे गिर पड़े । तब सुजनता या कौतुकवश मैं उन गिरते हुए सिद्धपुरुषके साथ उस मनोमय ( आति-वाहिक ) शरीरसे ही आकाशसे भूतळ्की ओर चला । गिरते समय उनका पैर पूर्ववत् पृथ्वीसे जा लगा और

मस्तक ऊपर्स्का ओर ही उठा रहा । वे पद्मासन लगाये हुए ही वहाँ गिरे थे । उनके प्राणने अपान वासुको ऊपरकी ओर खींच रखा था। इसीटिये वे पहले जिस प्रकार बैठे थे, उसी अवस्थामें आकाशसे नीचे आ गये। वे सिद्धपुरुष इतने ऊँचेसे गिरनेपर भी समाधिसे जगे नहीं; क्योंकि चित्तके परमात्मामें दृढ़तापूर्वक लगे रहनेके कारण वे अचेतन-से हो रहे थे । साथ ही उनका कोई अङ्ग भी भङ्ग नहीं हुआ; वर्योंकि वे योगके प्रभावसे रूईके ढेरकी भाँति बहुत ही हल्के वन गये थे। तब मैंने उन्हें समाधि-से जगानके दिये प्रयत्न आरम्भ किया और बादलका रूप धारण करके आकार्यमें गर्जन-तर्जनके साथ वर्षा आरम्भ कर दी । ओले और वज्र गिरने लगे । जैसे वादल या वर्षा मोरको जगाती है, उसी प्रकार मैंने अपने वृद्धि-कौशल्से उस दिगन्तमें उन सिद्धपुरुषको जगाया। समाधिसे जागनेके बाद उनके समस्त अङ्गोंकी शोभा प्रकाशित होने लगी और उनके नेत्र भी विकसित हो उठे। उस समय वे ऐसे लगते थे, मानो वर्षाकालमें धारावाहिक वृष्टिसे विकसित हुआ कम्लोंका वन हो । समाविसे जागनेपर मैंने उनसे शुद्ध भावसे पूछा-'मनीश्वर ! आप कहाँ हैं और यह क्या कर रहे हैं ? आप कौन हैं ? इतनी दूरीसे आप नीचे गिरे हैं, फिर भी आप अपने चित्तमें उसका अनुभव क्यों नहीं कर रहे हैं ?' मेरे इस प्रकार पूछनेपर उन्होंने मेरी ओर देखा । फिर अपनी पूर्वगतिका स्मरण करके वे मुझसे उसी तरह सन्दर वचन बोले, जैसे चातक मेथसे बोलता है।

सिद्धने कहा — श्रह्मन् ! जन्नतक मैं अपने वृत्तान्तका समरण न कर छूँ, तवतक आप मेरे उत्तरके छिये प्रतीक्षा कीजिये । मैं आपसे अपना सारा विछ्या वृत्तान्त कहुँगा।

इतना कहकर उन्होंने अपने पूर्व वृत्तान्तको शीघ्र ही स्मरण कर लिया। इसके बाद वे चन्द्रमाकी किरणोंके समान शीसल एवं मनोहर वाणीमें सुझसे बोले ।

सिखने कहा-न्यहान् ! इस समय मैंने आपको पहचान लिया है । अतः प्रणाम करता हूँ । अवतक ऐसा न करनेसे मेरेद्वारा जो अपराध वन गया है, इसे आप क्षमा करें; क्योंकि क्षमा सत्प्रक्षोंका खमाव है। मुने ! जैसे कमलोंमें भौरा भ्रमण करता है, उसी प्रकार मैंने सुदीर्घकाळतक भोगरूपी सुगन्धसे पूर्ण मोहकारक देवोद्यान-भूमियोंमें चिरकालतक भ्रमण किया है। तद्दनन्तर चित्तरूपी जल-तर्झोंके हिलोरोंसे युक्त दश्य-रूपिणी नदीमें उसके मण्डलाकार आवर्ती ( मँबरीं ) द्वारा निरन्तर वहाये जाते हुए मैंने दीर्घकालके वाद विवेकका आविर्भाव होनेपर संसारसे उद्विप्त हो इस तरह विचार किया-- 'अहो ! इस संसारमें शब्द, रूप, रस, स्पर्श और गन्धमात्रको छोड़कर दूसरी कोई वस्तु नहीं है; अत: इतने ही मात्रमें-ऐसे तुच्छ विषय-भोगमें में क्यों रमण करूँ ? विषयोंमें विषोंकी विषमता भरी है, सुन्दरी श्रियाँ कामरूप मोहको ही देनेवाली हैं तथा राग सरस प्रस्पको भी विरसता प्रदान करनेवाले हैं: इनमें लोटनेवाला कौन पुरुष नष्ट नहीं हुआ ? इस शरीरमें शीघ्र प्राप्त होनेवाली जीर्ण-शीर्ग बृद्धावस्था एक विशाल वगुलीके समान है। वह यही सोचती रहती है कि मेंने इस जीवनरूपी कीचड़ या सेवारमें बहुत बड़ी मळळी पा ळी है। इसी भावसे वह इस शरीरको तत्काल उदरस्थ कर लेना चाहती है। यह शरीर समुद्रमें दीखनेवाले बुलबुलेके समान शीघ्र ही नष्ट हो जानेवाला है। यह सामने स्फरित होता हुआ ही सहसा दीपशिखाके समान बुझकर अदृश्य हो जाता है ।

'यह जीवन एक महानदी है । इसमें नाना प्रकारके विक्षेप वड़ी-बड़ी छहरोंके समान हैं। काल-चक्र ही इसमें भवरें बनकर उठता है। जन्म और मरण ही इसके दो ऊँचे और विशाल तट हैं तथा इसमें सुख-दु:खकी छोटी-छोटी तरहों उटती रहती हैं।

यौवनका उल्लास ही इसकी कीचड है। वदावस्थाके सपेद केरा ही इसके धवल फेन हैं। कभी काकतालीय संयोगसे इसमें सखके बदबद भी उठ जाते हैं। व्यवहार ही इसके महाप्रवाहकी रेखा है। इसमें नाना प्रकार-के जड-रव ( मूर्खों के कोल हल ) ही जल-रव ( जलकी ध्वनि ) हैं। राग-देषक्रपी बादल इसे बढाते रहते हैं तथा सतलपर इसका शरीर सदा ही चञ्चल रहता है। लोभ और मोहके महान् आवर्त इसमें उठते रहते हैं। पात और उत्पातसे इसमें निरन्तर परिवर्तन होता रहता है। इस प्रकार यह जीवन नामक नदी शब्दमात्रसे तो अत्यन्त शीतल है: परंत बास्तवमें त्रिविध तापोंसे अत्यन्त संतप्त रहा करती है। यह महान खेदका विपय है। संसाररूपी नदीके जलस्थानीय जो इष्ट, मित्र, पत्र आदिके समागन और धन हैं, उनमें पहले-पहलेके तो चले जाते हैं और नये-नये आते रहते हैं। (इस प्रकार यहाँ कुछ भी स्थिर नहीं है।) यहाँ जो पदार्थ प्राप्त हैं, वे नष्ट हो जाते हैं । अतः उन क्षणभङ्गर पदार्थीसे कोई प्रयोजन सिद्ध नहीं हो सकता। जब प्राप्त हुई वस्तओंकी यह दशा है, तब जो नये पदार्थ प्राप्त होते हैं, उनपर भी यहाँ कैसे आस्था हो सकती है ? संसारमें जितनी नदियाँ हैं, उन सत्रका जल उद्गमस्थानसे आता और समुद्रकी ओर जाता रहता है। परंत इस शरीररूपी नदीका जो आयुरूपी जिल है, वह केवल जाता ही है, फिर आता नहीं । भयंकर रात्रभूत विपयरूपी चतुर चौर चारों ओर विचरते रहते हैं, वे विवेकरूपी सारा धन हर छे जाते हैं। अतः मुझे निरन्तर जागते रहना चाडिये। यहाँ मैं सो कैसे रहा हूँ ! आज यह हुआ, कल यह होगा, यह इसका है और यह मेरा है-इस प्रकार संकल्प-विकल्प करता हुआ मनुष्य वीती हुई आयु और आयी हुई मौतको नहीं जान पाता है। यह कैसी आश्चर्यकी बात है! लू बा-पी लिया, अनन्त वनभूमियों में विचरण कर

लिया और बहुत-से सुख-दुःख भी देख लिये। अब यहाँ और क्या करना या पाना शेष रह गया है है मैंने ऊँचे शिखरोंबाले मेरु पर्वतकी उद्यान-भूनियोंमें अच्छी तरह अमर्ग किया। लोकपालोंके श्रेष्ठ नगरोंमें भी में वृम लिया। परंतु वहाँ भी कौन-सा खाभाविक सुख प्राप्त हुआ है

'घन, नित्र, सुख और भाई-बन्धु कोई भी कालप्रस्त मनुष्यकी रक्षा नहीं कर सकते । मनुष्यका जीवन धूळि-राशिके समान अस्थिर है, उसकी स्थिति सुदृद्द नहीं है । जैसे पर्वतशिखरोंपर गिरा हुआ वर्षाका जल प्रतिक्षण व्यर्थ नष्ट होता है, दैसे ही भीतरसे विषयोंमें आसक्त मनप्य क्षण-क्षणमें क्षीण हो अन्तमें परुपार्थग्रन्य रहकर ही अस्त ( मृत्यको प्राप्त ) हो जाता है । कोई भी भोग मेरे मनको नहीं छुमा रहे हैं। यहाँके वैभव भी मुझे सन्दर नहीं लगते हैं। यह जीवन भी मदमत्त स्थातीके कटाक्षपातकी भाँति चञ्चल एवं क्षणभङ्गर है। मुने ! यहाँ कहाँ, किसको, किस तरह और किस उपायसे आश्वासन प्राप्त हो । पापिनी मृत्य आज या कल मस्तकपर पैर रख ही देगी अथवा माथेपर विपत्तिका पहाड़ डाल ही देगी । यह शरीर एक दिन पत्तेके समान झड़ जाने-बाला है। जीवनकी स्थित भी जीर्ण-शीर्ण ही है। वृद्धि अधीरतासे प्रस्त है और विषयोंके रस नीरस हो गये हैं । नीरस विषय और उनके मनोरथ मेरी विस्तृत आयको छे बीते। इनसे मेरे लिये कोई चमत्कारजनक पुरुवार्थ नहीं सिद्ध हुआ । आज भेरा मोह मन्द पड़ गया है। इस शरीरका इस जगत्में कोई उपयोग नहीं है। विषयोंमें आरा। या आसित न करना ही ऊँची स्थिति है और जीवनके प्रति आस्था रखना ही सबसे अधम अवस्था है। अहो ! यह सम्पत्ति क्या निटी, विपत्ति ही सिरपर आ पड़ी है, जो भारी मोहमें डालनेवाली है। विवेकी पुरुपको सदा ऐसा ही मानना चाहिये और इस संसारमें कभी आसक्त नहीं होना चाहिये।

जैसे समुद्रपत्नी सरिताएँ भूतळपर अपने शरीरको आन्दोळित करती हुई समुद्रकी ओर दौड़ रही हैं, उसी प्रकार जनता विपयोंकी ओर दीड़ी जा रही है। यहाँ शाय ही उत्पात-वासु है। मित्र ही वह भारी शत्र हैं। कन्ध्र ही बन्धन हैं और धन ही बड़ी मारी मीत है। सब ही अत्यन्त द:ख है । सम्पत्तियाँ ही मारी निपत्तियाँ ही । गोग ही नंगारके महान रोग हैं तथा रति ही मारी अपि (द:म ) है । नारी कमियों आवियों हैं। गहाँका सुख केवर हास देनेक लिये हैं और जीवन भी मृत्यकी वरोहर है। अहो ! यह भाषाका विन्तार कितना द:खर है !\* विषयसेवनस्थप जो भोग हैं. उन्हें सपोंका फन ही समझना चाहिये: क्योंकि वे थोड़ा-सा भी स्पर्श होनेपर डँस ही लेते हैं । किंत विचार-दृष्टिसे देखनेपर प्रतिक्षण विनाशशील ही हैं । जो भोगोंकी अभिलापासे उनके प्रति तृष्णा वाँचे बैठे हैं. उन लोगोंका उमी तरह पग-पगपर अपमान होता है, जैसे बन्धन-स्तम्भमें वॅघे हए जंगली हाथियोंका हुआ करता है।

'सम्पत्तियाँ और युवती खियाँ ये तरक्केंकी गोदके समान क्षणभक्कुर हैं । इतना ही नहीं, वे सर्पके कनकी छाया हैं । कौन विवेकी पुरुष उनमें आसक्त होगा ! जो आरम्पमें समर्गाय प्रतीत होनेवाले किंद्र अन्तमें अस्पन्त नीरस सिद्ध होनेवाले विषयमोगोंमें समते हैं, ने नस्कोंमें ही गिरते हैं । धन समन्द्रेषाटि इन्द्र दोबीसे

\* करवातवासुरेवासुमिद्याण्येवातिवात्रयः । यःग्यंता वस्थानात्येव धनात्येदादिवेदमम् ॥ सुखात्येवातितुःखानि अभ्यदः परमाण्यः । मोगा भवमहारोगा रितरेव परारतिः ॥ आपदः सम्पदः सवीः सुखं दुःखाय केवलम् । जीविनं मरणायैव यत मायाविज्ञम्भितसः ॥ (निर्वाणम्बरण उ०९३ । ७१-७३ )

† आपातरमणीयेषु रमन्ते विषयेषु ये । अत्यन्तविरसान्तेषु पतन्ति निरयेषु ते ॥ (नि० प्र० उ० ९३ । ८०) आफ्रान्त हैं । उनका उपार्जन करना भी अत्यन्त कठिन होता है तथा प्राप्त हो जानेपर भी वे स्थिर नहीं रहते हैं। अतः रे अध्या परुवींके लिये ही सेवन करने योग्य हैं। जा आरम्भमें नवर लगती है, परंत अन्तमें द:ख ही देनेवाली है, यह लक्ष्मी ( कैंकिक सम्पत्ति ) जगतको शोहमें ही डालती है \* । उसका विलास क्षणभरके लिये ही होता है । कोई महान-से-महान पुरुष क्यों न हो, उनके जीवतमें भी एक दिन मृत्यु अवस्य उपस्थित होगी। देडचारियोंकी आस शासाके अप्रमागमें ओसकी गुँउक सपान शीघ ही नष्ट होनेवाली है । जरा अवस्थाको प्राप्त होते हुए पुरुषके केरा पक जाते हैं, दाँत भी ट्रट जाते हैं। उसकी और सब वस्तुएँ भी जीर्ण होकर क्षीण हो जाती हैं। परंत एकमात्र तृष्णा हीं ऐसी है जो जीर्ण नहीं होती है, वह नित्य नयी ही वनी रहती है । इश्यमी अञ्चलिमें रखे हुए जलकी भाँति यह जीवन शीव्र ही रखलित हो जाता है। यह नदीके प्रवाहकी भाँति चला जाता है और लैटता नहीं है। इस जगतमें जो रमणीय जान पड़ते हैं, उन पदाधोंमें मैंने अरमणीयता देखी है। स्थिर वस्तओंमें भी अस्थिरताका दर्शन किया है और सत्य दीखनेवाले पदार्थीमं भी नुझे अपत्यता दिखायी दी है। इसीळिये में यहाँसे विरक्त हो उठा हूँ । मनके सर्वणः वासनाशून्य हो जानेपर जव परमात्नामें विश्वान्ति प्राप्त होती है, उस समय जो आनन्द मिळता है, वह पाताल, भूतल और खर्गके भी किल्हीं भोगोंमें नहीं मिल मकता ।"

मुने ! इस तरह दीर्थकाल्तक विचार करनेसे अब अहंकारशून्य हो मैंने अपनी बुद्धिके द्वारा स्वर्ग और

<sup>\*</sup> आपातमात्रमञ्जय दुःखपर्यवसायिनी ।

मोहनायेव ळोकस्य ळक्ष्मीः क्षणविकासिनी ॥

(निं० प्र० ७० ९३ । ८२ )

† जीर्यन्ते जीर्यंतः केद्या दन्ता जीर्यंति जीर्यंतः ।

श्रीयते जीर्यंते सर्वे तृष्णेवैका न जीर्यंते ॥

(निं० प्र० उ० ९३ । ८६ )

अपभिनंत भी निरक्ति प्राप्त की है। इस कारण में भी अपकी ही भौति चिरकालतक एकान्तमें विश्वानके लिये आकाशके इस स्थानतक आया और यहाँ मुखे आपकी कुटी दिखायी दी। आपकी ही यह कुटी है और आप पुन: यहाँ पथारोंने, यह बात उस समय मैंने नहीं भीजी थी। यह सब तो मुझे आज ही बात हुआ है।

उस समय तो अञ्चलको मैंने यही जाना था कि यह कोई सिंहपुरुष था, जो यहाँ अपना शरीर त्यामकर विश्रीण पदको प्रान्त हो गया है । समन्त् ! यही मेरा बुक्तान्त है और यह में आपके सामने उपस्थित हूँ। कि एव जातें आपको वता दी। अब आप जैसा उचित समझें, करें! (सर्ग ९६)

श्रीवसिष्ठजी और सिद्धका आकाशमें अभीष्ट कार्नीको जाना, विष्ठिजीका मनोमथ देहसे सिद्धादि लोकोंने अमण करना, श्रीवसिष्ठजीका अपनी सत्य-संकरणताके कारण सबसे दृष्टिपथर्मे आना, व्यवहारपरायण होना तथा 'पार्थिव वसिष्ठ' आदि संज्ञाओंको प्राप्त करना, पापाणोपाक्यानकी समाप्ति और सबकी जिन्मय बद्धकपताका अतिपादन

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं— खुनन्दन ! तत्पश्चात् मैंने सिद्धसे इस प्रकार कहा— 'महास्मन् ! मैंने भी तो आपके विषयमें कोई विचार नहीं किया, इसीसे उस दुर्टीको आकाशमें स्थिर नहीं कर दिया । उसे स्थिर कर दिया होता तो आपकी स्थिति भी छुस्थिर हो गयी होती । आपको इस प्रकार नीचे नहीं गिरना पड़ता (अतः हम दोनोंसे परस्पर अपराध हुए हैं, इसिक्ये दोनों ही दोगेंको श्रमा कर हैं ) । उठिये, अब हम दोनों सिद्धलोदों चलकर पूर्ववत् निवास करें ।' तदमन्तर हम दोनों शिक्कलोदों चलकर पूर्ववत् निवास करें ।' तदमन्तर हम दोनों शिक्कलोदों चित्र गये दो परमकी गोक्यिके समान एक साथ ही तीव गित्र से आकाशमें उर्डे । उस समय हमारी स्थिति दो नार्येके समान हो रही थी । जपर जाकर हम दोनोंने एक दूसरेको प्रणामधूर्गक विदा किया । फिर वे सिद्ध गहास्मा अपने अभीष्ठ स्थानको चले गये धीर में अपने अभीष्ठ स्थानमें आ गया ।

श्रीरामचन्द्रजीन पृद्धः -- भगवन् ! आपका वह शरीर ना पृथ्वीपर गिरकर वृज्क परभणुर्खीमें निज्ञ गया होगा ! सिर आप किस शरीरसे सिद्ध खेकीमें विचरे !

र्थावसिष्टचीने कहाः—श्रीराम ! हाँ, सुझे याद आ गया । उसके बादका मेंग बृद्धान्त सुनों । जगद्दक्यी

गृहमें, सिद्धोंके समृह्योंने तथा लोकपालोंकी पुरियोंमें भ्रमण करते हुए मुझ विराष्ट्रकी आस्पक्तमा इस प्रकार है—एक दिन में इन्द्रपुरीमें गया, परंतु वहाँ स्थूल शरीरसे रहित हो आतिवाहिक (सूरून) देहसे गये हुए मुझको न तो किसीन देखा और न पहचाना ही। जनका मनन ही एकमात्र गेग स्वद्धप था। में पुल्यी आदिसे सर्वथा रहित था। संकट्टप-किंगत पुरुषकों मौंति देश कोई एस्प आकार महीं था। मुझसे किसीका स्पर्श न होनेके कारण में घट-पट आदि पदार्थिका अवरोक्त नहीं था। जगत्के पदार्थ-समुद्राव थी सुन्ने कहीं अने-जानेसे रोक नहीं पाते थे। में अपने अनुभक्ती और ही उन्मुख था अर्थात् अपना अनुमन ही रोग शरीर था तथा अपने समान स्थितिकाल मनोमय पुरुषों के साथ ही में प्यवहार करता था।

श्रीरामचन्द्रजीनं पूछा— मगवन् ! यहि तेह्ररहित एवं अकाशस्त्ररूप इंग्लैंक कारण आप विसीको विखाया नहीं देते थे तो उस सिकने आपको सस वुक्णियमी मूर्मिमें इसे देखा था १

श्रीवसिष्ठजीने कहा —रघुनन्दन ! सुक्ष-तेसा हानयोग-से सिंह हुआ पुरुष संस्क्ष्यकल्पित पदार्घीका जिस तरह अक्कोकन करता है, उस तरह असंकल्पित ग्रहार्थीकी

नहीं प्रहण करता: क्योंकि उसका शरीर सत्यसंकत्पनय होता है । निर्मल अन्त:करणवाला सङ्ग दारीरवारी पुरुप भी लैकिक व्यवहारोंने मान होनेज अणभरने ही अजन सूक्ष्म द्यारीर भूळ जाता है । उस समय मेंने यह संकल्प किया था कि यह सिद्धपुरुष मुझे देखे । इस्टिये उसने मझे देखा: क्योंकि वह मेरे संकल्पित अर्थका भाजन था । परस्पर सिद्ध एवं विरुद्ध मनोरयवाले दो सिद्धोंमें जो अधिक ग्रद अन्त:करणवाळा और प्रस्योचित प्रयन्तसे यक्त होता है, वही अपने अभीष्ट-साधनमें विजयी होता है। जब मैं सिद्धसमूहों तथा छोकपाछोंकी परियोंमें भ्रमण कर रहा था. उस समय व्यवहार-समृद्धोंके प्राप्त होनेसे मुझे अपनी आतिबाहिकता विस्मृत हो गयी थी—मैं अपने सदम शरीरको भूल गया था । जब ऐसी स्थिति आ गयी, तब मैं उस महाकाशमें दसरोंके साथ व्यवहार करनेमें प्रवृत्त हुआ । परंतु मेरा रूप ऐसा चञ्चल था कि वहाँ मझे कोई देख नहीं पाता था। उस समय न तो मुझे सर्य, चन्द्रमा तथा इन्द्र आदि देख पाते थे और न देवता, सिद्ध, गन्धर्व, किन्नर एवं अप्सराओंकी ही मुझपर दृष्टि पडती थी। वे लोग मेरी बाततक नहीं सन पाते थे। यह सब सोचकर किसीके हाथ विके हुए सन्पुरुपकी भाँति मैं मोहमें पड़ गया-किंकर्तव्यविमृद्ध-सा हो गया। इसके बाद मैंने सोचा, भैं तो सत्यकाम हूँ । जो भी संकल्प करूँगा—सत्य होगां, यह बात ध्यानमें आते ही मैंने संकल्प किया—'ये देवताळोग सुझे देखें' । ऐसा संकल्प होते ही उस देवलोकमें मेरे सामने रहनेवाले सभी देवता मझे तत्काल देखने लगे, जैसे नगरने आये हुए इन्द्रजालमय बृक्षको सभी दर्शक शीघ्र ही देखने लगते हैं। तत्पश्चात देवताओंके वरोंमें मेरा मुत्र व्यवहार चलने लगा । मैं अपने यथोचित आचारका पालन करता हुआ नि:संकोच वहाँ रहने लगा । जिन छोगोंको भेरे वृत्तान्तका ज्ञान नहीं था, उनमेंसे जिन्होंने सर्वप्रयम मुझे अपने ऑगनमें आविर्भृत हुआ देखा, उन छोगोंने

पृथ्वांसे ही मेरी उत्पत्तिकी कल्पना करके मुझे 'पार्थिव वित्य' कहा — किर इसी नामसे लोकों मेरी प्रसिद्धि हुई । जो लोग आकारामें रहते थे, उनमेंसे जिन महानुभावोंने मुझे आकारामें भगवान् स्पर्यदेक्की किरणोंसे प्रकट हुआ देखा, उन्होंने लोकों 'तैजस् वित्यु' नाम देकर मुझे प्रसिद्ध किया तथा जिन आकारावासी सिद्धोंने वायुसे मेरा प्राकट्य देखा, उन्होंने मुझे 'वात-विस्यु' की संज्ञा दी तथा जिन मुनिश्चरोंने मुझे जलसे उठते देखा, उन्होंने मुझे 'वार्यिशिष्ठ' नाम दिया । इस प्रकार दृष्टिभेदसे मेरी यह जनम्परस्परा कृत्यित हुई है । तभीसे लोकमें में कहीं पार्थिव, कहीं जलन्य, कहीं तैजस् और कहींपर मास्त विस्यु नामसे विस्यात हुआ।

इस तरह कहीं आकाश आदि पश्चभृतरूपसे स्फुरित होनेपर भी मैं एकमात्र चिन्मय खभाववाळा निराकार. चेतनाकारारूप परवस ही हूँ तथा तुमलोगोंके बीच उपदेश आदि न्यत्रहारकी सिद्धिके लिये स्थल आकारसे युक्त भी दिखायी देता हूँ । जैसे जीवनमुक्त तत्त्रज्ञानी पुरुष सारा व्यवहार करता हुआ भी ब्रह्माकाशरूपसे ही स्थित रहता है, उसी तरह विदेहमक भी ब्रह्मरूपसे ही स्थित होता है । किंत जिस पुरुपकी बुद्धि संसारवासनावश देह और इन्द्रियके द्वारा भोगनेयोग्य अयोग्य वस्तु-विपयमोगमें आसक्त होती है तथा जिसके मनमें कभी मोक्षकी आकाला नहीं जाप्रत् होती, वह मन्द्बुडि मानव धनुष्य नहीं, कत्ता अथवा कीड़ा है \* ( क्योंकि वह भोगरूपी गन्दी चीजको पसंद करता है, मनुष्य तो वहीं है जो मोधके लिये प्रयक्तशील है 🗓 🚀 - ! चिचका सर्वेषा शान्त एवं शांतक होना मोक्ष है तथा उसका संतर होना ही बन्धन है। ऐसे मोक्षमें भी लोगोंकी

कं संधारवाधनाभावरूपे सका तु यस्य धाः ।
 मन्दो मोक्षे निराकाङ्की स श्रा कीटोऽथवा बनः ॥
 (नि० प्र० ड० ९५ । २६ )



राजा बलि और जुकाचार्य ( उपग्रम-प्रकरण मर्ग ४५-४६ )

रुचि नहीं हो रही है। अहो ! यह संसार कितना मृड़ है! यह मानव-समुदाय खभावसे ही विषयों के वशीभूत है। इसीलिये एक दूसरेकी खी और धनका अपहरण करनेके जिये लोलुप हो रहा है। जब वह मुमुश्च होकर शाखों के अर्थका विचार करता है, तब यथार्ष दृष्टि (तत्त्व-साश्चात्कार) प्राप्त करके सदाके लिये सुखी हो जाता है।

श्रीवालमोकिवी कहते हैं — भरद्वाज ! जब विसष्ट मिन इतना उपदेश दे चुके, तब वह दिन श्रीत गया ! भगवान् सूर्य अस्ताच्छको चले गये ! इधर उस राज-समाके छोग सायंकालिक कृत्यके हेतु स्नान करनेके लिये मुनिवर विस्तृष्टको नमस्कार करके उठ गये तथा रात बीतनेपर न्युंदेवकी किरणोंके उदयके साथ ही फिर उस समामें छोट आये !

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं--कर्तव्यका ज्ञान रखनेवाले रघुनन्दन ! यह मैंने तुमसे पापाणोपाएयान कहा । इस आस्यायिकासे जो विज्ञानदृष्टि प्राप्त होती है, उससे यही समझना चाहिये कि सारी स्रष्टियाँ चेतनाकारामें ही स्थित हैं। यहाँ जो कुछ भी दीखता है, उसे चिन्मय ब्रह्म ही समझना चाहिये । जैसे खप्त-दर्शनके समय जो नगर प्रकट होता है, वह अपने चिन्मय ख्रारूपसे कदापि भिन्न नहीं है । वस्तुत: यह सृष्टि नहीं है, एक्तमात्र चैतन्य शिक ही विराज रही है। जैसे सोनेके आभूपणोंमें सोना ही सत्य है, अंगूठी आरिके नाम और आकार नहीं। जैसे स्वप्नमें निर्विकार चिति शक्ति ही पर्वतके रूपमें प्रकाशित होती है. उसी तरह निराकार ब्रह्म ही सृष्टिके रूपमें भासित हो रहा है। ब्रह्मके दिया दूसरी कोई बस्त नहीं है। यह सारा दृश्य चिन्मय आकारारूप, अनन्त, अजन्मा और अत्रिनाशी ब्रह्म ही है। वस्तुन: सहस्रों पहाकल्योंमें भी न तो यह उलक होता है और न इसका नाश ही होता है। परुप चेतनाकाश-रूप ही है। यह जो आप परुपोत्तम बेठे हैं, चेतना-कारारूप ही हैं। मैं भी अजर-अमर चेतनाकारा ही हुँ

और ये तीनों छोक चेतनाकाश ही हैं। भी अद्वितीय चिन्मात्र त्रहा ही हूँ । ये शरीर आदि मेरे नहीं हैं । जब ऐसा बोध प्रात हो जाता है, तब जन्म-मरण आदि अनर्थ कहाँ रह सकते हैं ! मैं 'चिन्मात्र निर्मल ब्रह्म हूँ ।' इस आत्मानभवको जो खयं ही कृतकोद्वारा खण्डित करते हैं, वे आत्महत्यारे हैं । उन्हें विपत्तियोंके महासागरमें इवना पड़ता है । भैं आकाशसे भी खच्छ, नित्य अनन्त एवं निर्विकार चेतन हूँ, ऐसी दशामें क्या मेरा जीना, क्या गरना अथवा क्या सुख-दुःख भोगना है ! मैं प्रमाकादात्वरूप चेतन ब्रह्म हूँ । ये शरीर आदि मेरे कौन होते हैं १ इस तरह विद्वानोंके द्वारा अन्त:करणमें किये गये अनुभवका जो कुतर्जीद्वारा अपलाप या खण्डन करता है, वह पुरुप आत्मघाती है । उसे बारंबार भिद्धार है। भें खच्छ चेतनाकारा हूँ। जिस पुरुक्ता यह स्पष्ट अनुभव नष्ट हो गया हो, उसे विद्वान पुरुप जीवित शव समझते हैं अर्थात् वह जीता हुआ भी मुर्रेके समान है। भी ज्ञानखरूप परत्रक्ष परमात्मा हूँ । देह और इन्द्रियाँ मेरी कौन होती हैं। इस प्रकार अपरोक्षज्ञानके द्वारा जिसने आकारों उपक्रम कर किया है, अधिया अदि मलांसे रहित उस विश्वाद पुरुषको मृत्य आदि आपदाएँ विमोडित नहीं कर पातीं। जो शद चिन्मय परनात्माका आश्रय लेकर सुस्थिर हो गया है, उस महापुरुषको मानसिक चिन्ताएँ उसी तरह मोहित नहीं कर पाती हैं, जैसे महान् प्रत्यको तुच्छ बाण । जिन पुरुपोंने अपने चिन्मय खमावको मुलकर नथर शरीरवर हो आस्था बाँच रखी है, उन्होंने वास्तवमें सुत्रर्णको त्यागकर भस्मको ही सोना मानकर प्रहण किया है । 'मैं देहरूप ही हूँ' इस भावनासे पुरुपके बल, बुद्धि और तेजका नारा हो जाता है तया भें चेतन आत्मा हुँग इस दृढ़ निश्चयते उसके बल, बुद्धि और तेजकी उत्तरोत्तर वृद्धि होती है। भैं न तो छेदा जाता हूँ और न जलाया ही जाता हूँ; क्योंकि में वज्रके समान सहद चिन्त्य परमारमा हूँ । मेरी अपन चिन्तय १९.इ.प्सें ही नित्य स्थिति है। में जिल्लीविमानी नहीं हूँ। जिल्ल पुरुषको ऐसा निश्चय ही गया है, उसके लिये यमराज भी तृणके समान तृच्छ है। चेनलपुरुष इस जगत्में जिल्ल-जिल्ल बस्तुको जिस स्थासे डेक्शना या समझता है, उस बस्तुका उसी स्थासे

अनुभय करने लग जाता है । यह अनुभवसिद्ध आन हैं । इसिंटिये ये सम पदार्थ विधासृत (विषको अमृत-) दृष्टिसे देखे गयेके समान स्थित हैं । अतः कोई भी वस्तु चेतन आसमसे भिन्न नहीं हैं, यह बात पूर्णतः सिद्ध हो चुकी है । (सर्ग ९४ — ९.६)

#### परमपदके विषयमें विभिन्न मतवादियोंके कथनकी सत्यताका प्रतिपादन

शाविष्यंत्री कहते हें -यवनन्दन ! ध्यह जगत ारनात्माका स्वास है. इसकिये चिन्नय है, ब्रह्माकारास्ट्य है, अतः सब कुछ ब्रह्म ही है ।' इस दृष्टिसे सबको सत्य जगतका ही अनुभव होता है, असम्पका नहीं। 'पुरुष विनमय एवं अकृतां है । अन्यक प्रकृतिसे महत्तत्व आदि-क क्रमसे इस जगवकी उत्पत्ति होती है।' ऐसी दृष्टि एखनेवाले आचार्य महानुभावींके मतको भी सत्य ही समज्ञना चाहिये; क्योंकि इस भावका चिन्तन करनेसे एसा ही अनुभन्न होता है। 'यह सारा दश्य ब्रह्मका विवर्त है--- ब्रह्म ही इस दस्यजगतके रूपमें भारित हो रहा है। ऐसी नातें कहनेवाले महापुरुषोंका मत र्भ सत्य ही है; क्योंकि इस तरह आछोचना करनेपर उसा रहपमें सगस्त पदायोंका अनुभव होता है। इसी प्रकार जो लोग सम्पूर्ण जगतको परमाणुओंका समहरूपः ही मानते हैं, उनका वह मत भी सत्य ही है; क्योंकि उन्हें जिस-जिस पदार्थके विषयमें जैसा-जैसा अनुभव हुआ, उसन्उस अनुसनके अनुसार की गया उनकी कल्पना में दाक ही है। इस लोक या परलोकमें जो कुछ जैसा उंग्वा गया है, वह वैसा ही है । उसे न सत् कह सकते हैं. न अस्त । बास्तविक तत्त्व इन दोनोंसे विलक्षण एवं जनिर्व बनीय है। 'इस तरहका जो प्रीढ़ आध्यासिक मत है. वह भी सत्य ही है; क्योंकि वे बैसा ही अनुभव करते हैं। कुछ लोगोंका कहना है कि 'बाह्य—पृथ्वी आदि चार नुलोंका मुमुदाय ही जगत है। उससे भिन्न अन्तर्यारी आसाना सना नहीं है। ऐसा कहनेवाले जो नास्तिक

हैं, परंतु ने भी अपनी दृष्टिसे ठीक ही कहते हैं; क्योंकि ने इन्द्रियातीत आस्माको अपने स्थूल देहमें ही हूँढ़ते हैं, परंतु उसे पाते नहीं हैं। क्षणिक विज्ञानवादी जो 'प्रास्थेक पदार्थको क्षणमञ्जूर' बताते हैं, उनका वह यत भी युक्ति-संगत ही है; क्योंकि सभी पदार्थोंका निरन्तर परिवर्तन एवं उलट-फेर देखनेमें आता है।

परमपद सम्पूर्ण शक्तियोंसे युक्त है । इसलिये उसके विषयमें जो जैसा कहता है, वह सभी सम्भव है । 'जैसे घड़ेके मीतर बंद हुआ गौरैया घड़ेका मुँह खोल देनेपर उड़कर बाहर चळा जाता है, वैसे ही देहके भीतर बंद और देहके बराबर आकारवाळा जीव कर्मक्षय हो जानेपर उड़कर परलोकमें चला जाता है। १ इस मतको गाननेवाले लोगोंकी कल्पना भी उनके मतानुसार ठीक है । इसी तरह म्लेन्छोंका यह मत है कि 'जीव देहके बराबर ही बड़ा है । उसे ईश्वरने उत्पन्न किया है । जहाँ शरीर गाइ। जाता है, वह वहीं रहता है। ईश्वर कालान्तरमें उसके विषयमें विचार करते हैं । तब उन्हीं-की इच्छासे उसकी मुक्ति होती है अथवा वह स्वर्ग या नस्कारें डाळा जाता है। आस्मसिद्धिके किये की हुई मंत्रेच्छोंको यह कल्पना उनके भावके अनुसार ठीपा कही जा सकती है और उनके देशोंमें वह दुषित नहीं मानी जाती है । जो संत महात्मा हैं, वे 'ब्राह्मण, अग्नि, विष, अपूत, मरण और जन्म आदिमें भी समभाव' रखते हैं । यह भी टीक ही है; क्योंकि विभिन्न निजारवाराके विदार्गीका जो भत है, वह सब सवासा बक्ससे भिन्न नहीं है।

इसिक्टिये अपने-अपने सतके अनुसार साधन करनेपर उन्हें तदनुसार निविद्ध अवस्य प्राप्त होनो है । आस्तिकोंके मतमें 'क्रीम यह खोक है, बैसी परलोक भी है । अतः 'गरलोकिक जमके किये किये गये तीर्ध-स्वाग ऑस अग्निहोत्र जानिक किये किये गये तीर्ध-स्वाग ऑस अग्निहोत्र आहि, निष्यत्व गर्ती है । ' ऐसी जो उनकी माबित भावना है, उसे सत्य ही स्टार्डल चाहिये । 'यह अग्निविद्यतीय है' यन अकार वासकेशले वासियोंका मत भी अग्निय नहीं है; त्योंकि सर्वशिक्षणम् अहार्का जो गायाशक्ति है, वह न तो श्रूप्यत्य है और न सत्य ही है, किंतु उसे अनिविद्यतीय सम्बन्धा चाहिये । इसिक्ये जो अपने किस निश्चयमें उहतापूर्वक स्थित है, वह यदि वालोचित चपकता या महतावे कारण उस निश्चयसे हटे वहीं नो उत्पक्त पत्र अवस्य पाता है ।

युद्धिमान् पुरुषको चाहिये कि मक्से पहले श्रेष्ट वस्तुके

विषयमें विद्वानोंके साथ विचार कर है, विचारके बात जी निश्चित मिद्रान्त स्थापित हो। उसीको प्रहण करे । इसरे जैसे तेसे निश्चयको नहीं प्रहण करना नाहिये । शास्त्रीके खारपाय और सङ्ब्यवहारकी दृष्टिसे जिस देशमें वी नी उत्तम बुद्धिये युक्त हो, उस देशमें वही विद्वान ग पण्डित है। अतः सहज्ञानकी प्राप्तिक जिये अवीका आश्रम देना चाहिये । उत्तम शास्त्रके अनुसार जननार करनवारं तथा तत्त्वज्ञानके छियं गरमार धार-विवास करनेवास यरगुरुपीये जो सबको आहाद प्रदान करनेवान्त्र और शनिन्दर्भाय हो, वहीं श्रेष्ठ हैं । अतः उसीका आश्रव लेना चाहिये। स्थुनन्दन ! प्रत्येक जातिमें कुछ ऐसे नामी विद्वान होते हैं, जिनके सर्यतस्य प्रकाशस दिन प्रकाशित एवं सार्थक होते हैं। जो मह हैं, वे समा बोहरूयो महासागरमें संसारचक्रके आवर्तन अत्यावर्तन से ऊपर-नीचे होते हुए तृणके समान वहते रहते हैं। (सर्ग १७)

The state of the s

#### तत्त्वज्ञानी संतींके शील-स्वभावका वणन तथा सत्संगका महत्त्व

श्रीविश्व कहते हैं श्रीराम ! जो विवेकी पुरुष मंमारसे विरक्त हो परमपद परब्रह्म परमास्मार्से विश्वाम कर रहे हैं, उनके लोभ, मोह श्रादि शत्रु खत: नष्ट हो जाते हैं । वे तत्त्वज्ञानी महारमा न कोई अनुकृल वर्तावसे कृषित होते हैं । न आवेशमें आते हैं, न आहारका मंग्रह करते हैं । न आवेशमें आते हैं, न आहारका मंग्रह करते हैं । न लोगोंसे उद्दिग्न होते हैं और न खर्य ही लोगोंको उद्देगमें डालते हैं । वे किसी भी वूरी-अच्छी कामनासे हर्ल्युक्त कष्टसाथ्य वैदिक कामोंस और मधुर होता है । ये प्रिय और कोमल वचन बोलते हैं । चन्द्रमाकी किरणोंक समान अपने सङ्गसे अन्तःकरणमें आहाद प्रदान करते हैं । कर्तव्योंका विवेचन करते और क्षणभरमें ही विवादका निर्णय कर

देते हैं । उनका आचरण दूसरोंको उद्देगमें डाळनेवाल नहीं होता है । वे सबके प्रति बन्धुभाव रखते हैं और वृद्धिमानोंको समान समुचित वर्ताव करते हैं । बाहरणे उनका आचरण सबके समान ही होता है, किन् भीतरणे वे सर्वया शीतळ होते हैं । तत्त्वहानी महारमा शार्त्वोंके अर्थोमें बड़ा रस छेते हैं । जगतमें क्या उत्तय, अनम अग्रवा भळा-दुरा है, इसका उन्हें अच्छी प्ररह् हाल होना है । त्याच्य और प्राह्मण्य भी वे हाल रखते हैं तथा प्रारम्भय करते हैं । जोक और प्राह्मण्य भी वे हाल रखते हैं तथा प्रारम्भय करते हैं । जोक और हालको विकळ कार्योंके वे प्रशासकार से विकल कार्योंके वे प्रशासकार सिक होते हैं । सम्बन्धि कार्योंके समान अपने हालका अनाध्य प्रारम्भय करते हैं । सम्बन्धि समान अपने हालका अनाध्य प्राप्त हुगांच के प्रमुक्त कमर्कोंके समान अपने हालका अनाध्य हुगांच फेळाकर तथा उत्तम आग्रय एवं सुखर भोजन

देकर आदर-सकार करते हैं । जनताको अपनी ओर होते हैं । काळ-सर्वसे भरे हुए अत्यन्त भयंकर संसार-खींचते हैं और लोगोंके पाप-ताप हर लेते हैं। वर्षाकालके मैबोंकी भाँति वे स्निम्य एवं शीतल होते हैं। धीर खायाव्याले ज्ञानी परुप राजाओंके नाराक और देशको छिन-भिन्न करनेवाले व्यापक जन-श्रीमको उर्ता प्रकार रोक देते हैं, वंसे पर्वत मूक्तमको।

ज्ञानी पुरुष चन्द्र नण्डलके सनान सन्दर अङ्गाली गुणशास्त्रिनी पत्नीके सनान विपत्तिकारूमें उत्साह एवं धैर्य प्रदान करते हैं और सम्पत्तिके समय सख पहुँचाते हैं । साधपरूप वैशाख मास या वसन्तके सवान अपने क्षयशरूपी पृथ्यसे सम्पूर्ण दिशाओंको निर्मल बनाते, उत्तम फर्ट्या प्राप्तिमें कारण बनते और कोकिएके समान मीटी वाणी बोळते हैं। आपदाओंमें,बुद्धिनाराके अवसरोंपर, भूख-प्यास, शोक-नोह तथा जरा-मरण---इन छ: ऊर्नियोंके प्राप्त होनेपर, व्याक्तळताकी दशामें तथा घोर संकट आनेपर साधपुरुप ही सत्पुरुपोंके आश्रयदाता

सागरको सत्संगरूपी जहाजके विना दूसरी किसी नौकासे पार नहीं किया जा सकता । उपर्युक्त उत्तम गुणोंमेंसे एक भी गुण जिसमें उपलब्ध हो, उसके उसी गुणको सामने रखकर उतसे दीखनेवाले सब दोपोंकी उनेक्षा करके उसका आश्रय लेना चाहिये । सारे कानोंको छोड़कर सत्परयोंका सङ्घ करे: बयोकि यह सत्संगरूपी कर्म निर्वायरूपसे इहलोक और परलोक दोनोंका साधक होता है । किसी समय कहीं भी सत्प्रहपसे अविक द्र नहीं रहना चाहिये । विनयपुक्त वर्ताव करते हुए सदा साधपुरुपोंका सेवन करना चाहिये; क्योंकि सत्-पुरुपके सुनीप जानेवाले मनुष्यका उसके शान्ति आहि प्रसरणशील उत्तम गुण अनायास ही स्वर्श करते हैं. जैसे सुगन्धित पुष्पवाले बृक्षके निकट जानेसे उसके पप्प-पराग बिना यत्नके ही सुरुभ हो जाते हैं।

( सर्ग ९८ )

#### सतका विवेचन और देहात्मवादियोंके मतका निराकरण

श्रीवसिष्टजी कहते हैं—स्घुनन्दन ! जो वस्तु शास्त्रीय विचारसे उपख्य होती है तथा जिसकी सत्ता हेतुओं और युक्तियोंद्वारा सिद्ध है, वही सत कही गयी है। देव सभी वस्तुएँ प्रतीतिमात्र हैं। जो तीनों कार्लोमें मभी हुई ही नहीं, वह वस्तु सत्त केंसे हो सकती है ? मुर्खेकी दृष्टिमें इस संसारका जैसा खरूप है. उसे वही जानता है। हमछोगोंको उसका अनुभव नहीं है। मृग-तष्णाकी नदीके जलमें जो महली रहती है, वही उसकी मिथ्या चञ्चल लहरोंके आवर्तन-प्रत्यावर्तनको जानती होगी। तत्त्वज्ञानीकी दृष्टिमें तो केवल एकमात्र चेतनाकाश ही बाहर-भीतर, तुम-मैं इत्यादि सब वुछ वनकर प्रकाशित हो रहा है।

श्रीरामजीने पूछा-श्रक्षन् ! जिन होर्गोका यह पक्ष ( मत ) है कि 'जवतक जीवे, तवतक सखसे जीने, मृत्यु अप्रत्यञ्ज नहीं है। जो शरीर जलकर भस्म होकर बुझ गया, उसका पुन: आगनन कहाँसे हो सकता है ?' उनके छिये इस संसारमें दु:ख-शान्तिका क्या उपाय है ३

श्रीवसिष्टजीने कहा-श्रीराम ! संवित्का जो-जो निश्चय होता है, वह अपने भीतर अखण्डरूपसे उसीका अनुभव करती है । इस बातका सव लोगोंको प्रत्यक्ष अनुमन है । अन्त:करणमें नित्य-निरन्तर जैसी बुद्धिका उदय होता है, मनुष्य वैसा ही हो जाता है। यदि संवित्के बोधसे पुरुष दुखी हुआ है तो जबतक यह बिरुद्ध बीध रहेगा, तबतक जीव द:खनय बना रहेगा। यह जगत् सचिदानन्दरूप ब्रह्माकाशका स्फरणमात्र ही है. ऐसी भावना दढ़ हो जाय तो वह दु:खका बीव कैसे हो सकेगा ! जो जगत वस्तुत: कृटस्य अद्वितीय चेतनाकाशरूप है, उस जगत्पे किप्तकों कैसे दुःखका बोध हो सकता है। जीवकी जैसी दृढ़ भावना होता है, उसीके अनुप्तार वह सुखी या दुखी होता है, ऐसा निश्चय है। जिनके मतमें चेतनसे रारीरोंकी कल्पना हुई है, वे श्रेष्ठ पुरुष

वन्दनीय हैं; परंतु जिनके मतमें शरीरसे चेतनकी उत्पत्ति होती है, उन नराधमोंसे वाततक नहीं करनी चाहिये। (ऐसे छोग दुःखसे कंसे छूट सकते हैं।) (सर्ग ९९-१००)

#### सवकी चिन्मात्ररूपताका निरूपण तथा ज्ञानी महात्माके उक्षणोंका वर्णन

श्रीवसिष्टजी कहते हैं---रघुनन्दन ! चिन्मात्र ही पुरुप है, वहीं इस प्रकार नाना रूपोंमें अवस्थित है। उस चिन्मात्र परम पुरुष प्रमात्माके सित्रा दूसरी किस वस्तुकी सत्ता यहाँ सम्भव हो सकती है ? मेरे सारे अङ्ग चूर-चूर होकर परमाणुके तुल्य हो जायँ अथवा बढ़कर सुमेरु पर्वतके समान विशाल हो जायँ, इससे मेरी क्या क्षति हुई अथवा क्या वृद्धि हुई ? क्योंकि मेरा वास्तविक खरूप तो सचिदानन्दमय है। हमारे पितामह आदिके शरीर मर गये, किंत उनका चैतन्य तो नहीं मरा है। यदि वह भी मर जाता तो मृत आत्मावाले उनका तथा हमलोगोंका फिर जन्म नहीं होता। किंतु पुरुष अविनाशी चिन्मय ही है। वह आकाशके समान नित्य है । उसका कभी नाश नहीं होता है । 'मैं नष्ट होता हूँ या मरता हूँ' इस तरहका जो शोक है, वह सर्वथा व्यर्थ है । इसिलये न तो मरण दु:खरूप है और न जीवित रहना सुखरूप । यह सब कुछ नहीं है । केवल अनन्त चेतन परमात्मा ही इस तरह स्करित हो रहा है।

श्रीरामजीने पूछा—त्रह्मन् ! आदि और अन्तसे रहित परमतस्य परमात्माक्षा भलीभाँति ज्ञान हो जानेपर उत्तम पुरुष केंसा—किन-किन लक्षणोंसे सम्पन्न हो जाता है ?

श्रीवित्तप्टजीने कहा —श्रीराम ! जिसे ब्लेय वस्तु परमात्मा-का मर्ळाभोंति ब्लान हो गया है, ऐसा जीवन्मुक्त श्रेष्ट पुरुष कैसा होता है तथा वह जीवनपर्यन्त कैसे खभावसे युक्त हो किस आचारका पाळन करता रहता है, यह वताया जाता है, घुनो । ऐसा पुरुष यदि जंगळमें रहता हो तो वहाँ पत्थर भी उसके मित्र हो जाते हैं। वनके बृक्ष बन्ध-ब्रान्धव और वन्य मृगोंके वच्चे उसके खजन वन जाते हैं। यदि वह विशाल राज्यमें रहता हो तो वहाँ जनसमुदायसे भरा हुआ स्थान भी उसके लिये शून्य-सा ही हो जाता है। विपत्तियाँ वड़ी भारी सम्पत्तियाँ हो जाती हैं और नाना प्रकारके व्यसन ही उसके लिये सुन्दर उत्सव बन जाते हैं । उसके लिये असमाधि भी समाधि है। दुःख भी महान् सुख ही है। वाणीका व्यवहार भी मौन है और कर्म भी अकर्म ही है। वह जाग्रत-अवस्थामें रहकर भी सुप्रतिमें ही स्थित है ( क्योंकि निर्विकल्प आत्मामें उसकी सुदृढ़ स्थिति है )। वह जीवित रहता हुआ भी देहाभिमानसे शून्य होनेके कारण मृतके ही तुल्य है । वह समस्त आचार-व्यवहार-का पाळन करता है, तो भी कर्तृत्वके अभिमानसे रहित होनेके कारण कुछ भी नहीं करता है। वह रसिक होकर भी अत्यन्त विरक्त है । करुणारहित होकर भी सबको अपना बन्धु मानकर सबके प्रति स्नेह रखता है । निर्दय होकर भी अत्यन्त करुणासे भरा हुआ है और खयं तृष्णासे शून्य होकर भी पराये हितके लिये तृष्णा रखता है । उसके आचारका सभी अभिनन्दन करते हैं तथापि वह सभी आचारोंसे बहिष्कृत है । शोक, भय और आयाससे शून्य होनेपर भी वह दूसरोंका दु:ख देखकर शोकयुक्त-सा दिखायी देता है। उस पुरुषसे जगतके प्राणियोंको कभी उद्देग नहीं प्राप्त होता तथा वह भी उनसे कभी उद्धिप्त नहीं होता । संसारमें ( ब्रह्मा- नन्दका ) रिलेक होकर भी वह संसारी मनुष्पेंसे अस्पन्त विरक्त होता है । वह प्राप्त हुई वस्तुका न तो अभिनन्दन करता है और न अग्राह वस्तुकी अभिकारा ही । अनुकूछ और प्रतिकृष्ट पदार्वका अनुभव होनेपर भी वह हुर्प और विषाद में नहीं पहाता । वह दुन्वी पुरुषके पाल दुवियोंकी ही चर्चा करता है, सुर्व्विक पास सुखकी ही बन्धा कहता है और स्वयं सभी अवस्थाओं में हार्दिक दु:ख-मुन्त्रसे पर्वित न होकर सदा एक-सा स्थित रहता है। हाकि विहित द्युवकर्मसे मित्र दूसरा बोई निभिन्न कर्म उसे किंकियात्र भी अच्छा नहीं ख्याता । महासा पुरुषेका यह खनाव ही है कि वे शाहाधिरारीत चेछा कर्मा नहीं करते हैं ।

जीवनमक्त महाला न तो कहीं आतक होता है और न किती-से अकस्मात् विरक्त ही होता है। वह धनके विवे याचक होकर नहीं घृषता है और भीतरसे बीतराग होकर भी उपरसे रागयुक्त-सा जान पड़ता है। शासके अनुसार व्यवहार करते हुए क्रमशः जो सुख-दःख प्राप्त होते हैं, उनसे वस्तुतः वह अछूता रहता है तो भी उनका स्पर्श-सा करता जान पड़ता है । वह उन सुख-दु:खोंसे हर्ष और विपादके वशीभूत नहीं होता। अपस्य ज्ञानी महात्मा दूसरोंके सुखसे प्रसन और दूसरोंके ही दु:खसे दुखी देखे जाते हैं, परंतु वे भीतरसे अपने समतापूर्ण खभाव-का परित्याग कभी नहीं करते; क्योंकि वे संवारकापी नाटयशालाके तट हैं। अपने कहे जानेवाले पुत्र आदि जिंतने पदार्थसमूह हैं, वे तब वल्तुतः पानीके बुलबुलोंके समान गिथ्या हैं । अतः तन्त्रदर्शी महात्माका उनके प्रति (मोहरूप) स्नेह नहीं होता है । पर वह ज्ञानी महात्मा स्नेहरहित होनेपर भी धनीभूत स्नेहसे आई हृदयवाले पुरुषकी भांति यथायोग्य वात्सल्य-वृत्तिका दर्शन कराता हुआ व्यवहार करता है । वह बाहरसे समस्त शिष्टाचारोंके पालनमें संलग्न रहकर भी भीतर सर्वया शान्त बना रहता

है । उसके अन्तः त्ररणमें किसी प्रकारका आवेश नहीं होता तो भी बाहरसे कभी-कभी आविष्ट-सा दिखायी देता है ।

श्रीरागवन्द्र भीने पूछा—मुनीइवर ! अश्वके सदश ब्रह्मचर्यका पालन करने हुए कलुपित चित्तवाले दम्भी मनुष्य भी तो झ्टमूटमें अपनी तपस्याकी दहता दिख्लानेके लिये ऐसे लक्षणोंसे युक्त हो सकते हैं। फिर, कौन सच्चे महात्मा हैं और भौन दम्भी, इसे कीन जान सकता हैं ?

श्रोवित्रज्ञाने कहा—खुनन्दन ! ये लक्षण सत्य हों या अरुत्य, किंतु ऐसे लक्षणोंसे युक्त ख़स्त्यका होना हर हालतमें अच्छा ही हैं (इन लक्षणोंसे सम्पन्न पुरुष दम्मी हो तो भी आदरणीय ही है )। जो वेदार्थ-तत्य-परमात्माके बाता हैं, उनमें तो ये गुणर-मृह खामिक अनुभवके बलसे ही प्रतिष्ठित रहते हैं। वे जीवन्मुक्त पुरुप वीतराग तथा क्रियाके फलोंमें आसक्तिसे राज्य होते हुए ही रागयुक्त पुरुषोंके समान चेष्टा करते हैं। वे दुखियोंको देखकर महसा करुणासे भर जाते हैं। चित्त-रूपी दर्पणमें प्रतिभिन्दत हुए सम्द्रत हश्यप्रपन्नको वे कप्यटम्विके समान अप्रत् देखते हैं। खम्में इस्तगत हुए सुवर्णको जैसे जाप्रत्काल्यमं अस्त् माना जाता है, वेसे ही वे इस जगत्को अस्त् समझते हैं।

जिन्हें ब्रेय परार्थ—परमात्माका मर्छामाँति ज्ञान हो चुका है और जो उन ज्ञानी महात्माओंके समान ही पिवत्र अन्तः करण- वाले हैं, वे ही उन महात्माओंके महत्त्वको ठीक-ठीक जान पाते हैं, जैसे साँपके परचिह्नोंको साँप ही समझ पाते हैं । श्रेष्ठ पुरुष तो अपने सर्वोत्तम मावको छिपाये फिरते हैं । मन्त्र, गाँव और नगरोंके घनोंसे जिसका हारीदा जाना असम्भव है, ऐसी कौन-सी चिन्तामाण बाजारमें विकलेके छिये आती है ? उन तत्त्वज्ञानी महात्माओंका माव अपने गुणोंको छिपाये रखनेंमें ही होता है, दूसरोंके सामने प्रदर्शन करनेंमें नहीं; क्योंकि वे वासनासे श्रून्य, हैत-

हीन एवं अभिमानसे रहित होते हैं। \* श्रीराम ! उन महात्माओंको एकान्तसेवन, असम्मान, हुनी स्थिति तथा साधारण कोगोंद्वारा की गर्या अवहेच्यता—ये सव चीजें जैसा सुख पहुँचाती हैं, वैसा सुख उन्हें बड़ी-बड़ी समृद्भियाँ भी नहीं दे सकतीं।

तत्त्वज्ञानका सारभूत जो निरतिशय आनन्द है,वह एकमात्र अपने अनुमवसे ही जाननेयोग्य है, उसे दुमरेको दिखाया नहीं जा सकता। तत्त्वज्ञ पुरुष भी उसे नहीं देखता, केवल खप्रकाशम्हपसे उसका अनुसव करता है। 'लोग मेरे इस गुणको जानें और मेरी पूजा करें' ऐसी इच्छा अहंकारियोंको ही होती है। जिनका चित्त अहंकारसे मुक्त है, उनके भीतर ऐसी इच्छाका उद्य नहीं होता है। 🕇 खुनन्दन! आकाशमें गमन आदि जो क्रियाफल हैं, वे तो पन्त्र और औपधके प्रभावसे अज्ञानियोंके लिये भी सिद्ध ( सुलम ) हो जाते हैं । कोई ज्ञानी हो या अज्ञानी, जो लक्ष्यसिद्धिके लिये जैसा क्लेश सहन करनेमें समर्थ हो, वह वैसा ही फल कर्मानुसार अवस्य प्राप्त कर लेता है। चन्दनकी सुगन्धकी भाँति त्रिहित और निषिद्ध कर्मीका फल सभीके हृदयमें अपूर्व रूपसे विद्यनान है । समय पाकर प्रकट हुए उस फलको उसका अधिकारी जीव अवस्य पाता है। 'यह आकाशगमन आदि फल कुछ भी नहीं है-अयन्त तुच्छ है अथवा मनका भ्रममात्र है, या अधिष्ठानभूत चिदाकाशमात्र हैं ----जिसे ऐसा ज्ञान हो गया है, वह वासनारान्य तत्त्वज्ञ

अभावं निगृह्यन्त्येते तसुत्तममृत्त्वमाः। ग्राम्येर्धनेः किलानर्थः कश्चिन्तामणिरापणे॥ तस्मिन्निगृहने भावो यतस्तेषां न दर्शने। निर्वासना गतद्वेता गतमानाः किलाङ्गते॥ (नि० प्र० उ० १०२ । २७-२८) पुरुष कर्मकी ववंडररूप उन नन्त्रीपिन्न-साध्य क्रियाओंका साधन कैसे करेगा ? उस नहापुरुषका इस विश्वमें न तो कर्म करनेसे कोई प्रयोजन रहता है और न कर्मोंक न करनेसे ही । किसी भी प्राणीमं उसका किचिन्मात्र भी खार्थका सम्बन्ध नहीं रहता । इस पृथ्वीपर, खर्ममं अथवा देवताओंके यहाँ भी कहीं कोई ऐसी वस्तु नहीं है, जो उस उदारचेता परमास्मझानीको छुना सके ।\* जिसके छिने सारा संसार ही तिनकेके समान तुच्छ हो गया है, जिसमें रजोगुणका छेश भी नहीं है, उस झानी महासाके छिने एकमात्र परमास्मासे मिनन दूसरी कौन-सी वस्तु उपादेय हो सकती है ?

लोकसंग्रहके लिथे जिसने जगत्के व्यवहारोंका पूर्णक्रपसे निर्वाह किया है, जिसका हृदय परिपूर्ण ( निष्काम ) है, वह मननशील जीवन्मुक्त पुरुष अपने खरूपमें ज्यों-का-त्यों स्थिर रहकर यथाप्राप्त शिष्टाचारका अनुसरण करता है। जो भीतरसे नित्य शान्त और मौनी है तथा जिसकी मनोभूमि सत्त्वगुणमय हो गयी है, वह महात्मा भरे हुए महासागरके समान सव ओरसे पूर्ण होता है तथा उसका आशय गम्भीर होनेके साथ ही सुरुपष्ट होता है। तत्त्वज्ञानी पुरुष अमृतसे भरे हुए सरीवरके समान अपने आत्मामं खर्य ही आनन्दकी हिलोरें लेता है तथा निर्मळ एवं पूर्ण चन्द्रमाके समान दूसरोंको भी आह्वाद प्रदान करता है।

'यह सारा विश्व भ्रममात्र है, मिथ्या इन्द्रजाल है'— ऐसे दढ़ निश्चयके कारण ज्ञानी पुरुष इच्छाओंसे सर्वथा रिहत हो जाता है । ज्ञानी महात्मा अपने शरीरके सर्दी-गरमी आदि दु:खोंको भी इस तरह अवहेलना-पूर्वक देखता है, मानो वे दूसरेके शरीरमें हों।

<sup>†</sup> गुणं ममेमं जानातु जनः पूजां करोतु मे । इत्यदंकारिणामीहा न तु तन्मुक्तचेतसाम् ॥ (नि० प्र० ड० १०२ ।३१)

न तदस्ति पृथिव्यां वा दिवि देवेषु वा क्वित् ।
 यदुदारमनोव्वतेर्लोभाय विदित्तात्मनः ॥
 (नि० प्र० उ० १०२ । ३८ )

केवल परिहतके लिये फल-फूल घारण करनेवाली लताके समान घीर वृत्तिसे तथा करुणाके कारण उदार वृत्तिसे वह महात्मा दुखी प्राणियोंका परिपालन करता है। वह संसारसे विरक्त होकर ऐसी सारभूत स्थितिको अपनाता है, जिसमें जलमात्र प्रहण करके भी संतोष माना जाता है। साधारण लोगोंके समान यथाप्राप्त व्यवहारका सम्पादन करता हुआ वह महात्मा चराचर भूतोंके जपर (परब्रह्म परमात्मामें) ही स्थित होता है।

कोई महात्मा पर्वतकी गुफाको ही वर मानकर उसमें रहता है । कोई पित्र आश्रममें निवास करता है । कोई गृहस्थाश्रमी होता है और कोई प्राय: इघर-उघर घूमता रहता है । कोई मिश्चाचर्यासे निर्वाह करता है, कोई एकान्तमें बैठकर तपस्या करता है, कोई मोनव्रत धारण किये रहता है, कोई परमात्माके ध्यानमें संलग्न होता है, कोई प्रस्थात पण्डित होता है, कोई श्रुतियोंका श्रोता होता है, कोई प्रस्थात करता है, कोई श्रुतियोंका श्रोता होता है, कोई राजा, कोई ब्राह्मण और कोई मुहके समान स्थित रहता है, कोई सिद्ध गुठिका, अंजन और खड्ड आदिसे सिद्ध होकर आकारागामी बना रहता है, कोई शिल्पकलासे जीवन-निर्वाह करता है, कोई पामरके समान रूप धारण किये

रहता है। कोई सारे वैदिक आचारोंका परित्याग कर देता है तो कोई कर्मकाण्डियोंका सरदार बना रहता है, किसीका चरित्र उन्मत्तोंके समान होता है और कोई संन्यास-मार्गका आश्रय लेता है।

शरीर आदि और चित्त आदि कुछ भी पुरुषका सक्तप नहीं है। केवल चेतन-तत्त्व ही पुरुष है। असका कभी नाश नहीं होता है। यह आत्मा अच्छेच है—इसे कोई काट नहीं सकता। यह अदाह्य है—इसे कोई काट नहीं सकता। यह अदाह्य है—इसे कोई जल नहीं सकता। यह अक्लेच है—इसे कोई पानीसे भिगो या गला नहीं सकता। यह अशोप्य है—इसे कोई सुखा नहीं सकता। यह आत्मा नित्य, सर्वन्यापी, अचल, स्थिर रहनेवाल और सनातन है। तत्त्वव पुरुष पातालमें समा जाय, आकाशको लाँकत उसके ऊपर चला जाय अथवा सम्पूर्ण दिशाओंमें वेगपूर्वक भ्रमण करे, जिससे पर्वत आदिसे टकराकर वह पिस जायया चूर-चूरहो जाय, परंतु उसका जो चिन्मात्र खरूप है वह अवर-अमर वना रहता है, वह कभी नप्ट नहीं होता; क्योंकि वह आकाशके समान अनन्त सदा शान्त, अजन्मा और कल्याणमय परमात्मखरूष्ट ही है।

### इस ज्ञास्त्रके विचारकी आवश्यकता तथा इससे होनेवाले लाभका प्रतिपादन, वैराग्य और आत्मबोधके लिये प्रेरणा तथा विचारद्वारा वासनाको क्षीण करनेका उपदेश

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं —श्रीराम! शम, दम आदि साधनसे सम्पन्न पुरुषको चाहिये कि वह उद्देग छोड़कर प्रतिदिन गुरु-गुश्रृषा आदि नियमपूर्वक करता हुआ इस महारामायण नामक शाखका विचार करें । यह शाख इहलोक और परलोक दोनोंके लिये हितकर तथा कल्याणकारी है । आप सब समासद भाँति-भाँतिकी असम्भावना एवं विपरितमावना आदिको अपने हृदयमें स्थान दिये हुए हैं । इसलिये मिळ-जुलकर अभ्यास न करनेसे आप लोगोंका जाना हुआ भी यह आत्मक्कान मूल जानेके कारण अनजाना-सा हो रहा है । जो जिस वस्तुको चाहता है,

बह उसके िक्ये यत्न करता है। बह यदि थक्रकर उस प्रयत्नसे निवृत्त न हो जाय तो अपनी अभीष्ट करतुको अवस्य प्राप्त कर लेता है। इस शाखके सिवा कल्याणका सर्वश्रेष्ठ साधन आजतक न तो हुआ है और न आगे होगा ही। इसलिये प्रम्म बोधकी प्राप्तिके लिये इसीका बांग्वार विचार एवं मनन करना चाहिये। इस शाखका भर्काभाँति विचार करके स्थित हुए पुरुषको स्वयं ही उत्तम प्रमात्मतत्त्वका बोध एवं अनुभव होने लगता है। वरदान और शापकी भाँति यह विलम्बसे अपना फल नहीं प्रकट करता।

यह परमात्मन्नोय संसार-मार्गिक श्रमको हर लेनेनाल है । जो न तो पितानं, न माताने और न ग्रुम कर्मोंने ही अन्नतक सिद्ध किया है, वही आपका परम कल्याण यह महारामायण-शास्त्र तत्काल सिद्ध कर देगा, यदि आप अभ्यातपूर्वक इसे मलीभाँति जान लें । साधुशिरोमणे ! यह संसार-बन्धनमयी निष्वचिका (हैजा) वड़ी भयंकर है और दीर्घकाल्यक टिकी रहनेनाली है । आत्मज्ञानके सिन्ना दूसरी किसी द्वासे यह कभी शान्त नहीं होती ।

मनुष्यो ! आपातमधुर, शून्य एवं निस्सार विषयोंका आस्त्रादन करते हुए तुमलोग खाली हवा चाटनेवाले सर्पोंके समान आकाशरूपी अनन्त संसारकी ओर पैर न बढाओं । बड़े कप्टकी बात है कि तम्हारे दिन केवल छौकिक व्यवहारमें ही इस तरह बीत रहे हैं कि वे कब आये और कब गये, इसका तुम्हें पता ही नहीं लगता । इन्हीं बीतते हुए दिनोंके द्वारा तुमलोग केवल अपनी मौतकी राह देख रहे हो । लोगो ! तुम मान और मोहसे रहित होकर तत्त्वज्ञानके द्वारा उत्तम मोक्ष-पदको प्राप्त करो । अवम संसार-गतिमें न पड़ो । आत्मज्ञानके द्वारा बड़ी-से-बड़ी आपत्तियोंका मूलोच्छेद कर दिया जाता है। जो आज ही मरणरूपी आपत्तिसे वचनेका उपाय नहीं करता है, वह मूढ़ रुग्णावस्थामें, जब मौत सिरपर सवार हो जायगी, तब क्या करेगा ह

आदरणीय सभासदो ! मैं न तो मनुष्य हूँ, न

गन्धर्व हूँ, न देवता हूँ, न राक्षस ही हूँ, अपित आप लोगोंका सुरूम संविद्यप विद्याद आत्ना हूँ और इस प्रकार उपदेश देनेके लिये यहाँ बैठा हूँ । आपलोग भी श्रद्ध चैतन्यमात्र ही हैं। अत्यन्त निर्मेळ चिन्मात्रखरूप मैं आपळोगोंके पुण्यसे ही यहाँ उपस्थित हूँ । आपकी आत्मासे भिन्न नहीं हूँ। जवतक मौतके काले दिन नहीं आ रहे हैं. तभीतक सब वस्तओंमें वैराग्यरूपी पहला सार पदार्थ समेटकर रख लो । जो इस शरीरमें रहते हुए ही नरकरूपी रोगकी चिकित्सा नहीं कर लेता, वह औपधरान्य प्रदेश ( परलोक ) में पहुँचकर उस रोगसे पीड़ित होनेपर क्या करेगा ? जवतक समस्त पदार्थोंकी ओरसे वैराग्य नहीं प्राप्त होता. तवतक उन पदार्थोंकी वासना श्लीण नहीं होती है । महामते ! आत्माका पूर्णरूपसे उद्घार करनेके लिये वासनाको क्षीण करनेके सित्रा दूसरा कोई उपाय कभी सफल नहीं होता। पदार्थोंकी सत्ता होती है, तभी उनमें अनुकूलता बुद्धि होनेसे वासना होती है। किंत ये पदार्थ तो खरगोशके सींग आदिकी भाँति हैं ही नहीं । (फिर उनमें वासना बनी रहनेका क्या कारण है ? ) जगत्के सभी पदार्थ तभीतक मनोहर प्रतीत होते हैं, जबतक कि उनके खरूपपर सम्यक विचार नहीं किया जाता । विचार करनेपर उनकी सत्ता ही सिद्ध नहीं होती । अतः वे जीर्ण-शीर्ण होकर न जाने कहाँ विश्रीन हो (सर्ग १०३) जाते हैं।

### मोक्षके स्वरूप तथा जाग्रत और स्वप्नकी समताका निरूपण

श्रीवासिष्ठजी कहते हैं — निर्मल आत्मखरूपका ज्ञान प्राप्त हो जानेपर जो लोकिक दुःख और सुखसे रहित अक्षय परमानन्दरूपता प्राप्त होती है, वही मोक्ष है। वह शरीरके रहने या न रहनेपर भी समानरूपसे ही उपलब्ध होता है। उसी मोक्ष-सुखमें सबका पूर्ण विश्राम हो।

श्रीरामचन्द्रजीने पूछा—खप्न और जाप्रत्—दोनों एक समान कैसे हो सकते हैं !

श्रीविसष्टजीने कहा—रघुनन्दन ! खप्न देखनेवाळा पुरुष खप्तके संसारमें खप्नगत बन्धुजनोंके साथ विहार करनेके पश्चात् वहाँ मृत्युको प्राप्त होता है । खप्न-शरीरकी निवृत्ति ही खप्नद्रधाकी मृत्यु है । खप्न-संसारमें

मरकर जीव जब खप्नगत प्राणियोंसे त्रियुक्त होता है, तब इस जाग्रत्-संसारमें जागता है और निदासे मुक्त कहलाता है। जो खप्नका द्रष्टा है, वह खप्न-संसारमं अनेकानेक सुख-दु:ख-र्शाओंका, मोहका तथा रात और दिनके उलट-फेरका अनुभव करके वहाँ मरता----खप्त--शरीरका त्याग करता है । फिर निद्रा ट्रट जानेके कारण निद्राके अन्तमं वह यहाँ शयनस्थानमं मानो नया जन्म लेता है और जाप्रत्-शरीरसे सम्बद्ध होता है । तदनन्तर 'ये खप्नमें देखे गये बन्धु-बान्धव सत्य नहीं थे' इस विश्वाससे युक्त होता है । जैसे खप्न देखनेवाला पुरुष खप्नके संसारमें मृत्युको प्राप्त होकर अर्थात् खप्न-रशरीरका त्याग करके दूसरे जाग्रन्मय खप्नको देखनेक लिये पुनः जन्म लेता या जाप्रत्-शरीरसे सम्बद्ध होता है, उसी तरह जाग्रन्मय खप्न देखनेवाळा पुरुष जावत्-संसारमें मृत्युको प्राप्त होकर दूसरे जाप्रन्मय खप्नको देखनेके लिये पुनर्जन्य प्रहण करता है। जैसे एक जाप्रत्में मरकर दूसरे जाप्रत्में उत्पन्न हुआ पुरुष पूर्व जाप्रत् प्रपञ्चके विषयमें 'वह खप्न एवं असत् था' ऐसी प्रतीतिको नहीं प्राप्त होता, उसी तरह एक खप्तसे दूसरे खप्तको प्राप्त हुआ पुरुष बादवाले खप्तमें खप्तकी प्रतीतिको नहीं प्राप्त होता, वरं जाप्रत्की ही प्रतीति प्रहण करता है । यह उसकी बुद्धिकी मूढ़ताका ही परिणाम है । जैसे वादवाले स्वप्नमें जाम्रत्की प्रतीति भ्रममात्र ही है, वैसे ही पूर्व-जाग्रतको स्वप्न और असत न समझना भी मूढ़ता ही है । स्वप्नद्रष्टा पुरुष स्वप्नमें भी फिर अन्य स्वप्न-दर्शनका अनुभव करता हुआ उस खप्नको ही जाप्रत् रूपसे प्रहण करता है। इस

प्रकार जाग्रत् और खप्न नामकी दो अवस्थाओंमें जोव न तो खत: उत्पन्न होना है और ा नरता ही है। किंनु उन-उन जाग्रत और खप्नके शरीरोंमें अभि । न करना और छोड़ता है। यही उसका जन्म लेना और मरना है। खप्न-द्रश जीव खप्तमें मरकार इस जागरण अवस्थामें जागा हुआ कह कता है और इस जाप्रत्ने भरा हुआ जीव अन्यत्र जाग्रत्रहार स्वप्नमें जागा हुआ कहा जाता है ( इस तरह स्त्रप्न और जाम्रत्की समता ही सिद्ध होती है )। एक स्वप्तसे दूसरे स्वपामं स्थिति होनेनर दूसरा स्वप्त ही पहले स्वप्नकी अपेक्षा वर्तमान होनेसे जाग्रत समझा जाता है । इसी प्रकार जाप्रत्में नरकर दूसरे जाप्रत्रूव स्वप्नमें जरो हुए पुरुपके छिने पहुली जाग्रद्वस्था अवस्य ही स्वप्न हो जाता है। इस दृष्टिसे जाग्रत् और स्वप---दोनों ही अतीत घटनाके समान हैं। वर्तमानकालमें दोनोंमंसे किसीकी भी सत्ता नहीं है। इस कारण वे परस्पर एक दूसरेके उपगान और उपनेय बने हुए हैं। वर्तनान अवस्तामें तो स्वपा भी जाप्रत्के समान ही प्रतीत होता है और बीता हुआ जाग्रत भी स्वप्नके समान ही है। वास्तवमें दोनों ही असत् हैं। केवल चिदाकाश ही स्वप्न और जाप्रत्के रूपमें स्फरित होता है । सौभाग्यशाळी रघुनन्दन ! जैसे स्वप्नमें दीखनेवाले नगर, पर्वत और गृह आदि चिन्मय आकाश ही हैं, उसी तरह जाप्रत्में भी ये नगर, पर्वत आदि चिदाकाश-मय ही हैं। स्वप्न और जाम्रत्—दोनों अन्तमें विकल्प-शून्य, शान्त, अनन्त, एक चिन्मात्र ही शेष रह जाते हैं । इस प्रकार तत्त्वके निषयमें वादियोंका निवाद व्यर्थ ( सर्ग १०४-१०५ )

# चिदाकाशके स्वरूपका प्रतिपादन तथा जगन्की चिदाकाश-रूपताका वर्णन

श्रीरामचन्द्रजीने पृछा—महान् ! चेतनाकाशरूप जो आपके मुखारिकदसे इस अमृतमय उपदेशको सुनते हुए परम्नस्र है, वह कैसा है ! यह कृपापूर्वक फिर बताइये । मुझे तृप्ति नहीं हो रही है ।

श्रीवसिष्टजीने कहा-स्वनन्दन ! जैसे सनान रूप-रंगवाले दो जुड़वं भाइयोंके व्यवहारके लिये दो पृथक् नाम रखे जाते हैं, वैसे ही अखण्ड सचिदानन्दघन स्फटिक शिलामें प्रतिविभवकी मांति स्थित हुए जो दो प्रपञ्च हैं, उनके व्यवहारके लिये दो नाम रख दिये गये हैं-जाग्रत् और स्त्रप्त । जैसे दो जलोंमें मेद नहीं होता, उसी प्रकार इन जाग्रत् और स्वप्न अवस्थाओंमें भी वास्तविक मेद नहीं है; क्योंकि वे दोनों ही एक, निर्मेल चिन्मात्र आकाशरूप ही हैं। जिसमें सब कुछ ळीन होता है, जिससे सबका प्रादुर्भाव होता है, जो सर्वरूप है, जो सब ओर व्याप्त है तथा जो नित्य सर्वमय है, उस परब्रह्म परमात्माको ही चेतनाकाश या चिदाकाश कहते हैं । स्वर्गमें, भूतल्यमें, बाहर-भीतर तथा दूसरेमें जो सम नामक ज्योति:स्वरूप प्रमतत्त्व प्रकाशित हो रहा है, वह चिदाकाश कहळाता है। सम्पूर्ण विश्व जिसका अङ्ग है, जिस नित्य सर्वव्यापी परमात्मामें यह मूर्त और अमूर्त जगत उसी तरह प्रकट है, जैसे मजबत तागेमें माला, उसीको चिदाकाश कहते हैं। सुप्रप्ति और प्रलयरूप निद्राकी निवृत्ति होनेपर जिससे विश्व प्रकट होता है और जिसकी विक्षेपशक्तिके शान्त होनेपर उसका छय हो जाता है, उस परब्रह्म परवात्माको चिदा-कारा कहते हैं । जिसके उन्मेप और निमेपसे ( प्रकोंके उठाने और गिरानेसे ) जगत्की सत्ताके छय और उदय होते हैं, जो स्वानुभवरूप होकर अपने हृदयमें स्थित है.

उसे चेतनाकाश समझना चाहिये । श्रुतिने 'यह नहीं' यह नहीं' इस प्रकार निपेत्रमुखसे सक्का निराक्तरण करके जिसे उस निपेत्रकी अविध वताकर उसके तटस्थ लक्षणका सर्वथा निर्णय कर दिया है तथा जो सदा सब कुळ होंकर भी वस्तुतः कुळ नहीं है, वह सर्वाधार परमात्मा चिदाकाश कह्नजता है । बाह्य और आम्यन्तर विवयोंसे युक्त यह इस तरह दियोंचर होनेवाळा सारा विश्व जैसा है, उसी रूपमें चेतनाकाशमय ही है । अतः इन्द्रियोंसे विवयोंका अनुभव करते हुए भी अन्तःकरणको वासनाशूत्य रखकर तस्वज्ञानद्वारा शुद्ध-बुद्ध एकमात्र सच्चिदानन्दघनरूप हो युषुप्तिकी माँति स्थित रहना चाहिये । वासनाशूत्य शान्तचित्त हो जीवित रहते हुए भी पाषाणके समान मौन धारणकर सच्चिदानन्दघन परमात्मामें नियन रहते हुए ही बोळना, चळना और खाना-पीना चाहिये ।

पृथ्वी आदिसे रहित जो स्वप्न-जगत् है और पृथ्वी आदिसे युक्त जो जाप्रत्कालका जगत् है—ये दोनों ही प्रकारके जगत् चिदाकाशरूप हैं। जैसे स्वप्न आदि अवस्थाओं में केवल चिन्मयमणि ( आत्मा ) ही विभिन्न वस्तुओं के रूपमें मासित होती है, उसी प्रकार इस जाप्रद्कालिक इस्यप्रपञ्चके रूपमें केवल चिदाकाशही स्कृरित हो रहा है। इस चिदाकाशका जो स्वानुभवैकगम्य निराकार रूप है, वही भूतल आदिके रूपसे इस्य नाम धारण करके प्रतीतिका विषय हो रहा है। ( सर्ग १०६-१०७)

# राजा विपश्चित्के सामन्तोंका वध, उत्तर दिशाके सेनापतिका घायल होकर आना तथा शत्रुओंके आक्रमणसे राजपरिवार और प्रजामें घवराहट

श्रीविसष्टजी कहते हैं—रखुनन्दन ! इस भूतल् आदिके रूपसे दृश्यकी प्रतीति होना ही अविद्या है । जिन अज्ञानियोंके अन्तःकरणमें अविद्या विद्यमान रहती है, उनकी उस अविद्याका (ज्ञानके विना) कोई अन्त नहीं है, जिस प्रकार ब्रह्मका कोई अन्त नहीं है । इस विश्वयमें में तुम्हें एक अथा कहता हूँ, सुनो । छोकाछोक पर्वतको किसी खर्णमयो-सी शिळाके भीतर विद्यमान चिदाकाश-के एक कोनेमें किसी प्रदेशके अन्तर्गत एक त्रिळोकी बसी हुई है, जो इसी त्रैळोक्यके समान है और वहाँ भी यहींकी व्यवस्थाके अनुसार देश, काळ आदिकी मर्यादा नियत है। वहाँ जम्बूद्वीप नामक एक भूभाग है, जो सम्पूर्ण भूमण्डळका भूगणरूप है। बहाँकी सनतळ भूमिपर जहाँ गमनागमनादि

व्यवहार सुगमतापूर्वक होते हैं, एक नगरी थी, जिसका नाम था ततनिति । उस नगरीमें विपश्चित् नानसे विख्यात कोई राजा थे, जो अपनी विद्वत्ताके कारण श्रेष्ठ सभासदोंसे सुशोभित अपनी राजसभामें विशेष शोभा पाते थे। राजा विपश्चित् बंडे खामिमानी नरेश थे। उनकी बुद्धि सदा ब्राह्मणोंके हित-चिन्तनमें छगी रहती थी । इसीलिये वे देवताओंमें ब्राह्मणस्वरूप अग्निदेवका ही भक्तिपूर्वक पूजन करते थे। अग्निके सिवा दूसरे किसी देवताको वे नहीं मानते थे। राजा विपश्चित्के मन्त्रियोंमें चार प्रधान थे, जो चारों दिशाओंमें स्थित चार महासागरोंके समान मर्यादा-पालनके लिये नियुक्त थे । समुद्र मस्यों और मगरोंके समृहसे युक्त होते हैं तो वे मन्त्री हाथी और घोड़ोंके समुदायसे सम्पन्न थे । समुद्रोंमें आवर्ती ( भँवरों ) का व्यूह होता है तो इनके मन्त्रीलोग सैनिंकोंके चक्रव्यूहसे युक्त थे। समुद्र तरङ्गनाञाओंसे व्यात होते हैं तो मन्त्रीछोग सैनिकोंकी श्रेणियोंसे घिरे हुए थे। समुद्रोंमें निष्कम्प पर्वतोंके बलकी अधिकता होती है तो ये मन्त्रीलोग अडिंग सैनिकोंकी शक्तिसे सर्वथा बढ़े-चढ़े थे।

एक दिन उनके पास पूर्वदिशासे एक चतुर गुप्तचर आया । उसने एकान्तमें राजासे मिळकर यह बड़ी भयंकर बात सुनायी—'महाराज ! पूर्वदिशाके सामन्तकी ज्वरसे मृत्यु हो गयी है, मानो वे शत्रुविजयी आपकी आज्ञा पाकर यमराजको जीतनेके ळिये गये हैं । उनके मरनेके बाद आपके दूसरे सामन्त दक्षिण देशके नायक सब ओरसे पूर्व और दक्षिण दिशाको जीतनेके ळिये आगे बढ़े, परंतु शत्रुने पूर्व और पश्चिमकी सेनाओंद्वारा आक्रमण करके उन्हें भी मार डाळा । उनके मरनेपर आपके तीसरे सामन्त जो पश्चिम दिशाके शासक थे, अपनी सेनाके साथ दक्षिण और पूर्व दिशाओंको शत्रुओंसे छुड़ानेके ळिये प्रस्थित हुए, इतनेमें ही शत्रुओंन पूर्व और दिशाण दशके राजाओंके साथ

मिळकर बीच रास्तेमें ही युद्ध करके उन्हें भी खर्गळोकमें पहुँचा दिया।'

वह गुप्तचर इस प्रकार कह ही रहा था कि एक दूसरा गुप्तचर प्रल्यकालके जल-प्रवाहकी भाँति राजमहलमें प्रविष्ट हुआ । वह बड़ी उताक्लीके साथ आया था और अत्यन्त पीडित जान पडता था ।

उस नये गुप्तचरने कहा—देव! उत्तर दिशाके सेनाध्यक्षपर शत्रुओंने आक्रमण कर दिया है। वे बाँध टूटनेपर वेगसे बहनेशले जल-प्रवाहकी माँति सेना-सहित इचर ही आ रहे हैं।

श्रीवसिष्टजी कहते हें—रघुनन्दन ! यह सुनक्तर राजाने अब समय विताना व्यर्थ समझा और अपने सुन्दर महल्से बाहर निकल्ले हुए इस प्रकार कहा—'सामन्त-नरेशों और मिन्त्रयोंको कवच आदिसे सुसज्जित करके शीव बुखाया जाय, शल्लागार खोल दिये जायँ, भयानक अल्ल-शल्ल बाँटे जायँ, समस्त योद्धा अपने-अपने शरीरमें कवच बाँव लें, पेदल सैनिक शीव तैयार होकर आ जायँ, सेनाओंकी तुरंत गणना की जाय, श्रेष्ठ सैनिकोंको प्रोस्माहित किया जाय, सेनापतियोंकी नियुक्ति हो और सब ओर ग्रास्चर भेजे जायँ।'

राजा विपश्चित् रोपावेशमें भरे थे। वे बड़ी उताबळीके साथ जब इस प्रकार आज्ञा दे रहे थे, उसी समय द्वारपाळ भीतर आकर महाराजको प्रणाम करके घवराये हुए खरमें बोळा।

द्वारपालने कहा — देव ! उत्तर दिशाके सेनापित दरवाजेपर खड़े हैं और जैसे कमल स्यंके दर्शनकी इच्छा करता है, उसी प्रकार वे राजाधिराज महाराजका दर्शन चाहते हैं।

राजा बोले—द्वारपाल ! जर्ल्दा जाओ । पहले सेनापतिको ही भीतर ले आओ । उनसे सब बृत्तान्त सुनकर में यह जान सक्र्ँगा कि दिगन्तोंमें कैसी घटना घटित हुई है ।

श्रीवसिष्टजी कहते हैं—राघव ! राजाके इस प्रकार आदेश देनेपर द्वारपाछने सेनापतिको तत्काछ भीतर भेजा । राजाने देखा, उत्तर दिशाके नायक सामने खड़े होकर मुझे प्रणाम कर रहे हैं । इनका सारा शरीर श्रात-विश्वत हो गया है । प्रत्येक अङ्गमें वाण धँसे हुए हैं, जोर-जोरसे साँस चछ रही है, मुँहसे खून निकळ रहा है, निर्वछ होनेपर ही ये शत्रुसे पराजित हुए हैं । सेनापतिमें छ्यातार साँस छेते हुए भी धैर्यपूर्वक अपने शरीरकी व्ययाको सहन करके महाराजको प्रणाम किया और शीम्रतापूर्वक इस प्रकार कहना आरम्भ किया ।

सेनाध्यक्ष बोले—देव ! आपके तीन दिशाओंके सामन्त बहुत बड़ी सेनाके साथ मानो आपकी आज्ञासे ही यमराजको जीतनेके लिये यमलोकको चले गये । तदनन्तर उनके देशोंकी रक्षा आदि करनेमें मुझे असमर्थ समझकर बहुत-से भूपाल मेरा पीछा करते हुए बल्यूर्वक यहाँ आ पहुँचे हैं । महाराजके इस राज्यमें शत्रुओंकी बहुत बड़ी सेना आ गयी है । अब जो कर्तस्य प्राप्त है, उसे कीजिये । शत्रुओंको मार भगाइये । महाराजके लिये किसीपर भी विजय पाना किन नहीं है ।

श्रीयितिष्ठची कहते हैं—रखुनन्दन ! युद्धस्थळमें श्रत-विश्वत होनेसे अत्यन्त पीड़ित हुए उत्तर दिशाके सेनानायक जिस समय उपर्युक्त वार्ते कह रहे थे, उसी समय सहसा दूसरा पुरुप मीतर आकर यों बोळा—'नरेश्वर! इस मण्डळके बहुत-से लोग पीपळके परोकी तरह काँप रहे हैं । चारों ओर शतुआंकी बड़ी भारी सेनाएँ खड़ी हैं । जैसे लोकालोक पर्वतके तट सारी बसुआको बेरे हुए हैं, वैसे ही हमारे शतुओंने इस भूमिको बेर लिया है । उनके हार्योमें चक्र, गदा, प्रास और मालेंके समृह चमक रहे हैं । पताकाओं, अल्ब-शल्कों, अन्य चपळ सामप्रियोंसे तथा योद्धाओंसे युक्त रथ इधर-उधर दोंइ रहे हैं । वे उड़नेवाळे त्रिपुरसमूहोंके समान जान पडते हैं ।

यों कहकर प्रणाम करके वह पुरुष तुरंत छैट गया, मानो समुद्रकी छहर कोछाइछ करके शान्त हो गयी हो । राजाके महर्छमें खळवळी मच गयी । उसकी दशा प्रचण्ड आँधीसे व्यास हुए विशाछ वनके समान हो गयी थी । मन्त्री, राजा, योद्धा, आज्ञाकारी सेवक, हाथी, घोड़े, रथ, लियाँ, परिचारकर्या और नागरिकोंके समुदाय सभी धवराये हुए थे । सबने भयके कारण आरुस-रक्षाके छिये अपने हाथोंमें हथियार उठा छिये थे । (सर्ग १०८)

### राजा विपश्चित्का अपने मलककी आहुतिसे अग्निदेवको संतुष्ट करके चार दिव्यरूपोंमें प्रकट होना

श्रीवसिष्ठजी कहते हैं—्य्युनन्दन ! इसी बांचमें जिनके अन्तरिक्ष छोकपर दें त्योंने आक्रमण किया हों, उन देवराज इन्द्रके समीप जैसे सुनि आते हैं, उसी प्रकार राजा विपश्चित्तके पास उनके अन्य सब सन्त्री आय और इस प्रकार बोळे—'देंच ! हमने यही निर्णय किया है कि अब हमारे शत्रु साम, दान और मेह—इन तीन उपायोंद्वारा बशमें किये जाने योग्य महीं रह मये हैं । इसळिये उनपर दण्डका ही प्रयोग कीजिये ।

राजा बोले—अच्छा, अब आपलोग शीव्र ही युद्धके लिये जाइये और नगरस्क्षा एवं व्यूहरचना (मोर्चावंदी) की व्यवस्था कीजिये। में ख्रान करके अग्निदेवका पूजन करनेके पश्चात समराङ्गणमें आऊँगा।

एंसा कहकर राजांन गङ्गाजलसे भरे हुए वडोंद्वारा बान किया। तत्पश्चात् वे अग्निशालामें गये। वहाँ शाखीय विधिसे अग्निवेकका आदरपूर्वक पूजन करके उन्होंने इस प्रकार विचार किया—पीं विजय प्रदान करनेवाले देवता अग्निको यहीं अपने मस्तककी आहुति दे दूँ।

ऐसा निश्चय करके राजा बोले—देवेश्वर अग्निदेव!

मेरा यह मस्तक आपको आहुतिके रूपमें समर्पित है।
आज मेरे द्वारा यह अपूर्व पुरोडाश दिया जा रहा है।
भगवन्! यदि मेरे द्वारा दी हुई मस्तककी इस आहुतिसे आप संतुष्ट हों तो आपके इस कुण्डसे मेरे चार शरीर
प्रकट हों। वे चारों भगवान् नारायणकी चार मुजाओंके
समान बल्जान् और शोभासे दीतिमान् हों। उन चार
शरीरोंद्वारा में चारों ही दिशाओंमें विना किसी विष्नबाधाके शत्रुओंका वय करूँ। प्रभो! मेरे मनमें आपके
दर्शनकी इच्छा है; अतः आप मुझे दर्शन देनेकी भी
कृपा करें।

श्रीविसिष्ठजी कहते हैं—रचुनन्दन ! ऐसा कहकर उन महीपाळने तळवार हाथमें लेकर अपने मस्तकको उसी प्रकार शीघ्र काट डाळा, जैसे किसी बाळकने खेळ-खेळमें ही कुछ हिळते हुए कमळको तोड़ लिया हो । फिर उन्होंने अग्निदेवके उदेश्यसे कटे हुए उस मस्तककी ज्यों ही आहति दी, त्यों ही वे नरेश अपने शरीरको खाया ही अग्निमें गिर पड़े । उस शरीरको अपना आहार बनाकर अग्निदेवने उसे चौगुना करके उन्हें ळैटा दिया । सच है, महापुरुषोंके उपयोगमें आयी हुई वस्तु तस्काल ही चृद्धिको प्राप्त हो जाती है । तदनन्तर वे पृथ्वीनाथ चार शरीर धारण करके अग्नि-

कुण्डसे बाहर निकले। उस समय वे तेज:पुञ्जसे प्रज्वलित हो रहे थे और क्षारसागरसे प्रकट हुए तेजस्वी नारायणदेवके समान जान पड़ते थे। राजाके वे चारों शरीर सूर्यकी-सी प्रभासे प्रकाशित हो रहे थे और साथ ही उत्पन्न हुए उत्तम मुकुट, आभूषण, अख-रास्त्र एवं वस्त्रोंसे सम्पन्न थे। कतच, शिरस्नाण, किरीट-रत, कङ्कण, बाजूबंद, हार और बड़े-बड़े कुण्डलके साथ ही वे चारों शरीर प्रकट हुए थे। वे सवकी रक्षा करनेमें समर्थ और उच्च आशयवाले थे । सवकी आकृति एक-सी थी । वे समान अवयवोंसे सुशोभित थे और सब-ने-सब चब्रल उच्चै:श्रवाके समान उत्तम अश्वोंपर आरूढ़ थे। उन सबके पास सुनहरे बाणोंसे भरे हुए तरकस थे। वे चारों महामनस्वी थे और सभी एक समान डोरीवाले धनुष धारण किये हुए थे। उन सबके शरीरोंमें सर्वथा समानता थी और वे सभी ग्राम टक्षणोंसे सम्पन्न थे । वे पुरुष जिस हाथी, रथ और घोड़ेपर सवार होते थे, वह शत्रुओंद्वारा प्रयुक्त मन्त्र, तन्त्र, ओषि, यन्त्र तथा अस्त्र-शस्त्र आदि दोषोंका लक्ष्य नहीं होता था । वे चारों चन्द्रमाकी प्रभाके समान अपनी हास्य-छटासे चारों ओर प्रकाश विखेरते थे और आहुति पाकर प्रञ्वलित हुए अग्निदेवसे विग्रहधारी चार विष्णु, चार समुद्र अथवा चार वेदोंके समान प्रकट हुए थे। (सर्ग १०९)

#### 

श्रीविसिष्ठजी कहते हैं—स्युनन्दन ! तदनन्तर नगर-के समीप पहुँचे हुए शत्रुओंके साथ चारों दिशाओंमें वड़ा भयंकर युद्ध छिड़ गया । चारों विपक्षित् चारों ओर शत्रुओंसे लोहा ठेनेके लिये चतुरंगिणी सेनाके साथ समराङ्गणमें जा पहुँचे । उन्होंने शत्रुओंकी सेनाको समझके समान उमहती देख उसे पी जानेका विचार किया और सन ओर वायव्याखका संघान किया, उसके साथ ही पर्जन्याखको भी छोड़ा। फिर तो उनके भीषण धनुषोंसे बाण आदि अर्कोकी निदयौं वहने लगी। साथ ही तल्बार आदिकी वर्षो होने लगी। उस महान् युद्धमें शतुओंकी सेनाका घोर संहार हुआ। समस्त सैनिक, जो मरनेमे वच गये थे. भागने लगे। वे चारों

विपश्चित इस तरह भागते हुए शत्रुओंकी सेनाका पीछा करते-करते बहुत दूर चले गये । सम्पूर्ण शक्तियोंसे परिपर्ण एकमात्र चेतन परमेश्वरसे प्रेरित हो समान अभिप्रायवाले उन चारों वीरोंने सम्पूर्ण दिशाओंमें विजय प्राप्त कर ली । जैसे नदियोंके प्रवाह समद्भतक जाते हैं, वैसे ही उन्होंने समद्भके किनारेतक शत्रुओंका पीछा किया । दुरतक बिना विश्राम किये चलते रहनेसे विपश्चितके सैनिकोंके जीवन-निर्वाह और युद्ध आदिके सारे साधन प्रतिदिन छोटी-छोटी नदियोंके जलकी भाँति क्षीण होते गये । उनके रावुओंका भी यही हाल हुआ । प्रतिदिन दौड़ते हुए उनकी और शत्रओंकी सारी सेनाएँ ममक्षओंके पण्य और पापकी भाँति निरन्तर नष्ट होने लगीं। जब सारे सैनिक नष्ट हो गये, तब उनके वे दिव्यास्त्र सफल होकर आकाशमें ही शान्त हो गये, जैसे जलाने योग्य ईंधन आदिका अभाव हो जानेपर आगकी ज्वालाएँ खयं ही बुझ जाती हैं। म्यानों, तरकसों तथा रथ, घोडे, हाथी और वृक्षसमुदाय आदि स्थानोंमें पडे हए अख-शख सायंकाल घोंसलोंमें छिपकर नींद लेनेवाले पक्षियोंके समान निश्चेष्ट हो गये । उस समय शून्यतारूपी जलसे भरा हुआ निर्मल आकाश बढ़े हुए विस्तृत एकार्णवके समान जान पड़ता था । उसके अख-राखरूपी जल-जन्त मानो शान्त होकर कीचडमें विलीन हो गये थे। वाणरूपी जलकणोंकी वर्षाके कारण

फैला हुआ कहरा वहाँसे हट गया या. चक्ररूपी सैकड़ों आवर्त अब नहीं उठते थे । वहाँ निर्मल मौम्यता विराज रही थी । बादलोंके वेगपूर्वक वर्षा करनेसे उत्तुङ्ग तरङ्गों-की माँति ऊँची-ऊँची जलधाराएँ शान्त हो चकी थीं। नक्षत्ररूपी रत्नराशि अंदर छिप गयी थी और सुर्यरूपी बडवानल उसके एक देशमें विधमान था। मुर्य आदिके विस्तृत प्रकाशसे युक्त, गम्भीर एवं प्रभापूर्ण, धलरहित वह खच्छ आकारा महात्माओंके रजोगुणरहित, आत्म-प्रकाशसे पूर्ण, गम्भीर एवं प्रसन्त मनकी भाँति शोभा पा रहा था। उन चारों विपश्चितोंने चारों समुद्रोंको आकाशके छोटे भाइयोंके समान देखा, जो विमल, विस्तृत एवं सम्पूर्ण दिशाओंको परिपूर्ण करके स्थित थे। ऊँची-ऊँची तरकें, जिनमें जल-जन्तु भी ऊपरको उठ जाते थे, इस तरह नीचे गिरती थीं, मानो आकाशके टकडे-टकडे होकर नीचे गिर रहे हों । अपनी उठती हुई तरहों-द्वारा अगवानी-सी करते हुए क्षारसमुद्रके विशाल तटपर जब विपश्चित्की सेना पहुँची, तब उन्हें अपने सामने गगनचम्बी पर्वतके शिखरपर भ्रमरोंके समान काली वनपङ्कि शोभा पाती दिखायी दी, जो इलायची, लौंग, मौळिसिरी, ऑवळा, तमाळ, हिंताळ और ताडके पत्तोंके ताण्डव-नृत्यसे विभक्त-सी जान पडती थी। (सर्ग ११०---११३)

## विपश्चितके अनुचरोंका उन्हें आकाश, पर्वत, पर्वतीय ग्राम, मेघ, क्वचे, कौए और कोकिल आदिको दिखाकर अन्योक्तियोंद्वारा विशेष अभिग्राय स्वचित करना

श्रीविमष्टजी कहते हैं—रघुनन्दन ! तदनन्तर वहाँ पाइवेवतीं मन्त्री आदिने उन चारों विपश्चितोंको उस समय भिन्न-भिन्न वन, वृक्ष, समुद्र, पर्वत, ग्राम, मेघ और वने-चर दिखाये।

तत्पश्चात् उन अनुचरोंने कहा—देव ! देखिये, यहाँ युद्धमें ठगे हुए सीमाप्रान्तके राजाओंके अख-रास्त्रोंकी गृशियाँ चमचमा रही हैं और इनकी चतुरङ्गिणी सेनाएँ इभर-उभर विचर रही हैं। वेखिये, देखिये, युद्धमें बीरोंद्वारा सम्मुख मारे गये सहस्रों बीरोंको विमानोंपर चढ़ा-चढ़ाकर स्वर्गीय अप्सगएँ उन विमानोंद्वारा आकाशमें छिये जा रही हैं। जो युद्धमें सामने आये हुए योद्धाको धर्मके अनुकूछ चळते हुए योग्यं अवस्थामें वध करता है, बही शूर्खार

योग्य अवस्थासे तात्पर्य यह है कि यदि विपक्षी पैदल हो तो स्वयं भी उसके साथ पैदल ही लड़ा जाय अथवा उसे

तथा स्वर्गका अधिकारी है, दूसरा नहीं । महाराज ! देखिये, आकाश प्रवल मेघरूपी महासागरसे भरा हुआ है । उधर दृष्टिपात कीजिये, उसने चञ्चल तारोंके विशाल हार पहन रखे हैं । यह देखिये, इधर धने अन्धकारके समान वह नील दिखायी देता है। उधर दृष्टि डालिये, वह चन्द्रमाकी उज्ज्वल किरणोंसे धोया हुआ-सा जान पड़ता है। आकाश यद्यपि जगत्के सम्पूर्ण दोषोंसे पूर्ण है. फिर भी वह सदा ही अविकारी रहता है। मैं समझता हैं इस आकाराको तत्त्वज्ञानी परुषकी भाँति सर्वानर्थ-शून्यताका सुख प्राप्त है । धूम, बादल, धूल, अन्धकार, सर्य, चन्द्रमा, संध्या, तारावृन्द, विमान, गरुड, पर्वत, देवता और असर—इन सबके क्षोभ आकारामें ही होते हैं तो भी उनसे प्रभावित होकर यह अपने खभाव ( निर्विकारता एवं शान्ति ) का कभी त्याग नहीं करता । अहो ! जिसका आराय महान है, उसकी स्थिति अत्यन्त उन्नत एवं विचित्र दिखायी देती है।

यह जो त्रिमुवनरूपी भवन है, इसमें काल और क्रिया—ये दो दम्पति चिरकाल्प्से रहते और इसकी रक्षा करते हैं, ठीक उसी तरह, जैसे माली और मालिन फूलोंसे भरे हुए उपवनमें रहते और उसकी देख-भाल करते हैं। यचिप काल और क्रियाके द्वारा इस त्रिमुवन-भवनकी रक्षा नहीं होती, अपितु प्रतिदिन इनके द्वारा इसके नाशकी ही व्यवस्था होती रहती है तथापि आजतक नष्ट नहीं हो रहा है, यह कैसी आध्यर्यजनक माया है!

माह्म होता है आकाश वृक्ष आदिकी अधिक उन्नितिको रोकता है—उन्हें बहुत ऊँचा नहीं बढ़ने देता । यिः कहें कि आकाशमें कोई निरोधक व्यापार है ही नहीं, फिर वह किसीकी उन्नितिके अवरोधका कर्ता कैसे हो सकता है तो कोई योग्य सवारी दे दी जाय । इसी तरह यदि वह शक्तरहित हो तो खयं भी शस्त्रहीन होकर उसके साथ युद्ध किया जाय अथवा उसे भी शस्त्र हे दिया जाय । बह ठीक नहीं है । यथि आकारा अकर्ता ही है, तथापि महान् है और महान्में उसकी मिहमासे ही कर्तृत्वका उदय हो जाता है । जहाँ लाखों जगत् उत्पन्न और विलीन होते हैं, उस आकाराको राज्य कहा जाता है । राज्यतावादीके इस प्रीढ़ पाण्डित्यको चिकार है । समस्त प्राणी आकारासे ही उत्पन्न होते, आकारामें ही स्थिर रहते और आकारामें ही विलीन होते हैं । इसिल्ये साखसिद्ध ईश्वरका लक्षण आकारामें चिठत होनेने कारण वह ईश्वरका लक्षण आकारामें इस जगत्कपी अमका उदय और अस्त होता है, जो असीम होनेके कारण समस्त वस्तुओंको अपने रारिरमें चारण करता है और त्रिलोक्तीक्रपी मणियोंका सुविस्तृत आधार है, वह महाकारा चिस्त्वरूप है और परम्रहा ही है; ऐसा मेरा विश्वास है ।

देखिये, यहाँ सबेल पर्वतके शिखरपर निर्मल कान्तिवाली एक सुवर्णमयी शिला है, जो सारी-की-सारी सर्यकी किरणोंके पड़नेसे अपनी ब्रभासे इस तरह उद्गासित हो रही है, मानो तटतक आनेवाळी समद्रकी चञ्चल लहरोंसे फेंका गया बढवानलका कोई कण प्रकाशित हो रहा हो । इस पर्वतीय प्रामकी गौओंके झंडमें तरंत खिली हुई कलिकाओंके दलोंके भीतर छिपे-छिपे गुझारव करनेवाले मदान्य भ्रमरोंके दर्शनसे उद्दीपित कामनावाले गिरि-गह्नरनिवासी पामर छोगोंको भी जो आनन्द प्राप्त होता है, वह नन्दनवनमें विहार करने-वाले देवताओंको भी सुलभ नहीं है । इस पर्वतराज-के जंगलोंमें क्से हुए ये गाँव अपनी शोभा और महत्तासे चन्द्रमाको भी पराजित कर जिनके एक बगलमें प्रकाशित मनोहर चन्द्रमण्डल मण्डन (आभूषण) का काम दे रहा है और दूसरी बगलमें जलके भारसे भारे हुए मेघरूपी गजराज विश्राम करते हैं; ऐसे पर्वत तडोंपर बसे हुए इन

गाँबोंमें जो विलासल्हमी लक्षित होती है, वह ब्रह्माजीके वैभवशाली राज्योंमें भी कहाँ सुलभ है ?

देखिये, स्कटिक मणिके खम्मोंकी राशियोंके समान धुरम्य एवं मोटी धारसे गिरनेवाले निर्कर-सिल्ल्से सुशोभित इस प्रामगुफामें ये मोरनियाँ कैसा चूस्य कर रही हैं। जहाँ निर्करोंसे झरते हुए जलका कलकल नाद फैल रहा है, ऐसे इस पर्वतीय प्रामके कुक्कोंमें विलासिनी मयूरियाँ और फलोंके भारसे झकी हुई लताएँ भी नाच रही हैं।

( अब मेबके ब्याजसे किसी ऐसे दाताको छक्ष्य करके निम्नाङ्कित बात कहीं जाती है, जो दान करते समय पात्रापात्र और गुण-अवगुणका विचार न करता हो, इसे अन्योक्ति कहते हैं— ) मेब ! तुम्हारा शीळ-स्वभाव श्रीमानोंके समान है, आशय ( हृदय ) महान् ( उदार ) है। तुम आतप ( संताप ) को हर छेते हो । तुम्हारी आकृतिसे ही उच्चता और गम्भीरता व्यक्त होती है । तुम पर्वतों ( अथवा राजाओं ) के शिरोभूषण हो और भूतळके छिये रसके एकमात्र आधार हो । इस प्रकार तुममें बहुतसे गुण हैं, परंतु यह एक ही बात हमारे हृदयको छेदे डाळती है कि तुम हर्षसे वर्षा ( दान ) करते समय ऊसर सूमियोंमें, ताळ-तळैयोंमें और बहाँके करीले हुकोंमें भी उसी तरह जळका विभाजन करते हो, जैसा झुन्दर उपजाऊ खेतोंमें किया करते हो ( योग्यता-अयोग्यताका कोई विचार नहीं करते हो ) ।

( अब दान देनेके पूर्व दान लेनेवालोंके प्रति करोर और कटुवचन मुनानेवाले दाताको लक्ष्य करके निम्नाङ्कित बात कही जाती है, यह भी मेशन्योक्ति ही है— ) जलद ! तुम प्रतिदिन समुद्र और गङ्गा आदि उत्तम तीर्थोकी जलयशिसे स्नान करते हो, ऊँचे स्थानपर बैठे हो, शुद्र होकर वनभूमिमें निवास करते और मुनियोंके समान मौनवतका आश्रय लेते हो । यद्यपि शरद्-काल्में सब कुछ लुटाकर तुम खाली हो जाते हो तो भी तुम्हारे

शरीरपर अस्पन्त उत्तम उज्जन कान्ति ही लक्षित होती है। परंतु ऐसे होकर भी जो तुम जलदानके लिये उपर उठकर विजलीके साथ बन्नकी गड़गड़ाहट पैदा करते हो, यह क्या है ? तम्हारा ऐसा तच्छ आचरण क्यों होता है ?

अयोग्य स्थानमें एड जानेपर सारी अच्छी वस्तु भी धुरी हो जाती है । देखों न, मेघक्पी दृषित स्थानको पाकर स्वेत जल भी काला हो गया है । अहो ! मेघने जलकी वर्षा की और उस जलसे सारी पृथ्वी आग्नावित हो गयी । जैसे धनाट्य पुरुष अपने दीन-दुखी प्रेमीको धन-दौलतसे पुष्ट करते हैं, उसी प्रकार जलने भूतलकी मुर्कायी हुई खेतीको हरी-भरी एवं पुष्ट कर दिया । यह कितने हुपेकी बात है ।

( श्रूवीर और कायरमें अन्तर बतानेवाली अन्योक्ति—) सिंह और कुत्ता दोनोंमें समानरूपसे पश्चता विद्यमान है—दोनों पश्च जातिके ही जीव हैं परंतु मेधगर्जन आदिसे होनेवाले कोलाहलको सिंह और ही प्रकारसे सहता है और कुत्ता और ही प्रकारसे। सिंह उस कोलाहलको सुनकर मनमें क्षोभ या भयका अनुभव नहीं करता। वह उपेक्षासे आँखें बंद करके सहन करता है। परंतु कुत्ता मेध-गर्जनको सुनकर मन-ही-मन भयसे काँप उठता है और भयसे ही आँखें बंद करके उस कोलाहलको सहन करता है।

( कुत्ते-जैसे खभाववाले मनुष्यको लक्ष्य करके कही गयी अन्योक्ति—) सदा अपवित्र रहनेवाले कुत्ते ! तू अपने प्रियजनों ( सजातीय कुत्तों ) के ही निकट आनेपर भों-भों किया करता है । तेरा सारा समय गली-कूचोंमें मारे-मारे फिरनेमें ही व्यतीत होता है । माल्यम होता है तुझे अपनी चित्तवृत्तिके ही अनुरूप मानकर किसी मूर्खने तुझको अपने इन दुर्गुणोंकी शिक्षा दे दी है । जीवके कमोंकी मिपमतावश विवम जगत्की रचना करनेवाले वियाताने अपनी पुत्री देवशुनी सरमाके पुत्ररूप अपने

दौहित्र कुत्तेमं उसके अनुरूप सभी धर्मोका एकत दर्शन करानेके लिये निम्माङ्कित सब बातें एक साथ ही रच डार्छो । वे सब बातें इस प्रकार हैं—अपने ही बनाये हुए कूड़े-करकटके अपवित्र गड्ढेमें रहना, गूह और पीव खाना, जहाँ सबकी दृष्टि पड़ती हो, ऐसी सड़कों या खुन्यी जगहोंमं कुन्सित मैथुनकी इच्छा तथा सबसे निन्दर्नाय शरीर । इन मुक्को विश्वाताने कुत्तोंके ही ह्वाले कर दिया ।

किसीने कुत्तेसे पूछा--- 'तुझसे बढ़कर नीच कौन है !' ऐसा प्रक्न करनेवालेसे क्रतेने हँसकर कहा-- 'जो मूर्खता ( अज्ञान ), अपवित्र देहादिका अभिमान तथा अन्धता ( विचारकृपी दृष्टिसे विश्वत होना )-इन दुर्गुणोंका एवं अग्रुभ वस्तुका सेवन करता है, वह मुझसे भी अधिक नीच है। प्रस्न करनेवालेने फिर प्रछा---'तुझमें कौन-से ऐसे गुण हैं, जिसके कारण तुझे मूर्खसे अच्छा समझा जाय ?' कत्तेने उत्तर दिया-'शूरता, खाभाविक स्वामिभक्ति और धृति ( थोड़ेमें ही संतोष कर लेनेकी क्षमता )-ये सन्दर गुण जो मुझमें हैं, लाखों प्रयत करके ढूँइनेपर भी मूर्बके पास नहीं पाये जा सकते ।' कुत्ता सदा अपनित्र वस्तु खाता है, अपनित्र विष्ठाके ढेरमें ही सदा रमता है, नेवले, चूहे आदि जीवित प्राणियोंको भी चुपचाप खा जाता है और निर्वल बकरीके वच्चे आदिको भी बिना किसी अपराधके ही काट खाता है तथा कृतियाके साथ मैथुनमें प्रवृत्त होनेपर सव छोग आकर उसे ढेले मारते हैं । विधाताने संसारमें बेचारे असमर्थ कृत्तेको जन्मभर दु:ख भोगनेके लिये ही रचा है।

(कोई अनुचर शिवलिङ्गपर बैठे हुए कौण्की ओर राजाका ध्यान आहुष्ट करता हुआ कहता है.—) शिव-लिङ्गके उपर बैठकर कॉय-कॉब करता हुआ यह कौआ अपने आपको ही रष्टान्तरूपसे दिखाकर कहता है.— 'छोगो ! अधोगतिमें डाकनेवाले जितने पातक हैं, उन सबमें श्रेष्ठ है शिव-सम्पत्तिका उपभोग । इस महान् पातकमें स्थित हुए मुझ कौएको प्रत्यक्ष देखो ।'

नीच कौए! तू सदा कानोंको कटु प्रतीत होनेबाली काँह-काँबकी आवाज किया करता है और इसके द्वारा दमें मीठी बोळी बोळनेबाले इंस आदिके गुणोंको कविलत कर लिया है—मिटा दिया है। अब सरोबरके भीतर कीचड़में यूमता हुआ जो तू अपनी कठोर बोळीसे भ्रमगेंके मधुर गुझारबको छिपाये देता है, यह मेरे सिरपर बाणोंके प्रहारकी-सी वेटना पैटा करना है।

कौआ सरोत्ररमें आनेपर भी जो नरकसमृह् ( गर्न्डा चीजों ) को ही खाता है और कमलकी नालको छोड़ देता है, इस विषयमें आपको कोई आश्चर्य नहीं होना चाहिये । जिसको जिस वस्तुके खानेका अभ्यास है, उसे सदा वही खादिष्ट प्रतीत होती है ।

नाना प्रकारके बन-पुष्पोंके केसर लग जानेसे कीएका शरीर सफेद-सा दिखायी देने लगा । इतनेसे ही लोगोंने उसे हंस समझ लिया; किंतु जब उसने सड़े-गले कीड़ों-मकोड़ोंको निगलना आरम्भ किया, तब उसका असली रूप पहचानमें आ गया—सबने जान लिया कि यह कौआ है।

कौआंके झुंडमं बैठा हुआ कोकिल मौन, चेष्टा, विहार, रूप-रंग और आकार-प्रकारमें कौओंके साथ पूरी समानता रखनेपर भी मीठी बोलीके द्वारा दूरसे ही पहचान लिया जाता है कि यह कोआ नहीं, रुचिर कान्तिवाला कोकिल है—ठीक उसी तरह, जैसे मुखोंके बीचमें बैठे हुए पण्डितकी पहचान हो जाती है । अपनी आकृतिसे ही भव्य गुणोंको मृचित करनेवाले सभी पुरुष अनुरूप आन्तरिक चम्रकारसे ही विख्यात हो जाते हैं।

भैया कोकिल ! इस समय यह मधुर कलस्व करनेसे कोई लाभ नहीं । इससे तुम्हारा बहुमूल्य गुण नहीं प्रकट हो रहा है । किसी विशाल बुश्नकी कल्दराके भीतर जीर्ण-शीर्ण पत्तोंसे दके हुए खोखलेंमें चुपचाप बैठे रहो । यह कर्ण-कटु काँब-काँबकी रट लगानेवाले कौओंसे भरा हुआ शिशिरका समय है । सखे ! इस समय यह वसन्तका उत्सव नहीं है ।

यह कोयळका बच्चा अपनी माता कार्काको छोड़कर जो चळा गया, यह एक आश्चर्यकी बात है। फिर यह काकी माँ, जो इस बच्चेको चोंच और पंजोंसे मार रही है, यह दूसरा आश्चर्य है। मैं इन बातोंपर क्षणभर ज्यों ही सोच-विचार करने लगा, त्यों ही यह कोयलका बच्चा भी अपनी भाँके समान बढ़नेके लिये उत्साहसे सम्पन्न हो गया | यह तीसरा आरचर्य दृष्टिगोचर हुआ | बास्तबमें स्वभाव-युभग भाग्यशाली पुरुष जिस दिशामें आता है, वही उसके लिये माहास्यदायिनी बन जाती है |

(सर्ग ११४-११६)

# सरोवर, भ्रमर और हंसविषयक अन्योक्तियाँ

विपश्चित्के सहचरांने कहा--राजन ! देखिये, यहाँ सामने पर्वतके शिखरपर जो सुन्दर सरोवर है, उसमें कहार, कमल और उत्पर्लोकी नालके लिये ललकते हुए विचित्र कलस्व करनेवाले इंस आदि पश्ची सब और फैले हए हैं । इससे वह सरोवर ऐसा जान पड़ता है, मानो नक्षत्रोंसहित आकाश ही उसमें प्रतिविम्बित हो रहा है। यह सरोवर इस प्रथ्वीपर कमलासन ब्रह्माजीका गृह-सा जान पडता है। इसमें जो सहस्रदल-कमल खिले हुए हैं, उनकी नालें बहुत ऊपरतक उठी हुई हैं और उनके कोशस्थलोंमें सुन्दर शोभाका भार लिये राजहंस बैठे हुए हैं ( ब्रह्मछोकमें भी यही त्रिशेषता है )। इसके सिवा ब्रह्माजीके भवनमें भ्रमरोंके समान काली इन्द्रनीलमणिकी चौकीपर ब्राह्मणलोग विराजमान होते हैं। इस सरोवरमें काले-काले भौरे ही इन्द्रनीलमणिकी चौकी हैं। उनसे संयुक्त फुलोंपर बैठे हुए पक्षियोंके समूह ही ब्राह्मण-वृन्दका स्थान ग्रहण किये हुए हैं।

पित्र-इट्टयके समान निर्मेळ कमळोंसे भरा हुआ और हृदयको अस्यन्त आह्वाद प्रदान करनेवाळा यह स्वादिष्ठ जळसे परिपूर्ण सरोवर सरसंगके समान सुशोमित होता है। सरसंग भी हृदयारिवन्दको पित्र करनेवाळा, मनको आनन्द देनेवाळा, अस्यन्त सरस और मधुर होता है। हेमन्तव्रातुमें सरस सारमांसे युक्त यह सरोवर कुहासेसे ढक जानेके कारण कुळ-कुळ दिखायी देता है। क्फीस ढके रहनेके कारण इसकी ब्यामना दूर हो गयी

है। यह सफेद-सा दीखने लगा है। अतएव वर्फके वादल-सा जान पड़ता है। इसके जलविन्दुओंको छूकर बहनेवाली बायु बड़ी कठोर जान पड़ती है।

राजन् ! जैसे यह दृश्यजगत् ब्रह्ससे भिन्न नहीं हैं—निकार आदिसे रहित ब्रह्मरूप ही है, तथापि ब्रह्मसे पृथक्-सा प्रतीत होता है, उसी तरह इस जल्में जो तरङ्ग आदि हैं, वे जल्मे भिन्न नहीं हैं तो भी उससे पृथक्-से स्थित हैं। हाय! अपने ही जल्मे बहाये जाकर चक्राकार मॅकर प्रकट करनेवाले इन जलारायोंकी एकके बाद दूसरीके क्रमसे उठनेवाली तरङ्ग-परम्परा बड़ी विषम है। (इसका दूसरा अर्थ यों समझना चाहिये—) जिनका अन्त:करण जढ या मृढ़ है, वे अपने ही अज्ञानसे संसारके प्रवाहमें बहते हैं और अपने लिये ग्रुमाग्रुभ कर्मोंक चक्रका निर्माण करते हैं। उनके मनोरथरूपी तरङ्गेंडी परम्परा संकटमें डालनेवाली होती है।

जलमं उत्पन्न होनेवाले कमल, उत्पन्न आदिके संसर्गसे जीर्ण हुए इस सरोवरकी उपमा विविध जड योनियोंके सम्बन्धसे जर्जर हुए देहधारी जीवके मनसे दी जाती है। सरोवरमें कमल आदिकी तथा मनमें भिन्न-भिन्न योनियोंके शरिरोंकी जर्जर-दशापर्यन्त जो तरक्कें (विषय-भोगोंकी अभिलापाएँ) उठती हैं, उनके वेगसे व्याप्त इच्छा-देष आदि बुत्तियोंके परिवर्तनोंकी माँति जो असंख्य कमल प्रकट होते हैं, उन्हें कीन गिन सकता है ! अहो ! जड अथना जलके संगमका कैसा विचित्र प्रमाव है कि मुकुलानस्थामें कमल भी अपने सौन्दर्य, सौगल्य और माधुर्यादि गुणोंको दोषोंकी तरह गरुंके भीतर छिपाये रखता है तथा कुरूप काँटोंको सबके सामने प्रकट करके दिखाता है (यह कुसंगतिका फल है)। जो गुण कमलके तन्तुओंकी भाँति छिद्रयुक्त (सदोप), कमजोर, स्कृम, छिपाये हुए, जडतासे संयुक्त और अधिक होनेपर भी सारहीन हों, उनसे कोई लाम नहीं है।

भगवान् विष्णुके बक्षः स्थलमें विराजमान, सौन्दर्य-माधुर्यकी देवी भगवती लक्ष्मी भी शोभाके लिये ही हाथमें कमल धारण करती हैं; कमल्की इससे बढ़कर प्रशंसा और क्या हो सकती हैं ?

जो भ्रमर कमजोंके मधुर मकरन्दके मद और आमोद-से मतबाले हो उन्हीं कमजोंपर गुक्कारब करते हैं, वे अन्य फूजोंके रसास्वादनसे संतुष्ट हुए दूसरे भौरोंका मानो उपहास करते हैं। अरे भ्रमर ! तू नाना प्रकारके फूलोंके रसका आस्वादन करता हुआ समस्त पर्वतोंके व्यताञ्जक्कोंमें जो प्रतिदिन चक्कर व्याता रहता है, उससे आजतक संतुष्ट क्यों नहीं हो रहा है ! जान पड़ता है तेरा हृदय ग्रुद्ध नहीं, दृषित है। माष्ट्रम होता है अवतक तुझे वनोंसे सारतत्व नहीं प्राप्त हुआ (तभी तो तुझमें असंतोष बना रहता है ) ।

मधुप ! त् कमळकुळके मकरन्दका आस्त्रादन करनेमें प्रवीण है; अतः कमळोंसे भरे हुए सरोवरमें ही चळा जा । मकरन्दसे पुष्ट हुए अपने इस शरीरको बेरोंकी झाड़ियोंमें इनके कण्टकरूपी आरोंसे त्रिदीर्ण न कर ।

हंस ! तुम जलकाक, बगुले और कौए आदि हिंसक जन्तुओंसे भरे हुए इस तालवमें सदा अकेले न रहा करो । आपत्तिकालमें भी समान शील, अवस्था और भापावाले खजनवर्गके साथ रहना ही अच्छा फल देने-बाला होता है । (सर्ग ११७)

# वगुले, जलकाक, मोर और चातकसे सम्बन्ध रखनेवाली अन्योक्तियाँ

अब राजाके सहचर-सहचरियोंने कहा—राजन्! देखिये, त्रगुळा प्रायः गुणहीन होता है, तो भी इसमें एक गुण अवस्य है, यह 'प्राहट-प्राहट' कहकर सदा वर्षाकाळका स्मरण दिळाता है।

ओ बगुले ! तालाबमें बेठनेपर तू अपनी सफेद पाँखों-से हंस-सा ही जान पड़ता है, परंतु मेरी एक सलाह मान ले—जलकाकोंके साथ मैत्री, प्राणिवधकी क्र्रता और कर्णकटु वाणी—इन दोषोंको त्यागकर तू स्पष्ट रूपसे हंस बन जा । (तू अपनेमें रूप-रंगके साथ गुण भी हंसोंके ही संचित कर ।)

'इस तरह स्वार्थके लिये लोगोंका गला घोंटा जाता है' इस बातको अपने व्यवहारसे दिखाता हुआ महु ( जलकाक ) मेरा गुरु वन गया है—ऐसा कहकर दृष्ट लोग उसकी प्रदांसा करते हैं। गर्दन ऊँची किये और छुन्दर सफेद पंख फैलाये बगुलेको आकाशमं उड़ता देख लोगोंने जाना कि यहाँ हंस ही आ गया, किंतु जब वह तलैयामें उत्तरकर कीचड़-भरे जलसे मछली पकड़ने लगा तो सब लोगोंको निश्चय हो गया कि यह बगुला ही है ।

जो बहुत समयतक अपनी अत्यन्त चपळताका परिचय दे चुके थे, वे ही बगुले जब मङ्गियोंको पकड़नेके लिये तपस्याका ढोंग रचने लगे—तपस्वीकी तरह ध्यान लगाकर बेंटे; तब वहाँ इसी स्वभाववाले धूर्तोंको अन्यकारकी प्रतीक्षामं ध्यान लगाकर बेंटा देख तटपर खड़ी हुई एक चतुर नारीको बड़ा विसम्य हुआ।

बगुला, जलकाक और अन्यान्य हिंसक जलजन्तु सदा एक ही स्थानमें रहते हैं तो भी मूखें और विद्वानोंकी बुद्धिके समान इनकी बुद्धिका एक-दूसरेसे मेल नहीं है। बह देखिये, खञ्जनकी चोंचमें पड़ा हुआ कीट किट-किटा रहा है। यह उसके पूर्वसचित पाप या दुर्भाग्यकी पताका है, जो ऊँचे स्थानमें फहरा रही है।

मोरका हृदय ऊँचा और उदार होता है। वह जब इन्द्रसे जल्की याचना करता है, तब इन्द्र उसके उसी गुणसे संतुष्ट होकर वर्षाद्वारा सारी पृथ्वीको जल्से भर देते हैं।

ये मोर स्तन पीनेवाले बच्चोंकी तरह मेबोंका अनुसरण करते हैं । इससे यह अनुमान होता है कि मिलनका पुत्र मिलन ही होता है ।

सत्पुरुषोंके हृदयकी भाँति निर्मल महान् सरोवरको छोड़कर मोर मेवका थूका हुआ पानी क्यों पीता है ? मेरी समझमें इसका एक ही कारण है, खाभिमानी मयूर किसीके सामने सिर झुकाना नहीं चाहता । मेवका पानी पीते समय उसका सिर ऊँचा रहेगा; किंतु सरोवरका जल पीते समय उसके सामने नतमस्तक होनेका भय है ।

राजन् ! देखिये, जिनके पङ्खरूपी मेथ सुशोभित हो रहे हैं तथा जो अपने पङ्खोंके कान्तिमान् चन्द्रचिड्को किम्पत कर रहे हैं, वे मोर वर्षा ऋतुके बच्चोंकी भाँति नाच रहे हैं।

चिक्तत चातक ! तुम गरममें वनप्रान्तके भीतर सुखे वृक्षके खोंखलेमें रहनेका जो आग्रह दिखा रहे हो, इससे तुम्हारा अस्पन्त अभिमान सूचित हो रहा है। यह अभिमान दाबानल्में जल जानेकी सम्भावनासे दूषित है, अत: तुम्हारे लिये मुखद नहीं हो सकता। भैया! मेरी सल्लह मानो तो कदली-अनके निकत्रवर्ती शीतल हरित तिनकोंको चरो, नहरोंके पानी पीओ और कदली-अनमें विश्राम करो। (मेथसे बरसते हुए जलके सिशा दूसरे किसी जलको नहीं पीऊँगा, इस दुराग्रहको लोड़ दो।)

ओ मयूर ! यह समुद्रकी जलराशिसे भरे हुए पेट-वाळा और आकाशमें ऊपर उटनेकी इच्छावाला जलधर (मेव) नहीं है। दावानळसे जले हुए वनवृक्षोंके खोंखलेके अप्रभागसे प्रकट होनेवाळी धूममालाका मण्डल है, जो इस पर्वतसे अभी-अभी ऊपरको उठा है।

( सर्ग ११८-११९ )

बायु, ताङ्, पलाश, कनेर, कल्पष्टक्ष, वनस्थली और चम्पकवनका वर्णन करते हुए सहचरोंका महाराजसे राजाओंकी मेंट स्वीकार करके उन्हें विभिन्न मण्डलोंकी शासन-च्यवस्था सींपनेके लिये अनुरोध करना तथा विपश्चितोंका अग्निसे वरदान प्राप्त करके दृश्यकी अन्तिम सीमा देखनेके लिये उद्यत होना

सहचर कहते हैं—राजन् ! यहाँ पुष्प-परागोंसे विभूषित नाना प्रकारकी वायु बह रही है, जो केलेकी किल्योंके खच्छ गुच्छको विकसित करनेमें विशेष निपूण है।

यह ताइका पेड़ खम्मेकी तरह सीधा खड़ा है; अतः हसपर किसीका चढ़ना कठिन है। इसीळिये यह किसी याचकको किंचिन्मात्र भी न तो फळ देता है और न पत्ता ही। इसकी यह ऊँची आकृति भी याचकोंकी अभिळाषाको पूर्ण नकर सकनेके कारण रूपहीन ही है—कोमा नहीं पाती है।

राजन् ! जो गुणहीन जड ( बृक्ष अथवा उदारता आदि गुणोंसे रहित मूर्ख) हैं, उनके लिये राग (शृङ्कार) ही शोभावर्द्धक होता है। वह फूला हुआ प्रलाशका पेड़ राग—फुलोंके शृङ्कारसे ही वनमें राजाकी भाँति सुशोभित होता है।

भैया ! आओ, मैंने कुछ और ही समझा था; परंतु यह कनेर है, विकारका ही भाजन है । इसे देख मनमें यह सोचकर विषाद होता है कि कहाँ-से-कहाँ मैं इसके पास आ गया । इसमें सुगन्ध तो नाममात्रको नहीं है । गुणहीन जन्तुकी भाँति इसका अनुसरण करनेसे क्या छाभ होगा ? पृथ्वीनाथ! देखिये, करपहुर्श्नोंके वनकी शीतल छायामें विश्राम करते हुए ये सिद्ध और विद्याधररूप पृथिक बीणा आदि बाबोंके साथ गीत गा रहे हैं। देखिये नः बनमें इस करपहुर्शके एक-एक पत्तेपर देव-सुन्द्रियाँ विश्राम करती, गाती और हाँसती हैं!

उदार बुद्धियाले ! ये सिद्ध, विद्याधर आदि नन्दनवन-में भी बैसा आनन्द नहीं पाते हैं, जैसा कि इन खुद्ध, शान्त, नीरव बनस्थलियोंमें पाते हैं। ये रमणीय और निजन बनस्थलियाँ मुनिके बिरागी चित्तकों और विपर्याक रागी हृदयको संधानस्ट्रपसे आनन्द प्रदान करती हैं।

देखियं, खिले हुए चम्पाके वन जब हवासे हिलते हैं, तब जलते हुए पर्वतोंके समान जान पड़ते हैं। उस अवस्थामें वहाँसे दूर मॅडराते हुए श्रमर और छाये हुए मेश धूममालाके समान प्रतीत होते हैं।

महाराज ! देखिये, क्षार समुद्रके तटका यह भूभाग उपहार हाथमें लेकर आये हुए राजाओंसे भर गया है और उन सक्का कोळाहळ यहाँ व्यात हो गया है, जो बड़ा भळा माळूम होता है |

देव ! पूर्व, पश्चिम, दक्षिण और उत्तरके क्षार सागर-तक इस जम्बूद्वीपमें जो नरेश इस भगंकर युद्धसे जीवित बच गये हैं, उन सबके मस्तक्षर अपने चरण रखनेका अनुप्रह कीजिये तथा मिल-भिन्न जनपदें कि मूभागकी प्रस्थेक दिशामें चिरकालिक रखाके लिये नीतिशाहाके अनुसार क्षमापूर्वक गांग्य व्यक्तियोंको शान्त चित्रसे शासन-व्यवस्थाका अधिकार दीजिये । तस्यश्चात् अन्न-शन्न और अनुपम सेनाओंका बँटवारा कर दीजिये ।

श्रीवसिष्ठजी ऋहते हैं—रघुनन्दन! तदनन्तर उन चारों विपश्चितोंने समुद्रतटकी भूमिपर बैठकर राज्यका यह सारा प्रयोजन (मण्डळकी सीमा बाँघने आदिका कार्य) सिद्ध किया। इतनेमें ही मेबमाळाके समान काळी रात आपी और सब ओर फैंट गयी। तत्पश्चात वे सभी विपश्चित जो दिनका कार्य पूरा कर चुके थे, सोनेके लिये अपनी शय्याओंपर आरूढ हुए । वे नदियोंके प्रवाहकी भाँति बहुत दूर समुद्भतक चले आये थे। इसलिये मन-ही-मन आश्चर्यसे चिकत हो इस प्रकार विचार करने लगे---'यह सब ओर फैली हुई दृश्य-जगतकी शोभा कितनी विस्तृत होगी ? इस जम्बुद्दीपके बाद खारे पानीका समुद्र है। उसके बाद फ्लाइपिकी भूमि है। तत्पश्चात् क्षार समुद्रसे दुगुना बड़ा इक्षरसका समुद्र है । उसके वाद कराद्वीप है। तदनन्तर सराका शागर है। इसी प्रकार क्रमसे सात समद्र और सात द्वीपोंक बाद अन्तमें क्या होगा ? फिर उसके बाद भी क्या होगा ? यह दश्यक्वविणी माया न जाने कितनो वडी और कैसी होगी। इस्तिचे हमलांग भगवान् अभिदेवसे प्रार्थना करें । उनके वरदानसे हम अनायास ही इन सम्प्रण दिशाओंका अन्तिम सीमातक अवजोकन कर सकेंगे। 'ऐसा सोचकर यथा-स्थान बैठे हुए वे सब विपश्चित एक साथ ही भगवान अग्निका आवाहन करने लगे। तब भगवान् अग्निदेव इन चारोंके समञ्ज साकार होकर प्रकट हुए और वोले-'पुत्र ! मुझसे वर माँगो ।'

विषिश्चत् बोले—देव! सुरेश्वर! इम इस पश्चभूतात्मक दृश्यनगत्का अन्त देखना चाहते हैं, जहाँतनः इम देहमे जाना सम्भव हा सके, वहाँतनः इस देहसे, जहाँ यह न जा सके वहाँ मन्त्रके प्रभावसे तंस्कारयुक्त किये गये इसी शरीरसे, नथा जहाँ इस संस्कारयुक्त शरीरकी भी गति न हो सके, वहाँ भगमे जाकर इम दृश्य जगत्का अन्त देखें। जो जिस रूपमें मनसे प्रत्यक्ष होनेयोग्य तथा जाननेयोग्य हो उन सभी पश्चभूतात्मक पदार्थोंका हम दर्शन कर सकें—यह उत्तम वर आप हमें दें। प्रभो ! सिद्ध योगी अपने योगके प्रभावसे जहाँतक जा सकते हों, वहाँतकका मार्ग हम इसी शरीरसे तै करें। जहाँ योगियोंकी भी पहुँच न हो, उस अगम्य दृश्यको हम मनसेही देखें। सिद्ध योगियोंके गम्य मार्गपर चलते समय हमारी मृत्यु न

हो नया जिस मार्गमें देहका रहना सम्मय ही न हो, वहाँ हमारा मन ही यात्रा करें।

श्रीविसष्टजी कहते हैं—रघुनन्दन ! उनके इस प्रकार वर गाँगनेपर 'ऐसा ही होगा' यों कहकर अग्निदेव सहसा एक ही भ्रणमें अदृश्य हो गये, मानो वडवानळरूपसे समुद्रमें जानेके िन्ने उन्हें जन्दी न्नमी रही हो । इस तरह वर देवर अग्निदेव चले गये । तत्पश्चात् रात्रि आयी और कुछ देर ठहरकर वह भी चल्ठी गयी । इसके बाद स्पृदेव आये । साथ ही उन विपश्चितोंके हृदयमें विशाल समुद्रको लाँघनेकी इच्छा भी आयी। (सर्ग १२०-१२१)

# चारों विपश्चितोंका समुद्रमें प्रवेश और प्रत्येक दिशामें उनकी प्रथक्-प्रथक् यात्राका वर्णन

श्रांगिसिष्टची कहते हैं—श्रांगिस ! तत्यश्चात् प्रातःगाल मुख्य-मुख्य मिनायोंके मना करनेपर भी वे चारों
विपश्चित् हर्ग्युर्वक नीतिशास्त्रके अनुसार पृथ्वीके राज्यविमाग
और उनके शासनकी भळीभाँति पूरी व्यवस्था करके दिगन्तके
दर्शनकी अतिशय उत्कण्ठासे भर गये, मानो उनके शरीरपर किसी प्रहका आवेश हो गया हो । उस समय उनका
सारा परिवार रोते हुए मुखसे करुणाजनक कन्दन कर रहा
था । उन चारोंने उन्हें ऐसा करनेसे रोका और खयं आसक्तिशून्य होनेके कारण अभिमान, ईच्यां, छोभ, शत्रुओंके
पराभक्की इच्छा, राज्य, स्त्री एवं पुत्र आदिको स्थानकर वे
यह कहते हुए चळ दिये कि 'हमळोग समुद्रके पार जा
दिगन्तका दर्शन करके अभी क्षणमें छोटे आ रहे हैं।

अम्निदेवकी प्रसन्नतासे प्राप्त मन्त्रकी शक्तिसे पाँचों भूतोंपर विजय प्राप्त करके वे उत्तम सिद्ध हो गये थे। जतः उस समय उन्होंने पैदल ही समुद्रमें प्रवश किया। वे चारों विपश्चित् प्रस्थेक दिशामें समुद्रके भीतर प्रविष्ठ होकर स्थलकी ही भाँति जलमें भी पैरोंसे ही चलने लगे। जलके भीतर भूष्ट्रक्ती भाँति तरङ्गसमूहोंपर पैर रखकर अकेले-ही-अकेले जानेको उद्यत वे चारों विपश्चित् अपनी सेनासे बहुत दूर निकल गये। वे एक-एक पग चलकर जब महासागरके भीतर प्रवेश करने लगे, तब तटपर खड़े हुए उनके सम्बन्धी उन्हें तवतक देखते रहे, जबतक कि वे शरकालके आकाशमें प्रविष्ठ हुए मेध-खण्डोंके समान अदृश्य नहीं हो गये। यद्यपि उन्हें चक्चल गजराजोंके समान उठी हुई तरङ्गमालाओंसे टकराना पड़ता

था, तथापि वे तटपर वने हुए पथरीले परकाटोंके समान अपना धैर्य नहीं छां इते थे । वे चारों विपश्चित् समुद्रकी जलराशिमें आगे बढ़ने लगे । जलके मगर उनके सहचर ( साथी ) थे । वे शौर्यसम्पन्न नाकों और केकड़ोंसे व्याप्त भँवरोंमें चारों ओरसे घिर जाते थे । बीचमें जानेपर बहु-संख्यक मेघोंके समान रूपवाली और व्यक्ताव्यक्त किरण-राशिसे सुशोमित होनेवाली आन्त मुक्तामणियों तथा हुश्तों-की लताके समान दीखनेवाली जलमय तरङ्गोंके जलकण-रूपी फूलोंद्वारा वे पग-पगपर अपने शरीरको विभूषित एवं सशोमित करते जा रहे थे ।

उन चारों विपश्चितोंमेंसे जो पश्चिम दिशाका अन्त देखनेके लिये प्रस्थित हुआ था, बह अपनेको अमर मानने-वाले एक मस्स्येक द्वारा निगल लिया गया । वह मस्स्य मस्स्यावताराचारी भगवान् विष्णुके कुलमें उत्पन्न हुआ था और उसका वेग झेलमकी प्रखर धारमें बहनेवाली नौकाके समान तीव्रथा। किंतु उस मस्स्यके लिये उस राजाको पचाना बड़ा कठिन काम था। इसल्यिये श्लीरसागरमें पहुँचकर उसने उसे उगल दिया; तब बह श्लीरसागरको लाँककर दूर दिगन्तमें चला गया।

दक्षिण दिशाका अन्त देखनेके लिये चळा हुआ विपश्चित् जब इश्चरसके समुद्रमें पहुँचा, तव उसके तटक्तीं यक्षनगरमें निवास करनेवाली एक यक्षिणीने, जो वशीकरण विद्यामें अत्यन्त निपुण थी, उसे देखा । देखकर अपने विद्याके बळसे आकृष्ट करके उसे अपना प्रेमी बना लिया।

पूर्व दिशाकी चरम सीमा देखनेके लिये आगे बड़ा हुआ विपश्चित् जब गङ्गाजीके मुहानेपर पहुँचा, तब उसने एक मगरपर आक्रमण किया, जो उसे निगल जानेके लिये उद्यत था। उसने उस मगरको गङ्गामें खीँचकर चीर डाला, तब गङ्गाने विपश्चित्को पीछे छौटाकर कान्यकुळा नगरमें लोड दिया।

उत्तर दिशाका अन्त देखनेके लिये चले हुए विपिधत्ने उत्तर कुरुदेशमें श्रीउमा-महेश्वरकी आराधना करके अणिमा आदि सिद्धियोंको प्राप्त कर लिया । उस सिद्धिके कारण दिगन्तमें मरणका भय उसे बाधा नहीं पहुँचाता था । मार्गमें कितने ही मगर और जल्हस्ती उसे निगल्ते और उगल्ते गये, किंतु उस सिद्धिके प्रभावसे ही उसके शरीरको कोई क्षति नहीं पहुँची । वह बहुतसे द्वीप-द्वीपान्तरों और कुल्पर्वतोंको लाँवता हुआ आगे बढ़ गया ।

पश्चिम दिशामें गये हुए विपश्चित्को, जिसकी अङ्ग-कान्ति कुशके ही समान थी, कुशद्वीपमें पश्चिराज गरुइने अपनी पीठपर विद्य लिया और बड़े वेगसे अनेक समुद्रोंके पार पहुँचा दिया।

पूर्व दिशावाळा विपश्चित् कान्यकुळ्ज देशसे चळकर जब क्रीब्रद्वीपके एक पर्वतपर गया, तव वहाँ वनके भीतर रहनेवाळा कोई राक्षस उसे निगळ गया । परंतु उस राजाने राक्षसकी ॲंतिइयोंको काटकर उसके वक्षःस्थळको विदीर्ण कर दिया ।

दक्षिण दिशाकी ओर गया हुआ त्रिपश्चित् दक्षके शापसे क्षणभरमें यक्ष हो गया । फिर सौ वर्षेकि बाद शाकद्वीपमें उसे उस शापसे छुटकारा मिळा । उत्तर दिशाका यात्री विपश्चित् छोटे-वड़े नदी-नाले और समुद्रोंको बड़े वेगसे लाँघता हुआ सादिष्ट जलवाले महासागरके उस पार सुप्रसिद्ध सुवर्णमयी भूमिमें जा पहुँचा, किंतु वहाँ एक सिद्धके शापसे शिला हो गया । तदनन्तर सौ वर्षके बाद अग्निदेवके अनुप्रहसे उस सिद्धने विपश्चित्को शापसे मुक्त कर दिया । इससे वह बहुत प्रसन्न हुआ ।

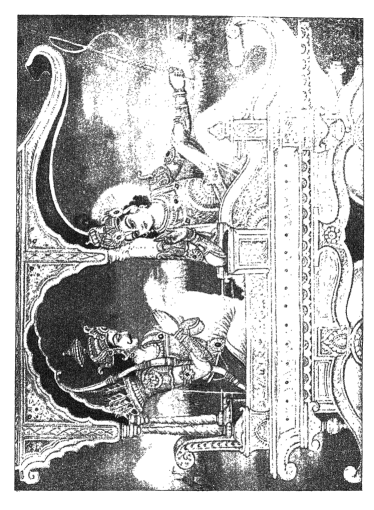
पूर्वका यात्री विपहिचत् आठ वर्षोतक नारियछके वृक्षोंसे भरे हुए एक देशके निवासियोंका राजा होकर रहा। वह बड़ा धर्मात्मा था । इसछिये उसे वहाँ अपने पूर्व-जन्मकी स्मृति हो आयी । वह नारियछके फछोंसे जीवन-निर्वाह करने छणा । मेरु पर्वतके उत्तर एक कल्पवृक्षका वन था, जिसमें एक अप्सराके साथ उसने दस वर्षोतक निवास किया ।

पश्चिम जानेवाळ विपित्त्वत् पश्चियोंपर विश्वास जमाने— उन्हें वरामें कर लेनेकी विद्याक्ता मर्मन्न था (अतएव पहले गरुइने उसे पीठपर विठाकर समुद्रके पार पहुँचा दिया था ) । फिर वह शाल्मिल्डीपके सुविख्यात सेमञ्के वृक्षपर एक मादा पश्चीके घोंसलेमें उसके साथ कीड़ा करता हुआ कई वर्पोतक रहा। फिर कोमल् ळता-ब्रह्मिरोंसे अलंकृत मन्दराचल्पर मन्दार वृक्षोंके निकुक्ष-भवनमें मन्दरी नामवाली एक किन्नरीने विपश्चित्की एक दिन सेवा की।

तत्पश्चात् पूर्व दिशाके विपश्चित्ने क्षीरसागर-तटवर्ती वनके भीतर कल्पवृश्चोंकी वनश्रेणियोंमं नन्दनवनकी देवियों— अप्सराओंके साथ कामासक्त होकर सत्तर वर्ष व्यतीत किये। (सर्ग १२२-१२३)

# विपश्चितोंके विहारका तथा जीवन्छक्तोंकी सर्वात्मरूप स्थितिका वर्णन

श्रीरामजीने पूछा—नहसन् ! जब वे सभी विपश्चित् ही था, तब शरीर एक होते हुए उनकी इच्छाएँ विभिन्न एक चैतन्यमय थे और उन सबका शरीर भी एक कैसे हो गर्यी !





श्रीवसिष्टजीने कहा--राधवेन्द्र ! जैसे खप्नावस्थामें चित्त खयं अपनेमें ही खप्न-दृष्ट पदार्थों के रूपमें नाना प्रकारका हो जाता है, उसी तरह एक चैतन्य घनाकारा सर्वव्यापी अखण्ड होते हुए भी मायावश भिन्न-सा बन जाता है। इसिंटिये जिस विपश्चित्के समक्ष जो वस्तु आयी, वह उसीमें तन्मयताको प्राप्त होकर उसीके वशमें हो गया । एक देशमें स्थित रहते हुए भी योगी सर्वत्र व्याप्त होकर तीनों कालोंमें सब काम करते और सब पदार्थीका अनुभव करते हैं। दसों दिशाओं में स्थित वे विपश्चित यद्यपि वास्तवमें एक चैतन्यम्य थे, तथापि उन्होंने अज्ञानवश वैसा ही व्यवहार किया, जिससे उन्हें सुख-दु:ख आदिकी प्राप्ति हुई । जिसके परिणामखरूप उन्होंने भूमिपर शयन किया, द्वीप-द्वीपान्तरोंमें सुख-दु:खका उपभोग किया, वन-श्रेणियोंमें विहार किया, मरुखलोंकी यात्रा की, पर्वतमाळाओंमें निवास किया, सागर-कुक्षियोंमें भ्रमण किया, अनेक द्वीपोंमें विश्राम किया, मैघमालाओंसे आच्छादित पर्वतशिखरोंपर गृप्तरूपसे वास किया। सागरमाळाओंमें जन्म धारण किया तथा आँधियोंमें, जलतरङ्गोंमं, पर्वतों और समुद्रोंके तटोंपर एवं नगरोंमं विविध कीडाएँ कीं।

श्रीरामजीने पृद्धा—भगवन् ! एक देशमें स्थित रहते हुए भी योगीछोग चारों ओर व्याप्त होकर तीनों कार्छोमें सम्पूर्ण कार्य कैसे करते हैं !

श्रीविसिष्टजीने कहा—श्रीराम ! इस जगत्से अञ्चानियोंकी दृष्टिमं जो स्थूल वस्तु है, उससे हम ज्ञानियोंका कोई प्रयोजन नहीं है; किंतु ज्ञानियोंकी दृष्टिसे जो चिन्मात्र वस्तु है, उसका वर्णन करता हूँ; प्रुनो । तत्त्वज्ञोंकी दृष्टिसे चिन्मात्र सत्तासामान्यके अतिरिक्त दूसरी कोई वस्तु है ही नहीं | दृश्यके अस्यन्ताभावका ज्ञान होनेपर सृष्टि और प्रलयकी दृष्टिका विनाहा होनेके पश्चात् चिन्मात्र सत्तासामान्यमें निरन्तर विश्वामको प्राप्त हुए सर्वेश्वरका यहाँ सर्वदा सर्वत्व और

सर्वात्मत्व ही वर्तमान है। ऐसी दशामें भछा बताओ तो सही, कीन कैसे कहाँ कव और क्योंकर उसका निरोध कर सकता है! वह सर्वव्यापी सर्वाचा जब जहाँ जिस रूपमें प्रकट होना चाहता है, तव वहाँ उसी रूपमें प्रकट हो जाता है; क्योंकि उस सर्वाचामें कीन-सी बस्तु नहीं है! तुम ऐसा समझो कि अतीत, वर्तमान और भविष्य, स्थूळ-सुक्स, दूर-निकट तथा निमेष और कल्प आदि जितनी वस्तुएँ हैं, वे सब-की-सब अपने खरूपका त्याग किये विना ही सत्तासामान्य-खरूप सर्वात्मामें सर्वदा ही वर्तमान हैं। किंतु वास्तवमें मायासे उद्धासको प्राप्त हुआ यह दश्य-प्रपन्च न उत्पन हुआ है और न निरुद्ध हुआ है; बल्कि ज्यों-का-त्यों स्थित है।

महाबाहु श्रीराम ! वे विपश्चित् पूर्णतया प्रबुद्ध नहीं थे, बल्कि बोधदृष्टि तथा अबोधदृष्टिके मध्यमें वे दोलायमान-से स्थित थे । उन अर्थप्रबद्ध विपश्चितोंमें चारों ओरसे नित्य मोक्ष तथा बन्धनके छक्षण दृष्टिगोचर होते थे । उस पूर्वोक्त संशयप्रस्त धारणासे युक्त होनेके कारण वे विपश्चित् परब्रह्म-प्राप्त योगी न थे, किंतु धारणासे प्राप्त हुए सिद्धिवाले धारणा-योगी थे । राजीवळोचन राम ! जिन्हें परम ज्ञानकी प्राप्ति हो गयी है तथा जिनमें अविद्याका लेशमात्र भी नहीं है, वे विपश्चित यदि ऐसे ज्ञानयोगी होते तो क्या वे अविद्याकी ओर दृष्टिपात करते ! वे तो अग्निदेवके वरदानसे सिद्धिप्राप्त धारणा-योगी थे। उनमें अविद्या वर्तमान थी, इसी कारण वे आत्मविचारहीन थे । जीवनमुक्तींका भी शरीर देहधर्मसे युक्त रहता है; किंतु उस शरीरके भीतर जो उनका चित्त है वह अचल ही रहता है अर्थात् उसमें देहधर्म नहीं व्याप्त होते । अतः जीवनमक्त पुरुषके शरीरको चाहे दुकड़े-दुकड़े करके काट डाळा जाय अथवा उसे राजसिंहासनपर बैठाया जाय-इस प्रकारकी रोने और हँसनेकी दोनों अवस्थाओंमें उसे न तो कुछ दु:खका अनुभव होता है और न मुखका ही।

#### शेष दो विपश्चितोंके इत्तान्तका वर्णन तथा सगरूपमें श्रीरामचन्द्रजीको प्राप्त हुए एक विपश्चितका राजसभामें लाया जाना

श्रीरामजीने पूछा—मुनिश्रेष्ठ ! अब यह बतलाइये कि एक निपश्चित् तो भगवत्क्रपासे मुक्त हो गया और दूसरा अभीतक अविद्यामें भ्रमण कर रहा है । शेष चन्द्रलोक और शाल्मलिद्वीपमें निरुद्ध हुए उन दोनों विपश्चितोंकी फिर क्या दशा हुई !

श्रीविसिष्ठजीने कहा—स्युनन्दन ! उन दोनों विपश्चितोंमेंसे एक चिरकाळसे अभ्यस्त हुई वासनाओंके बशीभृत होकर अनेक प्रकारके शरीगेंसे द्वीप-द्वीपान्तरोंमें भ्रमण करता हुआ उत्तर-दिग्वर्ती विपश्चित्की ही गतिको प्राप्त हुआ । उसीकी तरह परमाकाशक्ष्मी खोखलेमें क्रमशः ब्रह्माण्डके आवरणोंका परित्याग करके लाखों सृष्टियोंको देखता हुआ वह आज भी उसी तरह स्थित है । उन दोनोंमेंसे जो दूसरा था, उसकी चन्द्रमाके निकट अपने शरीरको रखकर अभ्यास करनेके कारण चन्द्रमुगमें पूर्णतया आसक्ति हो गयी, जिससे वह प्रतिमास चन्द्रमाके साथ भ्रमण करनेवाळी देहोंसे युक्त हो गया । तरपश्चात् उनका परित्याग करके वह पर्वतपर मृगरूपमें स्थित है ।

श्रीरामजीने पूछा—श्रह्मन् ! चारों विपश्चितोंकी एक ही वासना थी, फिर वह उत्तम-अधम फल प्रदान करनेवाली भिन्न-भिन्न कैसे हो गयी १

श्रीचित्रष्ठजीने कहा—रखुवीर ! प्राणीकी भर्छाभाँति क्षम्यस्त हुई वासना देश, काळ और क्रियाके वशसे क्षेमळ और अत्यन्त परिपाक्ष्मश्च दृइमूळ होती है। इनमें जो क्षोमळ है, वह अन्यरूपताको प्राप्त होती है, किंतु जो बद्धमूळ है, उसमें शीघ्र अन्यरूपता नहीं होती। देश, काळ और क्रिया आदिकी जो एकता है, वही वासनाकी एकता है। उन दोनोमें मिन्नता आ जानेपर जो बळवती होती है। इस प्रकार वे

निपश्चित् एक साथ उत्पन्न होकर शरीर-भेदसे चार रूपों-में हो गये। उनमेंसे आदिके दोको तो अनिचाने आकृष्ट कर लिया, एक वासनाके वशीभूत होकर मृग बन गया और एककी मुक्ति हो गयी।

श्रीराम ! इस प्रकार उन विपश्चितोंका सारा वृत्तान्त मेंने स्पष्टरूपसे तुम्हें कह सुनाया । यह अविद्या कारण-ब्रह्मकी भौति अनन्त ही है; क्योंकि वह तस्खरूप ही है । यों वे अज्ञानी विपश्चित् उस ब्रह्माण्ड-मण्डपके अंदर भटकते रहे, परंतु उन्हें अविद्याका ओर-छोर नहीं मिळा । यह अनन्तरूपा अविद्या ब्रह्मरूप ही है; क्योंकि वह ब्रह्मभयी है । इसीळिये जवतक इसका यथार्थ ज्ञान नहीं हो जाता, तभीतक इसकी सत्ता है; तत्त्वज्ञान हो जानेपर तो इसका अस्तित्व ही मिट जाता है । इसी कारण वे विपश्चित् परब्रह्माकारामें अस्यन्त दूर पहुँचकर अविद्याह्मरा कल्पित कतिपय अन्य संसार-रूपोंमें भटकते रहे । उनमेंसे एक मुक्त हो गया, एक मृग बन गया । शेष दो अपने प्राक्तन प्रवळ संस्कारके वशीभृत होकर आज भी कहीं भटक रहे हैं ।

श्रीरामजीने पूछा— मुनिवर ! यह तो आपने हमारे छिये महान् आश्र्यर्जनक इत्तान्त सुनाया है । मेरे ऊपर आपकी विशेष अनुकस्या है । अच्छा, अब यह बतलानेकी छुपा कीजिये कि वे विपश्चित् जिन लोकोंसे उत्पन्न हुए थे, वे यहाँसे कितनी दूर हैं और वे कितनी दूरीपर कैसे लोकोंमें भ्रमण कर रहे हैं !

श्रीचित्रधाने कहा —श्रीराम ! वे दोनों विपश्चित् जिन छोन्नोंमें स्थित हैं, वे छोन्न प्रयत्नपूर्वन विचार करनेपर भी मेरी बुद्धिक विषय नहीं हुए । हाँ, मृग-योनिको प्राप्त हुआ तीसरा विपश्चित् जिस छोन्नमें स्थित है, वह संसार सम्भवतः हमारी बुद्धिमें है । वह विपश्चित्, जिसकी बुद्धि तवतकके संसार-अमणसे खिन्न नहीं हुई थी, भ्रान्तिवश बहुत-से छोकोंमें भ्रमण करके उस ब्रह्माण्डमें किसी पर्वतकी कत्दरामें मृगयोनिमें उत्पन्न हुआ।

श्रीरामजीने पूछा—प्रक्षन् ! यदि ऐसी बात है तो यह बतलाइये कि वह किस दिशामें, किस मण्डलमें, किस पर्वतपर, किस बनमें मृगरूपसे स्थित है ? वहाँ वह क्या करता है ? शस्यश्यामला भूभिमें निशास करता हुआ कैसे दूब चरता है ? बुद्धापेके समान शिथिल झानवाला वह अपने उस उन्कृष्ट विपश्चित्-जन्मका कब समरण करेगा ?

श्रीविसष्टजीने कहा—च्छुनन्दन ! त्रिगतराजने जिस क्रीडामृगको तुम्हें भेंटरूपमें प्रदान किया है और जो तुम्हारे क्रीडामृगागार ( अजायत्रवर )में विद्यान है, उसीको तुम वह विपश्चित् समझो । तत्र श्रीरछुनाथजीकी आज्ञासे वालकोंद्वारा लाया गया वह मनोहर मृग उस विशाल राजसभामें प्रविष्ट हुआ । फिर तो सभी सभासद्

श्रीवासिष्ठजीके ध्यानसे उत्पन्न हुई अग्निमें मुगके प्रवेशका तथा उसके विपश्चित्-रेहकी प्राप्तिका वर्णन श्रीवालमीकिजी कहते हैं—भरदाज ! तदनन्तर जलसे विविधर्वक आचमन करके इन्धनरहित ज्वाला-

श्रीवाल्मीकिजी कहते हैं—भरद्वाज ! तदनन्तर श्रीरामने वसिष्ठजीसे पूछा—'मुने ! किस उपायद्वारा प्राक्तन विपश्चित्-देहकी प्राप्ति होकर इस विपश्चित्के दुःख-का अन्त होगा ?'

श्रीविसष्टजीने कहा—सम्भद्ध ! जैसे आगमें डाल देनेसे सुवर्ण अपने निर्मेल रूपको प्राप्त हो जाता है, उसी प्रकार इस विपश्चित्तके लिये भी अग्नि ही शरण है । उसमें प्रवेश करनेसे यह मृग अपने पूर्व विपश्चित्-देहको प्राप्त हो जायगा । यह सब मैं अभी करता हूँ और तुमलोगोंको कौतुक दिखलाता हूँ । यह मृग अभी तुमलोगोंके सामने आगमें प्रवेश करेगा ।

टकटकी लगाकर उसकी ओर देखने लगे। वह शरीरसे तगड़ा था और उसका चेहरा भी प्रसन्न था। वह अपने शरीरकी चित्तियोंसे तारारूपी विन्दुओंसे युक्त आकाशकी विडम्बना कर रहा था, नील कपलरूपी नेत्रोंको वारंबार गिरानेसे सुन्दरी नायिकाओंके चञ्चल कटाक्षोंका तिरस्कार कर रहा था । उसके दर्शनके लिये ळाळायित हुई सभाका अनादर करनेवाले अपने मनोऽभिराम चिकत कराश्चोंसे खम्भोंमें जड़ी हुई मरकतमणिकी नीली कान्तिको तृण समझकर उसे खानेकी इच्छासे वह चञ्चलतापूर्वक इधर-उधर दौड़ लगा रहा था. क्षणभरमें अपने कान, नेत्र और गर्दनको ऊपर उठा लेता और फिर तुरंत ही नीचे कर लेता-यों अपनी चपलतासे सभासदोंको कौत्रहलमं डाल रहा था। इस प्रकार राजा, मूनि और मन्त्रियोंसहित सभी लोग उस मृगको देखकर 'भगवान्की माया अनन्त है' यों कहते हुए बहुत देरतक आश्चर्यमें डूबे रहे । ( सर्ग १२९ ) 

पुञ्जलस्प अग्निका च्यान किया । उनके च्यान करते ही समाके मध्यमागसे अग्निकी लग्टें लग्न्याने लगीं । उन व्यालाओंका आकार शङ्गारसे रहित था, उनमें इन्यनका भी सम्पर्क नहीं था; धूम और कज्जलका तो नाम-निशान नहीं था । वे निर्मल व्यालाएँ धक्-चक् करके ध्रधक रही थीं । उनकी परम मनोहर कान्ति फैल रही थीं और वे सर्ण-मन्दिर-सी सुन्दर लग रही थीं । खिले हुए पलाशका-सा तो उनका आकार था और वे संच्याकालीन मेचकी-सी रंगवाली प्रकट हुई थीं । उस व्यालसमृहको देखकर समासद्गण तो दूर हट गये थे, परंतु पूर्वजन्मके भिक्तिमावसे आदरसहित देखते हुए उस मृगको उनके दर्शनसे परम हर्ष हुआ । उस अग्निका अवलोकन करनेसे उस मृगका पाप धीण हो गया और उस अग्निका

प्रवेश करनेके लिये उसकी इच्छा जाग्रत् हो उठी । फिर तो वह तुरंत ही सिंहकी तरह उद्यक्कर दूरतक पीछे हट गया । इसी बीचमें मुनिश्रेष्ठ वसिष्ठजी ध्यानमम् होकर विचार करने लगे और अपने दृष्टिपातोंसे मृगका पाप नष्ट करते हुए अग्निदेवसे यों बोले—

•एश्वर्यशालं ह्य्यवाहन ! इस मनाहर सुगकी पूर्वजनमकी मिक्तका स्मरण करके इसपर छपा कीजिये और इसे विपश्चित् बना दीजिये ।' राजसमामें वसिष्ठ-मुनिके यों कहनेपर वह मुग दूरसे दौड़कर उसी प्रकार अग्निमें प्रवेश कर गया, जैसे वेगपूर्वक छोड़ा गया बाण अपने छक्ष्यमें प्रविष्ठ हो जाता है । उस ज्वालासमहमें प्रविष्ठ हुए उस सुगका शरीर दर्पणमें प्रतिविम्बकी मौति संध्याकालीन मेघमें विश्वान्त हुआ-सा स्पष्ट दीख रहा था । तदनन्तर समासदोंके देखते-देखते ही वह मृग ज्वालाओंके बीचमें मनुष्यके रूपको प्राप्त हो गया । ज्वालाओंके अंदर वह पुण्याकृति पुरुष दिखायी पड़ा । वह स्वर्ण-सा कान्तिमान् था । उसके अङ्ग-प्रत्यङ्ग कमनीय थे, जिनसे वह बड़ा ही सुन्दर लग रहा था ।

तदुपरान्त वह ज्वाल-पुञ्ज बायुके ब्रोंकेसे बुझे हुए दीपकके समान उस सभाके मध्यसे ऐसे अदृश्य हुआ, जैसे आकारासे सायंकालके मेव विलीन हो जाते हैं। फिर तो वहाँ देवाल्यकी दीवालोंके ट्रूट जानेपर उसके मध्य स्थित देव-प्रतिभाके समान तथा परदेके अंदरसे बाहर निकले हुए नटकी तरह केवल वह पुरुष ही खड़ा रह गया। वह परम शान्त था। उसके गलेमें रहाक्षकी माला शोभा पा रही थी, कंधेपर खर्णमय यह्नोपनीत लटक रहा था और शरीर अग्नितापसे निर्मल हुए वर्लोसे आच्छादित था। इस प्रकार वह तुरत ही उदित हुए चन्द्रमाके समान मला लग रहा था। स्पर्वकी प्रभा-सरीखा वह परमोख्ड आभासे युक्त था। उसके शरीरकी कान्ति देखकर सभासदोंके प्रखसे बरवस निकल पड़ा— अहो। कैसी अद्धत भा ( शोभा ) है! इसलिये वह

'भास' नामसे विख्यात हुआ | तत्पश्चात् वह भास वहीं ध्यानमग्र होकर बैठ गया और मन-ही-मन अपने पूर्वजन्मींके सम्पूर्ण बचान्तींका स्मरण करने लगा । उस समय सारे सभासद् आश्चर्यचिकत होकर चुपचाप बैठे थे। तवतक भास दो ही घड़ीमें अपने सम्पूर्ण वृत्तान्तोंका स्मरण करके उन पूर्वजन्मोंकी स्मृतिसे छौट आया और उसका ध्यान भङ्ग हो गया । उसने उठकर क्रमशः सारी समापर दृष्टिपात किया । फिर हुर्पपूर्वक वसिष्ठजीके निकट जाकर उन्हें प्रणाम किया और यों कहने लगा---'ब्रह्मन् ! आप ज्ञान-सर्यरूपी प्राण प्रदान करनेवाले हैं। आपको मेरा प्रणाम है। तब विसप्रजी भी उसके सिरपर हाथ फेरते हुए यों वोले—'राजन् ! चिरकालके बाद आज तुम्हारी अविद्याका सर्वथा विनाश हो जाय ।' तदनन्तर जब वह 'श्रीरामजीकी जय हो' यों कहता इआ उनके चरणोंमें प्रणाम कर रहा था। उसी समय राजा दशरथ अपने आसनने कुछ उठकर उससे हँसते हुए-से बोले ।

श्रीदशरथजीने कहा—भो राजन् ! आपका खागत है । आप अनेक जन्मरूपी संसारमें भ्रमण करनेसे थक गये हैं । अतः आइये, यहाँ इस आसनपर विराजिये और विश्राम कीजिये ।

श्रीवालमीकिजी कहते हैं— भरद्वाज ! महाराज दशरथके यों कहनेपर वह भास नामक विपश्चित् विक्वामित्र आदि सभी मुनियोंको प्रणाम करके आसनपर बैठ गया।

तय श्रीदशरथजी योले—अहो ! खेद है, जैसे जङ्गली हाथी आलानमें बँधे रहनेके कारण दुःख मोगता है, उसी तरह इस विपश्चित्ने भी चिरकालतक अविद्याके वशीभूत होकर दुःखका अनुभव किया है। अहो ! अझानसे उत्पन्न हुई दुईष्टिकी कैसी विषम गति है! यह आकाशमें ही अनेक सृष्टियोंके आडम्बर-अमका

दर्शन कराती है। यह कम आश्चर्यका त्रिपय नहीं है, जो सर्वद्यापक आत्मामें ये कितने संसार फैले हुए हैं, जिनमें यह त्रिपश्चित् चिरकालतक भ्रमण करता रहा। अहो ! अपने खभावरूप विभवसे सम्पन्न इस चेतन आत्माके संकल्पकी, जो वस्तुत: सून्य है, कैसी अद्भुत महिमा है। यह सून्य होते हुए भी प्रमास्मधनरूपी आकाशके

अंदर इस प्रकारके अनेकों जगत्के रूपमें प्रतीन होना है।

तद्दनन्तर श्रीविस्थानित्रजीकेद्वारा पूछे जानेपर निपश्चित् भासने अपने देखें हुए त्रिभिन्न दहयों, स्थानों, ळोकों तथा प्राणियोंका विस्तारपूर्वक वर्गन किया ।

( सर्ग १३०-१३५)

#### प्राणियोंकी उत्पत्तिके दो भेद, मच्छरके मृगगोनिसे छूटकर व्याधरूपसे उत्पद्म हानेपर उसे एक मुनिका ज्ञानोपदेश

उपर्युक्त प्रसङ्गमें ही विपश्चित् भासने आकाशसे एक विशाल शवके गिरनेकी कथा सुनायी । तदनन्तर अग्निदेवके साथ हुए अपने संवादकी चर्चा करते हुए भासने कहा कि मेरे पूळनेपर अग्निदेवताने शवका आदिसे अन्ततक पूरा वृत्तान्त मुझे सुनाया और यह कहा कि 'वह शव मच्छरकी योनिको प्राप्त हुआ था । उस अतिक्षुद्र शरीर-बाले स्वेदज मच्छरकी आयु केवल दो ही दिनोंकी हुई । उसका शरीर इतना हल्का था कि वह फूँक मारनेसे ही उड़ जाता था ।' इस बातको सुनकर श्रीरामचन्द्रजीके मनमें जिज्ञासा उत्पन्न हुई, तब उन्होंने श्रीवसिष्ठजीसे पूछा ।

श्रीरामजीने पूछा—प्रभावशाळी गुरुदेव ! इस जगत्में क्या समस्त प्राणियोंकी उत्पत्ति योनिसे ही होती है अथवा अन्य किसी प्रकारसे भी सम्भव है ?

श्रीवसिष्ठजीनं कहा—रचुनन्दन ! ब्रह्मासे लेकर तृणपर्यन्त समस्त प्राणियोंकी उत्पत्ति दो प्रकारसे होती है—एक ब्रह्ममय और दूसरी भ्रान्तिज । उन दोनोंका वर्णन करता हूँ, सुनो । पूर्वजन्मके अनुभवसे ब्रह्ममूळ हुए शरीरतादाल्यके भ्रमवश प्राणियोंकी जो उत्पत्ति होती है, वह भ्रान्तिज कही जाती है; क्योंकि वह दश्यके सङ्गसे होती है । नित्यमुक्त ब्रह्माको कभी भी जगद्भानित तो होती नहीं, फिर भी वह स्रष्टिके आदिमें चतुर्विंच जीवक्ष्पसे जो खयं अपने संकल्पसे उत्पन्न होता

है, उसका वह जन्म ब्रह्मम्य कहा जाता है। वह योनिज नहीं होता। श्रीराम! उस मच्छरने जगद्भान्ति-वश जन्म धारण किया था। वह ब्रह्म-विवर्तसे नहीं उत्पन्न हुआ था। अब (अग्निके द्वारा कहा गया) उसका अगला वृत्तान्त विपश्चित्तसे सुनो।

( अग्निने आगे कहा- ) उसने पृथ्वीपर ईखके झुरमुटोंमें हरी-हरी घासोंपर तथा मूँज-कास आदिके अंबारोंमें गूँजते हुए दूसरे मच्छरोंके साथ खयं भी गूँजते एवं कीडा करते हुए अपनी आयुका आधा दिन पूरा-का-पूरा भोग-विलास-में व्यतीत कर दिया। फिर वह बाल-जीलावश अपनी पती मच्छरीके साथ हरी-हरी घासोंके मध्यभागरूपी हिंडोलेमें बहुत देरतक झुला झुलता रहा । झुलेके परिश्रमसे थककर जब वह वहीं कहीं विश्वाम कर रहा था, तबतक हरिणके ख़राप्रकृषी पर्वतके गिरनेसे चकनाचूर हो गया। प्राणत्याग करते समय उसकी दृष्टि हरिणके मुख्यर लगी थी, इसलिये पूर्व भावनाके अनुसार वाह्य और आभ्यन्तर इन्द्रियोंका ग्रहण करके वह मृगयोनिमें पैदा हुआ । वह हरिण वनमें घूम रहा था कि एक व्याधने उसे अपने धनुपद्वारा मार डाला । मरते समय उसकी दृष्टि व्यावके मुखपर पड़ी थी, इस्तिये अगले जन्ममें वह व्याध होकर पैदा हुआ। वह व्याघ अनेक वनोंमें घूमता-घामता किसी मुनिके तपोवनमें जा पहुँचा । वहाँ वह विश्राम कर रहा था कि उसकी मुनिसे भेंट हो गयी । तब मुनि उसे ज्ञानोपदेश करने छगे---

रे व्याध ! त् क्यों श्रममं पड़ा है । इस क्षणमङ्कुर संसारमं अपने दीर्वकाळ्यापी दुःखके ळिये धनुपसे इन मुगोंको क्यों मारता है ! अहिंसा-अभयदान आदि शाखमर्यादाका पाळन क्यों नहीं करता ! अरे पुत्र ! बायुसे टकराये हुए मेधमण्डळमं ळटकते हुए जळकी बूँदकी माँति आयु विनाशी है । भोग बादलोंकी घटाके मध्य कौंधनेवाळी विज्ञळीकी तरह चक्कळ हैं । जवानीके भोग-विळास जळके बेगके समान चपळ हैं । शरीर क्षण-विच्चंसी है; अतः इस संसारसे भयभीत होकर त् विज्ञणकी ही खोज कर !'\*

तव व्याधने पूछा—मुनिराज ! यदि ऐसी बात है तो बताइये कि दु:खका पूर्णतया विनाश करनेके लिये जो न कटोर हो और न कोमल हो—ऐसा कौन-सा व्यवहारकाम हो सकता है ?

मुनिने कहा-—व्याध ! त् इसी सनय वाणोंसहित इस धनुषको सदाके छिये त्याग दे और मुनिके-से आचरणका आश्रय लेकर दु:खरहित हो यहीं निवास कर ।

श्रीविस्थां कहते हैं—रामभद्द ! उक्त मुनिके यों उपदेश देनेपर उसने धनुष और वाणोंका परियाग करके मुनियोंका-सा आचरण अपना िख्या । फिर विना मोंगे जो कुछ मिछ जाता था, उसीपर जीवन-निर्वाह करते हुए वह वहीं रहने छगा । कुछ ही दिनोंमें सारासारकी विवेक-शीछताने उस मौनीके मनमें उसी प्रकार प्रवेश किया, जैसे पुष्प गन्यदारा मनुष्योंके हृदयमें अपना स्थान बना छैता है ।

तदनन्तर व्यायद्वारा किये गये प्रश्नके उत्तरमें मुनिने धारणाके अभ्याससे परकाय-प्रवेशद्वारा देखे गये खप्नका, दो जीवोंके सम्मेबनसे दुगुने विश्वदर्शनका, एकता होनेपर एक विश्वके दीखनेका, विस्तारपूर्वक प्रकथदर्शनका, प्रकथ-सागरके हटने, गाँवमें ब्राह्मणरूपमें स्थिति, दूसरेके शरीरसे बाहर निकलने आदिका वर्णन करनेके पश्चात कहा।

मुनि बोले-व्याध ! सृष्टिकी उत्पत्तिका वस्तुतः कोई कारण नहीं है । अतः उसकी उत्पत्तिका अभाव स्पर है । इसिन्ये सृष्टि शब्द और उसका अर्थ दोनों ही सर्वथा नहीं हैं। ऐसी स्थितिमें कहाँ शरीर है, कहाँ हृदय है, कहाँ खप्त है, कहाँ जल आदि है, कहाँ जान है, कहाँ अज्ञान है और कहाँ जनन-परण आदि है ! वास्तवमें तो वह निर्मल चिन्मात्र ही है, जिसकी अपेश्वा आकाश अत्यन्त सुक्ष्म होते हुए भी उसी प्रकार स्थल लगता है जैसे परमाणुओंके निकट पर्वत । वह चिदाकाश अपने आकाशरूप शरीरके विषयमें खभावतः जो कुछ संकल्प करता है, उससे वह अपनेक्षो जगद्रपसे जानता है। जैसे खप्नमें केवल चेतन जीव ही नगरव्यसे प्रतीत होता है, वास्तवमें वहाँ नगर आदि कुछ भी नहीं है, वैसे ही आत्माकारामें शान्त, अखण्ड, अप्रत्यक्ष चिन्मात्र ही जगद्रपसे भासित होता है । जैसे नेत्रोंमें तिनिर रोग हो जानेसे प्रकाशमय आकाशमें धुआँसा-सा दीख पड़ता है, उसी तरह चिद्रपी दृष्टिमें अज्ञानरूपी तिमिर रोगके कारण जगत्का भान होता है। परंतु वस्तुतः न भान है न अभान, न प्रातिभासिक जगत् है न व्यावहारिक तथा भूताकाश भी नहीं है; बलिक केवल निराकार, अनादि, अनन्त, अद्वितीय चिदाकाश ही है । जिस हेत्से कारणके बिना खप्नमें केवल ख़द्ध द्रष्टा ही भासित होता है, उसी हेतुसे जाप्रतुमें भी कारणका अभाव है और उसमें न द्रष्टा है न दर्शन । जैसे एक काल सृष्टि और प्रलय-दोनों रूपोंमें व्याप्त है अथवा बीज अङ्करसे लेकर पुष्प-फलपर्यन्त सभी अवस्थाओंमें वर्तमान है, उसी प्रकार ब्रह्म सर्वव्यापी है। जो एककी दृष्टिमें महान् दीवालरूप है, वही दूसरेकी

अग्रुविश्विविद्याञ्जपरलीलम्बाग्ड्वनद्वसुरं भ्रोगा मेघवितानमध्यविलसत्सीदामनी चञ्चलाः । लोला यौवनलालना जलरयः कायः क्षणापायवान् पुत्र त्रासमुपेत्य संस्तृतिवद्याज्ञिवीणमन्विष्यताम् ॥ (नि० म० ड० १३६ । ३३ )

दृष्टिमें निर्माण आकाश-सा दीखता है। यह बात स्थिर-खप्त, संकल्प और भ्रम आदि अवस्थाओं ने देखी गयी है। जैसे आद्या एक निर्माण चिदाकाशस्वरूप होकर स्वप्तमं जाप्रतृत्ती तरह प्रतीत होता है, उसी तरह जाप्रत्यय स्वप्तमें भी भासित होता है। दोनों अवस्थाओं ने उसकी जरा-सी भी अन्ययाप्रतिति नहीं होती। अतः व्याप ! समस्त मनोत्यापारका त्याग कर देने सर तुग जैसा रहते हो, बही तुम्हारा निरामय सम्स्प है, तुन वस्तुतः बाहर-भीतर सर्वत्र अनन्त आस्मास्ट्यसे निरन्तर स्थित हो।

ब्रह्मा आरि जो खयंम् अपने-आप उत्पन्न होनेवाले हैं, वे सृष्टिके आदिमें खयं ही प्रकट होते हैं; क्योंकि उनके द्यारीर ज्ञानमात्रखरूप होते हैं। अतः उनके जन्म और कर्म नहीं होते। उनकी दृष्टिमें न संसार है, न हैत है और न कल्पनाएँ हैं। विशुद्ध ज्ञानखरूप शरीरवाले वे सदा सर्वात्मारूपसे स्थित रहते हैं। सृष्टिके आरम्भकाल्में जैसे परब्रह्मखरूप ब्रह्मा आदि प्रकट होते हैं, उसी तरह सैकड़ों-हजारों दूसरे

जीव भी प्रकट होते हैं: किंत जो अज्ञानी हैं, वे अपनेको बहासे मिन जानते हैं । वे असाखिक जीव इस जड दश्यमय देत. प्रचलको सत्य समहाकर ही पहले मत्यको प्राप्त हुए थे । अतः अव उनका कर्मसहित पनः जन्म डिखायी देता है: क्योंकि उन्होंने खयं ही अचेतन देहात्मरूप होकर अवस्तका आश्रय ग्रहण किया है। सर्वात्मरूप चेतनकी निर्मेळता स्वाभाविक है । नित्य ब्रह्म स्व-स्वभावमें ही स्थित है । जिरो वह परमात्म-स्वरूप ज्ञात हो गया है, उसका वह कर्म नष्ट हो जाता है। तब जिसका अस्तित्व ही नहीं है, उसके विनारामें कठिनाई ही कौन-सी है। जवतक पाण्डित्यकी-परमात्मखरूपके ज्ञानकी प्राप्ति नहीं हो जाती, तभीतक माया संसारमयको उत्पन करनेमें समर्थ होती है । पाण्डित्य वहीं है, जिससे पनः इस संसारचक्रमें पतन नहीं होता । इसिटिये विशुद्ध ज्ञानसे भरपुर उस पाण्डित्यकी प्राप्तिके लिये अविराम प्रयत्न करना चाहिये । इसके सित्रा अन्य किसी उपायसे तुम्हारा यह संसार-भय नष्ट नहीं हो सकता ।

( सर्ग १३६-१४२ )

## पाण्डित्यकी प्रशंसा, चित् ही जगत् है—इसका युक्तिपूर्वक समर्थन

मुनि बोले—व्याध ! जो प्रसिधामरूपी गन्तव्य स्थानके मार्गके ब्राता हैं तथा जिन्हें आत्मञ्जानका पूर्णवोध है, ऐसे पण्डित जिस गितिको ग्राप्त होते हैं, उसके सामने इन्द्रका ऐश्वर्य जीर्ण-शीर्ण तृणके समान तुच्छ है । मुझे तो पाताल, भूतल और स्वर्गलोक्सें कहीं भी ऐसा मुख अथवा ऐस्वर्य नहीं दीख रहा है, जो पाण्डित्यसे बढ़कर हो । जैसे ब्रान हो जानेसे मालमें सर्पकी भ्रान्ति तुरंत मिट जाती है, बैसे ही ब्रानीकी दिष्टमें यह अविद्यात्मक दश्य-प्रपद्ध क्षणमात्रमें ब्रह्मरूपमें परिणत हो जाता है । ब्रह्मका जो प्रतिभास है, वही यह जगत् कहा जाता है । इसी कारण ये पृथ्वी आदि पश्चभूत कहाँ हैं और इनका कारण कहाँ है अर्थात्

जगत्की उत्पत्तिमें इन कारणोंकी अपेक्षा नहीं है। जैसे स्वप्तद्रष्टाको स्वप्तमें दीखनेवाले मनुष्योंकी स्थिति काल्पनिक है, वास्तविक नहीं है, उसी तरह जाम्रत्स्वरूप स्वप्तमें दीखनेवाले मनुष्योंकी स्थिति भी पूर्वकामनाके अनुसार कल्पित हैं, यथार्थ नहीं हैं।

व्याय ! जैसे स्वप्तावस्थामें तुम्हारे अन्तः अरणके संकल्पमें नगर दीखता है, वेंसे ही ब्रह्मके संकल्पमें यह सृष्टि वर्तमान है और जैसी कार्यकारणता तुम्हारे स्वप्नकालमें कही गयी है, वैसी ही कार्यकारणता यहाँ भी है । यद्यपि यह सम्पूर्ण जगत् असत् है, तथापि स्वप्नकी तरह इसका अनुभव होता है । यदि 'जगत् नहीं है' यों कहा जाय तो पूर्ण चेतन ही इस रूपमें विकसित होता है । जैसे हमकोगोंका यह जगत् है, वैसे ही आकाशमें अन्य प्राणियोंके लाखों जगत् हैं; परंतु जनकी परस्पर अनुसूति नहीं होती । सरोकर, सागर और कूपमें पृथक्-पृथक् निवास करनेवाले मेहकोंको अपने-अपने निवासस्थानका ही अनुभव रहता है, उन्हें परस्पर एक-दूसरेके दश्यादिका कुछ भी ज्ञान नहीं रहता । जैसे एक ही घरमें सैकड़ों मनुष्योंके सैकड़ों खप्त-गर होते हैं, उसी प्रकार आकाशमें बहुत-से जगत् भासित होते हैं; परंतु अज्ञानियोंके अनुभवमं आनेसे ही उन आकाशीय जगतोंकी सत्ता है और ज्ञानियोंके अनुभवमं विषय न होनेसे वे असत् हैं । जैसे एक घरमें सैकड़ों मनुष्योंके सैकड़ों खप्त-गर विकसित होते हैं और नहीं भी होते, उसी तरह आकाशमें जगत् है और नहीं भी होते, उसी तरह आकाशमें जगत् है और नहीं भी है ।

यह भुवन चिन्मात्रमें स्थित है । 'त्वम्', 'अहम्' आदि रूप जगत् भी चिन्मय है । इस न्यायसे उत्पन्न न होता हुआ भी जगत् परमाणुके अंदरतक चला जाता है अर्थात् अस्यन्त सृक्ष्म हो जाता है । मैं परमाणुक्तप हूँ, अतः समस्त जगत्के आकारमें स्थित हूँ । इसी कारण में सर्वत्र यहाँतक कि परमाणुके अंदर भी विद्यमान हूँ । यह चिदाकाशरूप में चिन्मात्र परमाणु होकर जगद्रपसे जहाँ स्थित रहता हूँ, वहीं तीनों लोकोंको देखता हूँ । मेरे अन्तरात्मामें तीनों लोकोंका जैसा रूप विकसित होता है, वैसा बाहर नहीं होता; क्योंकि कहीं भी किसीने उसे देखा नहीं है । खप्त अथवा जाग्रत्में जव-जव अथवा जहाँ जगत्का जो भान होता है, वह बाह्य एवं आम्यन्तर-सिहत समस्त दृश्य चेतन आत्माका भान ही है । जब खप्तमें प्राणीका विस्तृत जगत् भासित होता है, तव वह चिद्रणुखरूप आत्माका ही भान होता है और वह स्वान-स्थानस्टपसे होता है ।

(सर्ग १४३-१४४)

#### म्रुनिका व्याधके प्रति बहुत-से प्राणियोंको एक साथ मुख-दुःखकी प्राप्तिके निमित्तका निरूपण करना

इस प्रकार खप्न, सुषुप्ति आदिके मेदोंका वर्णन करके मुनिने पुनः कहा—'व्याघ! यद्यपि जाग्रत्, खप्म, सुषुप्ति एवं तुरीय खरूपवाळा आत्मा आकाररहित होकर मी सर्वाकार है, कल्पनाओंसे शून्य होते हुए भी सृष्टिक्सी शरीर धारण करनेवाळा है और शून्यरूप दश्यात्मक चित्शारिस शून्याकाशको व्याप्त करके स्थित है, तथापि यह आकाशात्मक चिन्मात्र अपने शुद्ध चिदाकाशखरूपसे कभी मी तनिक भी मिल्न नहीं है। आकाश, वायु, अग्नि, जळ, पृथ्वी, छोकान्तर और मेघ आदि भूत-भौतिक पदार्थी-सहित यह दश्यजगत् सृष्टिके आदिमें भी कारणका अनुभव न होनेसे केवळ चिदात्मक ही है। वास्तवमें यह नाम-रूपसे रहित और बोधखरूप ही है; क्योंकि अन्ततोगत्वा मनोळय हो जानेपर यह सारा-का-सारा शुद्ध ज्ञानखरूप ब्रह्म ही रह जाता है, कोई अन्य करनु नहीं।

व्याधने पूछा— मुने ! प्रलय आदि सैकड़ों महावृत्तान्तों-से जिसकी अनेकों सृष्टियाँ समात हो चुकी हैं, ऐसे आपका उन-उन लोकोंमें कैसा वृत्तान्त घटित हुआ था, उसका रहस्य बतलाइये।

मुनिने कहा—सदाचारकी स्पृद्धा रखनेवाले साधुखभाव व्याध! सप्तगत किसी प्राणीके ओजमें स्थित होनेपर उस प्राणीके इदयस्थित ओजमें जो अपूर्व वृत्तान्त विटित हुआ, उसे सुनो। उस समय वहाँ मेरा आत्मज्ञान-सम्बन्धी सारा चमकार विस्मृत हो गया और वर्ष-ऋतुरूप काल धीरे-धीरे व्यतीत होने लगा। मेरा आत्म-चिन्तन छूट गया और बुद्धि पुत्र-कलत्र आदिमें अनुरक्त हो गयी। इस प्रकार उस गृहस्थाश्रममें रहते मेरे सोलह वर्ष बीत गये। तदनन्तर किसी समय एक सम्मान्य विद्वान् मुनि अतिथिरूपसे मेरे घर प्रधारे।

वे मननशील तथा अगाध ज्ञानसम्पन्न थे । उनकी तपस्या वड़ी उप्र थी । मैंने उनका मळीमाँति आदर-सत्कार किया । तात! जब वे भोजन करके संतुष्ट हो आसनपर शयन करने छगे, तत्र मैंने जनताके सुख-दु:खके क्रमका विचार करके उनसे यों प्रक्न किया--'भगवन ! चूँकि आप महाज्ञानी हैं। जगतकी सारी गतिविधियाँ आपको विदित हैं। आपमें क्रोध तो लेशमात्र भी नहीं दीखता तथा सखमें आपकी तनिक भी आसक्ति नहीं है। अतः यह बतानेकी कृपा कीजिये कि जैसे शरकालमें फलर्थी पुरुपोंको धान आदिकी प्राप्ति होती है, वसे ही कमीशील जीवोंके अपने शभाश्म कर्मीके फलस्वरूप सुख-दु:ख प्राप्त होते हैं। तो क्या ये सारी प्रजाएँ एक साथ ही अग्रुम कर्म करती हैं, जिनके फलखरूप दुर्भिक्षादि सभी दोप इन्हें एक साथ ही प्राप्त होते हैं ? यदि दुर्भिक्ष एवं अनावृष्टि आदि उपद्रव सबके लिये एक-से ही होते हैं तो इसका क्या रहस्य है तथा किस-किसके दुष्कर्मसमान होते हैं ?' मेरा यह प्रश्न सनकर वे मुनि मेरी ओर देखकर मुसकराये और अमृत-प्रवाहकी तरह सुन्दर एवं प्रशंसनीय वचन वोले।

समागत मुनिने कहा—साथो ! यह तो व्रतलाओ, अन्तःकरणके पूर्णतया विवेकसम्पन्न होनेपर इस दश्यका जो सत् या असत्रूप कारण है, उसे किससे जानते हो । तुम कौन हो और इस जगत्में कहाँ स्थित हो—यों अपने आस्माका पूर्णरूपसे स्मरण करो । में कहाँ हूँ ? यह दश्य क्या है ! क्या सार है ! क्या अतार है ! यह सव खप्तमात्र ही प्रतीत होता है । इसे तुम क्यों नहीं समझते हो ! में तुम्हारे लिये खप्त-पुरुष हूँ और तुम मेरे लिये खप्त-पुरुषके तुल्य हो । यह जगत निराकार अनिर्वचनीय अनादि और कल्पनारहित है । यह चिन्मात्ररूपी काँचकी चमकके समान स्थित है । इस सर्वव्यापक चिन्मात्रका खामाविक रूप ही ऐसा है कि यह जहाँ जैहा समझता है, वहाँ वैसा ही हो जाता है । जब यह वस्तुओंके सकारणवर्की कल्पना करता है, तब सव कुळ सकारण है

और जब अकारणत्वकी कल्पना करता है, तब सभी कुछ अकारण है। साधुपुरुप ! जैसे बहुत-से बृक्षोंपर एक साथ विज्ञिश्री गिरती है, वैसे ही कुछ प्राणियोंके कतिपय दुष्कर्म रहनेपर एक साथ ही दुःख आदिके पहाइ टूट पड़ते हैं। कमोंकी कल्पनासे जीवात्मको अपने कमोंका फल भोगना पड़ता है, परंतु जब बह कमोंकी कल्पनासे उन्मुक्त हो जाता है, तब उसे कर्मकल्का भोग नहीं प्राप्त होता। खप्तमय नगरकी भाँति इस जगत्में सहकारी कारण आदि कोई भी कारण नहीं है। इसिल्ये वह अनादि, चेतन, अजर, मङ्गलमय परब्रह्म ही है। यह खप्तवत् जगद्भम कोई विना कारणके प्रतीत होता है और कोई कारणके साथ । वास्तवमें तो यह विध्या ही है।

महामते ! ये सारी सृष्टियाँ पहलेसे इसी तरह अकारण ही प्रवृत्त होती आ रही हैं। जैसे आकारामें देरतक देखते रहनेसे नेत्रोंके सामने चक्राकार गोले दीखने लगते हैं, वैसे ही जगत्में ये ढेर-की-ढेर सृष्टियाँ चकर काटती रहती हैं । चित-शक्तिने ही अपनेमें 'मैं ही अमुक हूँ' यों जिस-जिस मानात्मक रूपकी खत: कल्पना की, वह आज भी वैसा ही स्थित है। पुन: वही चित् उससे भी उत्कृष्ट दूसरे महान् यत्नसे उसे अन्यथा करनेमें भी समर्थ है । विद्वान-द्वारा जहाँ कारणकी कल्पना की जाती है, वहाँ तो कारणकी सारता रहती है और जहाँ उसकी कल्पना नहीं की जाती, वहाँ कारणहीनता ही है । यह विस्तृत जगत पहले बवंडरकी तरह अतत् ही आमासित हुआ और उस समय जैसा भान हुआ वैसा ही आज भी स्थित है । कुछ लोग अपना शुभ-अशुभ पुण्य-पापरूप कर्म मिला-ज़ळाकर करते हैं, अतः उन्हें उनका फळ भी उसी तरह सम्मिश्रित रूपमें मिलता है।

(सर्ग १४५---१४९)

#### मुनिके उपदेशसे आत्मज्ञानकी प्राप्ति, पूर्वदेहमें गमनकी असमर्थताके विषयमें प्रश्न करनेपर देह आदिके भसा होनेके प्रसंगमें मुनिके आश्रम और दोनों शरीरोंके जलने तथा वायुद्वारा उस अमिके शान्त होनेका वर्णन

मुनिने कहा—व्याथ ! उस समय उन मुनिने इस प्रकारकी युक्तिसे मुझे ऐसा ज्ञानीपदेश किया, जिससे तकाळ ही ज्ञेय-तत्त्व मेरी बुद्धिमें बैठ गया। जिन मुनिने यह चन्द्रोद यके समान मनोहर वचन कहा था, वे ही ये मुनिवर तुम्हारे बगळमें बैठे हैं। (उक्त मुनिको दिखाकर कहा—) उनकी ओर दृष्टिपात करो। ये मूर्तिमान् यज्ञके समान हैं। इन्हें दृश्यके पूर्वीपरका पूर्ण ज्ञान है। ये ही मेरे अज्ञानका विनाश करनेवाळे हैं। यद्यपि मैंने इनसे कहनेके ळिये प्रार्थना नहीं की थी, तथापि इन्होंने ही मुझसे यह वात कही थी।

अग्नि बोले—विपश्चित् ! उन मुनिकी वह बात सुनकर वह व्याध उस सम्य विचारने लगा कि यह खप्तसृष्टि प्रत्यक्ष कॅसे हो गयी । यों सोचकर उसे महान् विस्मय हुआ ।

तव व्याधने कहा.—पुने! भव-तापका अपहरण करने-वाले आपने अभी-अभी जो वात मुझ्से कहीं है, वह तो महान् आङ्चर्यजनक है और मेरे भनमें नहीं बैठ रही है। मुनिवर! स्प्रमें जिनका आपने अपने उपदेशक-रूपसे वर्णन क्षिया था, उन्हींकी जाप्रत्में प्रत्यक्षता बतला रहे हैं और में भी उन्हें प्रत्यक्ष देख रहा हूँ। इसीलिये मैं इसे परम विसम्यक्षी बात मानता हैं।

मुनि बोलं — महाभाग व्याघ ! तदनन्तर यहाँ मेरी कौन-सी विस्तयजनक घटना घटी, उसका में संक्षेपमें वर्णन करता हूँ; धुनो । सहसा उतावळी मत करो । तुम्हारे समीप बैठे हुए इन मुनिवरने उस समय वहाँ मुझे झानोपदेश करनेके लिये वेसा वर्णन किया था और में उन महासाकी उस वाणीसे तुरंत झानसम्पन्न हो गया । तत्यश्चात् उनकी वाणीके प्रभावसे मुझे अपने पहलेके अनादिसिद्ध सन्मात्ररूप निर्मन्न खभावका समरण हो आया,

फिर तो मेरे हृदयमें यह भावना जाग उठी कि मैं ही वह मुनि था । ऐसा घ्यान आते ही प्रचर आश्चर्यवश स्नान किये हुएकी तरह मेरा हृदय आई हो गया। मैं विषय-भोगकी आसक्तिसे इस अत्रस्थाको प्राप्त हो गया हूँ---ठीक उसी तरह जैसे अज्ञानी पथिक मार्गके परिश्रमसे पीड़ित होकर जलके लिये मिथ्यासूत मृगतृष्णा-के पीछे दौड़ता है। अहो ! आरचर्य है, बढते हए इस मिथ्याज्ञानने, जो सर्वार्थशून्य है, मुझे यह किस दशाको पहुँचा दिया। वास्तवमें तो न मैं हुँ, न यह स्त्री है, न यह घर है और न यह भ्रम ही है---यह सब कुछ मिथ्या है, फिर भी सत्त-सा प्रतीत होता है। यह महान आश्चर्य है । अच्छा, अब इस विषयमें मुझे क्या करना चाहिये । मेरे अंदर बन्धनको तोड़ डालनेमें समर्थ जो ब्रह्माकार वृत्तिरूप अङ्कर है, वह भी काट डालने योग्य है, अत: तवतक मैं उसीका परित्याग करता हूँ । यों सोच-त्रिचारकर मैंने वहाँ उन मुनिसे इस प्रकार कहा-म्नीइवर ! मैं अपने आश्रमस्थित मुनि-शरीरका तथा जिस शरीरको देखनेके लिये प्रवृत्त हुआ हूँ, उसका भी निरीक्षण करनेके लिये जाता हूँ।

यह धुनकर वे मुनिवर उस समय टठाकर हँस पढ़ें और मुझसे कहने छमे— 'वे दोनों शरीर अब हैं कहाँ। वे तो अब बहुत दूर चले गये। अथबा बृत्तान्तव ! तुम खयं ही जाओ और उस बृत्तान्तको देखो। वहाँ घटित हुई घटनाको जब तुम ययार्थरूपसे देख छोगे, तब खयं ही जान जाओगे। मुनिके यों कहनेपर मैंने अपने उस प्राक्तम मुनि-शरीरका स्मरण करके वहाँ जानेकी इच्छासे इस खमकल्पित रूपका एरित्याग कर दिया और चिदात्मारूप अपने जीवको प्राणके द्वारमूत पवनसे संयुक्त

कर दिया । चलते समय मैंने उन मुनिसे कहा-'मने ! अपने प्राक्तन शरीरका अवलोकन करके जवतक में लौटता हूँ, तबतक आपको यहीं बैठे रहना चाहिये। यों कहकर में वायमें प्रविष्ट हुआ । तदनन्तर में बड़ी उतावळीके साथ उस वायुरूपी रथपर आरूढ़ होकर पृष्पकी सगन्धकी तरह उस अनन्त आकाशमें जाकर चिरकालतक भ्रमण करता रहा । परंत्र बहुत देरतक भटकते रहनेपर भी मुझे वहाँसे निकलनेके लिये उस प्राणीके गलेका छिद्र आदि कोई मार्ग प्राप्त नहीं हुआ । तब मैंने मुनिके पर्यन्त अपने विस्तृत संसारमण्डलमें चिरकालतक भ्रमण करता रहा, तथापि मुझे वह गलेका छिद्र नहीं प्राप्त हुआ-इसका क्या कारण है ?' मेरे यों प्रश्न करनेपर वे महाशय मुनि बोले--- 'कमलनयन ! तम उस शरीर-वृत्तान्तको ( उपदेश किये गये बिना ही ) खयं अपनी बुद्धिसे कैसे जान गये । यदि योगसे एकाग्र हुई बद्धिके द्वारा तुम खयं ही इसका अवलोकन करते हो तब तो हाथपर रखे द्वए कमलकी तरह तम्हें उसका प्रगीतया ज्ञान है ही । तथापि यदि तुम्हें मेरे मुखसे सुननेकी इच्छा है तो मैं उस यथाघटित वृत्तान्तका पूर्णरूपसे वर्णन करता हूँ, सुनो---

'तुम अपनेको जैसा समझते हो, वैसे व्यथि जीवरूप नहीं हो । तुम तो समस्त प्राणियोंके तपरूपी कमलके लिये सूर्यरूप, कल्याणरूपी कमलोंकी खान और भगवान् श्रीहरिके नामिकमलकी कार्णिका अर्थात् हिरण्यगर्भ हो । वही तुम किसी समय व्यथिभावरूप खम देखनेकी इच्छासे तपस्यामें स्थित होकर उस पुष्ट हुई बुद्धिद्वारा किसी प्राणीके हृदयमें प्रविष्ठ हुए । जिस हृदयमें तुमने प्रवेश किया था, वहाँ पृथ्वी और खर्गलोक जिसका उदर है, उस विस्तृत निल्लोकोको देखा था । इस प्रकार यद्यपि तुम वहाँ बड़ी देरतक खम देखनेमें व्यप्न थे, तथापि तुम्हारे शरीरमें तथा महावनमें सोये हुए उस जीवके शरीरमें, जिसमें तम स्थित थे. आग लग गयी । फिर तो धुएँसे धमिल हुए मेघरूपी वस्त्रोंसे आच्छादित आकाश चँदोवा-सा माद्रम पड़ने लगा । अलातचक्र-सी उड़ती हुई बड़ी-वड़ी चिनगारियाँ सर्यमण्डल एवं चन्द्रमण्डल-सी जान पडने लगीं । उस अग्निने जले हुए मेबोंपर भस्मपूर्ण धुएँके मेब-रूपी कम्बर्लोहारा आकाशको ऐसा आच्छादित कर दिया था मानो वे नीले आकाशदलकी रक्षा कर रहे हों। दूर देशमें स्थित छोगोंने उसे एक जगह स्थिर हुई विजछी-सा देखा । उसकी प्रभासे आकाश पिघले हुए खर्ण-रससे अनुलित फर्रा-सा लग रहा था । उसकी दीतिमती चिनगारियाँ उड-उडकर आकाशमें पहुँच रही थीं, जो ताराओंकी संख्याको दुगुनी वना रही थीं। वह वक्ष:स्थलमें स्थित ज्वालारूपी बालबनिताओंके कटाक्षोंसे आनन्द-प्रदान कर रही थी । उस दावाग्निने, जो प्रल्याग्निके समान भीपण थी तथा वेगपूर्वक रेंगते हुए सर्पकी तरह चारों ओर फैल रही थी, तुम्हारे आश्रमके साथ-साथ तुम्हारे तथा उस प्राणीके शरीरको भी जलाकर भस्म कर दिया ।

व्याधने पूछा—सुने ! वहाँ उस अफ़्रिदाहकी उत्पत्ति-का प्रधान कारण क्या है तथा वह वन और आपके वे शिष्य—सत्र-के-सब एक साथ ही कैसे नष्ट हो गये ?

मुनिने कहा—व्याध ! जैसे संकल्प आदिके विनाश और उदयमें संकल्पकृतिक मनका स्पन्दन ही कारण है, वैसे ही त्रिजगत्का संकल्प करनेवाले विधाताका मनः-स्पन्द ही त्रिजगत् है और वही तुरंत उसके विनाश और उदयका कारण है । चूँकि ब्रह्माका संकल्पनगर ही जगत् है, इसल्यि उनके मनका स्पन्दन ही इस संसारमें प्रजाओंकी उन्नति, क्षय, क्षोभ, वृष्टि और अवृष्टि आदिका कारण है । ब्रह्माका मानसिक संकल्प इस त्रिलोकीका कारण है, अतः यह त्रिलोकी कल्पित है। विद्वानोंकी निर्मल दिप्टिमें चिदाकाशमें चिदाकाशका ही शोमा विकासित होनी है, किंतु जो मूर्ल हैं, उनकी दिष्टिमें

वह जैसी अथवा जिस प्रकारकी भासती है, तन्मयी ही है। वास्तवमें तो वह सत् नहीं है।

समागत मनिने कहा-मुने ! वहाँ उस अग्निने दोनों शरीर, आश्रम, नगर, वे घर और वे वृक्ष आदि सबको सखे तिनकेके समान शीघ्र ही जळाकर राखका हेर बना दिया तथा अत्यन्त दाहके कारण जिसकी बड़ी-बड़ी शिलाएँ फट गयी थीं, ऐसे तुम्हारे उस आश्रममें सोये पडे हुए वे दोनों शरीर भस्म हो गये। इस प्रकार सम्पूर्ण वनको पूर्णग्रूपसे जलाकर वह आग धीरे-धीरे उसी प्रकार शान्त हो गयी, जैसे समुद्रके जलको पीकर अगस्त्यजी शान्त हो गये थे। तत्पश्चात् वह अग्नि अदस्य हो गयी । उस अग्निके अदस्य हो जानेपर वाय उस सम्प्रण भस्मराशिको, जो पहले हवाके लगनेसे उदीत होकर फिरं अत्यन्त शीतल हो गयी थी, पुष्पराशिकी भाँति कण-कण करके उड़ा ले गयी। इससे अत्र पता ही नहीं चलता कि वह आश्रम कहाँ था और वे दोनों शरीर कहाँ चले गये तथा जो पेटीकी तरह बहुत-से लोगोंका निवास-स्थान था, वह नगर जाम्रत्पुरुषके खप्ननगरकी तरह कहाँ विलीन हो गया । इस प्रकार जव तुम्हारे तथा उस प्राणीके शरीरका अभाव हो गया, उस समय तुम खप्तके भ्रमसे प्रस्त थे, परंतु इस समय तुम्हारी संवित् ही स्फ़रित हो रही है । इसिंछिये कहाँ वाहर निकलनेका द्वारभूत

उस प्राणीके गलेका छिद्र और कहाँ तुम्हारा वह विराट आत्मा अर्थात् दोनोंमें महान् अन्तर है: क्योंकि ओजसहित जले हुए उस प्राणीका ओजसहित शरीर भी तो जल गया था। मुने ! इसी कारण तुम्हें वे दोनों शरीर प्राप्त नहीं हुए हैं; क्योंकि इस समय तम, जिसका अन्त नहीं है, ऐसे खप्न-संसाररूपी जाग्रत-अवस्थामें स्थित हो । सुत्रत ! इस प्रकार तुम्हारा यह खप्त ही जाग्रद्भावको प्राप्त हो गया है और हम सब छोग तुम्हारे खप्नपुरुष हो गये हैं। यों तुम हमारे स्वप्नपुरुप हो और हमलोग तुम्हारे स्वमपुरुप हैं, किंतु यह चिदाकाशरूप आत्मा सर्वदा अपने खभावमं ही स्थित है । खप्नपुरुव होते हुए जबसे तुम्हें भैं जामत्-पुरुष हूँ ' ऐसी प्रतीति हुई, तबसे तुम जामत्-पुरुप वनकर पूर्णरूपसे गृहस्थाश्रममें स्थित हो । तात ! इस प्रकार वहाँ जैसी घटना घटी थी, वह सारा प्रसंग मैंने तुम्हें पूर्णस्त्रपसे सुना दिया । अत्र यदि तुम्हें मेरे कथनमें संदेह हो तो तुम खयं ही ध्यानद्वारा इस अनुभूत दश्यको देख सकते हो । इस प्रकार जो आदि और मध्यसे रहित है, जिसका रूप अनन्त है तथा शरीर अपनी विकसन-शक्तिके उत्कर्षसे चञ्चल हो रहा है, ऐसा यह संविद्धन ( ज्ञानखरूप) चिन्मयात्मा ही खयं अपने आपमें अनेक ग्रुमाग्रुम सृष्टियोंके रूपमें आकाशमें फैले हुए सूर्यके सुनहले घामकी तरह त्रिकसित होता है।

(सर्ग १५०-१५१)

#### च्याध और उस मुनिके वार्ताठापके प्रसंगमें जीवन्मुक्त ज्ञानीके स्वरूपका वर्णन तथा अभ्यासकी प्रशंसा

तथा मेरे शरीर आदिका वास्तवमें अस्तित्व न होनेके कारण यह सब आदि-अन्तरहित चिदाकाश ही है। इस-का रूप कर्ता, कर्म और करणसे हीन, क्रमशून्य चिद्वन है। ये घट, पट और अवट आदि चिदाकाशके विकास हैं, अतः ये स्पष्ट आकारवाले कहाँसे हो गये। वस्ततः यह चिन्मात्रका भी विकास नहीं है, बल्कि केवल चिन्मात्राकाश

समागत मुनिने कहा-मुने ! उस प्राणीके शरीर ही है; फिर उसका कैसा और क्या विकास । क्या कहीं आकाशका विकास होता है ? मला, शून्य वस्तु कैसे विकसित होगी। चिन्मात्रका विकास महान् चिद्धनरूप ग्रुद्ध ब्रह्म है । वहीं जगत्की तरह अवभासित हो रहा है। ऐसी दशामें दश्य कहाँ और द्रष्टापन तो फिर आ ही कहाँसे सकता है ? अतः जो कालतः आदि-अन्तरान्य, देशतः आदि-मध्यहीन, वस्तुतः अद्वितीय, कारण, कार्य और तद्धीन प्राणियोंसे परे, सत्तामय, सुवन, रीक और दिगन्तोंके कारण नाना-अनानारूप, अप्रमेय, सर्वव्यापक चेतन है, वहीं सब कुछ है।

मुनि बोलं—ज्याथ ! ऐसा निर्णय करके में इस दृश्यमं स्थित हूँ । मेरा संताप और राग नष्ट हो गया है । में आशङ्का और अहंकारसे शून्य होकर निर्धाणखरूप हो गया हूँ । न मेरा कोई आधार है और न में ही किसीका आधार हूँ । में मान और आश्रयसे रहित होकर अपने चित्-स्वभावमं स्थित हूँ तथा सर्वथा शान्त होकर सृष्टि-रूपसे प्रकट हूँ । में शान्ति-रूगभ कर रहा हूँ, चारों ओरसो निर्धाण-सुखमं निमम्न हूँ और केवल आत्मसुखमं स्थित हूँ । में विधि-निपेश्वसे परे हो गया हूँ । अब मेरे लिये न कुछ बाह्य है न आन्तर । इस प्रकार में यहाँ यथाप्राप्त स्थितिके अनुसार निवास करता हूँ । तुम तो आज सहसा मेरे सामने आ गये हो ।

व्याधने कहा—सुनिवर ! यदि ऐसी वात है तो मैं, आप और ये समस्त देवता आदि सक्के सब परस्पर एक-दूसरेके सत्-असत्-खरूप खप्नपुरुष हो जायँगे।

मुनि बोले— व्याध ! तुम्हारा कथन ठीक है; क्योंकि यह सब-का-सब परस्पर समके समान स्थित है तथा अपनेमें एक-दूसरेका सत्-असत्-सा अनुभव होता है । जिसने दश्यको जैसा समझा है, उसे तदनुकूल ही उसका अनुभव होता है । वह दश्य वस्तु अनेक है और एक भी है । (अज्ञानियोंके लिये अनेक है, किंतु जो तखज्ञानी हैं, उनके लिये ) जाम्रत्-कालमें वह समन्मरके समान तथा पहले न देखे हुए दूर देशमें स्थित दश्यमान नगरके सदश प्रतीतिमात्र ही है; अतः वह न एक है, न सत् है, न असत् है और न सत्-असत् ही है । खुव्यक ! इस प्रकार मैंने तुमसे सब कुछ वर्णन कर दिया । मेरे निरन्तर ज्ञानीपदेश करते रहनेसे तुन

बानसम्पन्न हो गये हो । यों तो तुम खयं ही बानग्रम् हो और सब कुछ जानते हो; अतः तुम्हारी जैसी इच्छा हो, वैसा करो । ग्राइ ! यह ज्ञान अभ्यासद्वारा परिपक्क हुए विना मनके अंदर वैसे ही नहीं प्रवेदा करता, अंसे कमण्डलु आदिके आकारमें परिगत हुए विना काछमें जल नहीं टिक सकता । एकपात्र गुरु और ग्राइके सेवनक्सी अभ्याससे वावमें विश्राम प्राप्त होनेपर जब देत और अद्देतकी दृष्टि शान्त हो जाती है, तब चित्त निर्वाण कहलाता है । जो अभिमान और मोहसे रहित हैं, जिन्होंने सङ्गदोप—आसक्तिपर विजय प्राप्त कर ली है, जो नित्य अभ्यास-ज्ञानमें छीन रहते हैं, जिन्होंने सम्मता हो गर्या हैं तथा जो सुख-दुःखसंज्ञक द्वन्द्वोंसे विमुक्त हैं, ऐसे ज्ञानी पुरुष ही परमात्माके उस अविनाशी परमपदको प्राप्त होते हैं ।\*

यह सुनकर बह अपने व्याध-कर्मका परित्याग करके मुनियोंके साथ रहकर तपस्या करनेको उचत हो गया । फिर तो उसने उन्हीं मुनियोंके साथ उन-उन भावनाओंसे भावित होकर सदा उसी छोकमें निवास करते हुए अनेकों सहस्र वर्षोंतक अत्यन्त घोर तपस्या की । अपने तपः-काळमें ही उसने उन मुनिसे पुनः पूछा—'मुनिवर! मुसे आत्मविधान्ति कव प्राप्त होगी ?' तव मुनिने कहा ।

मुनि चोलं—च्याथ ! मैंने तुम्हें जिस ज्ञानका उपदेश दिया था, वह तुम्हारे हृदयके अंदर मौजूद तो है, किंतु वह पुरानी लक्ष्मड़ीके अंदर स्थित थोड़ी-सी अम्निके समान बल्हीन है, इसलिये जिसे जला डालना उचित है, उस दश्यार वह आक्रमण करनेमें असमर्थ

निर्मानसोहा जितसङ्गदोपा अध्यात्मनित्या विनिष्टत्तकामाः ।
 द्वन्द्वैर्विमुक्ताः मुखदुःखसंत्रैर्भच्छन्त्यमृद्धाः पदमव्ययं तत् ॥
 (नि० प्र० उ० १५४ । १८)

यही श्लोक श्रीमद्भगवद्गीता (१५]।५)में ज्यों-का-त्यों है।

है। अभ्यासकी कमीके कारण अभी तुम्हें कल्याणप्रद पश्चात् अभ्यासके सुदृढ़ हो जानेपर तुम्हें पूर्ण विश्राम ज्ञानमें विश्रामकी प्राप्ति नहीं हुई है। कुछ काळके प्राप्त हो जायगा। (सर्ग १५२—१५५)

#### म्रुनिको परमपदकी प्राप्ति, व्याधके महाश्वयका वर्णन, अग्निका स्वर्गलोक-गमन, भासद्वारा आत्म-कथाका वर्णन तथा बहुत-से आश्रयोंका वर्णन करके आत्मतत्त्वका निरूपण

तदनत्तर मुनिने भिष्ण्यमें व्याधके तए करके ब्रह्मा-जीसे करदान प्राप्त करने, उसकी कायाकी दृद्धि होने, मृत्युको प्राप्त होने, फिर राजा सिंधु बनकर मन्त्रीके मुखसे तत्त्व सुननेकी बातका सबिस्तर वर्णन करके कहा— 'व्याध ! मैंने भिष्ण्यमें होनेबाठी सारी घटनाओंका अतीतकी तरह तुमसे वर्णन कर दिया । अब इस समय तुम्हारी जैसी इच्छा हो, बैसा भठीभौति सोच-समझकर करो ।'

अग्निने कहा-विपश्चित ! मुनिका पूर्वोक्त वचन सनकर व्याधका चित्त विस्मयसे पूर्ण हो गया। वह क्षणभरतक ठगा-सा खड़ा रहा । फिर तुरंत वह तथा वे मिन स्नान करनेके छिये चले गये। इस प्रकार अकारण ही सुदृद् वने हुए वे दोनों व्याय और महासुनि शास्त्र-चिन्तन करते हुए वहाँ तपस्या करने लगे। तदनन्तर थोडे ही समयमें मुनिको निर्वाणकी प्राप्ति हो गयी । वे आयुके अवसानमें अपने पाञ्चभौतिक ज्ञारिका त्याग करके परमपदमें छीन हो गये। उधर व्याध चिरकालतक तपस्या करता रहा । जब सैकडों यम बीत गमे, तब उसकी कामना पूर्ण करनेके छिये पुत्रयोनि भगवान् ब्रह्मा वहाँ आये । वेचारा व्याध अपनी वासनाके आवेशको निवारण करनेमें समर्थ न हो सकाः अत: मुनिद्वारा पहले ही बनायी हुई अपने वरकी व्यर्थताको जानते हुए भी उसने ब्रह्माजीसे वही वर माँगा। तव ब्रह्माजी 'एवनस्तु—ऐसा ही हो' यों कहकर अपनी अभीष्ट दिशाकी ओर चले गये और वह व्याघ अपनी तपस्याका फल भोगनेके लिये पक्षीकी तरह आकाशकी

ओर उड़ चला । वहाँ वह गरुडके सदश महान् वेगसे ऊपर-नीचे टेढी-मेढी अनेक उड़ानें भरता आकाशको पूर्ण-सा करने छगा। यों करते-करते उसका बहुत-सा समय बीत गया। इतने छंबे समयके वीतनेके पश्चात् भी जब उसके अविद्या-भ्रमका अन्त नहीं आया, तब उस विषयसे उसे वैराग्य हो गया । तदनन्तर वैराग्य हो जानेके कारण उसने आकारामें ही प्राणोंका विरेचन करनेवाली योगधारणा बाँधकर अपने प्राणोंका परित्याग कर दिया और उसका . शरीर मुद्दी-सा होकर नीचेकी ओर लटक गया। उसका प्राणवायसमन्त्रित चित्त तो उस अव्यक्ताकाशमें ही राजा विदुरथकी शत्ररूपा पूर्वोक्त सिन्धुताको प्राप्त हो गया । ( अर्थात् पूर्वोक्त राजा विद्रथके रात्र राजा सिन्धु-का रूप धारण कर लिया ) जो सारे भूमण्डलका पालन करनेवाली थी तथा वह शरीर सैकड़ों मेरका-सा विशालकाय होकर महाशतको म्हपमं परिणत हो गया । फिर तो दूसरी पृथ्वीके सददा वह विशाल शव अशनि एवं वज्रके गिरनेका-सा शब्द करता हुआ आकाशसे भूतळपर गिर पड़ा ।

शिपश्चितोंमें श्रेष्ठ पुरुष ! इस प्रकार मैंने तुमसे उस महाशक्का वर्णन कर दिया । जिस भूमण्डळरूप जगत्-में वह शव गिरा था, वहीं यह जगत् है, जो हमळोगों-के खप्ननगरके सदश स्फुरित हुआ है ।

भो श्रेष्ठ निपश्चित् ! साधुशिरोमणे ! तुम पुनः प्रकृत व्यवहारके समान स्थिर भूमण्डलमें अपनी अभीष्ट दिशाको चले जाओ । गतिकोविद ! प्रजाबर्गके स्नामी इन्द्र स्वर्मलोकमें अपने सौवें यक्षका अनुष्ठान करना चाहते हैं । उन्होंने मन्त्रद्वारा मुझे आमन्त्रित किया है, अतः मैं तो वहाँ जाता हूँ ।

भास बोले---राजन् ! यह कहकर भगवान् अग्नि अपने खरूपसे तो वहीं अन्तर्धान हो गये, परंतु अग्नि-रूपसे वे निर्मल आकाशमें विजर्लाकी अग्निकी तरह जाते हुए दीख पड़े । तथा मैं भी चित्तद्वारा अपनी प्राक्तन अविद्याके संस्कारोंको वहन करता हुआ पनः खयं अपने दिगन्तगमनरूप कर्मका निर्णय करनेके छिये आकाशमें भ्रमण करता हुआ स्थित रहा । उस समय आकाशमें मझे फिर अगणित जगतः दृष्टिगोचर हुए। उनकी रूपरेखाएँ भिन्न-भिन्न थीं तथा उनके आचार-विचार भी अनेक तरहके थे । भूपाल ! उन लोकोंमें कहीं बहुत-से प्राणी एकीभूत हो गये थे, जिससे उनके अक छत्ते-सरीखे भासित होते थे। उनमें चेतना थी । वे मन्द्रगतिसे चलते थे और दर्शकोंके इदयोंको हर लेते थे । ऐसे बहुत-से प्राणी मुझे दृष्टिगोचर आकाशमें ह्रए प्रकार में 1 इस चिरकालतक देखता रहा, किंतु खप्नकालिक मनोमात्र देह होनेके कारण उनका विनाश होते हुए तो देखा; परंत मुझे अविद्याका अन्त नहीं दीख पड़ा । तब मैं उस दश्यवर्गसे उद्धिग्न हो गया और किसी एकान्त म्थानमें जाकर मोक्षसिद्धिके लिये तपस्या करनेको उचत हुआ ।

उसी समय इन्द्रने मुझसे कहा—'विपश्चित् ! चित्ता-काशमें तुम्हारे लिये दूसरी मृगयोनि उपस्थित है; क्योंकि तुम्हारी यह चित्-शिक चिरकालतक मृगयोनिमें ही संसरण करना चाहती है । इस प्रकार मेंने तुम्हारे अक्स्यम्थावी वृत्तान्तको देख लिया है । तुम मृगयोनिमें उरपन्न होकर राजा दशरथकी उस महापुण्यखक्षण सभा-में पहुँचोगे । वहाँ मेरे द्वारा कहा हुआ सारा-का-सारा झान तुम्हारी समझमें आ जायगा । इसलिये अत्र तुम संसारसे खिन्न होकर भूतल्यर मृगयोनिमें जन्म धारण करों । वहाँ तुन्हें इस सम्यूर्ण कल्पित आध्मवृत्तान्तका पूर्णरूपसे स्मरण होगा । पुनः जब मृगयोनिसे मुक्त हो जाओगे, तब तुन्हें पुरुषरूपकी प्राप्ति होगी । उस समय जब ज्ञानाग्निद्वारा तुम्हारा शरीर दृग्ध हो जायगा, तब तुम्हारा ह्रस्यस्थ आध्मज्ञान स्फुरित होगा । उस आस्मज्ञानके स्फुरणसे तुम उस अविद्या नामक भ्रान्तिको, जो चिरकाळसे तुम्हारे हृद्यमें स्थित है, त्यागकर स्पन्द्रहित वायुके समान उत्तम निर्वाणको प्राप्त हो जाओगे।

देशराज इन्द्रके यों कहनेपर उसी समय 'इस वनमें में यह मृग हूँ' ऐसी मेरी निश्चित प्रतिभा उद्भूत हुई । तभीसे मैं उसी श्रेष्ठ पूर्वतपर मन्दार-वनके भीतरी कोनेमें तृण और दुर्वाङ्करोंका आहार करनेवाला मृग हो गया । रवृद्वह ! तदनन्तर एक समय सीमावर्ती एक सामन्त शिकार खेळनेके ळिये वहाँ आया । उसे देखकर में भयभीत हो गया और छठाँग मारकर भागा: परंत उसने आऋषण करके मुझे पकड़ लिया और घर ले जाकर तीन दिनतक वहाँ रखा । तत्पश्चात वह तम्हारे मनोविनोद्के लिये मुझको यहाँ ले आया । निष्पाप राम! यों मैंने अपनी सारी आत्मकयाका, जो संसारकी मायाके समान तथा नाना प्रकारके आश्चर्यरूपी रससे पगी है. तमसे वर्णन कर दिया । इस प्रकार नाना प्रकारकी शाखा-प्रशाखाओंके विस्तारसे युक्त यह अविद्या अनन्त है। यह आत्मज्ञानके अतिरिक्त और किसी भी उपायसे शान्त नहीं हो सकती ।

श्रीवाल्मीकियो कहते हैं—भरद्वाज ! जन वह विपश्चित् नहाँ इतना कहकर चुप हो गया, तन उसी क्षण प्रशंसनीय वुद्धिवाले श्रीराग उससे यों बोले।

श्रीरामजीने पूछा—प्रभो ! यदि दूसरेका संकल्पभूत मृग अपने आत्मामें दृष्टिगोचर हुआ है तो इससे सिद्ध हुआ कि इसी प्रकार असंकल्प पुरुप दूसरेके संकल्परूप सृष्टिमें क्स्तुएँ देख सकता है । परंतु यह कसे सम्भव होगा—इसे बतळानेकी कृपा कीजिये ।

विपश्चित्ने कहा--राधव ! पहले जिस जगत्के भूतलपर वह महाराव गिरा था, उसी भूमिपर इन्द्र यज्ञके गर्वसे गर्विले होकर विचरण कर रहे थे। वहीं आकाशमें महर्षि दुर्गसा ध्यानमग्न होकर वैठे थे । इन्द्रको यह पता नहीं था कि ये मूनि हैं । उन्होंने अज्ञानवरा मुर्दा समझकर उन्हें पैरसे ठोकर मार दी । इससे महर्पि दुर्वासा क्रिपत हो गये और इन्द्रको शाप देते हुए बोले---'देवराज ! तुम जिस भूतलपर जाना चाहते हो, तुम्हारे उस अवनितलको ब्रह्माण्डके समान विशाल एवं महाभयंकर शव शीघ्र ही चूर-चूर कर देगा । मुर्दा समझकर जो तमने मेरा अतिक्रापण किया है, इस कारण मेरे शापसे तम शीघ्र ही उस प्रध्वीको प्राप्त होओगे ।' वस्तत: तो एक (व्यावहारिक) जगत् न सत् है और न दूसरा (कल्पित) जगत असत् ही है, क्योंकि ये दोनों, जैसी प्रतिभा उदित होती है, तदनकुळ प्रतीत होते हैं। इसिंठिये इनमें किसे सत् कहा जाय अथवा किसे असत् कहा जाय । अथवा राघव ! इस प्रसंगमें मैं तुम्हें एक दूसरी युक्ति बतळाता हूँ, जिससे बात स्पष्टरूपसे समझमें आ जायगी, उसे सुनो । महाभाग ! जिसमें सब कुछ है, जिससे सबकी उत्पत्ति हुई है, जो खयं सर्वात्मक एवं सर्वव्यापक है, उस ब्रह्ममें सभी कुछ सम्भव है। इसीलिये सर्वात्मामें संकल्पजनित पदार्थ परस्पर मिलते हैं---यह बात अवगत होती है, क्योंकि छोकमें भी देखा

जाता है कि जहाँ छाया रहती है, वहीं धूप भी रहता है। ऐसा सम्भव न हो तो उसे सर्वाक्षताकी प्राप्ति ही कैसे होगी ? इसिल्ये सर्वाक्षामें संकल्पनगर परस्पर नहीं मिलते हैं—यह भी सत् है और परस्पर मिलते हैं— यह भी सत् है। इस प्रकार जो सत्य नहीं है, उसका अस्तित्व नहीं है और जो मिथ्या नहीं है, वह भी नहीं है; क्योंकि सर्वात्मामें सब कुछ सर्वत्र सर्वथा एवं सर्वदा वर्तनान है।

रखुनन्दन ! यह ब्रह्मसत्ता ऐसी है, जो खयं ही अपनेसे अपना सुजन करती है तथा उसीके प्रभावसे अविद्या सादि एवं अनादिरूपसे अनुभूत होती है । इस ज्ञानदृष्टिसे सभी कुछ क्षणमरमें ही प्रमाणभृत हो जाता है और अन्य दृष्टिसे ऐसा नहीं होता, इसीछिये विद्वान्-छोग ज्ञानदृष्टिसिद्ध वस्तुको ही सारभृत मानते हैं । पूर्ण दृष्टि होनेपर ज्ञानता तथा अज्ञानता एवं सत् और असत्की स्थितिका कुछ भी भेद नहीं है; क्योंकि सत्य ब्रह्ममें सत् और असत्—दोनों एक-से हैं, इसिछिये सब कुछ काष्ट्रयत् मौन अर्थात् चिद्रूप ही है । जो दृश्य है, वह अनन्त है, वही ब्रह्मता है और वही परमपद है, इसिछिये यह सब कुछ चिद्राकाशम्यी सर्गश्री मी सृष्टिके आदिमें स्थन-तुल्य शान्त ब्रह्मखरूप ही है—यह स्वतः सिद्ध हो जाता है । (सर्ग१५६—१५९)

राजा दशरथका विपश्चित्को पुरस्कार देनेकी आज्ञा देते हुए सभाको विसर्जित करना, दूसरे दिन सभामें विसष्ठजीद्वारा कथाका आरम्भ, ब्रह्मके वर्णनद्वारा अविद्याके निराकरणके उपाय, जितेन्द्रियकी प्रशंसा और इन्द्रियोंपर विजय पानेकी प्रक्तियाँ

श्रीवाल्मीकिजी कहते हैं — भरद्वाज ! त्रिपश्चित् यह कह ही रहा था कि सूर्यदेव मानो उस वृत्तान्तका अवेक्षण करनेके लिये अपने दूरतक कैले हुए किरणरूपी पादोंसे दूसरे लोकको चले गये। तब दिनका अन्त सृचित करनेवाला नगाड़ा अपने शब्दसे दसों दिशाओंको पूर्ण करता हुआ-सा उसी प्रकार कज उठा मानो संतुष्ट हुई दिशाओंसे जय-जयकारकी ध्वनि आ रही हो । इधर महाराज दशरथ विपिश्चित्को अपने राज्यके अनुरूप क्रकशः गृह, ब्री और धन आदि विभव प्रदान करनेके लिये आदेश देते हुए सिंहासनसे उठ पड़े। फिर तो राजा दशरथ, श्रीराम और विसष्ठ आदि सभी सभासदोंने परस्पर क्रमानुसार एक-दूसरेका प्रणाम आदिके द्वारा सकार किया और फिर सभा विसर्जित करके वे अपने-अपने निवास-स्थानको चले गये। वहाँ उन्होंने स्नान-संच्या आदि नित्यकर्ससे निवृत्त होकर मोजन किया और रात विताकर प्रातःकाल वे पुनः सभामें आ गये। फिर तो वह सभा पहलेके ही तरह पूर्णरूपसे स्थित हो गयी। तदनन्तर जैसे चन्द्रमा अपनी किरणींसे अधृतकी वर्षा करता है, वेसे ही मुनिवरने अपने मुखरूपी किरणींसे आहाद उगलते हुए उस यथाप्रस्तुत कथाका क्रमशः वर्णन करना आरम्भ किया।

राजन् ! यह अविद्या नहीं है । यह असत् होती हुई सत्-सी स्थित हैं । उपर्युक्त प्रकारका महान् प्रयत्न करने-पर भी त्रिपश्चित् उसका निर्णय नहीं कर सका । इस प्रकार जवतक इस अविद्याका पूर्णतया ज्ञान नहीं हो जाता तमीतक यह अनन्त प्रतीत होती है; किंतु पूर्णरूपसे जान छिये जानेपर तो मुगनृष्णा-नदीके समान इसका अस्तित्व ही मिट जाता है ।

श्रीरामजीने पूछा—गुरुदेव ! मासद्वारा वर्णित मुनि और व्याप्रका जो सुख-दु:खादि नाना दशाओंसे युक्त वृत्तान्त है, यह क्या किसी कारणान्तरसे घटित हुआ था या स्वभावज है ?

श्रोवसिष्ठजीने कहा—रधुनन्दन! यह अपना आत्मा परमात्मारूप महासागर है। इसमें इसी प्रकारके शून्यात्मक प्रतिभारूप आत्रर्त निरन्तर अपने-आप खाभाविक ही उठते रहते हैं।

श्रीराम ! सत्य वस्तुमें 'यह जाप्रत् है, यह खप्न है' इस प्रकारकी जो भिन्नता प्रतीत होती है, उसका उन दोनोंकी समानरूपताका पूर्णरूपसे अनुभव हो जानेपर विनाश हो जाता है । जो जाप्रत् है, वही खप्न है और जो खप्न है, वही जाप्रत् है; क्योंकि कालान्तरमें 'निश्चय ही यह ऐसा नहीं है' ऐसी बाधबुद्धि दोनोंमें समान होती हैं । जैसे जीवनपर्यन्त
नियमरिहत सेकड़ों खप्त होते हैं, उसी तरह निर्वाणरिहत
महान् अज्ञानमें सैकड़ों जाप्रत् मां होते हैं । जैसे लोग
उत्पन्न होकर नष्ट होनेवाले बहुत-से खप्तोंका समरण करते
हैं वैसे ही पूर्वजनमधी स्मृति करानेवाले योगसे सम्पन्न
प्रबुद्ध पुरुपोंको सैकड़ों जन्मोंका भी स्मरण होता है ।
जैसे हदय और जगत्—दोनों नित्य ही एकार्थक हैं, वैसे
ही जाप्रत् और खप्त—पे दोनों शब्द भी एकार्थक कह
जाते हैं ।

रघकलभूषण राम! जैसे तरङ्गें नदीके जलमें द्रवरूपसे श्थित हैं, उसी तरह स्रष्टिरूपी छहरें चित्रसमाव (चेतनका संकल्प ) होनेके कारण चेतनमें ही स्थित हैं। यह चित्रकी छाया ही 'जगतु' नामसे प्रस्कृरित होती है। यह आकाररहित होते हुए भी मूर्तिमती-सी होकर द्रव्यकी छायाके समान व्याप्त है । आत्मा ही अपना बन्ध्र है और आत्मा ही अपना रात्र है। यदि आत्माद्वारा आत्माकी रक्षा न की गयी तो फिर उसकी रक्षाका दूसरा कोई उपाय नहीं है । जीवकी वाल्यावस्थाको ज्ञानहीन होनेके कारण पद्मता-सी और बृद्धावस्थाको मृत्यु-तुल्य ही समझना चाहिये । यदि विवेकसम्पन्न हो तो युवावस्था ही उसका जीवन है। इस संसारको, जो बिजळीके कौंधनेके समान चञ्चल है, प्राप्त होकर सत्त-शास्त्र-चिन्तन एवं सत्पर्क्योंके सङ्गद्वारा अज्ञानरूपी कीचड्से आत्माका उद्धार करना चाहिये। अहां ! खेद हैं | ये मनुष्य कैसे कर हैं, जो कीचड़में फँसे हुए अपने आत्माका भी उद्घार नहीं कर रहे हैं । मला, इनकी क्या गति होगी ।\* जैसे मिट्टीकी

अल्मेच झालमो वन्धुरात्मेच रिपुरात्मनः । आत्माऽऽत्मना न चेत् त्रातस्तत्तुपायाऽत्ति नेतरः ॥ श्रीशवं वार्धकं ज्ञेयं तिर्यक्त्यं मृतिरेव च । तारुण्यमेव जीवस्य जीवितं तिद्वेविक चेत् ॥ संसारमिममासाय विद्युत्सम्पातचञ्चळम् । सच्छास्त्रसाद्युत्सम्बर्कः कर्दमात् सारमुद्धरेत् ॥

बनी हुई वेताल-सभा उसके रहस्यसे अनभिज्ञ प्रामीण पुरुषको भय आदि दु:ख प्रदान करनेवाली होती है, किंत जिसे उसके यथार्थ रहस्यका यों ज्ञान हो गया है कि यह मृत्मयी ही है, उसके लिये वह दु:खदायिनी नहीं होती, वैसे ही यह ब्रह्ममयी दश्यकक्ष्मी अज्ञानीको भयादि क्लेश पहुँचाती है: किंतु 'यह दश्य ब्रह्म ही है' यों यथार्थ ज्ञान हो जानेपर वह कष्टदायिनी नहीं होती । इस दश्यके तत्त्वका परिज्ञान हो जानेसे यह अशान्त होता हुआ भी शान्त तथा स्थित होता हुआ भी विलीन हो जाता है और दृश्यमान होता हुआ भी दिखायी नहीं पड़ता । जैसे अपने खप्नकालमें स्पष्टरूपसे अनुभवमें आया हुआ भी स्वाप्त-जगत् उसका पूर्ण ज्ञान हो जानेसे अथवा जाग जानेसे असत्य ही हो जाता है, वैसे ही चिदाकाशमें अनुभूयमान अतएव सत्य-सी स्थित हुई भी यह सृष्टि तत्त्वका पूर्ण ज्ञान हो जानेसे केवल शून्यरूप ही अवशिष्ट रह जाती है।

श्रीरामजीने पूछा—सुनिवर ! जब इन्द्रियोंपर विजय पाये विना इस अज्ञानका उपशमन नहीं होता, तब सुझे यह बतळानेती कृपा कीजिये कि इन इन्द्रियोंको कैसे जीता जा सकता है !

श्रीचासिष्ठजीने कहा—राधवेन्द्र ! जैसे मन्द्र दृष्टित्राले पुरुवके लिये सूक्ष्म पदार्थिके निरीक्षणमें दीपक उपयोगी नहीं होता, उसी तरह प्रचुर भोगोंमें आसक्त, भीतिक पुरुवार्थ-सम्पादनमं संन्त्रम्, जीविकोपार्जनमं दत्तचित्त तथा इन्द्रियजय-विहीन पुरुवके लिये केवल शाखादि साधन उपयोगी नहीं होते । इसलिये तुम इन्द्रियजयमें निर्मित्तम्त् इस युक्तिको अविकल रूपसे श्रवण करो । इस युक्तिके आश्रयसे अपने प्रयत्नद्वारा सम्पादित थोड़ी-सी भी साधनसम्पत्ति सुख्युर्वक सिद्धिको प्राप्त हो जाती है । इस

अहो बत नराः क्रूरा गतिः कैषां भविष्यति। कुर्वन्ति कर्दमोत्मग्ने नात्मन्यपि निजोदयम्॥ (नि०प्र०उ०१६२।१८,२१ से २३)

इन्द्रियरूपी सेनाका चित्त ही सेनापति है, अतः उसपर विजय पा लेनेसे इन्द्रियोंपर खत: विजय प्राप्त हो जाती है---ठीक उसी तरह, जैसे जतेसे सरक्षित पैरवाले प्ररूपके **छिये सारी** पृथ्वी ही चर्माच्छादित-सी हो जाती है। जो चित्तावच्छित्र चेतन जीवको संविदाकाशरूप (ज्ञान-खरूप) ब्रह्ममें एकी भत करके अपने खरूपमें स्थित है, उस परुषका मन शारदीय कहरेकी तरह खयं ही शान्त हो जाता है । जिसने निरन्तर अपने संवेदन (ज्ञान) रूपी प्रयत्नके द्वारा चित्तवृत्तिको विषयरूपी मांससे हटा लिया है, उसे तत्त्वज्ञानियोंका खाराज्य पद प्राप्त हुआ ही समझिये । जो स्वधमीवरुद्ध कार्योमें आत्मप्रवृत्तिका त्याग करके राम और संतोषका उपार्जन करता हुआ स्थित है, वही जितेन्द्रिय है । जिसका मन अपने अंदर आत्वरमिकता और बाहर नीरमताका अभ्याम करनेमें उद्विश नहीं होता, उसका मन शान्त हो जाता है। प्रयत्नपूर्वक म्लीमॉित निरोध कर देनेसे मन अपने आश्रय-स्थान ( विषयानुवावनरूप दुर्व्यसन ) का त्याग कर देता है और जब वह चञ्चलतासे निर्मुक्त हो जाता है तत्र विवेककी ओर मुझ्ता है । विवेकसम्पन्न मन उदारात्मा और विजितेन्द्रिय कहा जाता है । फिर वह भवसागरमें वासनारूपी तरङ्गोंके वेगसे विमोहित नहीं होता । इस प्रकार जितेन्द्रिय होकर वह साधु-समागम और सत्-शास्त्रोंके अनुशीन्त्रनसे जगतुको यथार्थरूपसे सत्यब्रह्म-ख़ख़ा देखने लगता है । उस सत्यब्रह्मके अवलोकनसे संतारभ्रम उसी प्रकार शान्त हो जाता है, जैसे जलका ज्ञान हो जानेपर मरुस्थलमें प्रतीत होनेवाली जलकी भ्रान्ति मिट जाती है । चेत्यभिन्न चिन्मात्र ही यह जगद्रपसे स्थित है--ऐसा सत्य बोध जिसे प्राप्त हो गया है, उसे बन्ध-मोक्षकी दृष्टि कहाँसे प्राप्त हो सकती है ? 'अहं' 'त्वं' आदि रूप यह जगत् अविद्यामात्र ही है । यह मिथ्या होनेके कारण शान्त अतएव केवल शून्य-खरूपवाला है और चिदाकाशमें ही स्थित है।

रघुनन्दन ! जिनका चित्त उस ब्रह्ममें रम गया है और प्राण उसीमें लीन हो गये हैं, वे परस्पर ज्ञानोपदेश करते तथा ब्रह्मचिप्यक चर्चा करते हुए संतुद्ध होते हैं और आनन्द मनाते हैं । इस प्रकार निरन्तर परमाध्मामें युक्तचित्तवाले तथा प्रेमधूर्वक भजन करनेवाले योगियोंको उस बुद्धियोगकी प्राप्ति होती है, जिससे वे उस परमपदको प्राप्त हो जाते हैं। \* जब तृणमात्रके संरक्षणमें भी यन्त-धूर्वक किया गया साधन ही उपकारी होता है, तब भला, जिलोकसमूहका संरक्षण यत्नके विना कैसे सिद्ध हो सकता है । मनका अङ्कररूप जो राज्यादि सुख है, वह क्या कोई सुख है ? अर्थात् यह तो अत्यन्त ही तुच्छ है; क्योंकि तत्त्वज्ञानमें पूर्णतया विश्राम प्राप्त हो जानेपर देवराजका पद भी तृणवत् लगने लगता है । जैसे दृश्य-प्रवृक्षमं रत पुरुष सुप्तवस्था अथवा जाप्रदृवस्थामें दृश्यको ही देखते हैं, वसे ही दृश्यसे विरक्त हुए शान्त ज्ञानी महासा

उस परमपदरूप परमात्माओं ही देखते हैं। श्रीराम ! इस परमपदको तुम महान अभ्यासरूपी बृक्षका फल समझो। यह विना घोर प्रयत्न किये कभी सिद्ध नहीं हैं। सकता । यदि अज्ञानी भी मेरे द्वारा कहे गये इस शास्त्रका वारंबार आंबृत्तिद्वारा आखादन करे. श्रवण करे अथवा वर्णन करे तो वह तत्त्वज्ञानी हो सकता है । विचारपूर्वक मनन किये गये इस उत्तम शास्त्रसे जो ज्ञान उत्पन्न होते हैं, उन ज्ञानोंसे अन्य शास्त्र भी उसी प्रकार रुचिकर लगने लगते हैं, जैसे नमकसे व्यञ्जन । तत्त्रज्ञोंका विषयभूत जो परम ब्रह्म है, वह सभी अवस्थाओं में मेदादि मलसे रहित सदा एकरस ही रहता है । उसमें कभी किंचिन्मात्र भी देतादि मलका अस्तित्व नहीं रहता । चिदाकाशमें जो यह जगत स्क्रारत होता है, वह चिदाकाशका स्त्रभाव है, जो सूर्यकी प्रभाके समान इस चिदाकारामें ही विकसित होता है।

(सर्ग १६०-१६५)

#### दृश्यजगत्की चैतन्यरूपता, अनिर्वचनीयता, असत्ता तथा ब्रह्मसे अभिन्नताका प्रतिपादन

श्रीविसष्टजी कहते हैं— एघुनन्दन ! चिन्मय परमात्मा ही इस दश्यप्रश्चले रूपमें फैळा हुआ है । इसिल्ये ये घट, गह्वे और पट आदि सव पदार्थ वस्तुत: छुद्ध चैतन्यरूप ही हैं । जैसे खप्तमें छुद्ध चेतना ही घट-पटादि पदार्थोंके रूपमें भासित होता है और जैसे जल ही तरङ्गरूपमें प्रतीत होता है, बैसे ही विशुद्ध चेतन-तत्त्व ही इस दश्यरूपमें प्रभाशित हो रहा है । तत्त्रज्ञ पुरुप घट-पट आदि समस्त मौतिक पदार्थोंको ब्रह्मघन, चैतन्ययन, परमार्थवन और शान्त-खरूप एकरस आनन्दघनका ही प्रसार मानते हैं ।

श्रीराम ! आत्मस्याति, असत्स्याति, अस्याति और अन्यथास्याति—ये जो शब्दार्थ-दृष्टियाँ हैं, तत्त्वज्ञानी पुरुवके लिये खरगोशके सींगकी माँति असत् हैं। इनमेंसे कोई कभी भी सम्भव नहीं है। केवल चेष्टाश्र्रन्य, शान्त-खरूप, व्यावहारिक नाम आदिसे रहित, ज्ञाता (साक्षी) परमात्मा ही सर्वत्र विराजमान हैं। वह जो चिन्मय प्रकाशके एस्रणसे आकाशस्त्रस्प शरीर (मूर्त जगत्), जो कि विना दीवालके चित्र-सा पदार्थोंकी सत्तामात्र है, प्रतीत होता है; वास्तवमें अविनाशी ही है। जैसे जलमें तरक्नें होती हैं, उसी प्रकार शान्तस्वरूप परमात्मामें सदा और सर्वत्र वह जगत्

तिश्चत्तास्तद्गतप्राणा योधयन्तः परस्परम् । कथयन्तश्च तिन्नत्यं तृष्यन्ति च रमन्ति च ॥
 तेषां सततयुक्तानां भगतां प्रीतिपूर्वकम् । जायते बुद्धियोगोऽसौ येन ते यान्ति तत्पदम् ॥
 (नि० प्र० उ० १६३ । ४०-४१)

कुछ अन्तरसे यही दोनों श्लोक गीता (१०।९-१०) में आये हैं।

चिन्मयरूपसे ही विद्यमान है। जगत् जिस रूपमें प्रतीत हो रहा है, वैसा ही प्रतीत होता हुआ भी चेतनाकाशरूप होनेके कारण न सर्वथा असत् है और न सत् ही है। सारा दृश्य कुछ है और नहीं भी है। सर्वथा अनिवंचनीय है। जिस रूपमें इस जगत्की स्थिति है, ऐसा ही इसका रूप है, या ऐसा नहीं है, यह सत् है या असत् है—संसारचक्रके विषयमें उठनेवाले इन प्रश्नोंका यथार्थ उत्तर—जगत्का यथार्थ सरूप तत्त्वज्ञानी महात्मा ही जानता है, दूसरा नहीं।

खुनन्दन ! चिन्मय आकाशमें ही जो चिन्मय आकाशका स्फुरण हो रहा है, उसीने उसीको जगत् समझा है । तस्बज्ञान होनेके पश्चात् वह जगत् कहाँ टिक पाता है ? पूर्णपरम्नह्म परमात्मासे ही यह पूर्ण म्नह्मम्य जगत् उसके प्रकट न करनेपर भी प्रकट हुआ-सा प्रतीत होता है । यह प्रतीति भी ज्ञान्सरूप परमात्मा ही है । जो स्वयं मेरे अनुभवमं आ रहा है, उस आत्मतत्त्वको इस प्रकार अव्यन्त विराद रूपसे बारंबार उच्चस्वरसे प्रकट कर रहा हुँ, तो भी कुछ मन्दा-धिकारी छोगोंके भीतर जो मृहता घर किये बैठी है, वह स्वम्न-तुल्य जगत्में 'यह जाप्रत् सत्य ही है' ऐसे विश्वासका आज भी त्याग नहीं कर रही है । यह महान् खेदका विषय है । जो समझदार होनेके कारण तत्त्वज्ञानका अधिकारी है, वह भी उस आन्त धारणाको शीघ्र नहीं छोड़ रहा है । यह कैसा मोह है !

( सर्ग १६६---१६८ )

## जीवनमुक्त तथा परमात्मामें विश्वान्त पुरुषके लक्षण तथा आत्मज्ञानीके सुखपूर्वक शयनका कथन

श्रीविसष्टजी कहते हैं—रघुनन्दन ! जिसकी बुद्धि अन्तर्मुखी है—आत्मखरूप परमात्मामें छगी हुई है तथा जिसे सुखके साधन सुख और दु:खके साधन दु:ख नहीं दे पाते हैं, वह जीवन्मुक्त कहळाता है । जैसे अज्ञानियोंकी चित्तवृत्ति सब ओर फैले हुए विपयमोगोंमें आतक हो उनसे दूर नहीं हटती है, वैसे ही सचिदानन्दघन परमात्मामें अविचळ निष्ठा रखनेवाले जिस तत्त्वज्ञानी पुरुवकी विवेकशाळिनी बुद्धि वहाँसे विचळित नहीं होती, वह जीवन्मुक्त कहळाता है । जिसका चित्त अपनी चपळता छोड़कर चिन्मात्रखरूप परमात्मामें विश्राम लेकर वहीं रम गया है, वह जीवन्मुक्त कहळाता है । जिसका मन परमात्मामें विश्राम लेकेने पश्चात् फिर वहाँसे हटकर इस दश्यजगत्में नहीं रमता है, वह जीवन्मुक्त कहळाता है ।

जो विशुद्ध बोधखरूप ज्ञानी महात्मा एकमात्र चेतना-काशमय परमात्माके चिन्तनमें अनायास ही दृढ्दापूर्वक संख्य होनेके कारण किसी छौकिक सुखका अनुभव नहीं करता है, वह परमात्मामें विश्वान्त कहळाता है। जिसके सभी पदार्थोंक विषयमें सारे संदेह विवेकद्वारा वास्तवमें नष्ट हो गये हैं, वह परमपद-स्वरूप परमात्मामें विश्वान्त कहळाता है। व्यवहारमें छगे होनेपर भी जिसके मनमें कहीं किसी भी पदार्थके प्रति अनुराग या आसक्ति नहीं है, वह परमात्मामें विश्वान्त कहळाता है। जो प्रारब्धके अनुसार जो कुछ मिळ जाय, उसीसे निर्वाह करता है तथा जिसके सभी कार्य कामना और संकल्पसे शृन्य होते हैं, वह परमात्मामें विश्वान्त कहा गया है। जिस महापुरुवने विश्वाम-शृन्य, आधाररहित तथा छंबे संसारमार्गमें उसकी चिन्मात्र-रूपताका साक्षास्कार करके आत्मामें विश्वाम पा ळिया है, उसकी सर्वत्र विजय है। जन्म-जरा आदि सांसारिक दु:खसे ऊपर उठकर भवसागरके पार पहुँचा हुआ श्रेष्ट ज्ञानी महात्मा परम विश्वान्ति-सुखका अनुभव करता हुआ आत्मामें प्रतिष्ठित होता है।

सारे जगत्का अभाव करके परम पूर्णताको प्राप्त हुआ आत्मज्ञानी पुरुष खूब छककर ब्रह्मानन्दमय अमृतका पान करता और मुखसे सोता है; कैसी अझुत बात है ? आत्मज्ञानी

.....

परुप विषयानन्दके अभावमें भी निरतिशय ब्रह्मानन्द पाकर महान आनन्दमं निमग्न हो जाता है, अविनाशी अद्वैत सुखका अनुभव करता है तथा दूसरे प्रकाशोंसे प्रकाशित न होनेवाले परमात्माके महान् प्रकाशसे सम्पन्न हो सुखसे सोता है: यह कैसी विलक्षण स्थिति है ! जिसके काम, क्रोध, मोह, लोम आदि रूप अन्धकारका नाश हो गया है, जो परमात्माके महान् प्रकाशका रसिक बन गया है तथा केवल अमूर्त आनन्दरसमें ही आखादका अनुभव करता है, वह आत्मज्ञानी पुरुप ही सुखसे सोता है; यह कितनी अद्भत बात है ? आत्मज्ञानी पुरुषका जो सुखपूर्वक शयन है, उसमें अनन्त दु:खोंके अनुभवके विषयमें वह विरत होता है और वर्णाश्रमोचित व्यवहारमें छोकसंग्रहके

छिये वह लगा रहता है---उससे विरत नहीं होता । बाह्य पदार्थीमें उसकी आसक्ति नहीं होती है तथा वह आन्तरिक सुखका निरन्तर अनुभव करता रहना है। जो सुक्ष्मसे भी सूक्ष्म तथा स्थलसे भी स्थल है, उस आत्माको चिदा-काशरूपी शय्यापर सुलाकर आत्मज्ञानी पुरुष अपूर्व सुखसे सोता है । इस हमारे जगत्को अपने आत्मखरूप चेतना-काशके एक कोनेमें खप्नके समान देखता हुआ वह विशद चिदाकाशस्त्ररूप आत्मज्ञानी पुरुष सुखसे सोता है। लोक-परम्पराके अनुसार प्राप्त न्यवहारम्बप मनोरम तृणराशिसे निर्मित चटाईपर विश्रामको प्राप्त हुआ आत्मज्ञानी पुरुष सुखपूर्वक सोता है। (सर्ग १६९)

### जीवन्मुक्तके स्वकर्म नामक मित्रके स्त्री, पुत्र आदि परिवारका परिचय तथा उस मित्रके साथ रहनेवाले उस महात्माके स्वभावसिद्ध गुणोंका उल्लेख, तत्त्वज्ञानीकी खिति, जगतकी ब्रह्मरूपता तथा समस्त वादियोंके द्वारा ब्रह्मके ही प्रतिपादनका कथन

कौन है जिसके साथ वह क्रीडा करता है ? उसकी क्रीडाका क्या खभाव है ? अपने आत्मखरूपमें अवस्थित ही उसकी कीडा है अथवा रमणीय भोग-स्थानोंमें विहार करनेसे जो प्रसन्नता प्राप्त होती है, उसीको वह अपनी क्रीडा समझता है ?

श्रीवसिष्ठजीने कहा--रघुनन्दन! जो अपना परम्परा-प्राप्त सहज कर्म है, जो लोकसंप्रहके लिये किया जाने-वाला अपना शास्त्रीय कर्म है तथा जो प्रयत्नसे अभ्यासमें ळाया गया सत्-शास्त्रोंका अभ्यास, विचार, सत्संग, शन, दम, तितिश्वा, उपरित, शौच, संतोष, ईश्वर-ध्यान और संयम आदि अपना कर्म है-ये तीनों प्रकारके कर्म, जो निन्द्य या निषिद्ध नहीं हैं, वास्तवमें एक ही हैं। केवल उपाविभेद्रसे तीन नामोंद्वारा कहे गये हैं। वह एकमात्र त्रिविध कर्म ही जीवन्मक्त परुपका खिसाविक मित्र है। वह मित्र पिताके समान आश्वासन

श्रीरामजीने पूछा—ब्रह्मन् ! जीवन्मुक्त पुरुषका मित्र देनेवाळा, खीके समान ळजाद्वारा अकर्तन्यसे रोकनेवाळा तथा जिनका निवारण करना कठिन है, ऐसे संकटोंमें भी सदा साथ देनेवाळा है । उसके सेवनमें किसी प्रकारकी राङ्काके लिये स्थान नहीं है । वह परमानन्दकी सिद्धिमें पूर्ण सहायक है तथा क्रोधके अवसरोंपर भी कोपरहित होनेके कारण सान्त्वनारूप अमृत प्रदान करनेवाला है। ऐसे खकर्म नामक अपने संखीक मित्रके साथ वह जीवनमुक्त पुरुष खभावसे ही रमता है, किसी दूसरेसे प्रेरित होकर नहीं।

> श्रीरामजीने पृछा—मुनीश्वर ! उसके इस मित्रकी स्त्री और पुत्र आदि कौन हैं तथा उनका खरूप क्या है ?---उनमें कौन-कौन-से गुण हैं ? यह संक्षेपसे ही मुझे बताइये ।

श्रीवसिष्ठजीने कहा---महामते ! इस स्वकर्म न्नामक मित्रके 'स्तान,' 'दान,' 'तप' और 'ध्यान' नामवाले चार महात्मा पुत्र हैं । उनके सद्गुणोंसे सारी प्रजा उनमें भलीभाँति अनुरक्त रहती है। इसकी पत्नीका नाम 'समता' है, जो इसे बहुत ही प्रिय है । वह सदा अपने प्रियतमकी हृद्रयत्रक्षमा होकर रहती है । चन्द्रलेखाके समान दर्शन-मात्रसे ही लोगोंको आह्वाद प्रदान करती है । सदा संत्रष्ट रहती और प्रियतममें अनुराग रखती है । करूणाके कारण सब ओर अपना वैभव बाँटती रहती है । चित्तको चरा लेनेवाली और आनन्दकी जननी है । सदा पतिके साथ रहती और कभी अलग नहीं होती है। साघो ! जो सदा घेर्य और धर्ममें लगायी जाती है, वह 'बुद्धि' ही इस समता रानीकी प्रतीहारी (द्वारपालिका ) है । वह सदा उसके सामने विनम्र रहकर उसे सुख देनेमें तत्पर रहती है। वह उस धर्म-धुरन्वर धन्यभागी धीर पुरुषके आगे-आगे दौड़ती है। इस महातेजस्वी राजाके मित्रकी स्त्री 'मैत्री' है, जो राज्यपर बढ़े हुए शत्रओंको पराजित करनेके लिये राजाको उचित मन्त्रणा प्रदान करती है। वह सदा 'समता'के साथ राजाके कंधे-से-कंधा भिडाकर चलती है । इसके सिवा इन माननीय नरेशको आर्य-मर्यादारूपी समस्त कार्योंके विषयमें वड़ी चतुराईके साथ उपदेश देनेत्राली आचार्यखरूपा 'सत्यता' इसका खार्थ सिद्ध करनेवाळी घनाध्यक्षा है । इस तरहके उत्तम परिवारवाले मित्र एवं मन्त्रीरूप अपने कर्मके साथ सर्वत्र व्यवहार निर्वाह करता हुआ जीवनमुक्त पुरुष न तो लौकिक लाभमें हर्ष मानता है और न हानि होनेपर कुपित ही होता है । निर्वाण मोक्षमें मन लगाये रहने-वाळा वह मननशीळ मुनि युद्धादि व्यवहारमें तत्पर होनेपर भी चित्रलिखित योद्धाकी भाँति ज्यों-का-त्यों ही निर्लेप स्थित रहता है । निर्श्वक वाद विवादों में वह पत्यरकी प्रतिमाकी भाँति मूक बना रहता है । बेमतछबकी बातोंको सुननेमें वह परले सिरेका बहरा बना रहता है। लोकाचारके विरुद्ध सभी कमेंमिं मुर्देके समान निश्चेष्ट होता है और सदाचारका विवेचन करते समय वह सहस्र जिह्नावाले वासुकि एवं देवगुरु बृहस्पतिके समान

वक्ता वन जाता है। उसकी वाणीसे सदा पिवेत्र चर्चा ही प्रकट होती है। अपने या दूसरों के कुटिल्लापूर्ण दोगों को वह शीव्र ही ताइ लेता है। वस्तुविषयक अत्यन्त दुस्ह संदेहका भी पल्क मारते-पारते निर्णय करके शीव्र ही उसके खरूपका विवेचन कर देता है। उसकी दिष्टमें समता और हृदयमें उदारता होती है। वह दानवीर होने के कारण सबको ययायोग्य धन वितरण करता है। उसका खभाव कोमल, स्नेहमय और मधुर होता है। वह सुन्दर एवं पुण्यकीर्ति होता है। जनकी बुद्धि प्रबुद्ध — तत्त्व्र तत्त्वे प्रकाशसे आलोकित है। वे प्रयन्तसे एसे नहीं बनते हैं। जैसे चन्द्रमा, सूर्व और अग्नि आदि कभी दूसरेकी प्रेरणासे प्रकाशित नहीं होते, वह प्रकाश उनका खाभाविक गुण होता है, वैसे ही जीवन्मुक्त पुरुषोंका यह खभाविस ग्रुण बताया गया है।

शान्त तत्त्वज्ञानी पुरुष चलते-फिरते, खड़े होते, जागते और सोते समय भी सदा एकमात्र सिंबदानन्द परमात्ममें ही समाहित रहता है । जो मेदमें भी अमेदनिष्ठ है, दु:खमें भी खुखमयी स्थितिवाला है और बाह्य संसारमें रहकर भी अन्तर्मुख होनेके कारण संसारमें नहीं है । ऐसे ज्ञानी महास्माके लिये दूसरा कौन-सा कर्तव्य या प्राप्तव्य शेष रह जाता है ! बाह्ररके कार्य—व्यवहार करता हुआ भी तत्त्वज्ञ पुरुष हृद्रयसे न तो कुळ त्याग करता है और न म्रहण ही करता है । वह सदा अकार्य नित्य परम्रह्म परमास्मामें ही स्थित रहता है । ज्ञानीपुरुष अज्ञानके आवरणसे मुक्त होता है । उसका अन्तःकरण सदा शान्ति और आनन्दका ही अनुभव करता है । उसके शत्रु-मित्रादि-विषयक विकल्प नष्ट हो जाते हैं । उसमें आत्महुखखरूप सार वस्तुकी ही प्रचुरता होती है तथा वह सदा परम शान्तिरूप अमृतसे तृप्त रहता है ।

चारों ओर सुन्दर जगत्के रूपमें यह परमझ ही स्कृतित हो रहा है। वह स्कृतण और अस्कृतण (सृष्टि



अन्याव निर्मा

और प्रलयकाल ) में भी अपने निर्विकार खरूपमें ही अकेला स्थित रहता है । दर्य-प्रपञ्चके रूपमें भासित होकर भी निर्मल, प्रशान्त चेतनाकाशरूप ही है। परंतु अज्ञानियोंकी दृष्टिमें अनादिकालसे प्रलय और सृष्टिके उदयरूपसे ही उदित है।

अज्ञ जनताके निश्चयको छोड़कर तत्त्वज्ञानी पुरुषकी दृष्टिमं उपों-का-त्यों स्थित हुआ यह जगत सदा निर्विकार ब्रह्मरूप ही है। यदि तरङ्ग चेतन हो और वह यक्तिसे यह समझ ले कि में तरङ्ग नहीं, जल ही हूँ तो उसकी तरङ्गता कैसे रह सकती है ! वेदान्तियों, जैनियों,

सांख्यवादियों, बौद्धों, व्यास आदि आचार्यां, पाश्चपतों तया वैष्णव आदि आगमोंने भर्दाभौतिये प्रतिपादन करके जो-जो दृष्टिकोण उपस्थित किये हैं, उन सबके रूपमें भी हमारा प्रतिपाद बहा ही स्कृरित हो रहा है। उन्होंने अपनी-अपनी दृष्टिसे विभिन्न नामोंद्रारा उस ब्रह्मका ही प्रतिपादन किया है। उन वादियोंके अपने-अपने निश्चयके अनुसार पारकैंकिक ऐहर्कैकिक सख-रूप सारे फलोंके रूपमें वह बहा ही उपलब्द होता है। ब्रह्मकी ऐसी ही महिमा है: क्योंकि उसका खरूप सर्वात्मक है। (सर्ग १७०----१७३)

निर्वाण अथवा परमपदका स्वरूप, ब्रह्ममें जगतकी सत्ताका खण्डन, चिदाकाशके ही जगद्रूपसे स्फुरित होनेका कथन, ब्रह्मके उन्मेष और निमेष ही सृष्टि और प्रलय हैं, मन जिसमें रम लेता है वैसा ही वनता है, चिदाकारा अपनेको ही इत्य-रूपसे देखता है तथा अज्ञानसे ही परमात्मामें जगतकी स्थिति प्रतीत होती है-इसका प्रतिपादन

श्रीवसिष्टजी कहते हैं---रघुनन्दन ! सृष्टियाँ ब्रह्मरूपी समुद्रकी तरङ्ग हैं। उनमें चैतन्य ही जल है। जीव-मुक्तींके अनुभवमें आनेवाला वह चिन्मय जगत् अज्ञानियोंके दु:खमय जगत्से भिन्न है । वह सचिदानन्दमयी दूसरी ही सृष्टि हैं । उसमें द्वेत और एकत्व आदिके दु:खमय भेद किस निमित्तसे रह एकते हैं ? दश्यका अत्यन्ताभावकृत जो बोध है, उसीको परमपद कहा गया है। वहीं ब्रह्म है और 'वह ब्रह्म में हूँ' इस प्रकारका ज्ञान मोक्ष है। ब्रह्म ही सब कुछ है। (क्योंकि 'तत्सर्वमभवत्' इस श्रुतिसे यही बात सिद्ध होती है ) तथा वह कुछ भी नहीं है । (क्योंकि 'नेति-नेति' कहकर श्रुतिने इसीका समर्थन किया है )। रघुनन्दन! ज्ञानी पुरुष ब्रह्मको इसी रूपमें जानता है । सम्यक् ज्ञानसे परम निर्वाणरूप मोक्षकी प्राप्ति वतायी गयी है । उसमें ज्यों-का-त्यों स्थित हुआ यह सारा विश्व अत्यन्त प्रक्रयको प्राप्त हो जाता है। वहाँ न अनेकल है, न एकल; न कुछ है, न कोई है। वह

दस्यकी सत्ता अत्यन्त असम्भव हैं, जो ग्रद्ध बोधका उदय रूप है, जहाँ समस्त विक्षेपोंका अभाव हो जाता है तथा जो निरतिशयानन्दरूपसे स्थित और परम शान्त है, उस चिन्मय परमात्माको ही परमपद समझना चाहिये ।

यह परमात्मा जवतक अज्ञात रहता है। तभीतक अविद्या-रूप मलकी स्थिति है। इसका यथार्थ ज्ञान हो जानेपर सब कुछ विशुद्ध परब्रह्म ही है, यह अचल निश्चय हो जाता है। जो अनादि, अनन्त चिन्मय परमाञाहारूप है, उस परमात्मामं मळ कहाँसे हो सकता है (क्योंकि ज्ञान होते ही अविद्यारूपी मल धुल जाता है ) ) प्रिय श्रीराम ! विचारदृष्टिसे देखा जाय तो कुछ भी स्करित नहीं होता है: क्योंकि यह परम चेतन तो अत्यन्त विश्रद्ध कहा गया है। जो एकमात्र सिंहदानन्द्रमय है, उसका अपने आपमें कल्पित संकल्प ही इस दृश्य-प्रपञ्चके रूपमें फैला हुआ है। वास्तवमें तो परब्रह्ममें न पृथ्वी आदि भूत हैं, न शरीर है और न चैतन्यसे भिन्न दूसरा ही कोई दश्यमात्र समस्त सदसद्भावींकी सीमाका अन्त कहा गया है। जहाँ है; किंतु एकमात्र चिनमय परमाला ही अपने संकल्पहारा

समष्टि मनोरूप होकर जगत्के आकारमें बारंबार स्कृरित हो रहा है । विचारदृष्टिसे देखनेपर यह जगतका स्करण भी कुछ नहीं है। केवल सचिदानन्दघन ही खयं अपने ख़रूपमें भामित हो रहा है। जहाँसे वाणी छौट आती उस निरतिशयानन्दमय परमपदकी प्राप्तिसे तूणीम्भात्र--खरूपभूत निश्चलता ही शेष रहती है ( वह निश्चलता व्यवहारकालमें भी नहीं हटती है ) । जीवन्मक्त पुरुष संसारके व्यवहारमें तत्पर रहता हुआ भी शुद्ध चिदाकाशरूप ही होता है और उसी रूपमें वह मुक्तवत स्थित रहता है । ज्ञानवानोंमें श्रेष्ठ रघुनन्दन ! चिदाकाश, ब्रह्म, चिन्मात्र, आत्मा, चिति, महान और परमात्मा —इन सब शब्दोंको पर्यायवाची ( समानार्थक ) ही समझना चाहिये । ब्रह्म नेत्रकी भाँति उन्मेष और निमेषरूप है अथवा वायके समान स्पन्द और अस्पन्दरूप है। उसका जैसा प्रलयरूप निमेप है, वैसा ही सृष्टिरूप उन्मेष भी है। इन्हींक नाम जगत् है। उसने आँखें खोळी तो संसारकी सृष्टि हो गयी और आँखें बंद की तो जगतका प्रख्य हो गया। परंतु वह परब्रह्म परमात्मा निमेष और उन्मेष—दोनों अवस्थाओंमें एकरूप ही रहता है । सौम्य रघुनन्दन ! इस कारण यह सम्पूर्ण जगत जिस रूपमें स्थित है, इसी

रूपमें इसे शान्त, अजन्मा, अजर, सभी अवस्थाओंमें सम और चिदाकाशरूप ही समझना चाहिये।

जिसका चित्त जिस वस्तुमें रस लेना है, उसका वह चित्त वैसा ही हो जाता है । अतः एकमात्र परब्रह्म परमात्माका रिसक हुआ जो ज्ञानीका मन है, वह ब्रह्ममाव-को ही प्राप्त हो जाता है और जिसका मन जिसमें रस पाता है, उसने उसीको सत् समज्ञा है। जिसकी ज्ञानदृष्टिमें दृश्य-अदस्य, सत्-असत् तथा मूर्त-अमूर्त सव कुळ ब्रह्म ही है, उसकी दृष्टिमें यहाँ अथवा और कहीं भी न तो कर्ता-मोक्ता जीवकी सत्ता है और न उसका अभाव ही है (क्योंकि एकमात्र बही ब्रह्मरूपसे शेष रह जाता है)।

सहस्रों वादी मिळकर भी सत्त्से अतिरिक्त वस्तुकी सत्ताका उपपादन नहीं कर सकते तथा उससे भिन्न जगत्का कोई यथार्थ कारण नहीं उपछब्ध होता। इसिंछये खतः यह बात सिद्ध हो गयी कि आदिकाळसे ही चिदाकाश अपने आपको ही दृश्यरूपसे देखता है।

जैसे खप्तमें 'खयं चिन्मय जीवात्मा ही खप्त-जगत्-के रूपसे भासित होता है, वैसे ही यहाँ सृष्टिके आरम्भ-में चिदाकाशके सिवा इस दश्यका अन्य कोई कारण नहीं पाया जाता। (सर्ग १७४–१७६)

#### सृष्टिकी ब्रह्मरूपताका प्रतिपादन

श्रीचित्रष्ठजी कहते हैं—रघुनन्दन ! तत्त्वज्ञानीकी दृष्टिमें कोई अज्ञानी है ही नहीं ( वह एकमात्र ब्रद्धकं सिवा दूसरी किसी वस्तुको देखना ही नहीं है ) । अतः जिसका अस्तित्व ही नहीं है, ऐसे आकाश-बृक्षकं सदश अज्ञानीके विपयमें विचार करना कैसा होगा ? अज्ञानका जोधस्वरूप आत्माके ही भीतर भान होता है; अतः वही उसका अधिष्ठान है । जगत् अज्ञानका अङ्ग है, अतः अज्ञानकप ही है । जैसे स्वप्न और सुष्ठुप्ति—द्रोनों निद्धाके अन्तर्गत होनेसे निद्धाके अह हैं, इसिंट्ये

उन्हें केवल निद्रारूप ही कहा जा सकता है, बैसे हीं जगत्का खरूप भी अपने अधिष्ठानभूत चिन्मय परमात्मासे मिन्न नहीं है। जैसे शुद्ध जलराशिमें लहर, भँवर और द्रवता आदिके रूपमें जल ही प्रतीत होता है, वैसे ही ब्रक्षमें सर्ग नामक ब्रह्म ही भासित होता है। जैसे निर्मल बायुमें स्पन्दन, आवर्त और विवर्त आदिकी प्रनीति होती है, वैसे ही ब्रह्मरूपी ब्रायुमें सुष्टिक्रपी स्पन्दन भासित होता है। जैसे मिहाकाशुमें अनदतता, छिद्धता और श्रम्यता आदि धर्म महाकाशुमें

आकाशरूप ही हैं, उससे मिन्न नहीं हैं, उसी प्रकार सृष्टि भी परात्पर ब्रह्मरूप ही है । जैसे निद्रा आदिमें स्पष्टरूपसे उपलब्ध होनेपर भी ये सारे खप्नगत पदार्थ असन्मय ही हैं, उसी प्रकार ये सृष्टिके पदार्थ भी हैं, खतः इनकी सत्ता नहीं है । परंतु सत्खरूप परमात्मामें उपलब्ध होनेके कारण उससे अभिन्न ही हैं। जैसे निदाकालमें मनुष्य एक खप्नसे दूसरे खप्नमें स्थित होता है, वैसे ही अजन्मा परमात्मा अपनी सत्तामें ही एक सर्गसे दूसरे सर्गके रूपमें स्थित होते हैं। जैसे साम्प्रतिक सर्वदर्शनरूप प्रमात्मामं वर्तमान घट, पट आदि शब्द और उनके अर्थ स्थित हैं, उसी प्रकार अद्वितीय महाचैतन्यरूप परमात्मामें भूत और भविष्य कालकी सारी सृष्टियाँ स्थित हैं। जैसे परमात्मामें ही सृष्टिरूप परमात्माका भान होता है, वैसे ही चितिमें ही चिन्मय शब्द और उनके अर्थभूत सर्गोंका चितिके द्वारा ही भान होता है।

इस जगत्में न कोई आकृति है, न संसार है, न संसारका अभावरूप मोक्ष है, न जन्म है, न नाश है, न सत्ता (भाविकार) है और न असत्ता ही है। केवल परम शान्त ब्रह्मका ही अपने आपमें स्फुरण होता है अथवा यहाँ ब्रह्मसे भिन्न किसी प्रकारका स्पृत्ण भी नहीं है । यद्यपि ब्रह्म अनेकानेक सृष्टिरूपी पुनर्त्थ्योंके समुद्रायसे भग हुआ है, तथापि बस्तुन: उसमें जगत्रूपी लताएँ, उनकी चोटियाँ, जड़ें, उनकी रचनाएँ और उनकी जड़ेंका भूमिमें प्रवेश—ये सब अलम्य हैं । वह आदि-अन्तसे रहित है, कालके द्वारा भी उसके जन्म और नाश नहीं होते तथा वह पूर्णरूपसे विद्युद्ध एवं सचिदानन्द्रधन है ।

चिन्सय प्रकाशरूप परमार्थाकाश ही, जो सब पदार्थोंसे रहित है, खप्नकी माँनि द्रष्टा, दृश्य और दर्शन रूपसे प्रतीत हो रहा है । इसिल्ये यह जगत् एकमात्र चेतनाकाश ही है । आकाशमें अमवश होनेवाली धूक्ससमूहोंकी स्पुरणाके समान ब्रह्मरूपी समुद्रमें जो नाम-रूपात्मक जळकणोंका स्पुरण हो रहा है, वही यह सृष्टि है । आकाशमें जो बुक्ससमूहकी प्रतीति होती है, वह तो आकाशमें जो बुक्ससमूहकी प्रतीति होती है, वह तो आकाशमें मिन्न-सी ल्याती है; क्योंकि उसमें आकाशकी शून्यता नहीं दिखायी देती । परंतु परब्रह्मरूपी महासागरमें जो सृष्टिरूपी जलविन्दु विद्यान हैं, वे उससे किंचिन्मात्र मी भिन्न नहीं हैं ।

( सर्ग १७७-१७९ )

#### श्रीरामका कुन्ददन्त नामक ब्राह्मणके आगमनका प्रसंग उपस्थित करना और वसिष्ठजीके पूछनेपर कुन्ददन्तका अपने संशयकी निष्टत्ति तथा तत्त्वज्ञानकी प्राप्तिको स्वीकार करते हुए अपना अनुभव बताना

श्रीरामचन्द्रजीने कहा—भगवन् ! मेरे मनमें एक संदेह है, आप उसका निवारण कीजिये । एक दिनकी वात है, मैं विद्यामन्दिरके भीतर विद्यानों की सभामें बैठा था । उसी समय विदेह जनपदसे वहाँ एक श्रेष्ठ तपस्वी श्रीसम्पन्न विद्यान् ब्राह्मण आया । आकर उसने उस ब्राह्मणसभाको प्रणाम किया । फिर जब वह एक आसनपर बैठा, तब मैंने भी उठकर उसे प्रणाम किया और प्रश्र—'ब्रह्मन् ! आप लेंबा रास्ता तै करके आये हैं:

इसिल्टिये थक गये होंगे । किसी विशेष उद्देश्यकी सिद्धिके लिये यत्नशाल-से दिखायी देते हैं । वनाइये, आज कहाँसे आपका ग्रामागमन हुआ है ??

बाह्मणने कहा—महाभाग ! आपका कहना ठीक है। में अपने उद्देश्यकी सिद्धिके ठिये विशेष प्रयत्नशील हूँ । यहाँ जिस प्रयोजनसे आया हूँ, उसे भी सुन लीजिये । में विदेह देशका ब्राह्मण हूँ और विद्याध्ययन कर चुका हूँ । मेरे दाँत कुन्दके फ्रलकी भाँति उज्ज्वल हैं; इसिंख्ये मुझे छोग 'कुल्ददन्त' कहते हैं। एकें दिन मेरे मनमें मंसारसे वेराग्य हुआ और मैं भ्रमजनित क्लेखाकी शान्तिक लिये देवताओं, ब्राह्मणों तथा मुनीश्वरोंके स्थानोंमें भ्रमण करने लगा। तब श्रीपर्वत्वपर एक तपस्तिसे मेंट होनेपर वे मुझे गौगी-आश्रममें स्थित इन्न तपस्तिके पास छे गये। इन्न तपस्तिके श्रीपर्वतवासी तपस्तिकी, उनके सात आश्योंकी, उन सबके तपकी, वरदान और शापकी एवं घरके अंदर ही उन सातोंके समर्द्रीपाधिपति होकर अन्तमें प्रलय-कालमें विर्लान होनेकी बातें वतायीं। तद्मनन्तर कहा कि उन आठवें अपने मित्र तपस्तिकी मुख्यसे दुखी हुआ में उन कदम्ब इक्षके नीचे रहनेबाले एक तपस्तिके पास गया। वे तीन मास प्रतिक्षा करनेके बाद समाधिसे विरत हुए। तब मेंने नम्रताधूर्वक उनके सामने अपना प्रश्न उपस्थित किया। इसपर वे इस प्रकार बोले।

कदस्य वृक्षके नीचे रहनेवाले तपस्वीने कहा— निष्पाप ब्राह्मण ! में समाधिसे विरत होकर एक क्षण भी नहीं रह सकता; अतः शीघ्र ही वड़ी उतावलीके साथ मैं फिर समाधिमें ही प्रवेश करूँगा । इस समय मेरा बास्तविक उपदेश भी अभ्यासके विना तुम्हें नहीं लगेगा । इसलिये दूसरी युक्ति सुनो और वैसा ही करो । अयोध्या नामसे प्रसिद्ध जो पुरी है, वहाँ दशरथ नामक राजा राज्य करते हैं । उनके पुत्र श्रीराम नामसे विख्यात हैं । तुम उन्हींके पास चले जाओ । उनके कुळगुरु सुनिवर विसप्ट सभामें मोक्षके उपायकी दिल्य कथा कहेंगे । ब्रह्मन् ! चिरकालतक उस कथाको सुनकर तुम भी मेरी ही भौति पावन परमपदां विश्रास प्राप्त करोगे ।

ऐसा कहफर वे तापस मुनि समाधिरूपी अप्टतके महासागरमें निमम्न हो गये और मैं इस देशमें आपके पास आया हूँ | श्रीरामचन्द्रजी कहते हैं — गुरुदेव ! वहीं यह कुन्ददन्त नामक द्विज है, जिसने मेरे पास बैठकर यहाँ मोक्षोपाय नामक इस सम्पूर्ण संहिताको सुना है। आप इससे पृष्टिये। इसका संशय निवृत्त हुआ या नहीं।

श्रीवाल्मीकिजी कहते हैं—भरद्वाज! श्रीरघुनाथजीके ऐसा कहनेपर वक्ताओं में श्रेष्ट मुनिवर विस्थिते कुन्ददन्तकी और देखकरं पूछा—'निष्पाप विप्रवर कुन्ददन्त ! कहो, क्या तुमने मेरे इस उत्तम मोक्षद्रायक उपदेशको मुनकर ब्रेय तस्वको जाना ?'

कुन्ददन्त बोला---भगवन् ! समस्त संशयोंका विनाश करनेत्राला मेरा चित्त ही इस समय मेरी विजयका सूचक है। मेरे सारे संदेहोंकी निवृत्ति हो गयी और मैंने अवस्य जाननेके योग्य अखण्ड ब्रह्मतत्त्वको जान छिया । विशुद्ध ज्ञेय तत्त्वका मुझे ज्ञान हो गया । मैंने क्षयरहित द्रष्टव्य वस्तुका दर्शन कर लिया और पाने योग्य सब कुछ में पा गया । इस समय ब्रह्मरूप परमपदमें विश्राम कर रहा हुँ । मैंने आपके मुखसे सुनकर चिन्मय प्रमात्मतत्त्वका ज्ञान प्राप्त कर लिया । यह जो कुछ दिखायी देता है, सब परमार्थ सिचदानन्दघनरूपी मेघ है, जो चिनमय आकाशमें अपनेसे अभिन्न जगत्ने रूपमें छाया है। सर्वात्मक होनेके कारण सर्वरूपी सर्वत्यापी परमात्माका सर्वत्र, सदा सबके द्वारा और सब कुछ होना पूर्णरूपसे सम्भव है। सरसोंके एक दानेके छिद्रके भीतर असंख्य ब्रह्माण्डोंका किस प्रकार होना सम्भव है और किस प्रकार उनका होना कदापि सम्भव नहीं है, यह सब मैंने पूर्णरूपसे समझ लिया । जो-जो वस्त जब जिस ग्हपमें यहाँ मासित होती है और सम्पूर्ण प्राणियोंके अनुभवमें आती है, वह-वह उस समय उस रूपमें केवल सर्वचन परमाता ही है। इस तरह विचार करनेसे सिद्ध हो जाता है कि सब कुछ आदि-अन्तसे रहित एक नित्य विज्ञानानन्दघन परब्रह्म परमात्मा ही है। (सर्ग १८०---१८५)

# सव कुछ ब्रह्म हैं, जगत् वस्तुतः असत् हैं, वह ब्रह्मका संकल्प होनेसे उससे भिन्न नहीं है जीवात्माको अज्ञानके कारण ही जगत्की प्रतीति होती हैं— इसका प्रतिपादन

श्रीवाल्मीकिजी कहते हैं—भरद्वाज ! कुन्ददन्तके इस प्रकार कहनेपर प्रशंसनीय महात्मा भगवान् वसिष्ठ मुनिने यह परमार्थोचित वचन कहा ।

श्रीवसिष्टजी बोले—हर्षकी बात है कि महात्मा कुन्द-दन्तको शास्त्रश्रवणसे विज्ञानानन्दघन परमात्मामे विश्राम प्राप्त हो चुका है। सम्पूर्ण विश्व ब्रह्म ही है-इस तत्त्वको ये हाथपर रखे हुए आँवलेकी तरह देख रहे हैं । निश्चय ही भ्रममात्र जिसका खरूप है, ऐसा यह विश्व इन्हें अजन्मा ब्रह्म ज्ञात होने लगा है । भ्रान्ति इनके लिये ब्रह्मरूप ही हो गयी है। वही ब्रह्म जो शान्त, एक और निर्विकार है। जो जैसे, जिसके द्वारा, जहाँ, जिस प्रकारका, जितना, जव और जिस हेतुसे है, वह वैसे, उसके द्वारा, वहाँ, उस प्रकारका, उतना, उस काळमें और उसी हेतुसे कल्याणमय, शान्त, जन्मादिरहित, मौन, अमौन, अजर, सर्वव्यापी, सु-शून्य, अशून्य, आदि-अन्तसे रहित एवं अक्षय ब्रह्म ही है । व्यवहारमें ब्रह्म खयं दस्य, स्वयं द्रष्टा, खयं चेतन, खयं जड, खयं सब कुछ और खयं कुछ भी नहीं है । वास्तवमें वह सिचदानन्द परमात्मा अपने आपमें ही स्थित है। दश्यजगत् ही परब्रह्म है और परब्रह्म ही दश्यजगत् है। यह न तो शान्त है, न अशान्त है; न निराकार है और न साकार ही है।

जैसे जागनेपर स्वप्न आदि निराकार भासित होते हैं, वैसे ही ब्रह्म-साक्षात्कार हो जानेपर यह शरीर भी निराकार ही प्रतीत होता है । चैतन्यमात्र ही इसका स्वरूप है । यह स्वप्नकी भाँति अनुभवमें आनेपर भी असत् ही है । ये अमवश दिखायी देनेवाले सृष्टि, स्थित और प्रलय आदि भाव वास्तवमें नहीं हैं । जैसे चित्रलिखित चित्रवध् चित्रसे अतिरिक्त नहीं है, वैसे ही यह स्स्यगान जगत् प्रसात्मासे भिन्न नहीं है । जैसे चित्रकारद्वारा वनायी जानेवाली

चित्रगत सेना बुद्धिस्य चित्रसे मिन्न नहीं है, वैसे ही स्रष्टाकी चित्तता-दशामें मूर्त सृष्टि नाना रूपोंमें प्रतीत होती हुई भी उससे भिन्न न होनेके कारण नानात्मसे रहित है।

रघुनन्दन ! जैसे समुद्रमें जलराशिका स्करण होनेपर ही उसमें भँवर उठते हैं, उसी प्रकार विशुद्ध चिदाकाशका अपने सत्यसंकल्पके अनुसार जो स्फुरण हैं, उसीको जगत् कहते हैं । परमात्मचैतन्यमें समुद्रमें जळराशिकी भाँति वस्तुत: चिदात्मक जगत्-भावोंका जो अकस्मात् भान होता है, उसे मनीपी पुरुष संकल्प आदि नाम देते हैं । काळसे, अभ्यासयांगसे, विचारसे, समभावसे, जातिकी सात्त्रिकतासे और अन्तःकरणके सात्त्रिक एवं निर्मछ होनेसे सम्यग्ज्ञान-सम्पन यथार्थदर्शी तत्त्वज्ञ पुरुषकी बुद्धि द्वेत और अद्वैतसे रहित चिन्मात्रखरूप हो जाती है। चिदानाशरूप परमात्मा चिदाकाशमें ही स्फुरित होनेवाले अपने इस रूपको—द्रष्टा-दृश्यरूप जगत्को देखता हुआ सदा साक्षीरूपसे प्रकाशित होता है। यह उससे भिन्न नहीं है । एक चेतनसत्ताके उपजीवी होनेसे द्रष्टा और दश्य दोनों एक हैं; क्योंकि चिदाकाश सर्वव्यापी है। जैसे शून्यत्व और आकाशमें कोई मेद नहीं है, उसी तरह जगत् और ब्रह्ममें भी मेद नहीं है।

श्रीराम ! सुस्थित आरम्भकालमें परमात्माक मनमें अपनेमें प्रकृतिसिंहत विलीन हुए प्राणियोंके प्रवृहत कर्म-वासनानुसार जो कुछ नियत रूपसे मान हुआ, वह जैसा था और जिस प्रकारके कार्य-कारणभावसे स्थित था, वह आज भी उसी रूपमें स्थित है और वही जगत् कहलाता है । सर्वशानिकमान् परमात्माको जिस-जिमका जैसे संकल्प होता है, वह-वह उसी रूपमें हो जाता

है। सत्यसंकरूप परमात्माकी संवित् ( अनुभूति ) सारक्ष्प है। अतः उसे जिस क्सुका भान हुआ, वह अभानक्ष्प केसे हो सकता है!

रघुनन्दन ! चेतन जीवकी जो उत्पत्ति बतायी गयी है, उसका अभिगाय इतना ही है कि जीव ब्रह्मसे भिन्न नहीं है, यह बत समझमें आ जाय । जीवकी उत्पत्ति ब्रास्तिक है, यह बताना अभीष्ट नहीं है । बरनुतः चेतनस्वरूप जीव चिन्स्य परम्रह्म परमात्माका अंश है; इसिलये कृत्रिम नहीं है । किंतु अक्षानसे चेत्य अर्थात् दृश्य जगत्की ओर उन्मुख हो जानेके कारण ही वह जीव शब्द से कहा जाता है । जीवनसे अर्थात् प्राण और कर्मेन्द्रियोंको धारण करनेसे तथा चेतनसे अर्थात् ज्ञानेन्द्रियोंको धारण करनेसे वय जीवनसे अहि कहाता है । भैं ब्रह्म हूँ इस यथार्थ आस्मस्वरूपको मूलकर चिन्मय जीवातमा जव यह

### श्रीरामजीके विविध प्रक्रन और श्रीवसिष्टजीके द्वारा उनके उत्तर

श्रीवरिष्ठजी कहते हैं—रघुनन्दन ! ज्ञानकी ज्ञेयता-पत्ति अर्थात् जो ज्ञानस्वरूप है, उसे ज्ञेय—जड दस्य समझ लेना ही वन्यन है और उस ज्ञेयता—जड दस्यबुद्धिका सर्वथा निवारण ही मोक्ष कहलाता है।

श्रीरामजीने पूछा—श्रह्मत् ! ज्ञानकी क्षेत्रता-बुद्धिका निवारण कैसे होता है ! उस ज्ञेयता-बुद्धिका सर्वथा निवारण हो जानेपर यहाँ वन्यताबुद्धि कैसे निवृत्त होती है !

श्रीवित्तष्ठजीने कहा — राम, दम आदि साधनोंसे युक्त सिक्तदानम्द प्रधारमाका सम्यक्षानरूप प्रबोध प्राप्त होनेसे आत्ति-बुद्धि दूर हो जाती हैं। उस आस्ति-बुद्धिके दूर हो जानेपर इस प्रकार बेयता—जड दस्यबुद्धिकी अस्यन्ता-भावस्था पुरुष शानितमयी खरूपभूता निराकार मुक्ति प्राप्त होती हैं।

श्रंतमाजीन पृष्ठा---श्रक्षन् ! कैतल्य बोधरूप सम्यग्नान क्या कङ्गतः है, जिश्हां पूर्णरूपसे प्राप्ति हो जानेपर यह जीत्र त्रन्थनसे छुटकारा पा जाता है ! देखने ळगता है कि मैं यह मनुष्य आदि शरीर हूँ और यह पृथ्वी आदि मेरा आधार है, तब वह उसीमें दृढ़ आस्था बाँध छेता है। असत्यमें स्त्यबुद्धि करके ही जीव मावनावश बँघ जाता है और अपने भीतर वारंवार भावना एवं नातात्वका अनुसरण करने लगता है। जो जिसमें अस्पन्त आसक्त होगा, वह उसे क्यों न देखेगा ! जगत्की जो भ्रान्ति हो रही है, वह असत्य ही है, तो भी भावनाके कारण इस प्रकार प्रीइनाको प्राप्त हो गयी है। सबके कारण मृत सनातन ब्रह्मसे भिन्न दूसरा कोई जगत्का कारण नहीं है। वह कारण भी कार्यनाके विना सम्भव नहीं है और निर्विकार कूटस्थ सिच्चदानन्दघन अदिनीय ब्रह्ममें कार्यना और कारणता आदिका होना कदापि सम्भव नहीं है। इसिल्ये इस जगत्की प्रतीति अज्ञानके कारण ही हो रही है। (सर्ग १८६—१८९)

श्रीविसष्टजीने कहा —श्रीराम! सक्का अधिष्ठानभूत जो चिन्मात्र ज्ञान है, वह त्रिकालमें भी ज्ञेयरूप नहीं हो सकता। वह केवल अन्यय ज्ञान अवर्णनीय है। इस प्रकार जो आन्तरिक जोध है, उसे सम्यग्ज्ञान कहा गया है।

श्रीरामजीन पूछा—ज्ञानस्वरूप चिन्मय परमास्माके अंदर उससे भिन्न ज्ञेयता क्या है ? यह वताइये, साथ ही इस वातपर भी प्रकाश डाल्यिये कि 'ज्ञान' शब्दकी व्युत्पित्त केंसे करती चाहिये । अवशोधनार्थक 'ज्ञा' धातुसे भावमें ल्युद प्रस्थय होनेपर ज्ञान शब्द बनता है या करणमें प्रस्थय होनेपर ?\*

<sup>ः &#</sup>x27;ख्युट् च' (पा० स्० ३ । ३ । ११५ ) इस सूत्रसे भावमें ख्युट् प्रत्यय होता है तथा 'करणाधिकरणयोश्च' (पा० स्० ३ । ३ । ११७ ) इस सूत्रसे करण और अधिकरण अर्थमें ख्युट् प्रत्यय होता है । 'भावमें' प्रत्यय होतेपर ज्ञान शब्दका अर्थ होता—ज्ञातकाः समझतः येध होता। करणमें प्रत्यय होतेपर ज्ञानका अर्थ होता—ज्ञातका साधनः जिससे ज्ञाता जाय वह करण।

श्रीयसिष्ठजीने कहा— स्जुनन्दन ! त्रोधभाश्र ही ज्ञान है । अतः यहाँ भावसाधनमात्र ज्ञानको छी प्रकण किया गया है अर्थात् भावमें प्रत्यय करनेसे जो ज्ञान शब्द वनता है, वहीं यहाँ अंभीष्ट है । ज्ञान और ज्ञेयमें कोई मेर नहीं है, जैसे पत्रन और स्पन्दनमें ( बायु और उसकी गतिशीळतामें ) मेद नहीं होता है ।

श्रीरामजीन पृद्धा—यदि ऐसी वात है तो यह ज्ञान, ज्ञेय आदिका भ्रम जो व्यक्तारके सींगकी माँति मिथ्या ही है, तीनों काळोंमें व्यवहारके योग्य केंसे सिद्ध होता है ?

श्रीयसिष्ठजीन कहा——बाह्य पदार्थों के अससे ही यहाँ अमचुद्धि उत्पन्न हुई है, ऐसा जानना चाहिये। वास्तवमें किसी भी बाह्य अथवा आभ्यन्तिस्क पदार्थका अस्तित्व सम्भव नहीं है। इसिल्ये ज्ञान और ज्ञेय आदिका भेद-अम भिय्या ही है। (स्वप्रकाल्में अथवा आन्तिज्ञानमें सहस्त्रों असत् पदार्थ व्यवहारमें आते हैं। अतः यह ज्ञान और ज्ञेय आदिका अम अस्त्य होनेपर भी इसका अज्ञानियोंके व्यवहारमें आना असम्भव नहीं है।)

श्रीरामजीने पूछा—मुने ! तुम, यें आदि जो यह प्रत्यक्ष दश्यपदार्थ है, जो भूत आदिरूपसे अनुभवमें आता है, वह है ही नहीं, यह कैसे समझा जाय ? कृपया मुझे बताइये।

श्रीयसिष्ठजीने कहा — निष्पाप रक्षुनन्दन ! सृष्टिके आरम्भकालमें विराद् पुरुप ब्रह्मा आदिके रूपमें कोई भी पदार्थ उत्पन्न ही नहीं हुआ । इसलिये किसी क्षेय अथवा दस्य बस्तुकी सत्ता सम्भव ही नहीं है।

श्रीरामजीनं पूछा—मुने ! भूत, भविष्य और वर्तमान कालमें होनेवाला जो यह जगत्का दर्शन है, जिसका प्रतिदिन सक्को अनुभव हो रहा है, इसके होते हुए आप यह कैसे कह रहे हैं कि यह जगत् कभी उत्पन्न ही नहीं हुआ; इसलिये कभी किसीको इसका दर्शन भी नहीं हुआ।

श्रीयसिष्ठश्रीने कहा — श्रीस्प ! अपने दशर्थ, मुगतृष्णाका जरु तथा संकल्पित पदार्थ — ये सव न तो कभी उत्पन्न हुए और न वास्तवंमें कर्ना देखे गए ! फिर भी, अमवदा इनकी प्रतीति हो जाती है । इसी तरह में, तुम आदि रूप जो जगत् है, यह न कभी उत्पन्न हुआ और न तत्त्वहिंग्से देखनेपर कर्मा उपवस्त हुआ और न तत्त्वहिंग्से देखनेपर कर्मा उपवस्त हुआ और न तत्त्वहिंग्से देखनेपर कर्मा उपवस्त इस्ति प्रतीति होती है ।

श्रीरामजीने पृष्ठा—भगवन् ! में, तुन, यह ह्त्यादि रूपसे पूर्णतः अनुभवमें आनेवात्य यह जगत् सृष्टिके आदिमें उत्पन्न ही नहीं हुआ, यह कैसे समझा जाय ?

श्रीवसिष्ठजीने कहा—खुनन्दन ! कारणसे ही कार्य उत्पन्न होता है, अन्यया नहीं । यह एक निश्चित सिद्धान्त है । प्रळयकाळमें तीनों लोकोंका जो पूर्णतः लय हो गया, तब पुनः इसकी उत्पत्तिके लिये कोई कारण ही नहीं रह गया था ( कारण न होनेसे सृष्टि हुई ही नहीं, इसलिये जो कुछ दीखता है, सब मिथ्या प्रतीति मात्र है ) ।

श्रीरामजीने पृद्धा—सुने ! महाप्रत्य्य हो जानेपर जी अजन्मा, अंत्रिनाशी परमहा शशिशाय रह गया, नहीं मृतन सृष्टिकी उत्पत्तिका कारण कैसे नहीं हो सकता ?

श्रीवसिष्टजीनं कहा — श्रीराम ! कारणमं जो कार्य सत्रूपसे विद्यमान है, वहीं उससे प्रकट होता हैं, जो उसमें हैं ही नहीं, वह कैसे प्रकट हो सकता है। क्या कभी क्टसे पटकी उत्पत्ति होती हैं ? कभी नहीं।

श्रीरामजीने कहा—महाप्रलय आनेपर जगत् स्हम-रूपसे ब्रह्ममें रहता है | वहीं सृष्टिके समय पुनः उससे प्रकट हो जाता है ।

श्रीवसिष्टजी बोलं—परम बुद्धिमान् निप्पाप रघुनन्दन! महाप्रलयके अन्ततक उस ब्रह्ममें जगतकी मत्ताका किसने अनुभव किया है तथा उसकी वह सत्ता वहाँ किस रूपमें रहती है !

श्रीरामजीने कहा — मुक्समें जगत्की सत्ता उस समय ज्ञानखरूपा ही होती है और ज्ञानियोंके अनुभवमें भी आती है। अतः यह प्राकृत आकाशके समान शून्य-रूप तो नहीं होती। इसिन्ध्ये उस सत्ताको असत् नहीं कहा जा सकता।

श्रोचित्रधनी बोलं — महाबाहो ! यदि ऐसी बात है तो वह ज्ञान ही तीनों लोकोंका खरूप है। किंतु जो विद्युद्ध ज्ञानखरूप है, उसके जन्म और मरण कैसे हो सकते हैं ?

श्रीरामजीने पृद्धा—भगतन् ! यदि इस प्रकार एष्टि उस ब्रह्ममें स्थित नहीं है तो यह भ्रान्ति कहाँसे और कैसे आ गयी ! यह मुझे बताइये ।

श्रीयसिएजीन कहा —श्रीराम ! कार्य-कारणताका अभाव होनेसे ही ब्रह्ममें न सृष्टि है न प्रलय । यह जो जगत् भासित होता है, वह जिसको और जिस रूपमें भास रहा है वह सब ज्ञाता, ज्ञान और ज्ञेयरूपी त्रिपटी केवल आत्मा ही है।

श्रीरामजीने पूछा—यह बात तो असंगत-सी लगती है। जो यन्त्रका चालक चेतन है, वह जड यन्त्र-रूप कैसे हो सकता है ! द्रष्टा ईश्वर खयं ही दश्य कैसे बन सकता है ! काठ दाहक बनकर अग्निको जला दे, क्या यह कभी सम्भव है !

श्रीविसप्टजीनं कहा — स्तुनन्दम ! द्रष्टा दश्यभावको नहीं प्राप्त होता; क्योंकि दश्यकी सत्ता सम्भव ही नहीं है । क्वल द्रष्टा ही प्रकाशित होता है, जो एकमात्र सिन्नदानन्दधनखरूप एवं सर्वाध्मा है ।

श्रीरामजीने पूछा—भगवन् ! तब सृष्टिके आदिमें अनादि, अनन्त, शुद्ध चिन्मय ब्रह्म ही जगत्का संकल्प करता है। इसीसे इस जगत्का भान होता है यदि ऐसा न होता तो चेल्य जगत्का प्राकट्य कैसे हो सकता था है

श्रीयसिएजीनं कहा—किसी भी चेत्यकी उत्पत्ति सम्भव नहीं है; क्योंकि उसका कोई कारण ही नहीं है। चेत्यके अत्यन्त अभावके ही कारण चेतनकी नित्यमुक्तता और अवर्णनीयता सिद्ध होती है।

श्रीरामजीने पूछा—यदि ऐसी बात है तो ये अहंता आदि चेत्य कैसे और कहाँसे उत्पन्न हुए हैं, जगत्का भान कैसे होता है और स्पन्दन आदिका अनुभव क्यों होता है !

श्रीविसष्टजीने कहा —श्रीराम! मैं पहले ही बता चुका हूँ कि कारणकी सत्ता न होनेसे आदिकालमें ही किसी वस्तुकी उत्पत्ति नहीं हुई थी। ऐसी दशामें चेत्य कहाँसे होगा ! इसलिये सत्र कुछ शान्तखरूप परब्रह्म ही है। सुष्टिकी प्रतीति केवल श्रममात्र है।

श्रीरामजीने पृद्धा—सुने ! जो वाणीकी पहुँचसे बाहर है, चेत्य और चठन आदिसे रहित है, सदा स्वप्नकाश और निर्मेठ है, उस नित्यमुक्त परब्रक्षमें फिसको किस निमित्तसे और कैसा भ्रम हो सकता है (जब ब्रह्मके सिवा दूसरा कोई है ही नहीं और बह नित्यमुक्त ज्ञानस्वरूप है तो उसमें किसको और कैसे भ्रम हो सकता है ! फिर यह जगत् नामक भ्रम क्या कछा है !) इसका उत्तर मुझे दीजिये ।

श्रीवसिष्ठजीने कहा—श्रीराम ! सृष्टिरूप भ्रमका कोई कारण नहीं है; इसिलिये यह निश्चितरूपसे कहा जा सकता है कि उसकी सत्ता त्रिकाळमें भी नहीं है । तुम, मैं आदि सब कुळ एकमात्र शान्तखरूप निर्विकार ब्रह्म ही है ।

श्रीरामजीने पूछा—सुने ! फिर तो देश,क्षाल, क्रिया, इव्य, मेद, संकल्प और चित्त सभी वस्तुओंकी उत्पत्ति असम्भव ही है, फिर इन सबकी सत्ता कैसे उपस्थित हो गयी ?

श्रीवसिष्ठजीने कहा—रघुनन्दन ! देश, काल, किया, द्रव्य, भेद, संकल्प और चित्त इन सबकी सत्ता अज्ञानमात्र ही है। अज्ञानसे भिन्न इनकी सत्ता न है, न पहले कभी थी।

श्रीरामजीने पृछा— महान् ! तत्त्वदृष्टिसे कारणके अभावमें द्वैत और एकत्वकी सम्भावना ही नहीं रह जाती । फिर न कोई वोष्य रह जाता है न वोधक । वोष्य-वोधकको अभावमें वोधका होना भी कैसे सम्भव होगा ? ( जिसका वोष्य होता है वह कर्म कारक तो होना ही चाहिये । कर्म माननेपर द्वैतकी आपत्ति होती है और कर्म न माननेपर बोध किस वस्तुका हो, यह प्रश्नखड़ा हो जाता है । )

श्रीविसिष्ठजीने कहा—रखुनन्दन ! अज्ञानी जीव ही बोधके द्वारा अपने अज्ञानविनाशरूप फलका आश्रय होकर आत्मबोधता ( बोधकर्मता )को प्राप्त होता है । इसीसे बोध शब्द भी बोध्यता ( बोधरूप फलवाली सकर्मकता ) को प्राप्त होता है । ये सब बातें अज्ञानियोंको समज्ञानेके लिये ही कहने योग्य हैं । हम-जैसे जीवन्मुक्तोंके लिये नहीं ( जीवन्मुक्त पुरुष तो ज्ञाता, ज्ञान और ज्ञेयरूपी त्रिपुटीसे रहित हो युद्ध ज्ञानस्वरूप हो जाता है । उसके लिये बोधकी सकर्मताका निरूपण अनावश्यक हो जाता है ) ।

श्रीरामजीने पृष्ठा— ज्ञह्मन् ! 'में जीवन्मुक्त हूँ' ऐसा अनुभव होनेसे यह सिद्ध है कि बोध ही अहंताह्मप परिणामको प्राप्त होता है । यह बोध अहंभावको प्राप्त हुआ तो यथार्थ बोध नहीं रह गया । उसमें भिन्नता आ गयी । अनन्त, जल्से भी बढ़कर निर्मल, चिनमय, परमात्मखरूप आप-जैसे जीवन्मुक्त पुरुषोंमें यह बोधभिन्न अहंता कैसे सम्भव होती है ?

श्रीविसष्टवीन कहा—न्यूनन्दन ! बोधस्ररूप जीधनमुक्तकी सास्त्रभूना जो बोधता है, वहीं उसमें विद्युद्ध अहंता कहळाती है। तत्त्वज्ञानीका में और तुम भी उसके खरूपभूत ज्ञानसे भिन्न नहीं है। उसमें जो दैतरूप व्यवहार देखा जाता है, वह बायु और उसके स्पन्दनकी माँति अद्वैतरूप ही है।

श्रीरामजीन पृष्ठा—भगवन् ! संसारको खप्तको भाँति मिथ्या समझ लेनेनात्रसे काँन-सा अभीष्ट फल सिद्ध होता है ? खप्त आदिमें पदार्थोंकी साकारता केंसे शान्त होती है ?

श्रीवसिष्ठजीने कहा—रघुनन्दन ! अध्यात्मशास्त्रके पूर्वापरके विवेकपूर्वक विचारसे ज्ञानोदय होनेपर पदार्थोमें साकारता या स्थूळताकी भावना शान्त हो जाती है। वे सब-के-सब चिन्मय ब्रह्मरूप ही हैं, ऐसा अटळ निश्चय हो जाता है। इसी तरह खप्नके पदार्थोमें भी (जागनेपर) स्थूळताकी भावना निवृत्त हो जाती है।

श्रीरामजीने पूछा—जिसकी भावना स्थूलताको छोड़कर अत्यन्त स्क्ष्मताको प्राप्त हो गयी है, वह जगत्को कैसा देखता है ? उसका यह संसारश्रम कैसे शान्त होता है ?

श्रीवसिष्ठजीने कहा — जासनाके क्षीण हो जानेपर पुरुष जगत्को उजड़ा हुआ, असत्के सहरा, आकाशमें दीव्यनेवाळं गन्धर्वनगरके समान और वर्पाद्वारा मिटाये गये चित्रके तुल्य देखता है।

श्रीरामजीन पृद्ध---सुने ! मासनाक श्लीण हो जानेपर जिसके व्यि जगत्की स्थिति खप्नके तुल्य हो जाती है, उस पुरुषकी जागतिक पदार्थोंके विषयमें जब स्थूळताकी भावना मिट जाती है, तब फिर क्या होता है ?

श्रीविसप्टजीने कहा—स्वुनन्दन ! जिसकी दृष्टिमें जगत् केवल संकलपन्दप है, उस पुरुषक्षी वह अति सूक्ष्म वासना भी उत्तरोत्तर क्रमसे विलीन हो जाती है। इस तरह सर्वया असनाशृत्य होका वह शीव ही निर्वाण ( मोक्ष ) को आत हो जाना है ।

श्रीरामजीन पूछा— ब्रह्मन ! जो अनेक जनमेंसि बद्धमूळ अनेक शाखा-प्रशासाओंसे सुशोमित तथा जनम-मरणरूपी बन्धनमें शाळनेकाळी है, बह बोर बासना किस उपायसे पूर्णतः शान्त हो जाती है !

श्रीयसिष्टजीनं कहा—स्कृतन्यनः ! यथार्थं तत्त्वज्ञानसे जब यह धममात्र दश्यचक स्कृत्रक्षपतासे रहित अनुभूत हो जाता है, तत्र क्रमशः उसकी वासनाक। क्षय होने लगता है ।

श्रीरामजीने पृद्धा—सुने ! जब दश्यकः स्थून्यकारतासे रहिन शुक्त हो जाता है, तब और स्था होता है ! पूर्ण शान्ति कैसे होती है !

श्रीविसिण्डवीने कहा श्रीताम ! स्थूलकारताका भ्रम मिट जानेनर जब जगत्वी केवल विराधात्ररूपता अवगत हो जाती है और विराहत्तियोंके निरोधसे जगत्में गौरवहुदि नहीं रहती है, तद जगत्के प्रति होनेवाली आस्था शास्त हो जाती है।

श्रीरामजीन पृद्धा—भगवन् ! किरा केंद्र। है ! उसका विचार केंद्रेत किया जाता है ! और उसके खरूपका भजीमाँति कियार कर रेजेपर क्या होता है ! यह बताइये !

श्रीपतिष्ठवीने कहा --स्कुनन्दन ! चंतनका चेतनीय विषयोगी और उत्सुख होना हो विन्त शहरूका है। इस समय को धनी अब रही है। यही इनका विभार है। इससे इसकी वासना शान्त हो जाती है।

श्रीरामणींन पृथा—नहसन्! चित्रके रहते हुए, चेतनका अचेन्य प्रसात्माकी ओर उन्मुख होना कितनी देरके लिये सम्भव हो सकेगा ? (क्योंकि चित्तकृत्तियोंका निरोध होनेपर ही प्रसास्मामें अटल स्थिति हो पानी है ) अतः यह कताइगे कि निर्याण-पद प्रदान करनेवाली जो

चित्तकी अचित्तता है, उसका उदय कैसे हो सकता है ? (दूतरे शब्दोंमें चित्तके नाशका ही उपाय नतानेकी कुण जरें।)

श्रीविधिष्ठजीने कहा—स्युतन्दन ! जब चेत्य जगत्की उत्पत्ति सम्भव ही नहीं है, तब चितिराक्ति जीवारमा कैसे और कहाँसे उसका चिन्तन या असुभव करेगा ! चेत्यकी सत्ता न होनेसे चित्तकी सत्ता भी चिरकाल्से ही नहीं है । फिर किसके नाशका उपाय वताया जाय !

ं श्रीरामजीन पूछा—जिस चेत्यका स्वको अनुमव होता है, उसका होना कैसे सम्भव नहीं है ? जिसका अनुभव हो रहा है, उसका इस तरह अपळाप, उसकी सत्ताको अखीकार कैसे किया जा रहा है ?

श्रीविसष्टजीने कहाः अञ्चानीकी दृष्टिमें जो जगत्-का सम्बद्ध है, वह सत्य नहीं है और ज्ञानीकी दृष्टिमें उसका जैसा खख्दप है, वह अद्वितीय ब्रह्ममय होनेके कारण वाणीका विषय नहीं है। ( अतः यहाँ अञ्चानियोंके ही जगत्की सत्ताका निराकरण किया गया है।)

श्रीसमजीने पूछा — मुने ! अज्ञानियोंका त्रैंछोक्य कैसा है और यह सत्य कैसे नहीं है तथा तत्त्रज्ञानियोंका जगत् जैसा है, वह वाणीका विषय कैसे नहीं हो सकता ?

शीविसष्टजीने कहा अज्ञानियोंका जो जगत् है, वह आहि-अन्तरे युक्त तथा हैतका है। एरंतु तत्वज्ञानियोंकी रिष्टेमें वह नहीं है। उनकी रिष्टेमें जगत्की
सचा लम्मव ही नहीं है; क्योंकि आदिकाल्से ही कभी
उसकी उत्पत्ति नहीं हुई।

श्रीयसिष्ठजांने कहा — स्टुनन्दन ! जाम्रद-जगत् खप्त-जगत्के समान असत् होता हुआ ही सन्के तृत्य प्रतीत हो रहा है। इसकी कभी उत्पत्ति नहीं हुई। क्योंकि उत्पत्तिका कोई प्रारण नहीं है। यह खप्तके तृत्य प्रकट होकर वर्ष-क्रियाकारी भी प्रतीत होता है।

श्रीरामजीन पूछा — भगवन् ! खन्न आदिमें और संकल्प एवं गनोर्ध आदिमें जो इस्पन्न अनुमव होता है, वह जाग्रद् व्यवहारके अनुभवसे उत्पन्न जाग्रद् रूप संस्कारसे होता हैं । किंतु यह जाग्रद् किससे अनुमवनें आता है ?

श्रीवतिष्ठजीने महा—धीराम ! यदि जाम्रत्के संस्कारसे ही समका भान होता है तो सपनेमें गिरा हुआ अपना घर कैसे प्रात:काळ जागनेपर सुरक्षित स्वपसे उपळब्य होता है।

श्रीरामजी बोलं — भगवन् ! जाप्रत्-पदार्थका खप्तमें भान नहीं होता; किंतु अन्य पदार्थ ही स्वप्नमें भासित होता है । वह अन्य पदार्थ बक्ष ही है, यह बात मेरी समझमें आ गयी । अब इतना ही पूलना होग है कि वह अन्य पदार्थरूप बहा अपूर्व जगत्के रूपमें कैंसे भासित होता है?

श्रीयसिष्ठजीने कहा—रञ्जनन्दन ! सब बुळ अपूर्व-सा ही भासित होता हो, ऐसा नियम नहीं है । कोई पदार्थ जिसका पहले अनुभव नहीं हुआ है, चित्तमें अपूर्व प्रतीत होता है और कोई जिसका पहले अनुभव हो चुका है, अपूर्व नहीं प्रतीत होता । वह अनुभव सृष्टि-के आदि, अन्त और मध्यमें किये हुए अभ्यासके अनुसार ही भासित होता है ।

श्रीरामजीने पूछा—श्रह्मत् ! इस तरह आपके उपदेश-से यह बात तो समझमें आ गयी कि जाग्रत्-जगत् भी स्वामके समान ही है । किंतु यह स्वामनुल्य ग्रतीत होनेबाला जगत्र्यों यश्च भी कूर प्रहर्सी भौति कप्र देता है । अत: किंत प्रकार इस रोगकी चिकित्स भी जब !

श्रोवसिष्ठनीने कहा—रधुनन्द्रग ! यह जो संदार-

न्यभी क्रम है, १९५० देव ापत्म हो रहाता है ! कार्य-से कारण भिन्न नहीं है, यह करा सहित देश गर्या है । इस प्रकार इस विपयरों विचार करें।

थीसमजी जोळे—स्वप्तको उपलब्दिका कारण है चित्त । इसक्रिये खप्त-जगत्त चिलकप डी है । इसी प्रधार आप-के विचारसे यह जाप्रत्-जगत् भी जो आदि-अन्तसे रहित और असार है, चित्तक्तप ही है । इस निश्चपसे जगत्-स्त्री रोगकी चितित्का खत-सिक्त है ।

श्रीयसिध्वीनं कहा — महामते ! में कह चुका हूँ कि चेतनका चेत्यकी और उरपुष्ट होना ही चित्त है । इस दिख्से चित्त महान् चेतन्यका ही है । वही जगत्के आकारमें स्थित है । अतः सिद्ध हुआ कि स्था, जामत् आदि कुछ भी चित्त्य ब्रह्मसे भिन्न वहाँ है; क्योंकि आदिकालसे ही यह जगत् कभी उत्पन्न ही नहीं हुआ है । इसल्यिय यह सारा दृश्यान प्रपन्न अजर-अस्स, शान्त, अजन्मा एवं अख्याद सिद्धानान्द्रका ब्रह्म ही है ।

श्रीराम बन्द्रजी चीले — भगवन् । आपके सदुपदेशसे मैं यह मानता हूँ कि जीवात्माको ज्ञान्तिके कारण द्रष्टापन और भोकापनके साथ सुष्टिके जन्म-नाश आहि सारे भ्रम परमपद-खरूप परम्रक्षमें प्रतीत हो रहे हैं ।

श्रीवसिष्टजीने कहा— पायनेन्द्र ! जो रससे भी रास-तत्त्वके ज्ञाता हैं — सारसे भी सार वस्तुको मधकर निकालने और जाननेमें समर्थ हैं, ऐसे विद्वानोंकी विचार-व्यापारसे युक्त जो कोई नवीन दृष्टि है, वह पहली है तथा समस्त विचारों और शास्त्रके अवण, मनन, निदिष्यासनके परिपाकसे परिनिष्ठित जो परम तत्त्वस्प अर्थ है, उसका अपरोक्ष अनुभव करानेवाली जो तत्त्वज्ञानी जीवन्मुक महात्माओंकी दृष्टि है, वह दूसरी है । उन्हीं दो दृष्टियोंका अपरम्बन कराने मैंने सम्पूर्ण विश्वतं सहस्पपर तवतकके जिये करा क्यार विचार किया और विचार करना आवश्यक समझा है, ज्यतका कियह बोध न हो जाय कि जितनी भी दृष्टियाँ और उनके द्रष्टाके द्रष्टापन हैं, वे कोई शून्यता है और न भ्रम ही है | नित्य-निरन्तर, सब त्रिकाल्में भी नहीं है | सारा जगत् असत् है— सर्वत्र एकमात्र अपरोक्ष परमानन्दस्वरूप परम्रस ही शून्य है | उसकी प्रतीति भ्रममात्र है | वस्तुतः तो न विराजमान है | (सर्ग १९०)

### अज्ञानसे ब्रह्मका ही जगत्रूपसे भान होता है। वास्तवमें जगत्का अत्यन्ताभाव है और एकमात्र ब्रह्म ही विराजमान है, इस तत्त्वका प्रतिपादन

श्रीरामजी बोले— मुनिश्रेष्ठ ! यदि ऐसी बात है तब तो यह सारा जगत् सदा सर्वपदार्थरूप परमार्थमय ब्रह्म ही है, जो न कभी उत्पन्न होता है और न कभी नष्ट ही होता है । जगत्की प्रतीतिके रूपमें यह भ्रान्ति ही भासित हो रही है । तास्विक दृष्टिसे तो वह भ्रान्ति भी नहीं है, केवल परब्रहाकी ही सत्ता है ।

श्रीविसिप्डजीने कहा—रचुनन्दन ! दस्यकी उत्पत्ति सम्मव न होनेके कारण न इष्टा है और न दस्य ही है । इष्टा, दस्य और दर्शन आदिकी त्रिपुटी कुछ नहीं है । केवछ निर्विकार चिदाकाश ही है । जैसे खप्त आदिमें एक ही पुरुष द्रष्टा, दस्य और दर्शनकी त्रिपुटीख्ए होता है, वैसे ही जाग्रत्में भी एकमात्र वह जीवाला ही खयं द्रष्टा, दस्य और दर्शनकी त्रिपुटीको धारण करके विराजमान होता है । अतः भासने योग्य पदार्थ, भान तथा भासक खयंप्रकाश चेतन ही है, सर्ग आदिमें सृष्टिके तुल्य स्फुरित होता हुआ वह खयं ही प्रकाशित होता है । अक्षानी छोगोंको यह सुष्टि भले ही आक्ष्यंक तुल्य प्रतीत

हो । परंत्र ज्ञानी महात्माओंकी दृष्टिमें तो यह स्वभावभूत ब्रह्मरूप ही है। सृष्टिके आदिमें जब कि एक विशुद्ध चेतन ही विद्यमान है, तब उसमें संसारकी उत्पत्तिका क्या कारण हो सकता है ? दश्यकी सत्ता किसी तरह भी सम्भव न हो सकनेके कारण केवल ब्रह्म ही जगत्रूपसे भासित हो रहा है। इस तरह चिदाकाशखरूप परमात्मा ही सष्टिके आरम्भमें सष्टिरूपसे स्फरित होता है। अतः यह जो जगत् है, परमात्मा ही है । शून्यता और आकाशके भेदकी कल्पनाके समान जगत और ब्रह्मके मेदकी कल्पना भी अज्ञानमात्र ही है । श्रीराम ! इस तत्त्वको समझ लेनेपर भी जवतक यह सुन्दर अनुभवसे युक्त एवं दृढ़ न हो जाय, तबतक साधकको पापाणकी भाँति मीन एवं निर्विकल्प होकर एकमात्र परमात्मामें ही स्थित रहना चाहिये । जिन विषयभोगोंको बार-बार भोगकर परम वैराग्यके कारण त्याग दिया गया है, उन्हें अज्ञानी पुरुपोंके कहनेपर भी ग्रहण नहीं करना चाहिये । (सर्ग १९१)

### श्रीरामचन्द्रजीके प्रखसे ज्ञानी महात्माकी स्थितिका एवं अपने परब्रह्मस्वरूपका वर्णन

श्रीरामचन्द्रजी बोले—मुने ! यहाँ सब कुछ शान्त, आलम्बनरहित, विज्ञानसक्त्रप, अनन्त, रागश्न्य, कल्पना-रहित एवं विश्चस अदितीय सिच्च्दानन्द्ञन परब्रह्म ही है। उसके अतिरिक्त न यह दश्य है, न वृष्टा है, न सृष्टि है, न अगत् है, और न जाग्रत्, खप्न एवं सुपृप्ति आदि ही है। यह जो कुछ दीखता है, वह सब असत् ही

है । मुने ! इस आन्तिकी उत्पत्ति कहाँसे होती है ? इस बातका विचार करना भी उचित नहीं है; क्योंकि आन्तिके अभावका अनुभव हो जानेपर आन्ति रहती ही नहीं, तब उसके कारणका विचार करना कहाँतक संगत हो सकता है ? निर्धिकार एवं ज्ञानस्ररूप परब्रक्षमें आन्ति हो ही नहीं सकती । यह जो आन्तिरूपताका ज्ञान है, वह भी ब्रह्मरूप ही है। ब्रह्मसे भिन्न नहीं है। जैसे मूगतूण्णामें जलका, गन्धर्वनगरका और नेत्रदोषके कारण उत्पन्न दो चन्द्रमाका भ्रम विचारसे उपलब्ध नहीं होता, उसी प्रकार अविद्या नामक भ्रमकी भी विचारसे उपलब्धि नहीं होती । मुने ! वह भ्रान्ति कहाँसे आयी और क्यों आयी, यह प्रक्त भी यहाँ शोभा नहीं पाता है; क्योंकि जो वस्त है, उसीपर विचार करनेसे छाभ होता है। जो है ही नहीं, उसपर विचार करनेसे क्या लाभ होगा ! इसलिये कभी कोई भ्रान्ति सम्भव नहीं है । यह आवरणरहित नित्य विज्ञानानन्द्वन ब्रह्म ही सब ओर व्याप्त है। आज यहाँ जो कुछ भी जगत भासित होता है, यह परब्रह्म ही है । निरतिशय आनन्दसे परिपूर्ण परब्रह्ममें यह पूर्ण परब्रह्म ही विराज रहा है । जन्मरहित, अमर, इन्द्रियोंद्वारा ग्रहण करनेके अयोग्य, श्रेष्ठ पुरुषोंद्वारा सेवित, निर्विकार तथा सब ओरसे निर्दोष परमपदरूप परमात्मा ही सब ओर परिपूर्ण हो रहा है। वही 'अहम' (मैं) पदसे कहा गया है। फिर भी वह अहंकारसे सर्वथा रहित है। अनेक रूपसे प्रतीत होनेपर भी वह एक है तथा विश्रद्ध एवं सदा प्रकाशमान है ।

आदि, मध्य और अन्तसे रहित जिस प्रमप्दको

देवता तथा ऋषि भी नहीं जानते हैं, वही यह सर्वत्र प्रकाशित हो रहा है। कहाँ है जगत, और कहाँ उसकी दृश्यता १ द्वेत और अद्वेतकी भावनाको उभाइने-वाले जो वाक्य संदेह और भ्रम हैं, उनसे हमारा क्या प्रयोजन है ? वास्तवमें सबका आदि, अनामयखरूप एक परम शान्त बहा ही परिपूर्ण है । अपरिच्छिन उदयवाले---सर्वव्यापी इस परब्रह्मका साक्षान्कार हो जानेपर अज्ञानीकी दृष्टिमें स्फुरित होनेबाळा संसाररूपी पिशाच तत्त्वज्ञकी दृष्टिमें नष्ट हो जाता है। वह जडकी भाँति व्यवहारमें लगा हो तो भी उस ज्ञानीकी पूर्वकी भेदबद्धि उसी तरह गछ जाती है, जैसे जलके भीतर ळहर नष्ट हो जाती है । यहाँ वास्तवमें न तो अज्ञान है, न भ्रम है, न द:ख है और न स़खका उदय ही है | विद्या-अविद्या, सुख-दु:ख-सब कुछ निर्मल ब्रह्म ही है। जितना और जो भी यहाँ है, वह सब विशुद्ध सिचदानन्दघन ब्रह्म ही है। ब्रह्मन् ! वह ब्रह्म मैं ही हूँ। सदा ही सब कुछ एकमात्र मैं ही हूँ । मेरा कहीं अन्त नहीं है । मैं परम शान्त हूँ, सब कुछ हूँ, अथवा कुछ नहीं हूँ। एकमात्र सत्-खरूप ही हूँ अथवा वह भी नहीं हूँ, में ही परम आञ्चर्यरूप निर्वाण नामक परमशान्ति-खरूप ( सर्ग १९२-१९३ )

# श्रीरामचन्द्रजीके द्वारा बोधके पश्चात होनेवाली शान्त एवं संकल्पशून्य स्थितिका वर्णन

श्रीरामचन्द्रजी कहते हैं—सुने ! जिसको बोध प्राप्त हो गया है, वह ध्यानस्थ महात्मा केवल अपने चित्स्वभाव-में स्थित रहता है । वह न कुछ ग्रहण करता है और न कुछ त्याग ही करता है । समाधि या ध्यानसे उठनेपर भी वह सदा जैसे-का-तैसा अपने स्रक्ष्पमें ही स्थित रहता है, जैसे दीपक प्रकाश फैलाता हुआ भी कुछ करता नहीं है, वैसे ही ज्ञानी सव कुछ देखता हुआ भी निष्क्रिय बना रहता है। वह मनके मननसे युक्त होनेपर भी कहीं आसक्त न होने-के कारण वास्तवमें मन, अभिमान और मननसे रहित ही

है। उस योगीको समाधिसे उठनेपर विश्वरूप नामक, और समाधिकालमें ब्रह्म नामक चिन्मात्रस्वरूप परमार्थ सत्यका ही सर्वत्र दर्शन होता है। उसे सृष्टि और संहार सब चिन्मात्र ही प्रतीत होते हैं। संसार त्रिविध तापोंसे अत्यन्त संतप्त है और निर्वाण अत्यन्त शीतल है (क्योंकि उसमें समस्त तापोंकी शान्ति हो जाती है)। वास्तवमें अत्यन्त शीतल निर्वाण ही शाश्वत है। यह तप्त संसार तो तीनों कालोंमें है ही नहीं। जैसे खप्तमें अपने भाई-बन्धुके मरने या जीनेपर भी खप्तसे जंगे हए प्रकारी उस खप्तमत

वृत्तान्तमें सत्यता-बुद्धि नहीं होती ( अतुण्य उसे वहाँकी घरनासे हर्प और शोक नहीं होते हैं )। वैसे ही तत्त्वज्ञानी पुरुपकी दृश्य पदार्थेमिं सत्यता-बुद्धि नहीं होती ( इसलिये अनुकूल-प्रतिकृत घटनाओंसे उसे हुर्य-शोकका अनुभव नहीं होता।) भगवन् ! सम्यक ज्ञान होनेपर देहसे सम्बन्ध रखनेवाले भोगपदार्थी और उनकी प्राप्तिके उपायोंसे ज्ञानीको उसी तरह सर्वधा विरक्ति रहती है, जैसे खप्तसे जगे हुए पुरुषकी खप्तगत पुदार्थीमें ममता और आसक्ति नहीं रहती । वैराग्यसे वोधकी और बोधसे बैराग्यकी बृद्धि होती है। वे दीवाल और प्रकाशके समान एक-दूसरेसे अभिव्यक्त होते हैं । अन्धकारमें दीपक जलानेसे दीवाल अभिव्यक्त होती है और दीवालपर पड़नेसे प्रकाशकी विशेष अभिव्यक्ति होती है । जिस बोधसे वैराग्य सम्पन्न होता है, वस्तुत: उसीका नाम बोध है। जिससे धन, स्त्री, पुत्र आदिकी सुख-सुविधा-बुद्धि पहलेसे भी बढ़ जाती हो, वह बोध या बढ़िमानीके रूपमें जडता ही स्थित है। बोधका बोधल इतना ही है कि उससे वैराग्यकी वृद्धि हुई अर्थात वैराग्य होनेसे ही बोध सार्थक समझा जाता है । जिस पुरुषमें वैराग्य नहीं है, उसकी विद्वता भी मूर्खता ही है। बीव और बैराग्यरूपी उत्कृष्ट सम्पत्ति ही मीक्ष कहत्वती है । उस मोक्षरूप अनन्त शान्तपदमें स्थित हुए पुरुषको कभी शोक नहीं करना पड़ता । जो सदा अपने आत्मामें ही रम रहा है, शान्त, विरक्त एवं अहंकाररहित हो गया है, उस ज्ञानी परुपकी आकाशके समान संकल्प-रहित एवं निर्मेल स्थिति हो जाती है। सहस्र-सहस्र प्रयह-शील परुषोंमेंसे कोई बिरला ही ऐसा बलवान और उत्साही होता है, जो उठकर वासनाजालको उसी तरह छिन-मिन कर देता है, जैसे कोई-कोई सिंह पिंजडेको तोड डाळता है। जिसका अन्तः करण श्रद्ध है, उस पुरुषके भीतर वासनाञ्चन्य भाव प्रकट होनेपर उसे यह सदृह बोध प्राप्त हो जाता है कि सारा दृश्य बहा ही है । इससे उसकी बुद्धि एकमात्र निर्वाणरूप परब्रह्ममें ही सुस्थिर हो जाती है । तत्पश्चात् उसमें मोक्ष नामक अनन्त शान्तिका (सर्ग १९४) उदय होता है।

# भीरामचन्द्रजीके द्वारा जगत्की असत्ता एवं 'सर्व' त्रक्ष' के सिद्धान्तका प्रतिपादन

श्रीयसिष्टजी कहते हैं—रधुनन्दन ! ज्ञानवान् पुरुषकी समाधि-अवस्थामें अथवा व्यवहारकाळमें जो शिळाके समान धनीभूत निश्चल स्थिति है, वह निर्मेछ मुक्ति कहळाती है। राधव ! पाप और दु:खका निवारण करनेवाले उस मोक्षपदमें स्थित होकर हमलोग समाधि और व्यवहारमें भी इसी तरह समभावसे रहते हैं।

श्रीराम बोठं— नहान् ! जैसे गृगतृष्णामं जल, समुद्र आदिके जल्मं तरङ्ग और मॅवर, सुवर्णमं कटककुण्डल आदि आभूषण तथा स्वप्न और संकल्पमं पर्वत—
ये सब बिना हुए ही प्रतीत होते हैं, बैसे ब्रह्ममं
यह जगत् कभा उत्पन्न नहीं हुआ, कभी प्रकारामें नहीं आया । उसका आरम्भ भी नहीं हुआ और उसमें कोई आकार भी नहीं हैं। इस प्रकार सर्वया असत् होकर भी

वह अज्ञानियोंको भासित होता है । पहले ही यह कुछ भी कभी उत्पन्न नहीं हुआ; क्योंकि इसकी उत्पत्तिका कोई कारण नहीं है । इसलिये वन्ध्यापुत्रके समान इस जगत्की सत्ता केवल काल्पनिक है । कल्पनाके सिवा और किसी रूपमें इसकी सत्ता नहीं है । इस जगत्-आत्तिका कारण ही क्या है, जिससे यह प्रकट होती ? कारणके विना किसी भी कार्यका होना कहीं भी सम्भव नहीं है। वस्तुत: निर्विकार, अजर, अधर ब्रह्म भी इसका कारण नहीं हो सकता; क्योंकि पूर्वावस्थाका क्ष्य हुए विना कोई भी वस्तु यहाँ कहीं भी सविकार नहीं हो सकती। यदि वाणीका अविषय ब्रह्म ही कारणरूपसे विद्यमान है तो कहाँ, किसको और किस प्रकार जगत् शब्दके अर्थकी प्रतीतियाँ होंगी । वास्तवमें यह जगत् आकाशके समान विर्मल, शिलाके समान विनीमत

और पापाणके समान मौन, शान्त, अक्षय ब्रह्म ही है । यह प्रस समस्रक्य, एक, अनादि, अनन्त, शान्त ब्रह्म, महाकाश ही है । इसमें जगत्की बात ही कहाँ है ? जैसे जलमें लहरों के उठने और शान्त होनेसे जलमें भिन्नता नहीं आती, उसी प्रकार ब्रह्ममें सृष्टि और प्रलयसे भी कोई भिन्नता नहीं आती, उसी प्रकार ब्रह्ममें सृष्टि और प्रलयसे भी कोई भिन्नता नहीं आती । सारासार-तस्त्रके ज्ञाता कोई महान्मा पुरुष इस विद्युद्ध प्रमप्रमें उसी तरह एकताको प्राप्त हो जाते हैं, जैसे जलकी बूँद जलग्रिमें मिलकर एक हो जाती है । परब्रह्म प्रमात्मामें परब्रह्मस्वम्हप ही जो अपर जगत्—भासित होता है, वह विचार करनेसे परब्रह्म ही सिद्ध होता है; क्योंकि निर्मल, शान्त, परब्रह्ममें जगत् और उनके व्यवहारोंका होना सम्भव नहीं है ।

श्रीविसष्ठजीन पृद्धा— स्मृतन्दन ! यदि ऐसा मान ले कि यह दश्य जगत् कारणभून ब्रह्ममें उसी प्रकार स्थित है, जैसे बीजमें अङ्कुर तो यहाँ सृष्टि आदिकी सत्ता कैसे नहीं सिद्ध हो सकती ?

श्रीरामने कहा— मुने ! बीजमं अङ्कर यदि अङ्कररूपसे ही रहता तो उसमें ढूँढ़नेपर मिळता । किन्तु बीजको फोड़कर देखनेपर वह दिखायी नहीं देता है । यदि कहीं बीजके भीतर अवयवोंकी सूक्ष्म सत्ता है तो वह तो बीज ही है, अङ्कर नहीं है । ब्रह्मकें भीतर भी जगत्की सत्ता इसी तरह सिद्ध नहीं होती है । जो जगत्मस्ता उपळ्य होती है, वह यदि सूक्ष्मरूपसे ब्रह्ममें हो तो वह तो निव्य ब्रह्म ही है; क्योंकि ब्रह्म अविकारी है । अतः ब्रह्मसे भिन्न जगत्की सत्ता कदापि सिद्ध नहीं होती है । यह जो कोई अनिर्वचनीय जगत् दीखता है, तत्त्वज्ञान हो जानेपर अनुभवमें ही नहीं आता है । अज्ञानावस्थामें भी प्रतीत होनेके कारण सत्ता और वस्तुतः असत्तासे परिपुष्ट यह जगत् खानुभवैकगम्य होनेसे अनिर्वचनीय ही है | सारा प्रपञ्च

परम शान्त, तिष्क्रिय, अन्तण्ड, आमासग्रन्य, अनादि, अनन्त एवं खार्यप्रकाश ब्रह्म ही है। मुझे अपने उस परमात्मखन्द्रपका वर्गार्थ अनुभव है, जो जन्म और मृत्युसे रहित, शान्त, अनादि, अनन्त, महान् उपाधिश्रन्य और निराकार है । जो संवित् ( चित्तवृत्ति ) भीतर स्करित होती है। वही वाक्यरूपमें वाहर प्रकट होती है। जैसे जो बीज भूमिमं बोया गया है, वहीं। अङ्कररूपसे प्रकट होता है । यह जगत अज्ञानीकी दृष्टिमें सत्य है और ज्ञानवान्की दृष्टिमें मिथ्या । जो इसे ब्रह्म-रूपमें देखता है, उसके लिये ब्रह्म है तथा जो शान्त महात्मा पुरुष हैं, उनके लिये यह शान्त होकर अन्तमें श्रन्यरूप ही रह जाता है। ब्रह्मन ! में चिदाकाश हूँ। आप चिदाकाश हैं। चित चिदाकाश है। जगत चिदाकाश है और चिदाकाश खयं चिदाकाश है। आप एकमात्र चिदाकाश-भावको प्राप्त हो एकाकाशरूपतामें ही स्थित हैं। गुरुदेव! आप मनुष्योंमें श्रेष्ठ हैं और ब्रह्मकाशभावमें ही स्थित हैं। मैं अपने आकारातुल्य विद्युद्ध खरूपानुमवके द्वारा सर्वात्मक चिद्र।काश-सदश आपको ज्ञेय, पूर्णानन्द ब्रह्मसे अभिन जानकर प्रणाम करता हूँ । वास्तवमें चित्र-खरूप होनेके कारण ही यह जगत बिना किसी कारणके ही उसमें उत्पन्न और त्रिळीन होता-सा भासित होता है । अत: यह निर्मळ परमाकाशरूप ही है । सम्पूर्ण शास्त्रीय युक्तियों तथा समस्त पदोंसे अतीत जो निर्द्धन्द्र ब्रह्मपद है, उसीको पाकर आप ब्रह्माकाराखरूप हो गये हैं। समस्त शास्त्रोंके अर्थासे परे, चिह्न अथवा आकारसे रहित, नामरूपसे हीन, अनुभव-खरूप, शुद्ध, चिन्मय, एक, अजन्मा एवं सबका आदि निर्मल चिदाकाश ही यहाँ विराजमान है । उसमें किसी प्रकारके नामकी कल्पनाके लिये स्थान नहीं है । उस ब्रह्ममें मलकी आशङ्का ही व्यर्थ है---ब्रह्म नित्य निर्मल सच्चिदानन्द्रधन है। (सर्ग १९५)

### श्रीरामचन्द्रजीके प्रश्नके अनुसार उत्तम बोधकी प्राप्तिमें शास्त्र आदि केंसे कारण बनते हैं, यह बतानेके लिये श्रीवसिष्ठजीका उन्हें कीरकोपाख्यान सुनाना—लकड़ीके लिये किये गये उद्योगसे कीरकोंका सखी होना

श्रीरामचन्द्रजीने कहा—दूसरोंको मान देनेवाले गुरुदेव ! जो यह सल्खरूप ब्रह्म केवल अपने अनुभवसे ही जानने योग्य है, बड़े-बड़े महापुरुगोंकी बाणी भी इसका यथार्थ निरूपण नहीं कर सकती। ऐसी अवस्थामें समस्त संकल्प-विकल्पोंसे रहित जो परम क्षेय ब्रह्म व्ययं प्रकाशरूप है तथा जाग्रत् आदि तीनों अवस्थाओंसे असीत तुरीयरूपसे उपलब्ध होता है, बह अस्यन्त दुर्गम ( दुर्बोच ) हो गया है ( क्योंकि गुरु और शास्त्र आदि जाग्रत् अवस्थाकेही अन्तर्गत हैं। उनसे ) उस तुरीय पदका ज्ञान होना किन है । विकल्परूपी सारवाले शब्द-अर्थरूप शास्त्रोंसे ब्रह्मजनकी प्राप्ति नहीं हो सकती। फिर म्रान्तिरूप अन्वर्थरूप भावाले ग्रह, ज्ञास्त्र आदिकी कल्पना क्यों की गयी है !

श्रीवसिष्ठजीने कहा-राघवेन्द्र ! गुरु और शास्त्र आदि जिस प्रकार उत्तम बोधके प्रति कारण होते हैं. वह संक्षेपसे बताता हूँ, सुनो---कभीकी बात है, कीरक देशमें कल ऐसे लोग थे, जो बहुँगी ढोकर जीवन निर्वाह करते थे। वे चिरकालसे दरिद्रता एवं दुर्भाग्य-का सामना करते थे। दुःखसे वे इस तरह सुख गये थे. जैसे ग्रीष्मकी प्रचण्ड ध्रपसे पुराने पेड़ सुख जाते हैं। वे चियड़ोंकी गुदड़ी सीकर उसे ओढ़ते थे। दुरन्त दखिताके कारण उनका मुँह उदास और हृदय दुखी रहता था । जैसे तालाबका पानी निकल जानेसे कमल सखने लगते हैं, उसी तरह वे भी क्षीण हो रहे थे। अपनी दर्गतिसे संतप्त होकर उन छोगोंने आजीविकाके लिये विचार किया कि हम लोग किस यक्तिसे अपना पेट भर सकते हैं । इस निषयपर निनिपूर्वक सोच-विचारकर वे इस निश्चयपर पहुँचे कि हमछोग दिनभर सबहसे शामतक लकड़ीका बोझ ढोयेंगे और उसीको

वेचकर जीविका चलायेंगे । ऐसा निश्चय करके वे लकड़ी छानेके छिये वनके भीतर गये । वे जिस किसी यक्तिसे जीविका चलाते थे, वहीं आपत्तिमें पड़ जाती थी । वे जिस दिन जो कमाते. उसी दिन वह खा जाते थे। इस तरह प्रतिदिन जंगळमें जाकर वहाँसे छकडी छाने और उसे बेचकर किसी तरह जीवननिर्वाह करने लगे। जिस वनके भीतर वे जाते थे. उसमें गप्त और प्रकटरूपसे सब प्रकारके रत्न, उत्तमोत्तम काष्ट्र और सुवर्ण भी थे। उन बोझ ढोनेवाले लकडहारोंमेंसे कुछ लोग कुछ ही दिनोंमें उन सवर्णों और रत्नोंको भी पा गये । मानद ! कुछ कीरकनिवासी चन्द्रनकी एकडियाँ, कुछ अच्छे-अच्छे फूल और फल ला-लाकर बेचते और चिरकाल-तक उनसे जीविका चलाते रहे । कुछ खोटी बद्धिबाले भाग्यहीन लोग, जो बनकी गलियोंमें घुम-घुमकर जीविका चळानेवाले थे. कभी अच्छी चीजोंको न पाकर खराब लकडियाँ ही लाते और उन्हें बेचकर जीवन-निर्वाह करते थे। छकड़ी छानेके छिये उद्यत रहनेवाले वे सब लोग एक बार एक महान् जंगलमें पहुँच गये । वहाँ कुछ लोग उत्तमोत्तम रत्न आदि पाकर दरिद्वतारूपी ज्वरसे शीध ही मक्त हो गये। एक दिन उस वनके एक प्रदेश-से एक लकड़हारेको चिन्तामणि नामक मणि प्राप्त हो गयी । उस चिन्तामणिसे उन्हें सारे धन-बैभव मिळ गये । और वे सभी वहाँ परम साखी हो बड़े आनन्दसे रहने छगे। लकड़ी लानेके लिये उद्यत होकर वे वनमें जाते थे. किन्तु सौभाग्यवश उन्हें सम्पूर्ण मनोवाञ्छित पदार्थोंको देनेवाछी मणि मिल गयी और वे खर्गके देवताओंकी भाँति निर्द्रन्द्र हो सुखसे रहने लगे। लकड़ीके लिये किये गये उद्योगसे ही बहुमूल्य चिन्तामणि पाकर वे उसके हारा समस्त धन-वैभवके सार-सर्वखसे सम्पन्न हो महान



वन गये। उनके दिखताजनित भय, मोह, विधाद और दुःख रहकर दूसरी लाम-हानिके विधयमें समताको प्राप्त हो गये। सदाके लिये मिट गये और वे मन-ही-मन आनन्दमें मन

### कीरकोपाच्यानके स्पष्टीकरणपूर्वक आत्मज्ञानकी प्राप्तिमें शास्त्र एवं गुरूपदेश आदिको कारण बताना

श्रीरामचन्द्रजी बोले—दूसरोंको मान देनेवाले मुनिश्रेष्ठ! ऐसी कृपा कीजिये जिससे बहुँगी ढोनेवाले उन कीरकोंके इस प्रसंगका ताल्पर्य भळीभाँति समझमें आ जाय और कोई संदेह न रह जाय।

श्रीविसष्टजीने कहा---महातपस्त्री श्रीराम ! ये जो भूमण्डलके मनुष्य हैं, ये ही वे बहुँगी ढोनेवाले कीरक हैं और उनका जो दारिद्रयजनित दु:ख था, वह इन मनुष्योंका महान् अज्ञान है । जो महान् वन बताया गया है, वह सद्गुरु, सत्-शास्त्र आदिका क्रम है। वे जो आहार जुटानेके लिये उद्योगशील थे, उसके द्वारा इन भोगार्थी मनुष्योंकी ओर संकेत किया गया है। अत्यन्त कृपण मनुष्य अन्य सत्र कार्योंकी उपेक्षा करके मुझे भोगराशियाँ प्राप्त हों, इस उद्देश्यसे शास्त्र आदिमें---उनके बताये हुए उपायोंमें प्रवृत्त होता है । भोगपरवश होकर भोग-सामग्रीके छिये ही शास्त्रोंमें प्रवृत्त होनेपर भी जीव क्रमशः अभ्यास करके अपने लिये परम अभीष्ट आदिपद ( परब्रह्म परमात्मा ) को प्राप्त कर लेता है । जैसे लकड़ीके लिये उच्चत हुए भारवाहकको मणि प्राप्त हो गयी, वैसे ही भोग-संप्रहके लिये शास्त्रमें प्रवृत्त हुए मनुष्य भी निष्काम भावसे शास्त्रोक्त साधनोंका अनुष्ठान करके परमपदको प्राप्त कर लेते हैं। कोई-कोई यह सोचकर कि 'देखँ तो शास्त्र और विवेक-विचारसे क्या लाम होता हैं यों सन्देहयुक्त कौतूहलकरा शास्त्रोंमें प्रवृत्त होता है। फिर तरनुकुल साधनं करके उत्तम पदको प्राप्त कर लेता है । जिसे परब्रह्मरूप उत्तम तत्त्वका साक्षात्कार नहीं हुआ, वह पुरुष धन और भोगके छिये संदेहपूर्वक शास्त्र आदिमें प्रवृत्त होता है ( जब उसे अभीष्ट वस्तुकी प्राप्ति होनेसे शास्त्र आदिपर

पूरा विश्वास हो जाता है, तब तद तुकूछ पारमार्थिक साधनोंका आश्रय छेकर ) वह उस परमपद को प्राप्त कर छेता है। छोग अपनी वासनाके अनुसार किसी और ही प्रकारके फळको आशासे शास्त्रोंका साधनोंमें प्रवृत्ता होते हैं, परन्तु बहुँगी होनेवाछ कीरकोंको जैसे मणि मिछ गयी, बैसे ही उन्हें भी और ही उस्कृष्ट फळ (मोक्ष) की प्राप्ति हो जाती है।

जो खभावसे ही निरन्तर परोपकारमें लगा होता है. वह साधु कहा गया है । उसकी चेष्टा, उसका आचार-ज्यवहार सबके लिये प्रमाण होता है। साध पुरुषोंके सदाचारसे प्रेरित होकर ही अज्ञानी लोग शास्त्रोक्त फलमें संदेह रहते हुए भी भोगप्राप्तिकी आशासे शास्त्र आदिमें प्रवृत्त होते हैं। भोगके लिये शास्त्रोक्त कर्ममें प्रवृत्त हुआ पुरुष उससे भोग और मोक्ष दोनों प्राप्त कर लेता है, जैसे लकड़ीकी इच्छा रखनेवाले कीरकको वनसे चिन्तामणि प्राप्त हो गयी थी । जिस प्रकार बनसे किसीको चन्दन-काष्ठ, किसीको साधारण रत्न और किसीको चिन्तामणि मिल जाती है, उसी प्रकार शास्त्रसे कोई काम, कोई अर्थ, कोई धर्म, कोई धर्म-अर्थ-काम तीनों और कोई सम्पूर्ण मोक्ष प्राप्त कर लेते हैं। रघनन्दन ! शास्त्र आदिमें त्रिवर्ग ( धर्म, अर्थ और काम ) का ही मुख्यरूपसे उपदेश है । ब्रह्मकी प्राप्ति तो वाणीका विषय ही नहीं है | इसिलेये ब्रह्मका प्रतिपादन करने-वाले शास्त्रोंमें भी पद और वाक्योंकी मुख्य वृत्तिसे उसका निरूपण सम्भव नहीं हो सका है। जैसे वसन्त आदि ऋतुओंकी शोभा उनके लाये हुए फूल, फल और पल्ळव आदिकी उत्पत्तिसे सचित होती हुई खयं अपने अनुभवसे ही प्रतीत होती है, उसी प्रकार ब्रह्मकी प्राप्ति

शास्त्रके सम्पूर्ण वाक्यायेसि व्यञ्जनावृत्तिद्वारा ध्वनित होती हुई केवल अपने अनुभवसे ही जानी जाती है। जैसे सुन्दरी युवतीमें मणि, दर्पण और चन्द्रमा आदि सबसे बढ़कर ख़ब्छ लावण्य उपलब्ध होता है, वैसे ही यद्यपि शास्त्रमें धर्म आदि तीनों वर्गांसि उत्कृष्ट ब्रह्मज्ञान विद्यमान है, तथापि समस्त पदोंसे परे जो परम बोब है, यह अश्रदालु मनुष्यको न तो शास्त्रसे, न गरके उपदेश-शक्यसे, न दानसे और न ईश्वरके पूजनसे ही प्राप्त होता है। रघुनन्दन ! ये शास्त्र आदि यद्यपि अश्रद्धालुको ब्रह्म-प्राप्ति करानेमं कारण नहीं हैं, तथापि श्रद्धालुको एकमात्र प्रमात्मामं विश्राम प्राप्त करानेके पूर्णतः कारण बन जाते हैं; कैसे ? सो बताया जाता है, सुनो । शास्त्रका बारंबार अभ्यास करनेसे श्रद्धालका चित्त विद्युद्ध हो जाता है, तब वह अनायास शीघ्र ही उस पावन परमपदका साक्षात्कार कर लेता है। सत्तशास्त्रसे अविद्याका सात्त्विक भाग उन्नत बनाया जाता है और उस सात्त्रिक भागसे इसका तामसिक भाग क्षीण हो जाता है। सत्-शास्ररूपी उत्कृष्ट जलसे अविद्याजनित मलको योनेवाला पुरुप अचिन्त्य वस्तु-शक्तिके प्रभावसे परम ग्राह्मिको प्राप्त कर छेता जैसे ईखके रससे अपने ही अनुभवसे

खादिष्ट माधुर्यकी उपलब्धि होती है, उसी प्रकार सत्-शास्त्र और सद्गुरुके उपदेशरूप उपायसे 'तत्त्वमसि' आदि महावाक्यार्थका सारम्हप आत्मज्ञान प्राप्त होता है । जैसे आकाशमें आलोकके सब ओर फैले रहनेपर भी प्रभा और दीवाळके संगसे ही वह सस्पष्टरूपसे अनुभवमें आता है, उसी प्रकार महावाक्यके श्रवण और उसके अधिकारी पुरुषके योगसे ही आत्मज्ञानका अपरोक्ष अनुभव होता है। वही शास्त्रश्रवण सफल है, जिससे ज्ञान प्राप्त होता है, वही ज्ञान सफल है, जिससे समता प्राप्त होती है और वही समता सफल है, जिसके जायत होनेपर जायत्में भी सुप्रिकी माँति प्रमात्माके खरूपमें निर्विकल्प स्थित हो जाती है। इस प्रकार यह सब कुछ सत्-शास्त्र एवं सद्गुरुके उपदेश आदिसे प्राप्त हो जाता है। इसलिये पूरा प्रयत्न करके सद्-शास्त्र आदिका अभ्यास करना चाहिये। श्रीराम ! शास्त्रों-के अर्थका विचार करनेसे, गुरुजनोंके उपदेश-वाक्यसे, सत्संगसे, शौच, संतोप, तप, खाध्याय, ईश्वर-शरण-इन नियमोंके पालनसे और मन एवं इन्द्रियोंको वशमें करनेसे वह सम्पूर्ण विश्वपदसे अतीत, सर्वेश्वर, सबका आदि, अनादि एवं सचिदानन्दमय परमपद प्राप्त होता है।\* (सर्ग १९७)

### श्रीवसिष्ठजीके द्वारा समता एवं समदर्शिताकी भृरि-भृरि प्रशंसा

श्रीबासिष्ठजी कहते हैं—-एडुकुलिटक राम ! बोधकी हृद्दनाके लिये में पुन: बुळ बातें बता रहा हूँ, सुनो । जो बात बार-बार कही जाती है, वह अह्यानीके हृदयमें निश्चय ही बैठ जाती है। रघुनन्दन! पहले मैंने स्थिति-प्रकरणका वर्णन किया था, जिससे यह बात मलीमॉिंत समझमें आ जाती है कि इस प्रकार उत्पन्न हुआ जगत् केवल भ्रममात्र है। तस्यश्चात् उपरामकी युक्तियोंद्वारा यह बात बतायी गयी

थी कि इस जगत्में उत्पन्न हुए प्रत्येक पुरुषको उत्हृष्ट उपरामके गुणसे गौरवशाली होना चाहिये। उपराम-प्रकरणमें कहे गये उपरामके क्रमिक सात्रमोद्वारा मनुष्यका अध्यन्त उपरान्त होकर यहाँ संतापरिहत हो जाना चाहिये। जिसने प्राप्तच्य वस्तुको प्राप्त कर ल्या है, उस तत्त्वज्ञानी-को सांसारिक व्यवहारोंमें कैसे रहना चाहिये, यह योड़ी-सी बात मेरे मुँहसे तुम्हें और सुननी है। जगत्में जन्म पाकर

श्रास्त्रार्थभावनवदोन गिरा गुरुणां सत्त्रङ्गमेन नियमेन दामेन राम ।
 तस्प्राप्यते सकलविश्वयदादतीतं सर्वेश्वरं परमगाथमनादिदामे ॥

(नि० उ० १९७ । ३४)

मनुष्यको बाल्यावस्थामें ही जगतकी इस वास्तविक स्थिति-का ज्ञान प्राप्त करके यहाँ चिन्तारहित होकर रहना चाहिये । निष्पाप श्रीराम ! जो सबके साथ सीहार्ड ( मेर्ज़ा ) को जन्म देनेवाची हैं और सबको आश्वासन प्रदान करती है, उस समनाका पूर्णरूपसे आश्रय लेकर संसारमें दिचरण करना चाहिये । समतारूपिणी सुन्दर छताका फल परम पवित्र होना है, जो सम्प्रण साधन-सम्पत्तियोंसे यक्त होनेके कारण सन्दर तथा समग्र सौभाग्यकी वृद्धि करने-वाला है। रघनन्दन! जिनकी समग्र चेष्टाएँ समनाके कारण सुन्दर होती हैं तथा जो न्यायसे प्राप्त वर्णाश्रम-व्यवहारमें छगे रहते हैं, उन महापुरुशेंकी सेवामें यह सारी लांसारिक विभूति सेविकाकी भाँति उपस्थित हो जाती हैं। समतासे जो सारमृत अक्षय सुख प्राप्त होता है, वह न तो राज्यसे मिल सकता है और न प्रेयसी जनोंके समागमसे ही सुलम हो सकता है । राधवेन्द्र ! तम समताको सम्पूर्ण इन्होंकी शान्तिकी चरम सीमा, रोषावेश तथा संशयरूपी रोगका नाश करनेवाली और सम्पूर्ण दु:खरूपी आतप (धूप) के तापसे बचानेके लिये मेघ समझो। जो समतारूपी अमृतसे ओतप्रोत है। उसके लिये सारे रात्र मित्र बन जाते हैं। वह यथार्थदर्शी होता है। ऐसा मनुष्य तीनों लोकोंमें दर्लभ है । प्रबुद्ध हुए अपने चित्तरूपी चन्द्रमाके सारभूत अमृतसे भी बढ़े-चढ़े साम्यका अनुभव करते हुए ही जनक आदि समस्त तत्त्वज्ञ जीवन-निर्वाह करते हैं। समताका अभ्यास करनेवाले जीवका क्रोध, छोम आदि अपना दोष भी शान्ति एवं उदारताके रूपमें परिणत होकर गुण बन जाता है, द:ख भी नित्य-सुख हो जाता है और मृत्य जीवन बन जाती है।

समतारूपी सौन्दर्यसे सन्दर लगनेवाले महात्मा-पुरुषको योगशास्त्रवर्णित सुखी, दु:खी, पुण्यात्मा और पापात्माके प्रति क्रमसे मैत्री, करुणा, सुदिता और उपेक्षारूपिणी महिलाएँ सदा गले लगाती हैं। उसके प्रति वे आसक्त-सी रहती हैं । समतासे युक्त पुरुष सदा अन्युद्धशील होता है । समतायक्त प्रमन्ते चिनामें कभी चिन्ताका उद्य नहीं होता तथा इस जगतमें ऐसी कोई सम्पत्तियाँ नहीं हैं, जो समनासम्बन्न परुपको प्राप्त न हुई हों । जो अपने और पराये समीके कार्योग समभाव रखने-वाला है, साधुखभाव (अपराधियोंको भी क्षमा करनेवाला ) है, जिसका सबके प्रति उत्तम व्यवहार है तथा जी चिन्तामणिके समान उदार है, ऐसे परुपको मनुष्य और देवता सभी चाहते हैं । श्रीराम ! जो सदाचारसम्पन्न और सबका हिन करनेवाला है. अत्यन्त प्रसन्न रहता है तथा जिसका चित्त सबके प्रति समान है, ऐसे मनध्यको न तो आग जलाती है और न जल ही डुवाता या गलाता है । जो पुरुप आनन्द और उद्देगसे रहित होकर जो कार्य जैसे होना चाहिये, उसे उसी तरह करता है तथा सबको समान दृष्टिसे देखता है, उसकी तलना करनेमें कौन समर्थ हो सकता है ? सदाचारसम्पन्न और सबका हित करनेवाले तत्त्वज्ञ पुरुषपर मित्र, बन्ध, शत्र, राजा, व्यवहारपरायण मनुष्य तथा वह-वहे बुद्धिमान छोग भी विश्वास करते हैं। तत्त्वज्ञानसम्पन्न समदर्शी परुष अपने न्यायप्राप्त स्वामाविक कर्मकी परम्पराओंमें छगे हुए न तो अनिष्टकी प्राप्तिसे भागते हैं और न इष्टकी प्राप्तिसे सन्तष्ट होते हैं । समतासे प्रसन्नचित्तवाले महात्मा पुरुष समस्त देवताओं-द्वारा पूजे जाते हैं । समदर्शी पुरुष जो कुछ करता है, जो भोजन करता है, न्यायप्राप्त होनेसे जिसपर आक्रमण करता है और अनचित जानकर जिसकी निन्द। करता है, उसके उन सब कार्योंकी सारी जनता सदा प्रशंसा करती है । समदशीं पुरुषद्वारा किया गया कार्य शुभ दिखायी दे या अशुभ, देरसे पूरा हुआ हो या आज ही तत्काल हो गया हो, उसे सब लोग उत्तम मानकर उसका अभिनन्दन करते हैं।

लगातार बड़े भयानक सुख-दु:ख उपस्थित हों तो भी समदर्शी पुरुष उनसे थोड़ा-सा भी उद्विग्न नहीं होते हैं। राजा शिविने अपनी इस समदर्शिताके ही कारण शरणमें

आये हुए करतरकी रक्षांके छिये प्रसन्नचित्तसे अपना शरीर काटकर निकाला हुआ मांस दे दिया था। प्रिय रघनन्दन ! समतायक्त हृदयबाले एक भूपाल (शिखिध्वज) प्राणोंसे भी बढ़कर प्रियनमा भार्याको अपने सामने ही परपुरुषके द्वारा आकान्त हुई देख क्षुब्ध नहीं हुए थे। त्रिगर्त देशके राजाने सैकड़ों मनोरथोंसे प्राप्त हुए इक्छोते पुत्रको, जो दावमें हारा गया था, अपनी समबुद्धिके ही कारण बिना किसी धवराहटके राक्षसके हाथमें सौंप दिया। राजाओंमें श्रेष्ट भूपाल जनक उत्सवके लिये सजायी गयी अपनी मिथिळानगरीमें आग लग जानेपर समभावसे ही उसे देखते रहे ( उनके मनमें विषाद नहीं हुआ )। समदर्शी शाल्यराजने न्यायतः बेचे गये अपने ही मस्तकको कमळदळकी भाँति तत्काळ काट डाळा था । सौवीरनरेशने कुन्दपृष्पोंकी राशिके समान कान्तिमान् तथा खेतपूर्वतके समान संशोभित ऐरावत हाथीको, जो उन्होंने इन्द्रसे जीता था, यज्ञमें ऋविजोंके कहनेसे सुखे तिनकेकी भाँति त्याग दिया-इन्द्रको वापस छौटा दिया । ऐसा उन्होंने अपनी समतायुक्त बुद्धिसे ही प्रेरित होकर किया था। समबुद्धिसे ही अपनी जीविकाके लिये काम-धंधा करनेवाले कुण्डप नामक एक चाण्डालने एक गौको मजद्रीमें लेनेकी शर्त ठहराकर एक ब्राह्मणकी पाँच गौओंको, जो कीचड़में फॅस गयी थीं, निकाला और मजदरीमें मिली हुई उस एक गायको पुष्करतीर्थमें उसी ब्राह्मणके हाथोंमें दान कर दिया था । इससे तत्काल आये हुए विमानपर चढ़कर

वह देवलोक्को चला गया । समताका भरपूर अभ्यास करनेवाले कदम्बवनवासी एक राक्षसने समस्त प्राणियोंका विनाश करनेवाळी अपनी राक्षसी बृत्तिका त्याग कर दिया । बालचन्द्रमाके समान सुन्दर जडभरतने अपनी समबुद्धिताके कारण ही भिश्वामें मिले हुए आगके अङ्कारेको गुड़के लड़ड़की भाँति खा लिया था । ऋषि-मुनि और सिद्ध, जो देवताओंद्वारा सम्मानित हुए हैं, वे व्रत एवं तपस्याकी समृद्धिका संचय करते समय समदर्शिताके ही कारण उद्भिन नहीं हुए थे। रन्तिदेव आदि राजा तथा धर्मव्याध आदि दूसरे साधारण मनुष्य भी समदर्शिताका दृढ़ अभ्यास करनेसे महापुरुषोंके भी पूजनीय हो गये थे। इहलोक और परलोकमें सुखकी सिद्धिके लिये और मोक्षरूप पुरुषार्थमें प्रवृत्तिके लिये भी उत्तम बुद्धिवाले पुरुष सदा समदर्शितासे ही ब्यवहार करते हैं। किसी-को भी किसी तरहकी पीड़ा न देता हुआ पुरुष न मरणकी इच्छा करे न जीवनकी । न्यायसे जो कर्तव्य प्राप्त हो जाय, उसका समतापूर्वक आचरण करता हुआ विचरे । जो समतावरा गुण और दोषोंको एक-सा जानता है, जिसकी दृष्टिमें सुख-दु:ख और छोटे-बड़े समान हैं, जो मान और अपमानको एक-सा समझता है और प्राप्त व्यवहारोंका भी सचारुरूपसे सम्पादन करके पवित्र हो गया है। समतासे सुशोभित होनेवाला वह पुरुष सर्वत्र निर्द्वन्द्वभावसे विचरण करता है। ( सर्ग १९८ )

## कर्मोंके त्याग और ग्रहणसे कोई प्रयोजन न रखते हुए भी जीवन्युक्त पुरुषोंकी स्वभावतः सत्कर्मोंमें ही प्रवृत्तिका प्रतिपादन

श्रीरामनं पृष्ठा—मुने ! जीवन्मुक्त पुरुष सदा एकमात्र ज्ञानमें ही स्थित रहते और आत्मामें ही रमते हैं । ऐसी दशामें वे कर्मोका परित्याग क्यों नहीं कर देते हैं ! क्योंकि उन्हें कर्मसे कोई प्रयोजन नहीं है ।

श्रीवसिष्ठजीने कहा—स्थुनन्दन ! जिसकी हेय दृष्टि और उपादेय दृष्टि अर्थात् असुक कर्म त्याञ्य है और अमुक प्राह्म है—ये दोनों दृष्टियाँ क्षीण हो गयी हैं, उसे कर्मका त्याग करनेसे क्या प्रयोजन है ? अथवा कर्मका आश्रय लेनेकी भी क्या आवश्यकता है ? ज्ञानीके लिये इस जगत्में कोई भी ऐसी वस्तु नहीं है, जो उद्देगकारक होनेके कारण त्याच्य हो अथवा ऐसा कर्म भी नहीं है, जो तत्त्वज्ञके लिये अवश्य करने योग्य होनेसे उपादेय हो। तत्त्वज्ञ पुरुषको न तो कमोंके त्यागसे कोई प्रयोजन है और न कमों-का आश्रय लेनेसे । इसल्यिं वर्ण और आश्रमके अनुसार जो कर्म जैसे होता आ रहा है, उसे वह उसी प्रकार करता रहता है । श्रीराम ! जवनक आयु है, तवतक यह शरीर निश्चितरूपसे चेष्टा करता रहता है, अतः वह शान्तमावसे यथाप्राप्त चेष्टा करें । उसका त्याग करनेकी क्या आवस्यकता है ! श्रीराम ! सदा निर्विकार रहनेवाली समतायुक्त निर्मल बुद्धिसे जो कर्म जैसे किया जाता है, वह सदा निर्दोष ही होता है ।

इस भूतळपर कितने ही गृहस्थ जीवनमुक्त हैं, जो असंग बुद्धिसे यथाप्राप्त वर्णाश्रम-वर्मका अनुसरण करते हैं। उनके सिवा दसरे राजा जनक-जैसे तत्त्वज्ञ राजर्षि तथा अन्य वीतराग पुरुष भी हैं, जो अनासक्तचित्त एवं चिन्तारहित होकर तुम्हारे सहश राज्य करते हैं। कुछ छोग वर्ण और आश्रमके अनुसार प्राप्त वेदोक्त व्यवहारका अनुसरण करते हुए सदा अग्निहोत्रमें लगे रहते हैं और पञ्च-महायज्ञों-से अवशिष्ट अमतमय अनुका भोजन करते हैं। चारों वर्णों मेंसे कुछ छोग सदा ध्यान और देव-पूजन आदि स्वकर्मका अनुष्ठान करते हुए नाना प्रकारकी चेष्टाओं एवं प्रयत्नोंमें लगे रहते हैं । कुछ महान् आशयवाले महापुरुष अपने अन्तः करणमें सम्पूर्ण फलोंकी आसक्तियोंका व्यागकर सब प्रकारके नित्य-नैमित्तिक कर्म करते हुए तत्त्वज्ञानी होकर भी अज्ञानीकी भाँति स्थित रहते हैं । कुछ छोग उन सनी वनस्थिलयोंमें ध्यान लगाते हैं। जहाँ सपनेमें भी मनुष्योंके दर्शन नहीं होते और भोले-भाले मुगहौंने भरे रहते हैं । कुछ छोग उन पुण्यतीर्थी, आश्रमों या देवालयोंमें रहते हैं, जो पुण्यकी बृद्धि करनेवाले हैं, जहाँ सदा पुण्यात्मा पुरुष निवास करते हैं तथा जहाँका सदाचार मन और इन्द्रियोंके निग्रहसे सुशोभित होता है । कुछ समता-पूर्ण हृदयवाले पुरुष राग-द्वेषका परित्याग करनेके लिये शत्रु-मित्रोंसे भरे हुए अपने देशको छोड़कर अन्य देशमें चले जाते और वहाँ आश्रम बनाकर रहने लगते हैं।

कितने ही विद्वान संसार-वन्धनका उच्छेद करनेके लिये एक वनसे दूसरे वनमें, एक गाँवसे दूसरे गाँवमें, एक स्थानसे दूसरे स्थानमें तथा एक पर्वतसे दूसरे पर्वतपर चूमते फिरते हैं । महापुरी वाराणसीमें परम पावन नीर्थराज प्रयागमें, श्रीपर्वतपर, सिद्धपुरमें, बद्दिकाश्रममें, परम-पण्यनय शालग्राम तीर्थमें, कलाप्रामकी गुफामें, पुण्यमयी मथुरापुरीमें, काळञ्जर पर्वतपर, महेन्द्र वनकी झाड़ियोंमें, गन्धमादन पर्वतके शिखरोंपर, दर्दुर पर्वतकी चोटियोंपर, सह्य गिरिके भूभागोंमें, विन्ध्यगिरिके कल्लारोंमें, मल्य पर्वतके मध्यभागमें, कैलासके वनसमूहोंमें तथा ऋश्ववान् पर्वतकी गुफाओंमें—इन सबमें, अन्य पर्वतींपर एवं अन्यान्य वनों और आश्रमोंमें अनेक बहुदशीं तपस्वी रहते हैं । इनमेंसे कुछ छोगोंने विधिपूर्वक संन्यास छेकर अपने पूर्व-आश्रमके कर्मोंका त्याग कर दिया है। कोई क्रमशः ब्रह्मचर्य आदि आश्रमोंमें स्थित हैं । किन्हींकी बुद्धि तत्त्व-ज्ञानसे प्रबुद्ध है और कितने ही नित्य उन्मत्तों-सी चेष्टा करते हैं। कोई खदेशसे दूर चले गये हैं। कितने ही अपना घर-द्वार छोड़ चुके हैं । कुछ छोग एक ही स्थानपर प्रसन्नतापूर्वक रहते हैं और कुछ लोग रमते राम होकर भ्रमण करते हैं । महामते ! आकाश और पातालमें निवास करनेवाले इन देवता, दैत्य आदि महापुरुषोंमंसे किन्हींकी बुद्धि प्रबुद्ध होती है, वे लोक-रहस्यके निर्गण-सगुण सम्यग ज्ञानसे निर्मल तथा तत्त्रका साक्षात्कार किये होते हैं। कुछ छोगोंकी वुद्धि सर्वथा प्रबुद्ध नहीं होती है, इसिलये उनका चित्त झूलेमें झूलता रहता है । वे पापाचारसे निवृत्त होकर सत्पुरुषोंका अनुसरण करते हैं । कुछ लोगोंकी बुद्धि आधी प्रबुद्ध होती है, वे ज्ञानके अभिमानमें आकर शास्त्रोक्त कर्म और आचारको त्याग देते हैं और लोक-परलोक दोनोंसे भ्रष्ट हो जाते हैं।

श्रीराम ! इस प्रकार इस जनसमुदायमें जन्म-मरणरूप संसारसे छुटकारा पानेकी इच्छावाले बहुत-से लोग नाना

प्रकारसे व्यवहार करते हुए स्थित हैं । उनकी दृष्टियाँ बहुविध प्रारब्य-भोगके अनुकूछ होती हैं। संसार-सागरसे पार होनेमें न तोवनवास कारण है, न अपने देशमें ही रहना कारण है और न कष्टसाध्य तपस्या ही कारण है । कर्मका परित्याग करना अथवा कर्मोंका आश्रय लेना भी संसारकी निवृत्तिमें कारण नहीं है । सत्कर्मीके आचरणोंसे जो स्याति-लाभ और ऐस्वर्य आदि विचित्र फलसमह प्राप्त होते हैं। वे भी संसार-वन्धनसे छुटकारा दिखानेमें कारण नहीं हैं। संसार-सागरसे उद्धार पानेके लिये तो एकमात्र अपने वास्तविक खरूपमें स्थिति ही कारण है । जिसका मन कहीं भी आसक्त नहीं है, वह भवसागरसे पार हो जाता है । जिसका मन आसक्तिसे रहित है, वह मुनि नित्य शुभ कर्मीका अनुष्ठान और अशुभ कर्मीका त्याग करता हुआ फिर संसार-वन्धनमें नहीं आता । जिसकी बुद्धि खोटी—विषयोंमें आसक्त है, जिसने अपने मनको विषयोंमें खुटा छोड़ रखा है, वह शठ संसार-समुद्रमें डूबता ही है। जिसकी बुद्धिने विषयोंमें रसानुभव किया है, उसकी वह बुद्धि दु:खपर दु:ख देनेवाळी है । शहद के घडेमें व्यसी द्वई मक्खीकी तरह उसे न तो वहाँसे हटाया जा सकता है और न मारा ही जा सकता है। काकतालीय संयोगसे कदाचित् मोक्षकी सिद्धिके छिये अपने चित्तकी खयं ही परमात्मसाक्षात्कारकी ओर प्रवृत्ति हो जाती है।

परमात्माका साक्षाव्कार होनेपर तत्त्वकी उपलब्धि करके निर्मलताको प्राप्त हुआ चित्त निर्द्दन्द्व, अनासक्त एवं निर्विकार ब्रह्म ही हो जाता है ।

महात्मन् ! रघुनन्दन ! तुम खमाबसे ही परमार्थ-स्वरूप और राग आदि दोषसे रहिन हो । तुम्हारी बुद्धि सम है । तुम्हारा खरूपानुभव नित्य उदित है । तुम महात्मा हो । अतः शोक और शङ्कासे रहित एकाकी रहो । जन्म और मरणसे मुक्त जो पावन परमपद है, वह तुम्हीं हो । विशुद्ध चिन्मय ब्रह्मरूप जगत्में प्रकृति, मल, विकार, उपाधि, उपाधिका बोध आदि कहीं किश्चिम्मात्र भी नहीं हैं । सुस्पष्टरूपसे नित्य चैतन्यनाम ब्रह्म ही विराज रहा है । 'वह ब्रह्म में ही हूँ' ऐसा समझकर नि:शङ्कमावसे एकाकी रहो ।

श्रीवाल्मीकिजी कहते हैं — भरद्वाज ! जब मुनिश्वर विसिष्ठजी ऐसा उपदेश दे चुके, तब उस समाके सभी सदस्य समस्त एवणाओंसे रहित और ध्यानमें एकाम्र हो अपनी निर्मेछ बुद्धिके द्वारा ब्रह्मायदको प्राप्त हो गये। साथ ही वे मुनि भी मौन हो ब्रह्मानन्दके सहज अपरोक्ष अनुभूतिमें प्रवृत्त हो गये। ठीक उसी तरह, जैसे कमछोंकी राशिमें गुनगुनाता हुआ भ्रमर चुप होकर मकरन्दका पान करने छगा हो। (सर्ग १९९)

# सिद्धों और सभासदोंद्वारा श्रीवसिष्ठजीको साधुवाद, देव-दुन्दुभियोंका नाद, दिव्य पुष्पोंकी वर्षा, गुरुष्जनमहोत्सव, श्रीदशरथजी और श्रीरामजीके द्वारा गुरुदेवका सत्कार, सम्यों और सिद्धोंद्वारा पुनः श्रीवसिष्ठजीकी स्तुति

श्रीवाल्मीिकजी कहते हैं — भरद्वाज ! निर्वाणसम्बन्धी वाक्यसंदर्भ ( उपदेश ) की सम्प्रिति होनेपर मुनीश्चर विसप्तजीने जब क्रमशः प्राप्त हुए अन्तिम वाक्यका विराम कर दिया, जब समस्त सभासद् तथा आकाशचारी देवता भी मुनिके वचनोंके श्रवणसे शान्त एवं विशुद्ध मनोवृत्तिसे युक्त होकर निर्विकरूप समाधिके समान

ब्रह्मैकरस्ताको प्राप्त हो गये तथा जब शाश्रज्ञानसे सुशोमित होनेवाले उन सब लोगोंका अन्तरात्मा सत्त्वकी पराकाष्ठाको पहुँचकर परम पावन हो गया, तब गगनगुकामें वास करनेवाले सिद्धोंके मुख्से शींघ ही ऐसा साधुवाद निकला, जो आकाशमें गूँज उठा । इसी तरह समामें बैठे हुए मावितात्मा मुनि विश्वामित्र आदिके द्वारा उच्चखरसे दिये गये साध्वादकी ध्वनि भी वहाँ गूँजने लगी । इन सबसे ऐसा महान कोलाहल प्रकट हुआ, जिसने सम्पूर्ण दिशाओंको भर दिया। वह कोलाहल वायुपूरित छिद्रवाले कीचकोंकी मुरली-जैसी ध्वनिके समान मधर था । सिद्धोंके साधवादके साथ ही देवताओंकी दुनदुभियाँ भी वजने लगीं, जिनकी प्रतिध्वनिसे समस्त पर्वत व्याप्त हो गये। देवताओंकी दन्द्रभियोंके वजनेके साथ ही दिशाओंकी ओरसे फ्रुलोंकी वर्पा होने लगी, जो हिमकी धारात्राहिक वृष्टिके समान मनोहर जान पड़ती थी । उसने सम्पूर्ण दिङमण्डलको आच्छादित कर दिया । साधुत्रादके राष्ट्रोंके साथ देववाद्योंकी ध्वनि तथा पृष्पवृष्टिके घोपका वह मिलित शब्द -समुद्राय वहाँ वड़ी शोभा पाने लगा । सारा भुवन भारी कोलाहलसे भरकर अद्भुत शोभा पाने लगा । उत्सवसे मतवाला हो उठा । देवताओं और चारणोंसे भर गया तथा भाँति-भाँतिके फ्रुटोंसे अलंबत होकर राजभवनके समान ही शोभा पाने लगा । धीरे-धीरे दुन्दुभियोंकी तुमुल व्वनि, सिद्धसमूहोंके साधवादजनित कोलाहल और पुष्पराशियाँ एक साथ ही गुलोक और भूलोकके अन्तरालमें उसी तरह फैलने लगीं, जैसे सागरमें उठी हुई उत्ताल तरहें तटवर्ती पर्वतके पास पहुँच जाती हैं। देवताओंका वह कोलाहलपूर्ण समारम्भ जब क्षणभरमें शान्त हो गया, तब सिद्धोंके ये बचन कानोंमें सनावी देने लगे।

सिख बोले — करुपपर्यन्त सिद्धपुरुषोंकी अनेकानेक समाओंमें मोक्षके उपायोंकी सहस्रों बार व्याख्याएँ हुई और सुनी गर्या, परंतु उनमें जो मोक्षके उपाय बताये गये, वे कोई भी ऐसे नहीं थे । मुनिके इस वाक्य-विठाससे— इस महारामायणके श्रद्धाप्रेमपूर्वक श्रवणसे तिर्यग्योंनिके जीव, स्त्रियाँ, बाळ्क और सर्प भी परमानन्दको प्राप्त हुए हैं, इसमें संशय नहीं है । श्रीविसष्टजीने नाना प्रकारके दृष्टान्तों, हेतुओं और युक्तियोंद्वारा जैसे श्रीरामचन्द्रजीके प्रति परमास-तस्वके झानका वर्णन किया है, वैसे ये साक्षात् अपनी

धर्मपत्नी अरुत्यतीजीके प्रति भी करते हैं या नहीं, इसमें संशय है । मुनिवर्णित मोध्न-उपायके अनुष्टानसे तिर्पियोनिके जीव भी दुःख-शोकसे मुक्त हो गये हैं । फिर इस भूतळपर कीन-से ऐसे मनुष्य हैं, जो इसके अनुष्टानसे मुक्त न होंगे । हम छोग अपने कानोंकी अञ्जळिसे इस ज्ञानामृतका पान करके परम उत्छप्ट बोध-श्रीको प्राप्त हुए हैं । हमारी सिद्धियाँ पूर्ण तथा नवीन हो गयी हैं ।

सिद्धोंकी इस बातको सुनते हुए बहाँके लोगोंने आश्चर्यसे चिकतनेत्र होकर देखा कि समाकी भूमि कमल, पारिमद्र, पारिजात, संतानक और हरिचन्दन आदि क्रलेंकी वारावाहिक वर्गसे भर गर्या है। क्रलेंके भारसे बहाँका विशाल चँदोवा इस तरह लटक रहा था, मानो जलसे भरा हुआ बादल नीचे हुक आया हो। इस प्रकार उस समाकी अपूर्व शोमाका दर्शन करते हुए समासदोंने उस समयके अनुरूप भूरि-भूरि प्रशंमापूर्ण साधुवाद देकर सर्वया उद्यत हो सम्पूर्ण इन्हियोंके द्वारा सास्टाङ्ग प्रणाम करके नमस्कारयुक्त बुस्तुमाञ्जलिसे बिराह प्रणाम करके नमस्कारयुक्त बुस्तुमाञ्जलिसे बिराह प्रणाम करके नमस्कारयुक्त बुस्तुमाञ्जलिसे प्रणामपरम्परा जव बुद्ध शान्त हुई, तब हाथमें अर्घ्यापत्र लेकर राजा दश्रस्ते मुनिकी पूजा करते हुए कहा—

राजा दशरथ बोले—अरुन्यतीनाथ! गुरुदेव! आपके सदुपदेशसे प्राप्त हुए बोधखरूप, क्षय-दृद्धिरहित, सर्वोत्कृष्ट निरितश्यानन्दमय आत्मवस्तुसे मेरे भीतर परम पूर्णता प्रकट हो गयी है। ब्रह्मन् ! इस भूतलपर तथा स्वर्गमें देवताओंके यहाँ भी ऐसी कोई महत्त्वपूर्ण वस्तु नहीं है, जो आप पूज्य महापुरुषको कभी पूजनके रूपमें प्राप्त न हुई हो, तयापि में अपने लिये अवस्यकर्तव्य इस गुरुपूजनकी विधिको सफल बनानेके लिये अवसरके अनुरूप कुछ प्रार्थना करता हूँ। आप क्षमा करेंगे। में पत्तियोंसहित अपने इस शरीरसे, लौकिक और पारलैंकिक सुखके लिये संचित किये गये ग्रुम कर्मसे

तथा समस्त भृत्यों और सामन्तोंसिह्नत इस विशाल राज्यसे आपर्की पूजा करता हूँ । प्रमो ! ये सारी वस्तुएँ निजी आश्रमकी भाँति ही आपके अधीन हैं । आप अपनी अभीष्ट इच्छाके अनुसार मुझे अपनी आज्ञाके पालनमें नियुक्त करें ।

श्रीयसिष्ठजीने कहा — भूपाछ । हम ब्राह्मणलोग प्रणाममात्रसे ही संतुष्ट हैं। केवल प्रणामसे ही हम प्रसन्त हो जाते हैं। वह प्रणाम आपने किया ही है। राज्यका पालन करना आप ही जानते हैं, यह आपको ही हो। ये ते हैं। अतः यह सब राज्य यहाँ आपके ही अभिकारमें रहे। ब्राह्मण कहाँ भूमण्डलके पालनका भार उठाते हैं!

राजा दशस्थ बोले—सुने ! आपके इस गौरवपूर्ण उपदेशके सामने यह राज्य है ही कितना ! इस तुच्छ वस्तुको अर्पित करते हुए हम विशेष छज्जित हो रहे हैं। अत: भगवन् ! आप जैसा उचित समझें वही करें।

श्रीवाल्मीकिजी कहते हें—मरह्राज! जब महाराज दशरथ इस प्रकार कह चुके, तब श्रीराम उन महागुरुके चरणारिक्दोंमें पुष्पाञ्चिल अर्पित करनेके लिये उनके सामने खड़े हुए और नतमस्तक होकर बोले—'ब्रह्मन् ! आपने महाराजको निरुत्तर कर दिया है। प्रभो! मेरे पास तो प्रणामके सिवा दूसरी कोई सार वस्तु है ही नहीं। अतः में यहीं लेकर आपके इन दोनों चरणोंकी बन्दना करना हूँ' यों कहकर श्रीरामने गुरुके चरणोंमें सस्तक रखकर वन्दना की और अपनी अञ्चलिके क्ल उसी प्रकार चहाये, जैसे वन पर्वतके चरणप्रान्तमें अपने पछुत्रोंसे ओसके कण समर्पित करता है। उस समय उनके दोनों नेत्र आनन्दके आँसुओंसे भरे हुए थे। व्यवहारनीतिके ज्ञाता रधुवीरने वड़ी भक्तिके साथ गुरुदेवको बार्रवार प्रणाम किया। शतुब्र, लक्ष्मण तथा उन्हींकी तुलनामें आनेवाले जो श्रीरामके दूसरे-दूसरे सखा निकट खड़े थे,

उन सबने भी उन्हींकी भाँति शींघतापूर्वक उन मुनीश्वरको प्रणाम किया । दूर खड़े हुए राजाओं, राजकुमारों और मुनियोंने दूरसे ही पुष्पाञ्चलि समर्पण एवं प्रणाम करते हुए विसप्टर्जीको बन्दना की । उस अवसरपर बहाँ की गयी पुष्पाञ्चलियोंकी वर्षासे आच्छादित मुनिवर विसप्टजी उसी तरह दिखायी नहीं देते थे, जैसे हिमकी वृष्टिसे आच्छन्न हो गिरिराज हिमाल्य दिखायी नहीं देता है ।

जब सिन्नेंकी बातें बंद हुई, नगाड़ोंकी गड़गड़ाहट शान्त हुई, आकाशसे फ़ुलोंकी वर्षा थम गयी और समाका कोलाहल कम हो गया तथा प्रणाम करनेके अनन्तर श्रीराम आदिके साथ पूजा करनेवाले समासद् जब शान्त वायुवाले मेघकी माँति सीम्यमावको प्राप्त हो गये, तव सक्का साधुवाद सुनते हुए अनिन्दात्मा मुनिनायक वसिष्ठ विश्वामित्र आदिको सम्बोधित करके मधुर वाणीमें बोले— भाधिकुल्कमल मुनिवर विश्वामित्र, वामदेव, निमि, कतु, भरहाज, पुलस्य, अत्रि, धृष्टि, नारद, शाण्डिले, मास, भृगु, भारण्ड, वस्स और वात्स्यायन आदि मुनियो ! आपलेगोंने जो मेरा यह तुन्छ भाषण सुना है, इसमें जो कोई बात स्पष्ट नहीं कही गर्या हो, दूपित अर्थसे युक्त हो अयवा निर्म्थक हो, उसे इस समय कृपा करके आप मुझे बतावें।

सभासद् बोलं—म्बह्मत् ! एकमात्र परमार्थ-तत्त्वसे सुज्ञोभित होनेवाले आपके वचनमें कोई द्वित या अनुचित अर्थ होगा, यह आज नयी ही बात हमारे सुननेमें आयी है । अनन्त जन्मदोषसे हमारा जो पाप या मल संचित या, उसे आपने आज यहाँ उसी तरह थो डाला है, जैसे आग सुवर्णके दोषको दग्ध कर देती है । प्रभो ! जैसे आकाशमें फैली हुई शीतल चन्द्रमाकी दीप्तिसे सुमुद्द विकसित होते हैं, उसी तरह परम्बक्षकी व्याख्या करनेवाली और परमानन्दमयी शीतल आपकी वाणीद्वारा हम सब लोग विकासको प्राप्त हुए हैं । समस्त प्राणियोंको महान् बोध प्रदान करनेवाले, एकमात्र गुरु आप मुनिनायकको ये हम सब लोग प्रणाम करते हैं ।

श्रीवालमीकिजी कहते हैं— तदनन्तर उन सबने पुन: मेक्की गर्जनाके समान गम्भीर तथा ऊँची आवाजमें एक साथ 'आप मुनिनाथको नमस्कार हैं' यह कहकर आकाशसे सिद्धोंद्वारा छोड़े गये नबीन पुष्पाञ्चलि-सम्ह्रीसे विस्ष्रजीको उसी तरह आच्छादित कर दिया, जैसे वादल हिमकी वर्णासे पर्वतको ढक देते हैं। इसी प्रकार रघुनाथ-जीके अवतारका वृत्तान्त जाननेवाले उन सिद्धोंने राजा दशरपकी तथा चार खरूपोंमें प्रकट हुए लक्ष्मीपित नारायणके अवतार श्रीरामकी भी प्रशंसा की।

सिद्ध चोले—हमलोग चार खरूपोंमं प्रकट हुए माह्योंसहित नित्यमुक्त राजकुमार श्रीरामको, जो दूसरे नारायणके समान विराज रहे हैं, नमस्कार करते हैं। चारों समुद्र जिसके लिये खाईँके समान हैं, उस सम्पूर्ण भूमण्डलके पालक तथा भूत, मिल्यत् और वर्तमानकालमं भी कभी नष्ट न होनेवाले राजचिहोंसे सुशोभित महाराज दशरथको भी हम सिर झुकाते हैं। मुनिसेनाके खामी,

सूमण्डलके पालक, भगवान् भास्त्रतके समान सूरि तेजसी एवं उत्तम यशसे सम्पन्न मुनिवर वसिष्ठको तथा तपोनिधि विश्वामित्रको भी इम प्रणाम करते हैं; क्योंकि इन्हींके प्रभावसे इम सबने भ्रान्तिके विस्तारको भगानेवाली इस परम उत्तम ज्ञानयुक्तिको सुना है।

श्रीवाल्मीिकजी कहते हैं—ऐसा कहकर आकाशसे सिद्धोंने पुन: फूलेंकी वर्षा की और प्रसन्नचित्त होकर पुन: चुपचाप सभामें वैठ गये। इसी प्रकार आकाशमामी सिद्धोंने वहाँ उपस्थित हुए जनसमुदायकी पुन: प्रशंसा की तथा सभासदोंने भी प्रचुर स्तुति करते हुए वहाँ उन सब सिद्धोंका पूजन किया। आकाशमें विचरनेवाले मुनीश्वरों, महर्पियों एवं देवताओंने और पृथ्वीपर विचरनेवाले ब्राह्मणों तथा राजाओंने भी पुष्ययुक्त अर्घ्यानके साथ उच्चवाणी-द्वारा वेगपूर्वक वहाँ उपस्थित जनसमुदायकी भूरि-भूरि प्रशंसा की। (सर्ग २००)

### गुरुके पूछनेपर श्रीरामचन्द्रजीका पुनः अपनी परमानन्दमयी स्थितिको वताना तथा वसिष्ठजीका उन्हें कृतकृत्य वताकर विश्वामित्रजीकी आज्ञा एवं भूमण्डलके पालनके लिये कहना, श्रीरामद्वारा अपनी कृतार्थताका प्रकाशन

श्रीवाल्मीिकजी कहते हैं—तदनन्तर समामें धीरे-धीरे साधुवादकी ध्वनि शान्त हो गयी, ज्ञानोपदेश पाकर राजालोग अत्यन्त उल्लिस्त-से दिखायी देने लगे। सब लोगोंका संसारश्रम दूर हो गया और सभी लोग संख्यका अनुसरण करनेवाले चित्तके द्वारा अपने पूर्व चरित्रका, जो अज्ञानसे कल्लापत था, स्वयं ही उपहास करने लगे। समामें बैठे हुए विवेकी पुरुष चित्तवृत्तिको अन्तर्मुखी करके ज्ञानस्वरूप सिच्चदानन्दघन ब्रह्मके अनुमत्रमें तत्वर हो ध्यानमन्त्रकी माँति परम शान्त हो गये। माइयोंसहित श्रीरामचन्द्रजी गुरुके आगे उन्हींके दीसिमान् मुख्यर दृष्टि लगाये हाथ जोड़े पद्मासन बाँचे बैठ गये तथा महाराज दशस्य ध्यानस्थ-से होकर अपने भीतर आदि, मध्य और अन्तमं पित्रता बढ़ानेवाळी जीवन्मुक्तकी अञैकिक स्थितिका अनुभव करने ल्यो। उस समय लोगोंके मनोरयका आदर करते हुए मुनिवर वसिष्ठजी अपने भक्त राजा आदिके द्वारा की जानेवाळी पूजा प्रहण करनेके लिये क्षणभर चुपचाप बैठे रहकर फिर शान्त वाणीमं बोले— 'कमल्वयन श्रीराम! तुम रघुकुल्के आकाशमं चन्द्रमाके समान प्रकाशित हो रहे हो। बताओ, अब अपनी इच्छाके अनुसार और क्या सुनना चाहते हो शाज कैसी स्थितिका तुम खयं अनुभव करते हो श्यह स्पष्ट-रूपसे कहो । मुनिवर वसिष्ठके इस प्रकार आदेश देवते हुए शान्त, मधुर एवं सुस्पष्ट वाणीमें बोले—

श्रीरामने कहा-प्रभो ! मैं आपके क्रपाप्रसादसे परम निर्मल हूँ । मुने ! मैं अपने-आपमें ही विश्राम-सुखका अनुभव करता हैं । बाह्य इन्द्रियोंकी दृष्टिसे परे हूँ । मनकी भी मुझतक पहुँच होनी कठिन है । मैं सर्वया निर्विकार हँ । जैसे आकाशको सद्वियोंसे नहीं बाँधा जा सकता, उसी प्रकार आशाएँ मुझे बाँध नहीं सकती हैं। जैसे सुगन्य वृक्षगत पुष्पसे ऊपर उठकर आकाशमें पहुँचकर उस पुष्पसे परे हो जाती है, उसी प्रकार में देहातीत और सर्वत्र समभावसे स्थित हूँ । जैसे अप्रयुद्ध और प्रबुद्ध सभी राजा वहुत काम-धन्धेवाले राज्योंमें सुखपूर्वक विचरते हैं, उसी प्रकार में हुर्ष, विपाद और आशासे रहित, स्थिर, एक तथा समतापूर्ण दृष्टिसे सम्पन्न एवं आत्मनिष्ट होनेके कारण सर्वत्र नि:शङ्क होकर विचरता हूँ । प्रभो ! मैं सर्वोपरि सच्चिदानन्दखरूप हूँ । मुझमें विषयसुखर्का बिल्कुल इच्छा नहीं है । मुझे अपनी इच्छाके अनुसार आज्ञा-पालनके कार्यमें नियक्त कीजिये।

श्रीविसप्रजीने कहा—रञ्जनद्दन ! जैसे आकाश शान्त आफाशमें विश्राम प्राप्त करता है, उसी प्रकार तुम्हें अस्पन्त सम एवं शीतल्ड आस्मामें पूर्ण विश्राम प्राप्त है । बस्स ! वड़े सीभाग्यकी वात है कि ज्ञानस्वरूप तुमने अपने बीधके द्वारा रचुकुल्की भूत, भविष्य और वर्तमान परम्पराको पवित्र कर दिया है । राधवेन्द्र ! अब तुम मुनीश्वर विश्वामित्रजीकी याचना पूर्ण करके पिताके साथ इस पृथ्वीका पालन करते हुए सुखसे रहो । सौभाग्यशाली राजकुमार ! तुम-जैसे महापुरुपके साथ रहकर पुत्र, मृत्य, बन्धु-बान्धव, पैदल, रथ, हाथी और अद्वमण्डल्सहित समस्त रचुवंशी शरीरसे नीरोग, मनसे निर्भय तथा घरोंमें सुस्थिर लक्ष्मीसे सम्पन्न हो सदा अभ्युद्यशाली बने रहें ।

श्रीवाल्मीकिजी कहते हैं—समामें वसिष्ठजीकी यह बात सुनकर सब राजा तथा अन्य लोग अमृतकी धारासे सींचे हुएकी माँति मनमें अत्यन्त शीतलता एवं शान्तिका अनुभव करने लगे। कमल्तम्य श्रीराम अपने मनोहर मुखचन्द्रसे उसी प्रकार सुशोमित हो रहे थे, जैसे सुधामरे चार चन्द्रमाके उदयसे सम्पूर्ण क्षीरसागर उद्घिति हो उठता है। तस्बज्ञानविशास्द वामदेव आदि मुनि बड़ं आदरसे बोले—"अहो! मगवान् वसिष्ठने अद्भुत ज्ञानका वर्णन किया'। शान्त अन्तः अरणवाले राजा दशस्य भी प्रसन्नतासे प्रकाशित हो रहे थे। उनके सारे अङ्ग संतोषसे ही हृष्ट-पृष्ठ हो गये थे। उनपर ज्ञानकी नयी दीति हा रही थी।

तत्पश्चात् श्रीराम बोलं—मुने ! में ऐसे प्रसानन्दमें सदा निमान हूँ, जिसके प्राप्त होनेपर फिर किसीको कभी खेद नहीं हो सकता । मैं चिरसुखी हूँ । सदा उदित हूँ एवं सनातन पुरुपार्थखरूप हूँ ।

(सर्ग २०१-२०२)

मध्याह्वकालमें राजासे सम्मानित हो सबका आवश्यक कृत्यके लिये उठ जाना और दूसरे दिन प्रातःकाल सबके सभामें आनेपर श्रीरामका गुरुके समक्ष अपनी कृतकृत्यता प्रकट करना

श्रीवारमीकिजी कहते हैं — भरद्वाज ! जब इस प्रकार मुनिवर विसिष्ठ तथा श्रीरामचन्द्रजी परस्पर विचार कर रहे थे, उस समय मानो उन दोनोंका संबाद सुननेके लिये भगवान् भास्कर आकाशके मध्यमागमें आ पहुँचे । तुरंत ही सम्पूर्ण दिशाओंमें पदार्थसमूहोंको प्रकाशित करनेके

िल्ये श्रीरामकी महामतिके समान धूप तेज हो गर्या । कमलोंसे भरे हुए सरोवर उस सभामें बैठे हुए हृदयकमल्ले खिल जानेसे विकसित आकारसे प्रुशोभित राजाओंके समान वड़ी शोमा पाने लगे । इतनेहींमें मध्याह्यकालकी सृचना देनेवाले शक्क, सुखोंकी स्निध्य

उद्दाम वायुसे पूरित हो प्रलयकालकी प्रचण्ड वायुसे व्याप्त हुए महासागरोंके समान गम्भीर घोष करते हुए बज उठे। उस समय निदाधकी ज्वालाको शान्त करनेके लिये सौभाग्यवती स्त्रियोंद्वारा छिड़के गये कर्प्ररमिश्रित जलसे वहाँ नृतन जलदमाला-सी छा गयी । फिर महाराज दशस्थ समस्त सामन्तों, भूपाळों, परिजनों एवं अङ्गरक्षक सेवकों आदिके साथ सभासे उठे । मनिवर बसिष्ठ, श्रीराम तथा संसद्के अन्य सदस्य भी उठ गये । राजा, राजकुमार, मन्त्री और मुनि परस्पर एक-दूसरेसे सम्मानित हो बड़ी प्रसन्तताके साथ अपने-अपने निवासस्थानको गये । तत्पश्चात जब मध्याद्वकालके वाद्योंकी ध्वनि दीवालोंसे टकराकर प्रति-ध्वनित हुई, तब वाक्यप्रयोगमें निपुण मुनिवर वसिष्ठने यह बात कही---'रघनन्दन! तुमने सुननेयोग्य सब वातें सुन छीं, ज्ञेय तत्त्वोपदेशको पूर्णरूपसे जान छिया । अव तुम्हारे लिये दूसरी कोई जाननेयोग्य उत्तम बात शेष नहीं है। जैसा मैंने तुम्हें उपदेश दिया है, जैसा तुम शास्त्रोंसे देखते हो और जैसा खयं अनुभव करते हो, उन सबकी एकवाक्यता कर छो । महामते ! अब समयोचित कार्य करनेके लिये उठी । हमलोग भी स्नान करनेके लिये जा रहे हैं । यह हमारे मध्याह्न-कालिक उपासनाका समय व्यतीत हो रहा है । भद्र ! यदि तुम्हें कोई और ग्रुम प्रश्न पूछना हो तो उसे कल प्रात:काळ पुन: पूछ लेना ।'

मुनिनाथ वसिष्ठके ऐसा कहनेपर धर्मात्मा राजा दशरथने उस सभामें आये हुए समस्त साधुपुरुषों, मुनियों, ब्राह्मणों, राजाओं तथा आकाशचारी देवताओंका भी वसिष्ठ आदिकी वतायी हुई विधिसे श्रीरामके साथ पूजन किया । मणियों और मुक्ताओंकी राशियों मेंट कीं, दिच्य पुष्प अर्पण किये, नाना प्रकारके रत्न प्रदान किये, मोतियोंके हार समर्पित किये, प्रेमपूर्वक प्रणाम किया, धन दिया, वस्त्र, आसन, अन्नपान, सुवर्ण, भूमि, धूप, गन्ध और पुष्पमाछाएँ प्रदान

कीं। इसप्रकार उन प्रशंसनीय भूपाठने शास्त्रोक्त रीतिसे उन सभीका पूजन किया । तदनन्तर दसरोंको मान देनेवाले वे नरेश वसिष्ठ आदि देवर्पियों तथा सभासदोंके साथ उस समासे उसी प्रकार उटे, जैसे सायंकाल चन्द्रमा आकाशसे उदित होते हैं । मधुर वाणी बोळनेवाले वे दशरथ आदि सव राजा और साध-मनि एक दूसरेसे सम्मानित हो परस्पर विदा ले स्नेहयक्त संतष्ट हृदयसे अपने-अपने आश्रमोंको गये, मानो सातों लोकोंके निवासी देवता इन्द्रपरीसे अपने-अपने धाममें जा रहे हों । एक दसरेका क्रमशः प्रेमपूर्वक समादर करके सब बिदा ले अपने-अपने घरमें आये और दिनके आवश्यक कार्यमें लग गये । वसिष्ठ आदि समस्त मनियों तया दशरथ आदि राजाओंने दिनके आवश्यक कार्य पूर्ण किये । जब वे सब लोग न्यायसे प्राप्त दैनिक कार्य सम्पन्न कर चुके, तव आकाशपथिक सूर्यदेव कमशः आगे बढ़ते हुए अस्ताचळको जा पहँचे । महामति श्रीराम तथा अन्य छोग रातमें भी वैसी ही जान-चर्चा करते रहे: इसलिये उनकी वह रात शीघ्र ही व्यतीत हो गयी । फिर अन्धकाररूपी धूल और तारारूपी पण्यराशियोंके कुडे-करकटको हटाकर जगत-रूपी भवनको घरकी तरह साफ-सुथरा बनाते हुए सूर्यदेवका शुभागमन हुआ । तत्पश्चात् राजा, राजकुमार, मन्त्री और वसिष्ठ आदि मृति फिर राजा दशरथकी सभामें आये, उस समय जब दशस्य आदि नरेश और समन्त्र आदि सचिव आसनपर विराजमान मुनिवर वसिष्ठकी भूरि-भूरि प्रशंसा कर रहे थे, कमलनयन बुद्धिमान् श्रीराम गुरु और पिताके सामने उपस्थित हो कोमल वाणीमें इस प्रकार बोले---

श्रीरामनं कहा-—ग्रह्मन् ! आप जैसा कहते हैं, वैसा ही मैं भी मानता हूँ कि मेरी बुद्धि कृतकृत्य हो रही है । मैं परम निर्वाणखरूप एवं शान्त हूँ। मुझे किसी बातकी आकाङ्क्षा नहीं है । जो कुछ कहने योग्य बात थी, आपने कह दी और मैंने ज्ञेय प्राप्त हुई आपकी यह वाणी विश्राम करे। तत्त्वको मळीमाँति जान ळिया । अब कृतकृत्यताको (सर्ग २०३)

### श्रीवसिष्ठऔर श्रीरामकासंवाद, दृश्यका परिमार्जन, सबकी चिदाकाशरूपताका प्रतिपादन, श्रीरामका प्रश्न और उसके उत्तरमें श्रीवसिष्ठद्वारा प्रज्ञप्तिके उपाख्यानका आरम्भ

श्रीविसम्बनी बोले-महाबाहो ! तम फिर मेरी उत्तम बात सनो: क्योंकि जैसे दर्पण बारंबार पेंछने या परिमार्जित करनेपर अधिक स्वच्छ एवं शोभित होता है, उसी प्रकार बारंबार चर्चा होनेसे भ्रमका निवारण होता है। जिससे बोध ग्रद्ध होकर निखर उठता है। रूप और नाम-दो ही प्रकारके दृश्य हैं। इनमें पहला अर्थ है और दूसरा शब्द-दोनों ही भ्रम हैं और इनका मार्जन आवस्यक है । अर्थ क्या है ? भ्रमको समझनेका एक संकेत । अर्थकी कोई वास्तविक सत्ता नहीं है। एक वस्तको समझनेके छिये अनेक शब्द प्रयुक्त होते हैं, उन सबके अर्थ पृथक-पृथक होनेपर भी उनसे अनेक वस्तुओंकी उपलब्धि नहीं होती । इस तरह अर्थ-भ्रमका परिमार्जन हुआ । अर्थके बिना शब्द जलके कलकल नादकी भाँति निरर्थक है। अतः वह शब्दताको छोडकर अर्थरूपताको प्राप्त होता है: इस तरह अर्थभ्रमके मार्जनके साथ उस शब्द-भ्रमका मार्जन भी हो जाता है। वास्तवमें यह दृश्य स्वप्नकी भाँति चेतनका संकल्प मात्र है। जगत्की उत्पत्ति कव और कहाँ हुई है ? जब जाप्रत् ही मिथ्या है, तब खप्नकी क्या बात है ! क्योंकि जाग्रत् ही संस्कारद्वारा स्वप्नदृष्ट पदार्थ बनकर स्मरणके समान अपने अर्थभूत वस्तुसे शून्य होकर सामने आता है। इसलिये वह चेतनका संकल्प मात्र होकर दूसरे आकारमें विस्तारको प्राप्त हुआ है । जैसे मुझमें खप्न-जगत्रूक्प निर्मल चिदाकाश रूपवान् होता हुआ भी रूपरहित है, उसी प्रकार यह त्रिभुवन भी साकार दीखता हुआ भी निराकार ही है।

श्रीरामने कहा--- ब्रह्मन् ! इस प्रकार विचार करनेसे

न तो कुछ उरपन्न हुआ है और न कुछ नष्ट ही हुआ है। यह जगत् जैसेंका तैसा चिन्मय ब्रह्म है और अपने आपमें ही स्थित है। जैसे दब ही जल है, उसी तरह चेतनमें स्फरण नामक जो स्वरूपका विस्तार है, वहीं यह जगत् कहा गया है। सम्यग्दर्शनसे जिसकी बुद्धि प्रबुद्ध हो गयी है, उसकी दिष्टमें यह जो जगत्का भान है, वह अभानरूप ही है। वास्तवमें सब कुछ शून्य चिदाकाश ही है और वहीं परमार्थ है। अज्ञानीकी बुद्धि-में यह जगत् जैसा भी प्रतीत होता हो, होता रहे, उसपर हमें विचार करनेकी आवस्थकता नहीं है।

श्रीवसिष्ठजी बोले—स्वुनन्दन ! तुमने इस विषयको जैसा समझा है और आगमोंने भी जैसा इसका वर्णन किया है, वह सब ज्यों-का-त्यों ठीक है । अब बताओ, हम यहाँ और क्या वर्णन करें ?

श्रीरामने पूछा—त्रहान् ! बताइये, यह चिन्मय महाकाश ब्रह्माण्डके रूपमें कैसे परिणत हो गया ? इस ब्रह्माण्डकी विशालता कितनी है और यह कबतक रहेगा ?

श्रीविसाइजी कहते हैं—निष्पाप खुनन्दन ! जिसका विना किसी कारणके मान होता है, उसका वह भान कुछ भी नहीं है । वास्तवमें परमार्थस्वरूप ब्रह्म ही उस रूपमें दीखता हुआ अपने परमार्थस्वरूपमें ही स्थित है । महामते ! इस विषयमें कभी किसीने अपने उत्तम बोधकी पृष्टिके लिये मुझसे एक महान् प्रश्न किया था । तुम उस उत्कृष्ट एवं महान् प्रश्नको सुनो । त्रिलोकीमें जिसकी बड़ी स्याति है और जो दोनों ओरसे दो समुद्रोद्वारा

विरा हुआ है, वह कुराद्वीप इसी भूतळार स्थित सात महाद्वीपोमेंसे एक है। वह भूमण्डळको कंगनके आकारमें घेरकर वसा हुआ है। वहाँ पूर्वोत्तर दिशामें इळावती नामसे प्रसिद्ध एक सुवर्णमधी-सी नगरी है। उस नगरीके पूर्वभागमें एक राजा थे, जिनका नाम प्रज्ञति था। जगत्वके सारे प्राणी उनमें अकरक्त थे। वे

इस सृष्टिमें दूसरे इन्द्रके समान प्रतिष्टित थे। एक समय किसी कारणवश में प्रत्यकात्में आकाशसे गिरे हुए स्रीकी भाँति उस राजाके समीप जा पहुँचा। उसने पुप्प, अर्घ्य और आचमनीय आदिके द्वारा मेरी पूजा की और पास बैठकर मुझसे बहुत-से प्रश्न किये। (सर्ग २०४–२०६)

### यह जगत ब्रह्मका संकल्प होनेसे ब्रह्म ही है, इसका विवेचन

राजाके प्रश्नोंके उत्तरमें मैंने कहा-राजन्! मैं तुमसे स्पष्ट शब्दोंमें तत्त्वज्ञानकी वात वता रहा हूँ, जिससे तुम्हारे सारे संदेह पूर्णत: निर्मूल हो जायँगे । पहले यह समझ छो कि जगत्के सारे पदार्थ सदा ही असत् हैं और सदा ही ये सत् भी हैं; क्योंकि इनकी स्थिति कल्पनाके अनुसार है। जहाँ अमुक वस्तु इस रूपमें ही है, ऐसी निश्चित बुद्धि होती है, वहाँ वह पदार्थ वैसा ही होता है, फिर वह सत् हो या असत् । इस विषयमें आग्रह नहीं है । जैसे स्वप्नमें खपद्रष्टा चिदात्मा ही खप्नगत जगतुके आकारमें भासित होता है, उसी प्रकार सृष्टिके आरम्भमें समस्त कारणोंका अभाव होनेसे चिदाकाश ही इस जाम्रत-जगत्के आकारमें भासित होता है । इसिछिये इस जाग्रत्कालिक जगतुमें खप्नजगत्से भिन्नता क्या है ? इस प्रकार विशुद्ध ज्ञानखरूप ब्रह्म ही इस जगत्के रूपमें मासित होता है, इसलिये इस जगतमें ब्रह्मसे भिन्नता क्या रही ? इस प्रकार निर्विकार परब्रह्म परमात्माकी ही जगतुके रूपमें स्थिति होनेके कारण जगत विश्व ब्रह्म ही है। लोक. वेद और महान् शास्त्रोंद्वारा पूर्वापर विचार करके मैंने यही अनुभव किया है और इस अनुभूति-ज्ञानको ही यहाँ प्रकट किया है । समस्त भूतोंमें नित्य चिदात्मा ही सत्तारूपसे सर्वत्र परिपूर्ण है-इस बातको महात्मा पुरुषोंने भी बारंबार कहा है, तथापि जगत्की नित्य चैतन्यरूपतात्रा अपलाप ( निराकरण ) करके जो मृद्ध मनुष्य अन्धकारपूर्ण कृपमें रहनेवाले मेढकोंके समान

वर्ष ही टर्र-दर्र करते हैं; आपाततः वर्तमान नाम-रूपके अनुभवको ही प्रमाण मानकर यह कहते हैं कि संवित् या चेतनता कोई नित्यवस्तु नहीं है । वह शरीरसे ही प्रकट होती है; इसिक्रिये शरीर ही उसका कारण है । दूसरे शब्दों में उनका कहना है कि जबसे ही चैतन्यक्री अभिव्यक्ति हुई है । ऐसी भ्रान्त धारणासे जो लोग मोहमें पढ़े हुए हैं, वे उन्मत हैं—पागल हैं और मूर्ख हैं । ऐसे लोग हमलोगोंकी ज्ञानचर्चामें भाग लेने योग्य नहीं हैं । जिनका मस्तिष्क ठीक है, उनमें और पामजोंमें क्या बातचीत हो सकती है! वैसे ही मूर्खों और तत्वज्ञानियोंमें संलाप होना कैसे सम्भव है! जिस विद्वस्त्रभासे सारे संदेहोंका निवारण न हो जाय, वह तीनों लोकोंमें कहीं भी वयों न हुई हो, उसे मूर्ख-कथा ही समझना चाहिये।

राजन् ! प्रजाजनोंको अपने घरमें रहते हुए भी सम्बन्धशून्य, आकाररहित और दूर देशमें घटित वृत्तान्तोंद्वारा जिस प्रकार शुभाशुभ फरुकी प्राप्ति होती है, उसे बताता हूँ, सुनो—ब्रह्म ही अज्ञानवश दश्य समझ िया गया है, इसिल्ये दश्यके रूपमें प्रतीत होता है और जब उसकी ब्रह्मस्वरूपताका बोध हो जाता है, तब यह सम्पूर्ण दश्य ब्रह्म ही है, ऐसा अनुभव होने ल्याता है। इसिल्ये यह जगत् ब्रह्मसंकरूपनगरके रूपमें स्थित है। संकर्यनगरमें जब जिस-जिस वस्तुके विषयमें जैता संकर्म किया जाता है, वह बह वस्तु उस समय वैसी ही आकृति धारण करके अनुभवमें आने लगती है। जैसे तुम्हारे इस संकर्यगृहमें जो

यह प्रजा है, वह तुम्हारे संकल्पके अनुसार बनी है, उसी तरह ब्रक्षके संकल्पसे सम्पन्न हुए जगत्में यह प्रजा ब्रह्मके संकल्पके अनुसार ही होती है। अपने इस संकल्पनगरमें जैसा तुमने चाहा है, वैसा सब कुळ यहाँ स्थित है और आगे जैसा संकल्प करोगे, वैसा ही सब कुळ देखोगे।

राजन ! चिदाकाशके संकल्प-नगरके भीतर स्थित हुए इस दश्यजगत्का ऐसा खभाव ही है कि यह कभी प्रकट होता है, कभी छुत हो जाता है और फिर क्षण-भरमें ही प्रकट हो जाता है। बच्चोंके संकल्प-नगरके समान तथा आकाशमें स्थित केशोंके वर्त्रळाकार गोले आदिकी भाँति ये सत्-असत् रूप असंख्य सर्ग चेतना-काशमय परमात्नामें भासित होते हैं । तम एक संकल्प-नगरका निर्माण करके दूसरे संकल्पके वशीभूत हो खयं ही उसी क्षण उसका विनाश कर डालते हो । यह जैसे तम्हारा अपना खभाव है, वैसे ही चिदाकाशके संकल्प-नगरमें जो उन्मज्जन-निमजन---उन्मेष-निमेष होते हैं, वह ब्रह्मके खभावका निर्मल विकास ही है, ऐसा समझो। इसलिये चैतन्यवन, अनादि-अनन्त ब्रह्माकाश ही त्रिळोकाकाश बना हुआ है । इस कारण वह आज जो कुछ भी करता और सोचता है, वह सब उस आवरण-रहित ब्रह्म प्रमात्माके सत्यसंकल्पसे सैकड़ों योजन दुर और अनेक युगोंके व्यवधानके बाद भी समीप और वर्तमान कालमें किये गये कर्मकी भाँति अपना फल प्रकट करने-बाला होता है । देशान्तर और कालान्तरमें भी जो आवरणशून्य एकमात्र आत्मा है, उसमें देश और काल दोनोंका सदा सांनिध्य रहता है; इसलिये कौन-सा ऐसा कर्म और फल है, जिसे वह न जानता हो। जैसे चमकती द्वई मणिमें अपनी कान्तिसे ही दीप्तिविशेषके आविर्भाव-तिरोभावका अनुभव होता है, उसी प्रकार

चिदाकारारूपी मणिमें जगतोंके सृष्टि, प्रख्य और विविध फल्मोगरूप परिवर्तन अनुभृत होते हैं। शास्त्रके विधि और निषेश्रसम्बन्धी वचनोंका प्रयोजन है लोकमर्यादाकी रक्षा। वह सर्वव्यापी ब्रह्मके संकल्पमें स्थित है, इसल्विय परलोकमें भी जीवको फल्की प्राप्ति करानेवाली होती है। ब्रह्म न कभी उदित होता है, न अस्त। जैसे द्रष्टा, दश्य आदिकी कल्पनासे युक्त जो तुम्हारा कल्पना-नगर है, वह स्वयं तुम हो, उसी प्रकार ब्रह्मके संकल्पसे प्रकट हुआ जगत स्थयं ब्रह्म ही है। जब वह जगतके रूपमें भासित होता है, उस समय 'जगत्की सृष्टि हुई,' ऐसा कहा जाता है; परंतु यह केवल कहनेके लिये है, वास्तवमें ऐसी वात नहीं है।

चिद्-वन परमात्माका यह सुस्पष्ट खमाव ही है कि वह जिस-जिसका संकल्प करता है, तत्काल ही वे पदार्थ वहाँ अवयवोंसहित प्रकट हो जाते हैं। संकल्प-कल्पित पदार्थ खमाववश नानारूपसे स्थित होनेपर भी परब्रह्ममें चिन्मय-रूपसे भासित होते हैं तथा खमावतः अनेक आकारवाले होनेपर भी उनका सार-तत्त्व एक ही होता है अर्थात् वे सद्भूपसे एक ही होते हैं। इस प्रकार आदि, मध्य और अन्तसे रहित, अनन्त शक्तिशाली ब्रह्म किंचित्-अक्तिचित् तया सत्असत् दोनों रूपोंसे स्थित है। वह सर्वात्मक है, इसिल्ये प्राणियोंमें और त्रण-गुल्म तथा पेड-पीचे आदिमें, जहाँपर जो वस्तु जैसे और जिस खमावसे स्थित है, वहाँपर वैसे खमावसे युक्त होकर वह खयं ही विराजमान है।

राजन् ! संकल्प-नगररूप इस जगत्में जो असम्भव हो ऐसी कोई बात नहीं है । वह जगत् अपने संकल्प-कर्ता इस चिदात्मा परब्रह्मसे भिन्न नहीं है । इसल्पिये तुम सम्पूर्ण जगत्को ब्रह्म ही समझो ।

( सर्ग २०७–२०९ )

### राजा प्रज्ञप्तिके प्रश्नोंपर श्रीवसिष्ठजीका विचार एवं निर्णय

श्रीवसिष्टजी कहते हैं---राजन ! यदि ध्यान करने-वाला उपासक आत्मज्ञानके सुखर्का अनुभूतिसे विश्वत होनेके कारण यही चिन्तन करे कि भैं इस चन्द्रमामें ही प्रवेश करूँ तो वह इसीमें प्रवेश करता है। 'मैं चन्द्रमण्डलके सखसे सम्पन्न होकर चन्द्रमामें प्रवेश करूँ। ऐसा चिन्तन करनेवाला उपासक वैसे ही सखका भागी होता है, यह निश्चय है । यह उपासक दढ़ निश्चयके साथ जैसे स्वभावका ध्यान करता है, उसकी अक्षय चेतना वैसे ही स्वभावका अनुभव करती है। जैसे सभी ध्यानकर्ताओंको अपने-अपने संकल्पके अनुसार पृथक-पृथक् चन्द्रत्वका अनुभव होता है, वैसे ही स्त्रीचिन्तन करनेवाले परुषोंको अपनी-अपनी कल्पनाके अनुसार अलग-अलग काल्पनिक स्रीलाभकी प्रतीति होती है । जो घरसे बाहर न निकलकर भी सातों द्रीपोंका राजा बना बैटा है, उसका वह कल्पनासिद्ध साम्राज्य उसके घरमें ही चिदाकाशके भीतर भासित होता है।

राजन् ! दान, श्राद्ध, तप और जप आदि अमूर्त कर्मांका परलोकमें जो मूर्तिमान् फल प्रकट होता है, वह कैसे सम्भव है, यह बताया जाता है, सुनो । उनकी बुद्धि उन दान आदि सत्क्मोंके संस्कारसे भावित होती है । अतः वे परलोकमें अमूर्त रहकर ही मूर्तिमान् फल्को देखते और अनुभव करते हैं । वह फल चिन्मय खरूपसे ही अनुभवमें आता है । मन और ज्ञानेन्द्रियोंसे वेदना और अवेदनाकार श्रान्ति होती है । इस श्रान्तिके ह्यार विषयप्राप्तिके लिये वह चिन्मय जीव मनसहित कर्मेन्द्रियोंसे प्रेरित हो सचेष्ट एवं निश्चेष्ट होता है । फिर उस श्रान्तिकी निवृत्ति होनेपर वह निर्मेल, शान्त, चिन्मय आत्मा ही शेष रहता है । इस लोकमें किये गये दानसे परलोकमें चिन्मय संकल्परूप भिन्न-भिन्न फल्की प्राप्ति होती है । उसे संकल्परूप भिन्न-भिन्न फल्की प्राप्ति होती है । उसे संकल्परूप भिन्न-भिन्न फल्की प्राप्ति

ऐसा विद्वानोंका कहना है । फिर वह फल परलोकमें क्यों न मिले । इस कल्पनामय संसारमें अकृत्रिम संकल्प ही चिन्मय फलरूप होकर चारों ओर उपलब्ध होता है । मले ही वह दान न करनेके कारण दाख्वियजनित दु:खके रूपमें प्राप्त हुआ हो अथवा दान करनेसे ऐरुवर्य-मोगके रूपमें उपलब्ध हुआ हो । वह सब-का-सब होता है चिन्मय ही । राजन् ! तुमने जैसा पूछा था, उसके अनुसार यह सब मैंने बता दिया । यह सारा जगत् आकाररान्य तथा चिन्मय ब्रह्मका संकल्पमात्र है ।

राजाने पूछा—भगवन् ! सृष्टिके आदिमें जब एक निराकार चिदाकाश ही था, तब उसके द्वारा देहकी कल्पना कैसे सम्भव हुई (क्योंकि शरीरमें ही चैतन्यकी अभिव्यक्ति देखी जाती है, अव्यक्त चैतन्यमें आन्ति आदि नहीं देखी जाती । ऐसी दशामें पहले आन्तिकी सिद्धि हो, तब देहकी सिद्धि हो सकती है और देहकी सिद्धि हो तभी आन्तिकी सिद्धि हो सकती है, यह अन्योन्याश्रय दोष आता है)। तथा शरीरके विना चैतन्यकी अभिव्यक्ति कैसे सम्भव है !

श्रीविस्ट वोले — महामते ! तुमने देह शब्दका जो अर्थ समझा है, वह तत्त्वज्ञानीके प्रति उसी तरह असम्भव है, जैसे आकाशमें पत्थरोंका नाचना । तत्त्वज्ञानीकी दृष्टिमें जो बहा शब्दका अर्थ है, वहीं देह शब्दका भी अर्थ है । इन दोनोंके अर्थमें बैसे ही मेद नहीं है, जैसे अम्बु और अम्भम् शब्दोंके अर्थमें (अम्बु और अम्भम् दोनों जलके ही वाचक हैं, उसी तरह ब्रह्म और देह एक ही अर्थकें बोधक हैं ) । खमदेहके समान यह शरीर भी ब्रह्म ही है, उससे मिन्न नहीं है । यदि कहों कि खमदेह भी ब्रह्म ही है तो उसे मिन्न-सा मानकर उसका दृष्टान्त क्यों दिया जाता है ? तो इसके उत्तरमें निवेदन है कि यह तुम्हारे समझनेके लिये युक्तिमात्र दी गयी है। वास्तवमें खमदेहको उससे मिन्न बताना

अभीप्ट नहीं है; क्योंकि खप्त भी ब्रह्म ही है। खप्तका तुम्हें अनुभव है, इसिंक्ये उसके द्वारा तुम्हें समझाया जाता है। खप्तमें यह शरीर कीन है, ये खप्तमत पदार्थ किसके हैं अथवा किसमें खप्तबुद्धि हैं व्हायाद रूपसे विचार करके ज्ञानीके द्वारा समझे गये अमरूपी खप्तसे अज्ञानीको बोध कराया जाता है। ब्रह्ममें न जाप्रत् है, न खप्त है, न खप्त है, न खप्ति हैं और न और ही कुछ है। किंतु मन-वाणीसे अगोचर, तुरीय ओङ्कारखरूप परम पुरुषार्थमय, खयंप्रकाश चिदाकाश ही इस जगत्के रूपमें भासित होता है। आज जो यह विश्व इस तरह भासित-सा होता है, इसे अभासित ही समझो। पहले जिस तरह सच्चिदानन्द धनरूपसे भासित था, उसी तरह वह अब भी अत्यन्त निर्मल है। जाप्रत, खम आदि अवस्थाएँ इसमें कदापि नहीं हैं। यह हैत-अहैत सब कुछ ब्रह्ममय ही है। पूर्ण परब्रह्म सरमात्मासे पूर्णका ही प्रसार होता है। अतः पूर्ण परमात्मरूपसे ही यह जगत

स्थित है। न तो कभी इसका भान हुआ है और न अभान। स्फटिक शिलाके घनीभूत मध्यभागकी भाँति यह सदा सिन्चदानन्दघन ही है। छोक, शास्त्र, वेद आदिमें जो वस्त युक्ति, प्रमाण और अनुभवसे सिद्ध है, वह सिद्ध ही है। वही वस्तु खानुभवसे जानी जाती है । अतः परम पुरुषार्थ-रूपसे फल देती है । अन्य सब वस्तुओंका निराकरण करके जिस एक वस्तुका चिरकाळतक चिन्तन किया जाता है। उसीकी अवस्य प्राप्ति होती है। छोकमें सब जगह देखा जाता है कि दूसरी-दूसरी वस्तुएँ भी चिरकाळतक चिन्तित या भावित होनेपर अवस्य प्राप्त हो जाती हैं। महात्मनू ! मतिमान् नरेश ! इस प्रकार मैंने तुम्हारे महान् प्रक्नोंपर विचार करके यह अपना निर्णय बताया है। तुम शीव्रतापूर्वक इसी मार्गके पथिक वन जाओ तथा मनसे निश्चिन्त, शरीरसे नीरोग और इन्द्रियोंसे वासनाशून्य होकर सर्वश्रेष्ठ हो जाओ । (सर्ग २१०)

### सिद्ध आदिके लोकोंकी संकल्परूपता बताते हुए इस जगत्को भी वैसा ही बताना और ब्रह्ममें अहम्भावका स्फुरण ही हिरण्यगर्भ है, उसका संकल्प होनेके कारण त्रिलोकी भी ब्रह्म ही है—इसका प्रतिपादन

श्रीविसष्टजी कहते हैं—रघुनन्दन ! इछावती नगरीमें बैठकर राजा प्रज्ञसिपर अनुप्रह करनेका जो मेरा प्रयोजन था, उसे पूरा करके उस राजाद्वारा सम्मानित मैंने खर्म-छोकमें जानेके छिये आकाशमार्गका आश्रय छिया।

श्रीरामजीने पूछा—श्रह्मन् ! सिद्ध, साध्य, यम, ब्रह्मा, विद्यायर और देवताओं के छोक तथा बहाँ के निवासी कैसे डिखायी देते हैं ? यह मुझे बताइये ।

श्रीवित्रष्ठजीने कहा—च्छुनन्दन ! सिद्ध, साध्य, यम, ब्रह्मा, विद्याधर, देवताओं तथा अन्य अपूर्व महात्मा प्राणियोंके छोकोंको यदि तुम विशेष धारणाओंद्वारा देखनेका प्रयत्न करो तो प्रतिरात, प्रतिदिन, आगे, पीछे, क्रमर और नीचे देख सकते हो और न देखना चाहो तो नहीं देख सकते हो । जैसे सिद्धोंके ये कल्पनालोक हैं, उसी तरह हमारा यह लोक भी काल्पनिक ही है ।

सिद्धोंने व्येकोंकी रचना करके अपने संकल्पसे उन सक्को स्थिर कर लिया है। सारा जगत् सदा निराकार निर्विकार शान्तखरूप चिदाकाश ही है। जिसने जैसा दढ़ निश्चय किया, उसकी दृष्टिमें यह वैसा ही प्रतीत होता है। उससे भिन्न प्रकारका नहीं। जो वस्तु दृढ़ निश्चयसे प्रकाशित होती है, वह चिन्मय खभावसे युक्त होनेके कारण प्रकाशरूपसे ही भासित दिखायी देती है। किंतु यह विश्व किसीको दृढ़ निश्चयपूर्वक विदित नहीं है; इसल्पिये इसमें खभावत: चिस्सत्ता और स्क्वरिकी व्याप्ति नहीं है। इसल्पिये यह सब शून्य और निराकार है। ब्रह्म जैसा पहले था, ठीक वैसा ही अब भी है। उसमें किसी प्रकारका विकार नहीं आता । जैसे खप्तमें चिदाकाश अपने खरूपसे च्युत हुए विना ही खप्तगत पदार्थोंके रूपमें भासित होता है, उसी प्रकार चिदाकाश अपने खरूपसे विकृत हुए बिना ही इस विश्वके रूपमें प्रतीत होता है । वह इस विस्व-विवर्तका अधिष्ठान ही है। न तो कारण है और न विकारी है। संकल्पमें चित्त जैसे आकारकी कल्पना करके पर्वत आदिकी छीछासे उदित होता है, वास्तवमें न वह पर्वत है और न वह आकाश है, उसी तरह ब्रह्ममें जगत्की स्थिति है । ब्रह्म ही जगत्के रूपमें प्रतीत होता है, ब्रह्मसे भिन्न जगत्की कोई सत्ता नहीं है । परम बुद्धिमान् जीवनमुक्त चेष्टाओंसे विरत होते हुए महात्मा सब प्रकारकी भी कठपुतिलयोंके समान न्यवहार करते हुए-से प्रतीत होते हैं । जैसे संकल्प-नगर निराकार होता हुआ भी चित्तके समक्ष साकार-सा स्थित होता है, उसी प्रकार ब्रह्ममें स्थित यह जगत् निराकार होनेपर भी साकार-सा दीखता है; परंतु वास्तवमें निराकार ही है। ये तीनों लोक चिरकालसे अनुभूत और अर्थिक्रियाकारी होनेपर भी स्वप्न-नगरके समान निराकार तथा शून्य ही है। चिरकालसे पुरुषके नित्य अनुभवमें आनेपर भी यह जगत्रूपी पदार्थ उसी तरह कुछ भी नहीं है, जैसे स्वप्नमें ही अपना मरण । स्वप्नमें मरे हुए पुरुषको अपना दाह-संस्कार भी होता दिखायी देता है । वह असत् होकर भी सत्-सा भासित है, उसी तरह परब्रह्म परमात्मामें दीखनेवाला जगत् भी असत् ही है; किंतु भ्रमसे सत्-सा प्रतीत होता है।

रघुनन्दन ! ब्रह्माकाश चिन्मय होनेके कारण खयं ही अपनेको भें अहंकारात्मक समष्टिरूप हिरण्यगर्भ हूँ 'ऐसा अनुभव-सा करता है । उसका यह संवेदन ही परमेष्ठी हिरण्यगर्भका खरूप है और यह त्रिछोकी उस हिरण्य-गर्भका ही संकल्प है । ऐसी स्थितिमें न तो ब्रह्मा कभी उत्पन्न हुआ और न इस दश्यजगत्की ही उत्पत्ति हुई। अजन्मा परब्रह्म परमात्मा ही पूर्ववत् जैसे-का-तैसा विराज-मान है । चिदाकारामें जो जगत्का रूप भासित होता है, वह उसकी प्रातिभासिक सत्ता ही है, पारमार्थिक सत्ता नहीं है । वह मृगतृष्णाके समान मिथ्या ही है। दिखायी देनेपर भी असत् ही है। जगत्के रूपमें यह सूनी ही भ्रान्ति प्रकट हुई है अथवा वह भी प्रकट नहीं हुई है । भ्रान्ति क्या है और कहाँसे आयी है, सर्वत्र सदा सब कुछ निराकार ब्रह्म ही तो है। जगत ब्रह्मरूपी जलका भँवर है । इसमें द्वेत और एकत्व कैसा ? भँवर और जलमें कहाँ द्वैत है, और जब द्वैत ही नहीं है तब एकता भी कहाँ क्या हुई ? जैसे वाय अपने स्पन्दनको, आग अपनी उष्णताको और पूर्ण चन्द्रमा अपनी शीतलताको जानता है, उसी प्रकार ब्रह्म अपनी सत्ताको खयं ही अर्थरूप होकर जानता है । इस प्रकार यह ब्रह्म सदा ही अपने इस खरूप-स्फरणको तथा 'अहम्' आदि अहंकारात्मक समष्टिको जानता है। उसका अभाव तथा आकाशरूप ब्रह्म सर्वत्र तथा सर्वदा है। अविद्यादृष्टिसे कभी इसका ययार्थ ज्ञान नहीं हुआ और विद्यादिस्टिसे देखनेपर यह जगत कभी कुछ रहा ही नहीं । श्रीराम ! बद्ध प्ररूपकी दृष्टिसे ब्रह्म सदा त्रिभुवन-सा भासित होता है। किंतु मक्तकी दृष्टिसे यह सब शान्त एवं सम ब्रह्म ही है। यहाँ नाना पदार्थोंकी कोई सत्ता नहीं है। आकाशसे कभी वृक्ष और पर्वत नहीं उत्पन्न होते हैं, उसी तरह ब्रह्मसे जगत्की उत्पत्ति नहीं होती है। ऐसा निश्चय करके परम शान्त हो जाना चाहिये।

श्रीरामजी बोले—श्रक्षन् ! उस परमपदमें अहंभावका भान होनेपर आगे क्या होता है, आप यह जान चुके हैं। अत: आपसे इस विषयको में सुनना चाहता हूँ। मुझे सुननेसे तृप्ति नहीं हो रही है।

श्रीवसिष्ठजीने कहा—रघुनन्दन ! परमपदमें अहंभावकी

स्क्र्रित होनेपर उसमें सबसे पहले आकाशसत्ताका अध्यास होता है; फिर दिक्-सत्ता, काल्सत्ता और मेद-सत्ताका उदय (अध्यास ) होता है । जब आत्माको देह आदिमें अहंका भान होता है, तब देहसे भिन्न स्थलमें 'यहाँ में नहीं हूँ' इसका भी अवस्य भान होता है । यह देशकृत परिच्छेद कहलाता है । इस रीतिसे आत्मा ही नाना प्रकारका काल्कृत और वस्तुकृत परिच्छेद सीकार करके विना क्रमके ही दैतरूप होकर आकाशमें उदित होता है । फिर इन प्रवींक्त आकाशात्मक पदार्षमेद-सत्ताओंके नामकरणकी बुद्धि उत्पन्न होती है, जिससे जाति, गुण और क्रिया आदिकी दृष्टिसे इनमें परस्पर मेद किया जा सके । परंत वास्तवमें

वह सत्र चिदाकारा ही है। इस प्रकार निराकार परमपदमें अहंभावसे देश, काळ आदिकी कल्पनाओंके सिद्ध होनेपर अर्थात् उस परम्रह्म परमात्माके देश-काळादि-रूपसे स्थित होनेपर जो यह दश्य नामक आमासरूप बस्तुकी प्रतीति होती है, वह सब निर्वाध म्रह्म ही है, जो म्रह्मसे भिन्न-सा प्रतीत होता है।

रघुनन्दन ! तुम तो समस्त दश्य पदार्थोसे मुक्त, सब ओर प्रकाशमान, सर्वस्वरूप, निर्मळस्वमाव, आत्मनिष्ठ, निरतिशय आनन्दमय, परमशान्तचित्त, आकाशके समान मनोहर एवं तृष्णारहित हो । अब तुम धर्मके अनुसार राज्यका पाळन करो ।

( सर्ग २११–२१३ )

### सभासदोंका कृतार्थता-प्रकाशन तथा वसिष्ठजीकी आज्ञासे महाराज दशरथका ब्राह्मणोंको भोजन कराना और सात दिनोंतक दान-मानसे सम्पन्न उत्सव मनाना

श्रीवाल्मीकिजी कहते हैं—भरद्वाज ! महामुनि विसष्टाजी जब इतना कह चुके, तब तत्काल ही आकाशसे वर्षा करनेके लिये जलसे मरे हुए मेवके समान गम्भीर घोषके साथ देवताओंकी दु-दुभियाँ बज उठीं । भूतल्पर हिमकी वर्षाके समान दिव्य पुष्पोंकी वृष्टि होने लगी, जिसने समस्त दिग्वधुओंके मुख उज्ज्वल कान्तिसे धुशोभित कर दिये । उस समामें ययास्थान नीचे बैठे हुए समस्त समासदोंने वे दिव्य पुष्प लेकर विसष्टिजीके चरणोंमें पुष्पाञ्जलि अर्पित की और सबने सब प्रकारसे द्वःख-शोकको त्याग दिया ।

तरपश्चात् राजा दशरथ बोले—मगवन् ! आपके उपदेशसे हमारी आत्मा परमपदमें सुखपूर्वक प्रवेश पानेके योग्य हो गयी है । हम संसाररूपी अत्यन्त विस्तृत एवं दुर्गम मार्गपर चिरकालसे चलते रहनेके कारण यक गये थे । परंतु आज आपकी उपदेश-वाणीसे शुद्ध हो उस परमपदमें उसी तरह विश्वामका सुख उठा रहे हैं, जैसे

शरक्तालके उज्ज्वल मेघ हिमालय आदि पर्वतपर विश्राम करते हैं । पुरुषार्थकी सिद्धिके लिये अवस्य करने योग्य कर्मोंकी अविध आज पूरी हो गयी—हमलोग कृतकृत्य हो गये । हमने आपत्तियोंकी चरम सीमा देख ली—अब इनसे. पिण्ड छूट गया; क्योंकि हमें ह्रेय-तत्त्वका सम्पूर्ण रूपसे ज्ञान हो गया और हम परमप्दमें विश्राम पा रहे हैं ।

श्रीरामजी बोले—सुनीश्वर ! आपकी वाणी सुनकर इतना सुख मिळ रहा था, मानो अमृतका अभिषेक प्राप्त हो रहा हो। उसे बारंबार याद करके में परम प्रजित और शान्त होनेपर भी रह-रहकर हर्षित-सा हो उठता हूँ। अब सुझे न तो कोई कर्मसे प्रयोजन है और न उसे न करने (छोड़ने) से ही। में जैसे हूँ, उसी तरह निश्चिन्त हूँ। आपके उस उपदेश-यचनसे विश्राम-सुखका जैसा उपाय प्राप्त हुआ है, वैसा दूसरा कौन होगा, दूसरी दृष्टि भी कैसी होगी ? अहो ! हमें विश्रामसुखकी असीम विस्तार-बाळी भूमि प्राप्त हो गयी है। आपकी कृपाके विना मसुष्य इस

ज्ञान-दृष्टिको कैसे जान सकता है ? भळा, पुळ या जहाजके बिना बाळक समुद्रको कैसे पार कर सकता है ?

लक्ष्मणजी बोले—आज मुनिवर विसष्टजीकी वाणीसे जो बोथ प्राप्त हुआ है, यह अनन्त जन्म-जन्मान्तरोंसे वहीं हुई दुर्वासनाओंके कारण उत्पन्न होनेवाले संश्योंका नाशक है तथा जन्म-जन्मान्तरोंसे संचित किये गये सैकड़ों पुण्योंके उत्तम फलको प्रकट करनेवाला है । इस बोधसे विचारके लिये उचत हुए मेरे मनमें आज पूर्ण चन्द्रमाके समान आह्वाद प्रदान करनेवाला प्रमात्मप्रकाश उदित हो गया है । ऐसी निरितश्यानन्द प्रकाशरूप आत्मदृष्टिके प्रत्यक्ष दिखायीं देनेपर भी लोग अपने दुर्भाग्यके कारण सैकड़ों दोषपूर्ण दशाओंद्वारा दुःखकी आगसे सूखे कारकी भाँति जलाये जा रहे हैं । यह महान् आश्चर्य है ।

श्रीविश्वामित्रजीने कहा—अहो ! हमारे लिये बड़े हर्षकी बात है कि विसष्ठ मुनिके मुखसे हमें यह परम पित्रत्र महान् ज्ञान सुननेको निला, जिससे हमलोग सहस्रों बार गङ्गामें स्नान किये हुएके समान अत्यन्त पित्रत्र होकर बैठे हैं ।

नारदजीने कहा—मैंने ब्रह्मलोकमें, खर्गमें और भूतलपर मी आजसे पहले जिसे नहीं सुना था, उस परम तत्त्वज्ञानको सुनकर मेरे दोनों कान पवित्र हो गये।

शतुझने कहा—भगवन् ! आपके उपदेशसे मैं परमानन्दमें निमग्न हूँ । शान्त हूँ । परमपदको प्राप्त हो गया हूँ और सदाके लिये परिपूर्ण हूँ । केवल सुखस्ररूपसे स्थित हो गया हूँ ।

राजा दशरथ योले—हमारे अनेक जन्मोंके संचित पुण्यसे ही इन धीर मुनीश्वरने हमको उस परम उत्तम ज्ञानका उपदेश दिया, जिससे हम सभी परम पवित्र हो गये |

श्रीवाल्मीकिजी कहते हैं---भरद्वाज ! जब राजाके

साय समस्त समासद् वहाँ इस तरहकी वातें कह रहे थे, उस समय महर्षि विस्ष्ट ज्ञानसे पवित्र हुई वाणीद्वारा यों बोले—'राजन्! रचुकुल्चन्द्र! अव में जो कहता हूँ, उसे करो । इतिहास-कया सुननेके पश्चाद् वाक्षणोंकी पूजा करती चाहिये । इसलिये आज इन ब्राह्मणसमूहोंको सब प्रकारकी मनोबाञ्छित वस्तुएँ देकर इनकी अभिलापा पूर्ण करो । इससे सुम्हें वेदार्थतुल्य इस महारामायणके श्रवणका पूरा-पूरा तथा अक्षय फल प्राप्त होगा । मोक्षकी उपायभूत कथा-वस्तुकी समाप्ति होनेपर एक तुच्छ एवं दरिद्र मनुष्यको भी अपनी शक्तिके अनुसार ब्राह्मणका पूजन करना चाहिये । फिर आप-जैसे महाराजके लिये तो कहना ही क्या है !

मुनिका यह वचन सुनकर राजा दशरथने सहस्रों वेद-वादी ब्राह्मणोंको दूत भेजकर बुळवाया । मथुरामें, सुराष्ट्र देशमें तथा गौड़ देशमें जो ब्राह्मण निवास करते थे, उनके कुलोंसे ब्राह्मणोंको बुलवाकर उन सबका पूजन किया । अधिक-से-अधिक ज्ञान-विज्ञानवाले ब्राह्मणोंको प्रधानता देते द्वए भूपालने दस हजार ब्राह्मणोंको भोजन कराया और उन्हें उनकी रुचिके अनुसार भोजन करानेके पश्चात् दान-दक्षिणा भी दी । इस तरह ब्राह्मणोंका पूजन करके देवताओं, पितरों, राजाओं, पुरवासियों, मन्त्रियों, सेवकों, दीन-दुखियों तथा अन्धोंको भी भोजन एवं दान-मानसे संतुष्ट किया । इस प्रकार संसारकी सीमाके अन्तमें पहुँचे हुए राजा दशरथने उस दिन वड़ा भारी उत्सव किया। महाराज दशरथ अविनाशी परमपदको प्राप्त हो चुके थे। बोवरूपी सर्वके उदयसे संसाररूपी रात्रिका अन्त हो गया था । इसिंछिये वे बड़े हर्षसे छगातार सात दिनोंतक महान् उत्सव मनाते रहे । जिसमें दान, भोजन तथा धन-वितरण-का कार्यक्रम निरन्तर चळता रहा ।

(सर्ग २१४)

### श्रीवालमीकि-भरद्वाज-संवादका उपसंहार, इस ग्रन्थकी महिमा तथा श्रोताके लिये दान, मान आदिका उपदेश

श्रीवाल्मीकिजी कहते हैं — मेरे शिष्यशिरोमणि परम बुद्धिमान् भरद्वाज ! इसी प्रकार तुम भी इसी कमनीय निर्मेल ब्रह्मात्मदृष्टिका दृढ्तापूर्वक अवलम्बन करके वीतराग संदेहरान्य शान्तचित्त जीवनमुक्त होकर सुखसे रहो । निष्पाप भरद्वाज ! इस ज्ञानका आश्रय ले तुम्हारी बुद्धि यदि आसक्तिशून्य रही तो घने मोहान्यकारमें पड़ने और मृढ़ होनेपर भी नष्ट नहीं होगी। बेटा भरद्वाज ! तुम्हारी बुद्धि तो खाभाविक ही आसक्तिके बन्धनसे मुक्त है । परंतु आज इस मोक्षसंहिताको सनकर तुम वास्तवमें मुक्ततर हो गये-सर्वश्रेष्ठ जीवनमुक्त हो गये । इन पवित्र तथा ब्रह्मका प्रत्यक्ष अनुभव प्रदान करनेवाले मोक्षोपायोंका यदि कोई बालक भी श्रवण कर ले तो वह तत्त्वज्ञानी हो सकता है। फिर तुम-जैसे महात्मा पुरुषके लिये तो कहना ही क्या है 2 सत्पुरुषोंकी नीति (शिक्षा )से, उनकी उत्तम सेवासे, उनके सामने प्रश्न करनेसे तथा उनकी उदारतापूर्ण ज्ञानचर्चामें भाग लेनेसे प्रमादशून्य श्रेष्ठ बुद्धिवाले अधिकारी पुरुष उसी प्रकार ज्ञेय आत्मतत्त्वको जान लेते हैं, जैसे श्रीवसिष्ठ-जीके सङ्गसे श्रीराम आदिने जाना था। तृष्णारूपी चर्ममयी रस्सीसे दृढ़तापूर्वक बँधी हुई अज्ञानीके हृदयमें जो देह और इन्द्रिय आदिके प्रति तादाल्याध्यासरूप तथा पुत्र-कलत्रादिके प्रति ममतारूप प्रन्थियाँ बद्धमूल हो गयी हैं, वे सब इस मोक्षशास्त्रकी कथाओंपर विचार करते रहनेसे सर्वथा ख़ुळकर एकरसताको प्राप्त हो जाती हैं। बेटा ! दूसरी बहुत-सी बातें कहनेसे क्या छाम ? इतना ही जान छो कि जो छोग इन महामहिमा-शाली मोक्षोपायोंका ज्ञान प्राप्त करेंगे, वे तत्त्व-वेत्ताओंमें श्रेष्ठतम होकर फिर कभी संसारबन्धनमें नहीं पहेंगे । जो सत्पुरुष इस प्रन्थको बहुश्रुत विद्वानुके सामने खयं भळीभाँति विचारकर इसे पूर्णतः समझ निमग्न हो जाओ ।

लेनेके पश्चात् खयं भी सननेकी इच्छावाले लोगोंको उपदेश देंगे, वे पनर्जन्मको नहीं प्राप्त होंगे । ਤ**-**ਛੇਂ दसरे वचनोंका लेनेकी क्या आश्रय आवस्यकता है ? जो अर्थानुसंधानकी अपेक्षा न रखकर केवळ इसका पारायण करेंगे अथवा जो इस पुस्तकको लिखेंगे तथा जो उत्तम तीर्थक्षेत्रमें व्याख्यानकुराल श्रेष्ठ वक्ताको इसकी क्या कहनेके छिये नियुक्त करेंगे, वे यदि सकामभाववाले होंगे तो राजसूययज्ञके फलसे युक्त हो बारंबार स्वर्गछोकमें जायँगे और यदि निष्काम होकर उक्त कार्य करेंगे तो उत्तम कुलमें जन्म तथा सद्गुरुके मुखारविन्दसे सत्-शास्त्रके श्रवणका सुयोग पाकर तीसरे जन्ममें उसी तरह मोक्ष प्राप्त कर लेंगे, जैसे पुण्यवान पुरुष धन-सम्पत्तिको पा छेते हैं । पूर्वकालमें अचिन्त्यरूपवाले ब्रह्माजीने मेरेद्वारा रचित इस प्रन्थपर पूर्ण विचार करके यह बात कही थी कि 'इसमें सत्यस्वरूप ब्रह्मका निर्वचन होनेके कारण यह मोक्षमयी उत्तम संहिता है ।' उन महर्पिकी यह वाणी असत्य नहीं हो सकती । मोक्षोपाय नामक कथात्मक प्रवन्धरूप इस महारामायणकी कथा समाप्त होनेपर उत्तम बुद्धिवाले श्रोताको चाहिये कि वह वक्ताको प्रयत्नपूर्वक सुन्दर भवन देकर अभीष्ट अन्न-पानके दानसे ब्राह्मणोंका पूजन करे। इतना ही नहीं, उन सबको यथाशक्ति मनोवाञ्छित धनकी दक्षिणा आदि भी देनी चाहिये । भरद्वाज ! तम्हें बोध प्रदान करनेके लिये मैंने सैकड़ों कथा-क्रमोंसे विशाल कलेवर हुए इस निर्मल, दृष्टान्तों और युक्तियोंसे सम्पन्न तथा ब्रह्मतत्त्वकी विस्तृत व्याख्यासे युक्त महारामायण शास्त्रको श्रवण कराया है। इसे सुनकर जीते-जी ही समस्त बन्धनोंसे मुक्त होकर ज्ञान, तपस्या और कर्मके फलसे यक्त अक्षय सम्पत्ति प्राप्त करके सदाके लिये पूर्ण परमानन्दमें (सर्ग २१५)

### अरिष्टनेनि, सुरुचि, कारुण्य तथा सुतीक्ष्णकी कृतकृत्यताका प्रकाशन, शिष्योंका गुरुजनोंके प्रति आत्मनिवेदन तथा ब्रह्मको एवं ब्रह्मभूत वसिष्टजीको नमस्कार

श्रीवाल्मीकिजी कहते हैं—राजन् ! वसिष्टजीका श्रीराम आदिके प्रति दिया हुआ यह सद्भुपदेश मैंने तुमसे कहा—इस ग्रन्थमें बताये हुए तत्त्वमार्गसे चलकर तुम निश्चय ही उस परम पदको प्राप्त कर लेंगे !

राजा अरिष्टनेमिने कहा—भगवन् ! आपकी यह दृष्टि संसार-वन्धनका विनाश करनेवाळी है, जिसके पड़ते ही मैं संसार-सागरसे पार हो गया ।

देवदूत बोळा—देवाङ्गने ! ऐसा कहकर आश्चर्यसे चित्रत नेत्रवाले राजा अरिष्टनेमि मुझसे स्नेहयुक्त मधुर बाणीमें बोले—

'देवदूत ! आपको नमस्कार है । प्रभो ! आपका मळा हो । सत्पुरुघोंकी मैत्री सात पग साथ चळनेसे ही हो जाती है, ऐसा कहा गया है । उसे आपने सत्य कर दिखाया । अब आप देवराजके भवनको छौट जाइये । आपका कल्याण हो । मैं इस मोक्षशास्त्रकी कथाके श्रवणसे परम संतुष्ट एवं आनन्दमम्न हो गया हूँ । मैंने जो कुळ सुना है उसका चिन्तन करता हुआ अव यहाँ रहुँगा । मेरी सारी चिन्ता दर हो चुकी है ।'

भद्रे ! राजा अरिष्टनेमिके ऐसा कहनेपर मुझे बड़ा आश्चर्य हुआ । जिसे मैंने पहले कभी नहीं सुना था, वह झानका सारभूत तत्त्व मुझे सुननेको मिळा है । उसीसे मेरा अन्तःकरण इस समय अत्यन्त आनन्दमम हो गया है । अमृत पीकर छके हुए पुरुपकी भाँति में पूर्णतः तृनिका अनुभव कर रहा हूँ । तदनन्तर वाल्मीकिजीसे विदा ले में यहाँ तुम्हारे निकट मानो तुम्हें उपदेश देनेके लिये ही चळा आया था । निष्पाप देवाङ्गने ! तुमने जो कुछ पूछा था, वह सब मैंने तुम्हें कह सुनाया । अब मैं यहाँसे इन्द्रभवनको जाऊँगा ।

अप्सरा बोली—महाभाग देवदृत ! आपको नमस्कार है । आपने मुझे वो तत्त्वज्ञान सुनाया है, उससे मुझे बड़ा संनोप प्राप्त हुआ । मैं कृतार्थ हो गयी । मेरा सारा शोक जाना रहा । अब मैं सदा निश्चिन्त रहूँगी । आपका कल्याण हो । आप अपनी इच्छाके अनुसार देवराज इन्द्रके समीप जाइये ।

अधिवेरयने कहा — वस कारूण्य ! तदनन्तर वह पुरुचि नामवार्जा श्रेष्ठ अप्सरा गन्वभादनके समीपवर्ती हिमाल्यके शिखरपर वैठकर देवदूनके मुखसे मुने हुए उसी तत्त्वज्ञानका चिन्तन करने लगी । वेटा ! क्या तुमने विसष्टजीका उपवेशास्त्रप यह महारामायण शास्त्र मुना ! (मोक्षका साधन कर्म है या कर्मस्याग, ऐसा जो तुम्हारा संदेह था, क्या वह दूर हो गया !) उस समस्त उपवेशार पूर्णत: विचार और निश्चय करके तुम जैसा चाहो, वैसा करों ।

कारण्य योटा—भगवन् ! इस समय तत्त्वज्ञान होनेसे मेरी समृति, वाणी और दृष्टि-सत्ता सभी निर्विषय हो गये हैं । तात्पर्य यह कि अब मेरे लिये इस लोकमं न तो कुळ समरणीय रहा, न वर्णनीय रहा और न दर्शनीय ही रह गया । ठीक बेसे ही, जैसे खप्त और वन्थ्यापुत्रके विषयमं समृति, वाणी और दृष्टिके लिये कोई आधार नहीं रह जाता है । मेरे लिये सारी सांसारिक स्थित बेसी ही हो गयी है, जैसी निर्जल मरुप्रदेशमं मरीचिकाकी । अर्थात् जैसे मृगनृष्णाका जल मिथ्या है, उसी तरह यह दृश्यप्रम्थ भी मेरे लिये असत् हो गया है । अब मुझे न कर्म करनेसे कोई प्रयोजन है और न कर्म न करनेसे ही कोई प्रयोजन है; क्योंकि में कृतार्थ हो गया, तथापि लोक-संप्रहृके लिये न्यायत: प्राप्त कर्म करता रहूँगा । हळत् कर्म छोद देनेके लिये भी क्या आप्रह है ।

अगरित बोले—सुतीक्ष्ण ! ऐसा कहकर अभिनेवेस्यका विद्वान् पुत्र कारूण्य, जो कृतकृत्य हो चुका था, वर्ण और आश्रमके अनुसार प्राप्त हुए कर्मका समय-समयपर यथोचित रीतिसे अनुष्ठान करने लगा । अतः सुतीक्ष्ण ! मोक्षका साधन ज्ञान है या कर्म—ऐसा संशय नहीं करना चाहिये । संशय करनेसे जीव परम पुरुषार्थक्ष्पी खार्थसे अप्ट हो जाता है । संशयात्माका विनाश हो जाता है ।

अगस्तिमुनिका यह वचन अनेक अथेमिं एकताका बोध करानेवाला था । इसे सुनकर सुतीक्ष्णने गुरुदेवको प्रणाम किया और उनके निकट विनयप्रविक कहा ।

सुतीक्ष्ण बोले—भगवन्! आपकी कृपासे मेरा अज्ञान और उसका कार्यरूप जगत् नष्ट हो गया । मुझे सर्वोत्तम ब्रह्मज्ञानकी प्राप्ति हो गयी । जेसे दीपक रहनेपर उसके प्रकाशके सहारे नट, नर्तक आदि रङ्गमञ्जपर नृत्य-अभिनय भादि कियाएँ करते हैं, उसी तरह जिस साक्षी स्वयं-क्योति नित्यप्रकाश परमात्माके निष्क्रियर् एसे स्थित होनेपर ही सब सचेष्ट मूर्तियाँ अपनी-अपनी चेण्टाओंमें प्रकृत्त होती हैं तथा जैसे सुवर्ण ही कंगन, बाज्वंद, केयूर और नपुरोंके रूपमें स्फूरित होता है एवं जैसे जलमें तरङ्गमालाएँ प्रकट होती हैं, उसी तरह जिससे यह सम्पूर्ण हरय स्फुरित होता है, उसी तरह जिससे यह सम्पूर्ण जगत् है । उस पूर्ण ब्रह्ममें ही यह पूर्ण ब्रह्मरूप जगत् है । एसा विचारकर मेरे समक्ष वर्ण और आश्रमके भनुसार जैसा व्यवहार प्राप्त होता है, उस व्यवहारका

अनुसरण करता हूँ । संत-महात्माओंके वचनका कौन उछङ्कन वार सकता है । भगवन् ! मैं आपके प्रसादसे जेय-तत्त्वका ज्ञान प्राप्त करके कृतार्थ हो गया हूँ । गुरुदेव! आपको नमस्कार है। मैं आपके चरणोंमें भूमिपर दण्डवत पड़ा हूँ । गुरुका कौन-सा प्रत्युपकार करके शिष्य उनके ऋणसे उऋण हो सकते हैं ? इसलिये शिप्योंको चाहिये कि वे अपने आपको मन, वाणी और शरीरद्वारा गुरुकी सेवामें समर्पित कर दें । यही उनका गुरुके ऋणसे उद्धार है, दूसरे किसी कर्मसे वे उद्धार नहीं पा सकते। खामिन् ! में आपके कृपाप्रसादसे भवसागरसे पार हो गया हूँ और अपने पूर्ण प्रमानन्दसे सम्पूर्ण जगजालको मैंने पूरित कर दिया है । अब मैं संशयरहित हो गया हूँ । 'यह सारा जगत ब्रह्म ही है, क्योंकि यह ब्रह्मसे ही उत्पन्न होता, ब्रह्ममें ही लीन होता और ब्रह्मसे ही जीवन-धारण करता हैं ---इस प्रकार सामवेदमें श्रुतिके द्वारा जिसका सुस्पष्ट वर्णन किया गया है, उस सचिदानन्दवन परन्रक्ष एरमात्माको नमस्कार है । जो ब्रह्मानन्दखरूप अथवा ज्ञानोपदेशद्वारा ब्रह्मानन्दकी प्राप्ति करानेवाले, परम सुखद, अद्वितीय ज्ञानमर्ति, द्वन्द्वींसे रहित, आकाशसदश निर्मल, 'तत्त्वमसि' आदि वेदान्त महावाक्योंके छक्ष्यार्थरूप, एक, नित्य, निर्मल, निश्चल, सम्पूर्ण बुद्धि-वृत्तियोंके साक्षी, समस्त भावींसे परे तथा तीनों गुणोंसे रहित हैं, उन पर-ब्रह्मखरूप श्रीवसिष्ठजीको हम नमस्कार करते हैं। (सर्ग २१६)



# क्षमा-प्रार्थना और नम्र निवेदन

योगवासिष्ट महारामायण ग्रन्थका अद्वेत ब्रह्म-प्रतिपादक शास्त्रोंमें बड़े महत्त्वका स्थान है । इसमें बड़ी ही हुन्दर सबोध युक्तियों, आख्यानों तथा इतिहास-कथाओंके द्वारा जगतकी असत्ता एवं एकमात्र संबिदानन्द घन परमात्मसत्ताका प्रतिपादन किया गया है। एक ही तत्त्रका प्रतिपादक होनेसे प्रन्थमें पनरुक्ति बहुत अविक है। इस महान धन्यका सार 'कल्याण' के विशेषाङ्क रूपमें प्रकाशित करनेके लिये 'कल्याण' के बहुसंख्यक ग्राहकोंका बहुत पुगना आग्रह था । भगवानुकी कुगसे वह आज पूरा हो रहा है । इसमें तत्त्व-निरूपण तो है ही, साथ-ईी-साय शाबोक्त सदाचार, सलुरूष-सङ्ग, त्याग-वैराग्ययक्त सत्तर्भ, वस्तु-विवेक, सद्गण, आदर्श व्यवहार आदिपर भी बड़ा जोर दिया गया है । 'कल्याण' के सन्धान्य पाठक-पाठिकाओंसे सविनय निवेदन है कि वे अपने जीवनको पवित्र तथा परमात्म-प्राप्तिके योग्य बनानेके छिये इन समस्त सदाचार-सद्गणोंको विशेयरूपसे प्रहण करें।

इस महान् अन्यमेंसे सार िकाळकर ग्रसंग चुननेका सारा कार्य अद्भेय श्रीजयदयाळजी गायन्दकाने किया है । सुन्दर अनुवादका कार्य वारनेवाळों में प्रधान हैं—-पाण्डेय पंठ श्रीरामनारायणदत्तजी शाखी 'राम' महोदय और दूसरे हैं पंठ श्रीरामाधारजी शुक्छ शाखी। इन्होंने वड़ी ही ळगन तथा बुद्धिमानीसेकार्य किया है। यह विशेषाङ्क इन्हीं महानुभावों-के सत-प्रयासका फळ है। हमळागोका तो केवळ नाममात्र है।

इसमें जो भूलें रही हैं, उनकी सारी जिम्मेत्रारी हमारी है और उसके लिये हम क्षमाप्रार्थी हैं। सारप्राही महानुभावोंको इसमें जो कुछ श्रेष्ठ, सुन्दर, भूलसे रहित दिखायी दे, कृपया उसीको म्रहण करें।

कई प्रकारकी अड़चनें आ जानेके कारण सबप्रकरणोंके चित्र नहीं बन पाये, इसिल्ये विशेषाङ्क्षमें चित्र प्रसङ्गानुकूल नहीं लग सके हैं | चित्रोंपर प्रकरण तथा सर्ग छपे हैं, उसीसे देख लेनेकी कृपा करें | इन सब त्रुटियोंके लिये भी क्षमा-प्रार्थना है | 'कल्याण' के सभी ग्राहक-प्राहिका, पाठक-पाठिका, प्रेमी-प्रचारक, 'कल्याण' से प्रीति तया सहानुभूति रखनेवाले एवं खास करके 'कल्याण' में प्रकाशित साधन, सद्भाव, सदाचार, नियम आदिको सानन्द खयं ग्रहण करने तथा जनतामें उसकी उपादेयता वतलाकर उनका प्रसार करनेवाले सभी श्रेणियोंके महानुभाव एवं महिलाएँ हमारे लिये परम आदरणीय हैं। हम उनका हृदयसे अभिग्रदन करते हैं; और उन्हें 'कल्याण' परिवारके ही माननीय तथा अभिन्नहूदय सदस्य मानकर उनसे प्रार्थनाकरते हैं कि 'कल्याण' के प्रति वे अपना अहेतुक प्रेम, अनुग्रह, सद्भाव सदा बढ़ाते वहें। हमारी स्वमाव-सुल्य तथा प्रमादजनित बुटियोंको बताने रहें और अपने निर्मल प्रेमसे ही उन्हें दूर भी करें। वे हमें अपनी सद्भावनासे बल देते रहें जिससे हमारे जीवनकी गति भगवान्की ओर लगी रहे और हमें उत्तरंत्तर आगे बढ़नेमें सहायता मिले।

हम अपने उन सभी पूज्यचरण पिन्नहृदय, श्रुपास, संतों, महात्माओं, आचार्यों, विद्वानों और लेखक तथा किय महानुगार्यों तथा पिन्नहृदया माताओंके श्रीचरणोंने मिक-श्रवासहित प्रणाम करते हुए, जानते तथा न जानते हुए वने तथा वननेवाले अपराधोंके लिये क्षामा-प्रार्थना करते हुए उनसे खुभाशीबींद चाहते हैं। 'कल्याण' के प्रचार-प्रसारमें हम उन्हींको प्रथान कारण मानते हैं; क्योंकि उन्हींके सद्भावों तथा विचारपूर्ण लेखोंसे 'कल्याण' को सद्दा शक्ति मिलनी रहती है।

इस अङ्कके सम्पादन, चित्रनिर्माण, प्रुप्त-संशोधन आदि कार्योमें जिन-जिनसे हमें सहायता मिले है, उन सभीके प्रति हम अपनी हार्दिक कृतज्ञता प्रकट करते हैं।

इस त्रिशेषाङ्क्तमें बहुत-से छपालु लेखक महानुमात्रोंके लेख स्थानाभावसे नहीं जा सके हैं, उनसे इस सविनय क्षमा चाहते हैं। प्रार्थी

इनुमानप्रसाद पोद्दार } चिम्मनलाल गोखामी

# 

# जीवन्मुक्तका स्वरूप और आचार

रह न गया जिसमें किंचित भी, कहीं, कभी ममताका लेखा। प्राणि-पदार्थ-परिस्थिति देने लगे सभी समता-संदेश ।। रहा न जिसमें किसी वस्तु-स्थितिका किंचिन्-सा भी अभिमान । पूर्ण विलयसे जिसे पर-तत्त्व-ज्ञान ॥ हुआ रहता सदा जगत्में, करता काम सभी विधिके अनुसार। पर कुछ भी करता न कभी वह, रहता निर्मल निरहंकार ।। अभिनय करता यथायोग्य वह सुन्दर नाम-रूप अनुहार। पर रहता निर्लेप नित्य वह राग-काम-विरहित अविकार ।। द्वेष, क्रोध, शोक, भय, चिन्ता, ईर्ध्या, मत्सर, हपीमर्ष । छ सकते न कभी उसको सब, हो अधकर्ष, भले उत्कर्ष ॥ सत्य अहिंसा अपरिग्रह अस्तेय अतुल सब विधि संतोष। करुण-हृदय संतत सेवा-रत शुभ गुणमय जीवन निर्दाष ।। पर-दुखमें दुखिया-सा होकर यथासाध्य सेवा पर-सुखमें कर हर्ष प्रकट, अति अमित मोद मनमें भरता ॥ सुरवकी नहीं स्पृहा करता, होता न कभी दुखमें उद्विम । द्वन्द्वरहित वह रहता निज निर्मल स्व-रूप चिन्मयमें मग्न ।। कभी न होता किसी जीवका उससे किंचित भी अपकार। सदा सभीके हितमें रहती उसकी बुद्धि-विभूति उदार ।। पर होते आदर्श सभी उसके विशुद्ध सुन्दर व्यवहार। जीवन्म्रक वही अति पावन परम ज्ञान-विग्रह साकार ॥ परहितरित ईश्वर-गुरु-सेवन उमके सहज सु-भाव। पर-वराग्य सहज शुचि रहता, नहीं भोगका किंचित चाव ॥ नहीं त्यागमें भी होता वह आग्रहवश कदापि अनुरक्त । पूर्ण परात्पर सचिन्मय आनन्द रूप रहता अत्रिभक्त ॥ रूपसे सारे सदाचार संयुत शुभ कर्म। सहज नहीं छोड़ता किसी प्रलोभन-भयसे वह अपना सद्धर्म।। स्वरूपतः वह नित धर्माधर्म-रहित तत्त्वज्ञ। पाते, उसकी अन्तःस्थितिको

# कल्याणके नियम

उहेच्य-भांक, ज्ञान, वेराग्य, धर्म और सदाचारसमस्वित लेखोद्वारा जनताको कल्याणके पथपर पहुँचानेका प्रयत्न करना इमका उहेच्य है।

### नियम

- (१) भगवद्भक्तिः भक्तचरितः शानः वैदाग्यादि इश्वर-परकः, कह्याणमार्गमें सहायकः, अध्यातमविषयकः व्यक्तिगत आक्षेत्ररहित लेखांके अतिरिक्त अन्य विषयोंके लेख भैजनेका कोई सज्जन कष्ट न करें । लेखांको घटाने-बहाने और छापने अथवा न छापनेका अधिकार सम्पादकको है। अमुद्रित लेख विना माँगे लौटाये गई। जाते । लेखांमें प्रकाशिन मतके स्टिये सम्पादक उत्तरदाता नहीं हैं।
- (२) इसका डाकव्यय और विशेषाङ्क्षसहत आंध्रम वार्षिक मूल्य भारतवर्षमें ७ रुपये ५० नये पैसे और भारत-वर्षसे वाहरके लिये १० रुपये (१५ शिलिंग) नियत है। चिना अग्रिम मूल्य प्राप्त हुए एच प्रायः नहीं भेजा जाता।
- (३) 'कल्याण'का नया वर्ष जनवरीसे आरम्भ होकर दिसम्यरमें समाप्त होता है, अतः ग्राहक जनवरीसे ही बनाये जाते हैं। वर्षके किसी भी महीनेमें ग्राहक बनाये जा सकते हैं, किंतु जनवरीके अङ्कके बाद निकले हुए तबतकके सब अङ्क उन्हें लेने हांगे। 'कल्याण'के बीचके किसी अङ्कसे ग्राहक नहीं बनाये जाते। छः या तीन महीनेके लिये भी ग्राहक नहीं बनाये जाते।
- (४) इसमें व्यवसायियोंके विज्ञापन किसी भी दरमें प्रकाशित नहीं किये जाते।
- (५) कार्यां छयसे 'कस्याण' दो-तीन वार जाँच करके प्रत्येक ग्राहकके नामसे भेजा जाता है। यदि किसी मासका अङ्क समयपर न पहुँचे तो अपने डाकघरसे छिखा-पदी करनी चाहिये। बहाँसे जो उत्तर मिले, वह हमें भेज देना चाहिये। डाकघरका सवाब शिकायती पत्रके साथ न आनेसे दूसरी प्रति बिना मूह्य मिलनेमें अङ्गचन हो सकती है।
- ( १ ) पता बदलनेकी सूचना कम-से-कम १५ दिन पहले कार्यालयमें पहुँच जानी चाहिये। लिखते समय प्राहक-संख्या, पुराना और नया नाम, पता साफ-साफ लिखना चाहिये। महीने-दो-महीनोंके लिये बदलवाना हो तो अपने पोस्टमास्टरको ही लिखकर प्रवन्ध कर लेना चाहिये। पता-बदलीकी सूचना न मिलनेपर अङ्क पुराने पतेसे चले जाने-

की अवस्थामें वृत्तरी प्रति विना मूल्य न भेजी जा सकेगी!

- (७) जनवरीते बननेवाले प्राह्कोको रंग-बिरंगे चित्रोबाला जनवरीका अङ्क (चाल् वर्षका विशेषाङ्क) दिया जायगा । विशेषाङ्क ही जनवरीका तथा वर्षका पहला अङ्क होगा । किर दिसम्बरतक गरीने-महीने मंथ अङ्क निला करेंगे ।
- (८) ४५ नचे पैसे एक संख्याका मूल्य भिळनेगर नम्ता भेजा जाता है। ग्राहक बननेपर वह अङ्क न हैं तो ४५ नचे पैसे बाद दिये जा सकते हैं।

### आबद्यक स्वनापं

- ( ९.) ऋत्याण'में किसी प्रकारका कमीदान या 'कल्याण' की किसीको एजेन्सी देनेका नियम नहीं है।
- (१०) ब्राह्मांको अपना नाम-पता स्पष्ट खिखनेक साथ-गाय **ब्राह्य-संख्या** अवस्य खिखनी चाहिये। पत्रमें आवस्यक्ताका उल्लेख सवैप्रथम करना चाहिये।
- (११) पत्रके उत्तरके लिये जवाबी कार्ड या टिकट भेजना आवस्यक है। एक चातके लिये दुवारा पत्र देना हो तो उन्तर्में पिछले पत्रकी तिथि तथा विषय भी देना चाहिये।
- (१२) प्राहकोंको चंदा मनीआर्डरद्वारा भेजना चाहिचे। वी० पी० से अङ बहुत देरसे जा पाते हैं।
- (१३) प्रेस विभाग तथा कल्याण-विभागको अलग-अलग समझकर अलग-अलग पत्रव्यवहार करना और रूपया आदि भेजना चाहिये। 'कल्याण'के साथ पुस्तकें और चित्र नहीं भेजे वा सकते। प्रेससे १.०० से कमकी वी० पी० प्रायः नहीं भेजी जाती।
- (१४) चार्क्स वर्षेके विशेषाङ्कके वदले पिछले वर्षोंके विशेषाङ्क नहीं दिये जाते।
- (१५) मनीआर्डरके कूपनपर रुपयोंकी तादाद, रुपये भेजनेका मतळव, प्राहक-नम्बर (नये प्राहक हों तो 'नया' लिखें ) पूरा पता आदि सब बार्ते साफ-साफ ळिळानी चाहिये।
- (१६) प्रवन्य-सम्बन्धी पत्र, ग्राह्क होनेकी सूचना, मनीआईर आदि ज्यवस्थापक "कल्याण" पो० गीताप्रेख (गोरखपुर) के नामसे और सम्यादक्षी सम्यन्य रखनेवाळे पत्रादि सम्यादक "कल्याण" पो० गीताप्रेस (गोरखपुर) के नामसे मेजने चाहिये।
- (१७) खर्य आकर ले जाने या एक साथ एकसे अधिक अङ्क रजिस्ट्रीसे या रेलसे मॅगानेवालेंसि चंदा कम नहीं किया बाता । व्यवस्थापक — 'कल्याण' यो ॰ गीताग्रेस (गोरखपुर)